

الحمد لله رب الناس، ملك الناس، إله الناس، خالق الخلق أجمعين، الإله الحق المبين، خلق الإنسان من سلالة من طين، وخلق الملائكة من نور مبين، وخلق الجان من مارج من نار، أرسل الرسل، وأنزل الكتب، وقدر المقادير، وشرع الشرائع، وخلق الدنيا والآخرة، والموت والحياة، والجنة والنار، وجعل الجنة للمؤمنين داراً، والنار للكافرين قراراً.

وصلى الله وسلم على خاتم أنبيائه، المبعوث رحمة للعالمين أجمعين، بالدين القويم، والصراط المستقيم، فدعا إلى الله وجاهد في سبيله، وأقام منارات العلم والهدى والخير والعدل، وأثبت أحكام الإسلام في خير دولة أقيمت على وجه الأرض، وأنشأ مجتمعاً هو خير مجتمع ظهر على وجه البسيطة، اتبعوا أوامر الله فلم يضلوا، وحكمُوا شريعته فلم يذلوا، وساروا على الهدى المستقيم فكانوا خير أمة أخرجت للناس، رضي الله عنهم وعن التابعين وتابعيهم بإحسان إلى يوم الدين، أمّا بعد:

فإنه لما كثرت سهام الشبهات التي يرميها أعداء الإسلام، وتطاول أهلها، وأجلبوا بخيلهم ورجلهم، وبثوا سمومهم الفكرية والسلوكية، على شبيبة الأمة الإسلامية، محاولين إغراقهم في الضلالات، وإخراجهم من النور إلى الظلمات، وتبديل يقينهم وإيمانهم، وطرحهم في مفاوز الشكوك والريب والترهات؛ كان لزاماً على من علم ذلك أن يبين لأمته وأبناء ملته خطورة هذه المسالك، وفظاعة هذه المهالك، كما قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ نُعُصِّلُ ٱلْآبِكَتِ وَلِتَسَيِّينَ سَبِيلُ ٱلمُجْمِينَ (فَقَ) ﴿١٠).

<sup>(</sup>١) الآية ٥٥ من سورة الأنعام.

#### ١ ـ أهمية الموضوع وسبب اختياره:

إنّ من أخطر وأشنع ما فعله أعداء الإسلام لتحصيل تلك المطالب الخبيثة، وتحقيق تلك المقاصد الضالة ما اتخذ في زمننا هذا من أساليب ثقافية ظاهرها «الأدب والشعر والثقافة والنقد» وباطنها الكفر والشك والنفاق.

فالإضلال والإفساد غايتهم ومسلكهم ومنهجهم مستخدمين في ذلك وسائل الشهوات والشبهات، ومع كل ذلك يزعمون ويدعون أنهم يريدون الإصلاح، والنهضة والتقدم: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَعْنُ مُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَا يَشْعُهُنَ ﴿ اللَّهُمْ لَا اللَّهُمْ اللَّهُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَا يَشْعُهُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللّ

إن الخبرة الإسلامية في مواجهة أرباب التضليل والإفساد خبرة طويلة مريرة، بيد أن أشدها مرارة، وأقساها وطأة هي ما تمر به الأمة في هذه الأزمنة، إثر ما يسمى بـ«الصدمة الحضارية» التي أنتجت أجيالاً من أبناء المسلمين، انسلخت من دينها وقيمها، وراحت تلهث خلف سراب المذاهب المادية، والعقائد الجاهلية المعاصرة، وأصحابها يمدونهم في الغي ثم لايقصرون، ويغرونهم، ويمكنون لهم ـ بحكم غلبتهم ونفوذهم ـ في شتى الميادين.

إن مختلف النظم الفكرية المعاصرة المستوردة، تحمل في طياتها ألواناً

<sup>(</sup>١) الآية ٨٩ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٧ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ١١، ١٢ من سورة البقرة.

عديدة من الانحرافات؛ ذلك لأنها إفراز نظريات مادية ذات جذور وثنية.

ومن أخطر هذه النظم المستوردة: النظام اللاديني المسمى بـ«العلمانية» والذي يظهر في أردية شتى، منها الرداء الثقافي والأدبي المسمى بـ«الحداثة» التي أولع بها بعض أبناء البلاد الإسلامية فراحوا يبثون من خلالها السموم الفكرية، ويرسخون المفاهيم الضلالية فاتحين أمام شباب الأمة أبواب التمرد ـ باسم الثقافة والأدب ـ ونوافذ التحدي للدين والسلوك القويم.

كل همهم ترويج أصناف الزيف تحت شعار الحرية الفكرية وعالمية الفكر الإنساني والموضوعية العلمية، وهم أبعد الناس عن الحرية؛ لأنهم مجرد أتباع مقلدين، وأبعد الناس عن الموضوعية؛ لأنهم أصحاب أهواء تجارت بهم تجاري الكلّب بصاحبه.

ولكنهم - بسبب غفلة أو تغافل، جهل أو عمالة - رسّخت لهم أقدام في مواضع التأثير، فإذا بالأمة ترى من أبنائها من يدعو إلى الإلحاد ويجاهر بالكفر ويحارب دين الله جهاراً نهاراً، ومن لم يكن على هذا القدر من الشطط في الكفر، أو لم تكن له القدرة على التصريح به، تجده ملفوفاً بالشكوك في كل مايتعلق بالإسلام من عقائد وشرائع وأخلاق، يتناولها تناول المستريب، ويحاكمها محاكمة المتهم.

وهؤلاء وهؤلاء لايفتأون يذكرون أئمة الكفر بالذكر العاطر، ويجعلون منهم قدوات، ويرسمونهم أمام أعين الأجيال في أحسن صورة وأجمل وصف، ويغدقون عليهم ألوان المديح والإطراء والتبجيل والتمجيد.

وهناك صنف ثالث تسيطر عليه بعض أوهام المروجين للخمور الفكرية، فيرى أن الإسلام دين سماوي يعتني بالقيم والأخلاق والشعائر، والعقائد المجردة، لكنه لايستوعب الواقع ولايتدخل فيه، ولايعنيه من أمور الناس إلا ما كان في إطار السلوك والشعائر، أمّا الأدب والفكر والثقافة أو السياسة والاقتصاد، فهذه لها ميادينها المستقلة عن الدين وأحكامه ومعاييره، وهذا الصنف على إغراقه في الانحراف عبتبر من أمثلهم طريقة.

وهناك صنف رابع ضُربت عليهم عماية الجهل أو التجاهل، ورانت على قلوبهم غشاوة الغباء أو التغابي، فإذا هم يهونون من خطر هؤلاء ويحسنون بهم الظن، ويدافعون عنهم، ويميّعون النظرة الحقيقية الجادة، ويضفون البراءة

عليهم وعلى أعمالهم الشائنة، تحت حجج واهية بليدة، أو يساعدون في إضفاء نوع من الضبابية على جوانب من طرحهم وفكرهم، وكأن لسان حال هذا الصنف ينطق بـ ﴿إِنَّ أَرَدُنَا إِلَّا إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا ﴾(١).

وبين هذه الأصناف جميعاً درجات من الانحراف والضلال بعضها أشر من بعض، كما أن بعضها أخف من بعض.

ومما يزيد الأمر سوءا أن هؤلاء الممسوخين لهم نفوذ صارخ في أجهزة التوجيه والإعلام في كثير من بلاد المسلمين، ولا شغل لهم إلا نقل النفايات البشرية، أو المماحكة فيما فرغ الشرع المعصوم من تقريره وإثباته.

قضيتهم الكبرى استيراد الآراء النظرية المتناقضة، وتخدير إحساس الأمة بآلاف الدواوين والمسرحيات والرسوم والمقالات النقدية وغير النقدية، من خلال الإثارة والجاذبية والمتعة الفنية في الشعر والرواية والقصة، وتهريج المسرح وأصباغ الرسوم، ومن خلال صناعة النجوم.

وإذا بنا نرى كل طائفي ـ يحمل أحقاده التاريخية على الإسلام ـ يخفي دمامة معتقداته تحت فلسفة الحداثة والعلمنة، ويخرج سمومه القاتلة من أكمام الثوب الأدبى الفضفاض.

كما نرى الوثنية والنصرانية واليهودية تبرز في أقلام المبغضين لقرون الهجرة المباركة، المعادين لتراث الأمة.

وإذا بنا نرى جهودهم وخبراتهم وقدراتهم تصب في إناء اليهودية التلمودية، لتجتمع كلها تحت لواء الرغبة الجامحة للإجهاز على الإسلام وعقيدته وشريعته وتراثه وحضارته وتاريخه المجيد.

<sup>(</sup>١) الآية ٦٢ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) الآيات ١٠٧ ـ ١٠٩ من سورة النساء.

ومما يفت فؤاد المسلم أن يجد لهؤلاء الأرجاس أدوات من بني جلدتنا، استقطبتهم زمزمة كهان الحداثة، في حين غفلة منهم عن دينهم، وعجز منهم عن تحقيق وجودهم بتحصيل علمي رصين، فإذا هم يرددون أفكار الزنادقة والملاحدة، ويضاهون اليهود والنصارى والوثنيين ـ ببلاهة وغوغائية ـ في عبارات مطاطة وألفاظ مبهمة، وتراكيب غامضة إذا حققتها وجدتها التبعية والتقليد ليس غير.

وليست المأساة متوقفة عند هذا الحد، بل تجدها تزداد خطورة عندما تلتفت إلى الركام الهائل من المؤلفات والمجلات والملاحق الأدبية، والمراكز الثقافية في كثير من البلدان العربية، فلاتجد عليها إلا طائفياً نبت في الظلام وخرج من وراء الكواليس ليكون هو وأضرابه من معالم الأدب الحديث، أو نصرانياً ترعرع تحت ظل الصليب يتسنم التوجيه والتثقيف، أو ملحداً وجودياً أو ماركسياً أو إباحياً يبرز من أعطاف جثة المادية الغربية ليكون من رموز العلم والأدب والفن، أو تابعاً لهؤلاء لايدري، ولايدري أنه لايدري.

أمًّا إذا تأملت في تعبيراتهم ورموزهم، فإنك تجدها ـ إلا القليل منها ـ على قسمين، أحدهما: مكشوف، والآخر مقنّع، وكلاهما مسخر لخدمة الحداثة ومضامينها، وموجه لتحطيم دين الله تعالى والإرث المبارك والتراث الخير، ومؤسس للقيام بدور التخريب الفكري، والتلويث الثقافي، والانحلال الخلقي، فتجد في إنتاجهم المجاهرة بإنكار الرب سبحانه وتعالى، وجوداً وألوهية، والاستهانة بأسمائه ـ تعالى ـ وصفاته، وجحد وجود الملائكة والسخرية منهم، وتكذيب الرسل والأنبياء وإنكار قضية الوحي جملة وتفصيلاً أو التشكيك فيها، وجحد الكتب المنزلة والسخرية بكل ذلك، وإضفاء صفة النبوة والمعجزة على الشاعر والحداثي المبدع، وجعل الأساطير بديلاً للوحي الكريم، والآلهة الوثنية شريكاً لله العظيم، مع تكذيب بالقدر واستهانة به، وتهكم بالمؤمنين به، وجحد المعاد وسائر الغيبيات، مع الإيمان بغيبيات وثنية جاهلية، ولذلك تجدهم يوظفون الرموز الوثنية واليهودية والنصرانية في أعمالهم بشكل بارز وكثيف.

أمًّا إذا جاؤوا إلى تاريخ الإسلام فإنهم لايستخرجون منه سوى أمثالهم من أهل الزيغ والشك والانحراف والزندقة، وهم مع كل ذلك يطرحون فكرتهم على أساس أنها فكرة كلية شاملة، متطورة أبداً، قادرة على احتواء كل قضاياً الكون والحياة والإنسان، وعلى ذلك فقد توجهوا بعنف وحقد لمحاربة الحكم

الإسلامي والسخرية من أخلاق الإسلام، والسعي لترسيخ ألوان الانحرافات الاجتماعية والنفسية والسياسية والاقتصادية، والدعوة للانحلال والفوضى الخلقية، والدعوة إلى استبدال شرع غير الله بشرع الله الحكيم، إلى غير ذلك من مفردات الانحرافات التي لاتكاد تحصى لكثرتها وتنوعها.

أمًّا المقنَّع من أفكارهم تحت أردية الغموض والرمزية فهو كثير كذلك، ولايخرج عن المضامين السابقة، بل هو في خوضها الآسن غارق.

فإذا أرادوا ـ مثلاً ـ الحديث عن القرآن سموه "صوت الألوهية" أو "نتاج الغيبوبة"، والحكم الإسلامي يرمزون له بالملح والرماد والجفاف، وقرون الهجرة والفتح الإسلامي والخلافة رمزوا لها بالإبل والسفر والنخيل والبخور والتعاويذ والصحراء والهجير والرمال الضريرة، والعمائم المتخمة والأعشاب الميتة، وأرض الحروف عندهم أرض النبوات والإسلام والهدى، والأغوار الخرساء يريدون بها التاريخ الإسلامي، والشريعة والصلاة والمنارة يرمزون لها بالستارة السوداء، والإصلاح والدعوة وإحياء الإسلام يعبرون عن موقفهم منها بقولهم: "أهدم كل لحظة مدائن الغزالي" ونبذ التراث والإقبال على الغرب يأتي بتحت قولهم: "أرفض الرمل واتجه نحو البحر"، والحداثة يسمونها: الشمس وفاطمة وفضة ونافذة الضوء ورياح المواقع والتضاريس والمطر والخصب، والتكوين الآتي إلى آخر ما هنالك من رموز وألفاظ تحتها الأفاعي والحيات.

إضافة إلى إحياء الرموز الباطنية، وأسسها الفلسفية؛ لتشكل ملامح غير معروفة إلاّ لذي التتبع، والعبث بلغة القرآن، ودلالات ألفاظها وتراكيبها، وذلك بإعطاء اللغة العربية دلالات غير دلالاتها الأصلية، وهو جانب آخر من جوانب الخطورة التي ينطوي عليها المشروع الحداثي يتمثل في دعوتهم إلى «تفجير اللغة» أو «التحديث اللغوي»، فإذا انضاف إلى ذلك سعيهم لهدم أصول الفقه، وضوابط تلقي الوحي وفهمه وتطبيقه؛ علمنا أن القوم لايهدفون إلى تجديد في الأساليب ولاتحديث في الصيغ بقدر مايستهدفون هذم ملة الإسلام، وإقامة ملة الحداثة مكانها ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِعُوا نُورَ اللهِ بِأَفْرِهِمِمْ وَاللهُ مُتِمُ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْكَفِرُونَ ( اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

من هذا كله وغيره كان الموضوع على جانب كبير من الأهمية، وكان

<sup>(</sup>١) الآية ٨ من سورة الصف.

اختياري له بعد مدة طويلة من المتابعة لإصداراتهم والنظر في أعمالهم والتأمل في مقالاتهم، والمناظرة والمناقشة مع بعض أتباع هذه النحلة محلياً وعربياً.

فكتبت فيه كتابي هذا لأبين بعض جوانب الخطورة في الأدب العربي المعاصر، لعله يكون سبباً في صحوة من غفا، ودلالة من غامت في نفسه طرق الهدى، وسبباً في كبت من أعرض ونأى، وكشف سبل المجرمين، وسبباً لإيضاح الحق لمن استغفل وجرى في مجراهم مؤيداً أو منافحاً؛ لعله يعود إلى الهدى، وسبباً لتحريك حمية أهل الإيمان فيلتفتوا إلى دعاة جهنم ممن يتكلمون بألسنتنا ويعيشون بين ظهراني المسلمين.

وأكبر آمالي أن يكتب الله لي أجر المنافحة عن دينه والمغايظة لأعدائه، وإبانة سبيل المجرمين ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حتى عن بينة.

### ٢ ـ حدود الموضوع:

وقد قسمت هذا البحث إلى أربعة أبواب وخاتمة، وصدرته بالمقدمة والتمهيد.

فالمقدمة تحدثت فيها عن أهمية الموضوع وسبب اختياره، وعن حدود الموضوع وبعض الدراسات السابقة فيه.

والتمهيد تحدثت فيه بإيجاز عن شمول الإسلام لكل أعمال الإنسان ومناشطه، وعن علاقة الأدب بالاعتقاد، ونبذة عن الانحرافات العقدية المعاصرة في مجال الثقافة والفن والأدب.

أمًا الباب الأول فهو بعنوان: الانحرافات المتعلقة بالله سبحانه وتعالى، وتحته أربعة فصول:

الفصل الأول: الانحرافات المتعلقة بالربوبية.

الفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالألوهية.

الفصل الثالث: الانحرافات المتعلقة بالأسماء والصفات.

وأمًا الباب الثاني فهو بعنوان: الانحرافات المتعلقة بالملائكة والكتب المنزلة والأنبياء، وتحته ثلاثة فصول:

الفصل الأول: الانحرافات المتعلقة بالملائكة عليهم السلام.

الفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالكتب عامة والقرآن خاصة.

الفصل الثالث: الانحرافات المتعلقة بالرسل عليهم الصلاة والسلام. وأمَّا الباب الثالث فهو بعنوان: الانحرافات المتعلقة باليوم الآخر والقدر، وتحته ثلاثة فصول:

الفصل الأول: الانحرافات المتعلقة باليوم الآخر.

الفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالقدر.

الفصل الثالث: الانحرافات المتعلقة بالغيبيات الأخرى.

وأمًا الباب الرابع فهو بعنوان: الانحرافات المتعلقة بالأحكام والسلوك ونظام الحياة، وتحته خمسة فصول:

الفصل الأول: العبث بالمصطلحات الشرعية والشعائر الإسلامية.

الفصل الثاني: محاربة الحكم الإسلامي والدعوة إلى تحكيم غيره.

الفصل الثالث: السخرية من الأخلاق الإسلامية والدعوة إلى الانحلال والفوضى الخلقية.

الفصل الرابع: الانحرافات في القضايا الاجتماعية والنفسية.

الفصل الخامس: الانحرافات في القضايا السياسية والاقتصادية.

وأمًا الخاتمة ففيها: بيان أسباب الانحراف العقدي في الأدب العربي الحديث، ومقترحات لمواجهة الانحراف العقدي في الأدب العربي الحديث.

هذا وقد بدأت أهتم بهذا الموضوع وأعتني بجمع الكتب فيه من أيام الدراسة الجامعية، يوم شعرت أن بعض الطلاب قد تأثرت عقائدهم بشكوك قادت بعضهم إلى الإلحاد الصريح، وبعضهم إلى ريب في وجود الله تعالى والنبوات والمعاد، وكنت أراهم يتداولون دواوين شعراء الحداثة وكتبهم النقدية والفكرية، وأظن أن ذلك من باب الحرص على التجديد الفني والأدبي كما كانوا يزعمون، فلما اطلعت على ما لديهم وجدت أن الأمراض الاعتقادية قد تسربت إليهم من مجالسات أهل الشبه والأهواء، ومن الكتب التي كان جلساؤهم بل أساتذتهم في الشر يوجهونهم لشرائها، واقتنائها وكانت هناك مكتبة لأحد الحداثيين تجلب كتب أهل الحداثة ومجلاتهم، والقوم على أرففها صرعى كأنهم أعجاز نخل خاوية، يتهافتون على شرائها ثم توزيعها إهداء أو إعارة.

وكانت لي معهم مناقشات ومحاورات في القضايا الكبرى؛ قضية وجود الله، وقضية القدر، والنبوة، والمعاد، وأحكام الشريعة، وغير ذلك.

ثم واصلت متابعتي لهذا التيار على مستوى الصحف المحلية، والأندية الأدبية، والأمسيات الشعرية، وجرى فيها من الأحداث مايطول شرحه.

وفي عام ١٤٠٧هـ سجلت على شريطين مادة علمية عن هذا الاتجاه بعنوان «الحداثة حقائق ووثائق» كانت ذات أثر على صعيدين:

الأول: أهل الدين والإيمان؛ فهؤلاء تبين لهم خطورة هذا المذهب، وضلاله وبشاعته، وعظم انحرافاته.

الثاني: أهل الحداثة والعلمنة؛ وقد وقع هذا العمل منهم موقع الصيحة، فهبوا يدافعون في الصحف والأندية، وفي المنشورات، وطفقوا يبحثون عن أي شيء به يحتمون، أو من خلاله يهاجمون، واستعدوا وألّبُوا، وتناصروا، واستخدموا بعض الفئات الجاهلة أو المتجاهلة، وظاهرهم إخوانهم من الحداثيين العرب في مصر وبيروت ولندن وباريس.

وفي أثناء هذه المسيرة الطويلة من المرحلة الجامعية حتى تسجيل هذا البحث جمعت كميات كبيرة من كتبهم ومجلاتهم وقصاصات كثيرة من صحفهم وملاحقهم الأدبية، ولما جئت لكتابة هذا البحث وجدت أمامي ركاماً هائلاً مما هو في ملكي، فضلاً عما في الأندية الأدبية والمكتبات الكبيرة، وكان من المستحيل أن أجمع مادة هذا البحث من كل هذه الكتب والمجلات والملاحق، فعمدت إلى كتب ودواوين وروايات أكابر عتاة هذه النحلة، وأعرضت عن التلاميذ الصغار الذين يحاكون أساتذتهم ويرددون مقالاتهم، وقد قرأت بعد تسجيلي لهذا البحث مايزيد على خمسة عشر ألف صفحة من كتبهم، ولايدخل في هذا العدد ما قرأته من مجلات وملاحق، ولا ما سبق لي قراءته طوال ثلاثة عشر عاماً من أواسط المرحلة الجامعية حتى تاريخ تسجيل هذا البحث، ولا ما قرأته من كتب مضادة للحداثة والعلمانية.

### وما دمت أتحدث عن حدود الموضوع فإني أرغب في تبيان عدة أمور:

١ - أنه بعد النظر في كتب أهل الأدب الحديث تبين لي أن أكثرهم يطلقون لفظ «المعاصرة» و«الأدب المعاصر» على أدب الحداثة (١).

<sup>(</sup>۱) انظر مناقشة محمد جمال باروت لهذا الموضوع في قضايا وشهادات ٣ شتاء ١٩٩١م ص ١٤١، ١٤٢، ١٤٤، ١٤٤، وانظر: لغيره في المرجع نفسه ٢٦٢٤٠،

ذلك أن الحداثة عندهم مصطلح عسير التحديد مضطرب الحدود محملٌ بمعان مشكلة ملتبسة، وأكثر ما تجد التباسه مع لفظ «المعاصر» و«الجديد» و«العصري»، بحيث يضفي هذا الالتباس على هذا المصطلح طابعاً مضطرباً قلقاً، يجعله متداخلاً بعمق ـ في استعمالهم ـ مع مصطلح «المعاصر» و«الجديد» في الإشارة إلى مفهوم الحداثة.

وعلى هذا فعنوان الكتاب وموضوعه يتجه مباشرة لمعالجة موضوع الحداثة، من غير التفات إلى الخلاف الطويل بين المختصين في موضوع الاتصال والانفصال بين مصطلحي الحداثة والمعاصرة.

 $\Upsilon$  وبناء على ما سبق فإني ابتدأت في هذا البحث من بداية الحداثة الشعرية العربية في العراق على يد السياب (١) أو نازك الملائكة ( $\Upsilon$ ) حسب اختلاف الحداثيين، وكلاهما ظهر في حقبة واحدة ما بين  $\Upsilon$ 1871هـ -  $\Upsilon$ 1971م.

على أنني قد أتحدث عن بعض من سبقهم مثل جبران خليل جبران<sup>(٣)</sup> وميخائيل نعيمه<sup>(٤)</sup> ومعروف الرصافي<sup>(٥)</sup>، والرابطة القلمية وجماعة أبولو والديوان وغيرهم ممن قد يعد من قريب أو بعيد من مقدمات وإرهاصات الحداثة العربية الفكرية والأدبية.

٣ ـ ركزت على دواوين وكتب أكابر الحداثيين وأوائلهم ومشاهيرهم في البلاد العربية، وإن ذكرت بعض تلاميذهم فعلى سبيل الاستطراد أو الاستشهاد في قضية محددة، ولذلك لم أتعرض ـ إلاَّ لماماً ـ للحداثة المحلية؛ لأنني

<sup>=</sup> ٢٠٠، ٣٠٠ - ٣٠٠، وكتاب الحداثة الأولى لمحمد جمال باروت ص ٥٠، ومجلة الناقد العدد الثامن ص ٣١، والحداثة في الشعر العربي المعاصر لمحمد حمود ص ٤٨، وأفق الحداثة وحداثة النمط ص ١٥١ ـ ١٥٠، وحداثة السؤال لمحمد بنيس ص ١١١، والقصيدة الحديثة وأعباء التجاوز للظاهري ص ١٦٠. وانظر: عناوين الكتب التالية التي تدل على أن الحداثة والمعاصرة تعنيان عندهم شيئاً واحداً: اتجاهات الشعر العربي المعاصر لإحسان عباس، وقضايا الشعر الحديث لجهاد فاضل، وشعرنا الحديث إلى أين؟ لغالي شكري، والحداثة في الشعر العربي المعاصر لمحمد حمود.

<sup>(</sup>١)-(٦) ستأتي تراجمهم. انظر: فهرس الأعلام المترجمين.

رأيتهم مجرد نقلة ومحاكين لأولئك الأوائل، الذين كانوا هم بدورهم ـ في أكثر أحوالهم ـ مجرد نقلة ومقلدين للحداثيين الغربيين.

\$ - رتبت أكثر الفصول على الطريقة التالية: أبدأ بذكر إجمالي لمعتقد أهل السنة والجماعة في القضية المتناولة، ثم أذكر - غالباً - الجذور الفكرية للانحرافات الاعتقادية عند أهل الأدب العربي المعاصر، ثم أورد أوجه الانحرافات والشواهد عليها، وأعقب على بعض الشواهد ناقداً ومفنداً، وأترك أكثرها من غير تعقيب لوضوح انحرافها وشططها، أو اكتفاء بما مهدت به للفصل من ذكر لمجمل عقيدة أهل السنة، والجذور الفكرية للانحرافات الحداثية.

• - ركزت في ذكر الشواهد على مايسمونه شعراً، ثم على بعض الروايات، ولم أفرق بين الحداثة الشعرية والحداثة الفكرية؛ لأنه لا فرق بينهما في الحقيقة، إلا كالفرق بين النصرانية وترانيم يوم الأحد في الكنيسة.

فالحداثة الفكرية قاعدة الصنم، والحداثة الأدبية بقية أجزائه.

7 - عُنِيتُ بإيراد شواهد كثيرة على انحرافاتهم، وأحلت في الهوامش على مواضع أكثر؛ مما قد يؤدي إلى الاستطراد، والتكرار، ويشعر بالإقحام، وما ذلك إلا من أجل تحقيق مقتضى من مقتضيات هذا الموضوع، وتحصيل مطالب علمية من لوازم البحث العلمي ويمكن للقارئ أن يلحظ تكراراً في بعض الشواهد والأمثلة، وذلك أن النص المستشهد به يصلح في أكثر من موضع ولأكثر من قضية، كما أن ذلك يحقق أحد أهم أهداف هذا الكتاب، وهو إثبات انحرافاتهم، بأدلة من كلامهم، وبشهادات بعضهم على بعض، بيد أني لم أورد كل ما جمعته من مادة في هذا الصدد؛ لكثرته، وما إيرادي للشواهد العديدة من كلامهم إلا لأن (... اللفظ دليل مادي قائم على حقيقة اللافظ، قال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ نَشَاءٌ لَا ثَرَيْنَكُهُمْ فَلْعَرَفْنَهُمْ وَسِيمَهُمُ وَلَتَمْوِفَنَهُمْ فِي لَحَنِ القَوْلُ ﴾ (١٠)(٢)، فإذا نقلت نص كلامهم وضعته بين قوسين، وذكرتُ اسم المرجع في الهامش، فإذا نقلت المعنى كتبتُ في الهامش «انظر».

٧ - بذلت جهدي في ترجمة من ترد أسماؤهم، وجعلت ثبتاً في الأخير

<sup>(</sup>١) الآية ٣٠ من سورة محمد.

<sup>(</sup>٢) معجم المناهي اللفظية للشيخ بكر أبو زيد ص ٩.

للأسماء المترجم لها، غير أن بعض الأسماء لم أترجمها؛ لأنني لم أجد مصدراً للترجمة، ولا معلومات لدي عنها، بيد أني لم أترك ترجمة الشخصيات ذات التأثير في حركة الحداثة الفكرية والأدبية.

۸ حاولت أن أقرن كل تاريخ ميلادي بتاريخ هجري، ولم أتعمد ترك شيء من هذه التواريخ إلا ما كان في داخل نص منقول.

٩ ـ أوردت الشعر الحداثي على طريقتهم في الكتابة، ووضعت نقاطاً تدل
 على الحذف.

• ١ - علقت على بعض النصوص التي تحتاج إلى تعليق، وسردت نصوصاً أخرى في مجال الاستشهاد على قضية من قضايا الانحراف دون تعليق عليها؛ لأن المراد هو إثبات هذا الوجه من الانحراف أو ذاك.

11 ـ كان التركيز على الاستشهاد بالشعر الحداثي أكثر من غيره لأسباب عديدة أهما: أن الحداثيين أنفسهم اعتبروا الشعر أساس مشروعهم، وأهم أعمالهم، وأخطر إبداعاتهم، ثم لكثرة الأعمال الشعرية وانتشارها، وكثرة قرائها.

17 ـ أوردت في الكتاب ـ في مواطن عديدة ـ أوجه الصلة والتشابه بين الحداثيين وبعض الفرق القديمة المنتسبة إلى الإسلام، وقد يظن أن هذا من باب نسبة هؤلاء إلى أولئك القدامي، وهذا غير دقيق، فإن الفِرَق القديمة التي لم تخرج ببدعتها عن الإسلام، حسنة القصد ـ في الغالب ـ محبة للإسلام محترمة له ولنبيّه وكتابه، معترفة بألوهية الله وربوبيته، مؤمنة بالله جملة وعلى الغيب، بخلاف ما عند أكثر هؤلاء المعاصرين من الحداثيين والعلمانيين.

17 ـ ذكرت أثناء عرض أفكار وعقائد القوم، الأوصاف التي يستحقونها، وتنطبق على ما فاهوا به من كلام، مثل أوصاف الضلال والزيغ والإلحاد والانحراف والسخف والتهافت والانحدار والتبعية والغثائية ونحو ذلك، كما أني صرحت بأسماء من نقلت عنهم، وسبب ذلك أن التصريح بالأسماء هو الموافق لأهداف الكتاب، ولا قيمة للبحث بدون ذلك.

وأمًّا ذكر الأوصاف؛ فلأنها تنطبق عليهم حقيقة، بل إن بعضهم اعترف صراحة بالإلحاد والكفر والزنى واللواط والمخدرات، فلا ضير في ذكر هذه الأوصاف في المواطن المناسبة لها، ولا منافاة بين ذكرها والموضوعية اللازمة، والعرض العلميّ.

والمتأمل في أسلوب القرآن العظيم في معالجته لقضايا الكفر والنفاق وأنواع الانحرافات الأخرى، يجد المحاجة بالبرهان والمجادلة بالدليل جنباً إلى جنب مع ذكر الأوصاف المطابقة للموصوفين مثل ﴿ بَلَ هُرِّ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴾ (١)، ﴿ أَنْفَارَ كَيْفَ كَذَبُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِم ﴿ (٢)، ﴿ وَقَعَدَ ٱلَّذِينَ كُذَّبُوا أَللَّهَ وَرَسُولُم ﴿ (٣)، ﴿ فَلَمَّا زَاغُوٓا أَزَاعَ اللَّهُ قُلُوبَهُمُّ ﴾ (٤) ، ﴿ وَلَا تَتَّبِعُوٓا أَهْوَا ٓهَ قَوْمِ قَدْ ضَالُوا مِن قَبْلُ وَأَضَالُوا كَثِيرًا وَضَالُواْ عَن سَوَآءِ ٱلسَّكِيلِ ﴾(٥)، ﴿إِنْ هُمْ إِلَّا كَٱلْأَنْعَابُمْ بَلْ هُمْ أَضَلُ سَكِيلًا ﴾ (٢)، ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ حُمِلُوا ۗ التَّوْرَئةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا ﴾ (٧)، ﴿فَشَلُهُ كُمثُلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَثُ ﴾ (٨) ، إلى غير ذلك من آيات القرآن العظيم، وقد نظرت في كتب الصراع بين أهل الإسلام وأصحاب الانحرافات المعاصرة منذ بدأت موجات الغزو التغريبي المادي المعاصر، فرأيت كثيراً من أهل الغيرة الإيمانية يتجنب في كتاباته ذكر الأوصاف اللائقة بأصحابها، ظناً منه أن ذلك يناقض الموضوعية أو ينافي أصول الطرح العلمي، تحت ظنون مايسمى بالتجرد العلمي ونزع الذاتية والترفع المعرفي ونحو ذلك، وقد فاتهم أنهم بهذا الأسلوب قد أسهموا نوع إسهام في إرساء مطلب من مطالب الحداثيين والعلمانيين، وذلك بنزع الوصف الاعتقادي أو المعرفي عن أقوالهم، بحيث تذوب هذه الأقوال السنيعة في أحماض التناولات الثقافية المجردة، والتحليلات النقدية الباردة.

ثم إنه بالنظر إلى كون أصحاب هذه الأقوال راضين عن أقوالهم مرتاحي القلوب إليها، باذلي الجهد في نشرها وترويجها، فلا شطط في وصفهم بما اطمأنت إليه نفوسهم وبما استبطنته قلوبهم، كما تشهد بذلك أقلامهم وأعمالهم.

<sup>(</sup>١) الآية ٥٨ من سورة الزخرف.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٤ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٣) الآية ٩٠ من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٤) الآية ٥ من سورة الصف.

<sup>(</sup>٥) الآية ٧٧ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٦) الآية ٤٤ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٧) الآية ٥ من سورة الجمعة.

<sup>(</sup>٨) الآية ١٧٦ من سورة الأعراف.

وأرى أن هذه الأوصاف لازمة للحط من منازلهم في قلوب من أشرب حبهم بجهل أو تجاهل، بقدر ما حازوه من هذه القلوب بغير حق.

ثم إني ما قسوت في القول - إن عُدَّت هذه الأوصاف قسوة - إلا على الذين قست أقوالهم في حق ركن من أركان الإيمان أو قضية من قضايا الإسلام أو علم من علومه.

أضف إلى ذلك أنهم حين يناقشون أهل الإسلام فإنهم لايترددون في رميهم بأقذع الألفاظ وأخبث الشتائم، وأسخف الأكاذيب، ولم أكن فيما وصفتهم به ولله الحمد ـ في شيء من ذلك، بل كان نعتي لمن أطالوا التلاعب بعقول القراء، وعرضوا الباطل وكأنه الحق، وسوقوا الانحرافات، وكانوا سماسرة ووكلاء لأعداء الإسلام؛ نعتاً لايتجاوز ما هم عليه، إن لم يكن فيه تقصير عن وصف حالهم أسأل الله العفو عنه، وكم من غصة نشبت في قلبي، وغضبة جاشت في نفسي، ونومة طارت من عيني إثر قراءتي لما قالوه في حق الله تعالى وحق أنبيائه وكتبه وشريعته وأخباره.

فأنا أمام محاربين ألدّاء لعقيدة الإسلام وشريعته وأحكامه وتاريخه وحضارته، محاربة مباشرة أو من وراء حجب الألفاظ والرموز، واللين مع المحارب من صفات الأحمق أو العاجز(١).

وهذا البحث لا يواجه ظواهر أدبية أو فنية، وإنّما يواجه ظواهر وأساسات وقواعد فكرية واعتقادية، ومدارك ومنطلقات وأوجه هذه المضامين؛ لحمل النفوس المؤمنة على إعمال سنّة الدفاع عن حرمات الإسلام، ورفع وطأة أهل الأهواء والشبهات، وسد سبل انحرافاتهم الكثيرة، وكشف المضلين المفتونين، المنطوين على أسقام أصابت عقولهم وقلوبهم، فرشح عنها مارشح من آراء باطلة وجهالات ساقطة، وانحرافات يخزي بعضها بعضاً، هذا و(إن تصور مذهب هؤلاء: كاف في بيان فساده، لايحتاج مع حسن التصور إلى دليل آخر، وإنّما تقع الشبهة؛ لأن أكثر الناس لايفهمون حقيقة قولهم وقصدهم، لما فيه من

<sup>(</sup>۱) انظر: قضية الشدة على المخالف والأدلة والضوابط في: الرد على المخالف من أصول الإسلام للشيخ بكر أبو زيد، وموقف العقل والعلم والعالم من رب العالمين للشيخ مصطفى صبري ١/ ٤٢ ـ ٤٢١، ٥١، ٩٥، والعواصم والقواصم للإمام ابن الوزير ١/ ٢٢٩ ـ ٢٣٨.

الألفاظ المجملة والمشتركة، بل وهم أيضاً لايفهمون حقيقة ما يقصدونه ويقولونه (١٠٠٠ وكل مَن يقبل قول هؤلاء فهو أحد رجلين، إمَّا جاهل بحقيقة أمرهم، وإمَّا ظالم يريد علواً في الأرض وفساداً، أو جامع بين الوصفين، وهذه حال أتباع فرعون الذين قال الله فيهم: ﴿ فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُم فَاَطَاعُوهُ ﴾ (٢٠ وحال القرامطة مع رؤسائهم، وحال الكفار والمنافقين في أئمتهم الذين يدعون إلى النار ويوم القيامة لا ينصرون) (٣٠ على أنني - مع ذلك - لم أتجاوز قواعد البحث والمناقشة، من خلال إيراد نصوصهم ونقدها وإبانة ما فيها من فساد وعوار.

وأعلم مسبقاً أن هناك من سينتقد أسلوب إطلاق الأوصاف على مستحقيها ويعتبر ذلك تحاملاً وأحكاماً مسبقة، وتهكماً واستنقاصاً ينافي الموضوعية العلمية؛ ولذلك بينت وجهة نظري في هذه القضية، مع اعترافي بأن وجهة النظر المخالفة لها مسوغاتها وحيثياتها العصرية ودوافعها الفكرية والسلوكية من الموافقين والمخالفين.

15 - أرى أنه على من يشتغل بالمناظرة مع الملحدين والمرتابين والمقلدين للأوروبيين أن ينتبه للشراك المنصوبة باسم «الموضوعية» و«الحوار» و«الانفتاح الثقافي» و«حرية الرأي» وخاصة عندما يصور نفسه في موضع الخصم؛ وذلك لأنه إذا أذعن لمقتضيات هذا المعتقد ولوازمه، فإنه يلتحق سرأ وبطريقة تدريجية من حيث لا يشعر بخصومه، إذ بكثرة تكرار فرض نفسه في موقع الخصم يقيم في عقله خصماً خيالياً يتولد منه في الذهن والقلب قوة تصير وكيلاً لخصمه داخليا، فينبت الوهن والضعف في أعماق النفس الأمّارة بالسوء ويقوى الشيطان في ظل تلك القوة، ويتحول الحق عن سبيله القويم ولو نوع تحول، فينتقص من الحق الذي معه بمقدار هذا التحول، وهذا منافي لمقاصد الموضوعية، ومخالف للعدل والإنصاف.

١٥ ـ ينبغي أن يُعرف بأن الحداثيين ليسوا على درجة واحدة بل هم في

<sup>(</sup>۱) ينطبق كلام شيخ الإسلام هذا على بعض الحداثيين الذين أولعوا بتقليد كبرائهم الذين عادوا دين الله عن إصرار ومعرفة.

<sup>(</sup>٢) الآية ٥٤ من سورة الزخرف.

<sup>(</sup>۳) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ۱۳۸/۲ \_ ۱۳۹.

دركات مختلفة، وليس كل قول قاله واحد منهم يعتبر قولاً لكل حداثي على درجة التعيين، وإن كان ذلك داخلاً ضمن مذهبه الذي اعتنقه ومنهجه الذي ارتضاه على درجة العموم، فهو منسوب إليه بوجه من الوجوه، ما لم يعلن براءته من هذا القول، فكيف إذا كان يثني على صاحب القول المنحرف، ويرسمه في أعين الآخرين مثالاً رائعاً في الثقافة والأدب والفكر؟! فكيف إذا كان يدافع عنه ولا يقبل فيه نقداً؟!

17 - تحريت العدل والإنصاف في فهم النصوص الحداثية والحكم عليها، وما ظهر من استنتاج لبعض النصوص والرموز المحتملة والسياقات الموهمة، مما قد لا يوافق عليه البعض فإنني أعتمد فيه على عدة أمور علمية منهجية وأتكىء فيه على الأصل الحداثي القائل بأن النص إذا قاله صاحبه خرج من نطاقه إلى نطاق المتلقي يفهمه ويحكم عليه بطريقته الخاصة ووفق قيمه ومعاييره، هذا في النصوص الغائمة والأقوال الغامضة والعبارات الملبسة، أما ما كان منها واضحاً جلياً فإنه شاهد على ذاته بذاته.

۱۷ ـ لا يقتصر هذا الكتاب على نصوص أدبية، بل يتضمن كذلك نصوصاً
 نثرية من مقالات وكتابات وقصص وروايات ودراسات وموضوعات فكرية.

### ٣ ـ الدراسات السابقة في الموضوع:

هناك مجموعة من المؤلفات التي تعرضت لهذا الموضوع، أو بالأحرى لبعض القضايا فيه، حيث لم أجد كتاباً جامعاً تحدث عن موقف الحداثيين من أركان الإيمان ومقتضياتها العملية.

وهذه المؤلفات تختلف من حيث حجمها، ونوعية التناول للموضوع، ومقدار العمق والشمول في محاكمة القضايا إلى عقيدة الإسلام وشريعته وغير ذلك من أمور، وسوف أذكر جملة منها مرتبة حسب الترتيب الهجائي معطياً نبذة يسبرة عن كل واحد منها:

ا ـ أباطيل وأسمار: للأستاذ محمود محمد شاكر رحمه الله، يقع في جزأين كبيرين يحتويان على ٦٣٠ صفحة، وفيه مناقشة علمية وأدبية واعتقادية لأوائل جذور الانحراف، وخاصة لويس عوض ثم توفيق الحكيم ومحمد مندور وطه حسين وغالي شكري ومحمد خلف الله وغيرهم، وقد تحدث عن هؤلاء

وخلفياتهم الفكرية، وتاريخ عمالتهم وارتباطهم بالمستعمر والكنيسة، وتلاعبهم بالألفاظ والمصطلحات، وتدليسهم للمفاهيم، ودعوتهم إلى العامية، وسيرهم في مخطط التبشير والاستشراق وأثر العقيدة النصرانية على أعمالهم الكتابية، وممارساتهم العملية، وكشف عداوتهم للقرآن وأخباره، والإسلام وأحكامه، واللغة ومدلولاتها.

على رقي في أسلوبه، وفخامة في ألفاظه، وجمال في ترتيبه، وجدير بكل متخصص في هذا الشأن، أو مريد العلم فيه أن يطلع على هذا السفر النفيس.

٢ ـ الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر: للدكتور محمد محمد حسين رحمه الله، ويقع في ٤٧٠ صفحة، وهو من أجل الكتب وأنفعها في مضمار بيان أوجه الصراع بين الكفر والإسلام في هذا العصر، وتاريخ هذا الصراع، وامتداداته، كتبت بقلم محب للإسلام عميق الفهم فيه وفي أساليب ومقاصد أعدائه.

وقد تحدث عن الخلافة الإسلامية، وأثر إلغائها في ترسيخ العقائد الجاهلية المعاصرة، وأثر ذلك على الآثار الأدبية والفكرية، وكيف بدأت إثر ذلك الدعوات العلمانية اللادينية، والقومية، والمناداة بالجامعة العربية بديلاً من الجامعة الإسلامية، ثم الدعوات الإقليمية، ثم تعرض لقضية «القديم والجديد» وكيف تجلت المعارك في هذه القضية عن صراع بين الإسلام ومقتضياته، والتغريب وملحقاته، وما تلا ذلك من دعوات للعلمانية والإلحاد، وإفساد المرأة والتعليم والإعلام والأدب، وهدم للدين والأخلاق واللغة العربية، وقد استغرق ولك منه مايقارب نصف الكتاب وفيه تجلت قدرة المؤلف رحمه الله تعالى في الربط بين هذه الاتجاهات وجذورها، ودوافعها ومشروعاتها المستقبلية.

ومن أراد الاطلاع على أبعاد الحرب القائمة ضد الإسلام وخلفياتها التاريخية والاعتقادية والفكرية، وأساليبها العملية، وأبعادها المستقبلية فلا غنى له من الاطلاع على هذا الكتاب النفيس، الذي نال حظاً من القبول عند المثقفين المسلمين قلما يناله غيره، وهو جدير بهذه المنزلة.

٣ - أدب الردة، قصة الشعر العربي الحديث: للأستاذ جمال سلطان، ويقع في ١٥١ صفحة، وهو كتاب جيد من كاتب عرف باطلاعه العميق في الاتجاهات المعاصرة.

وقد بدأ كتابه بعرض تاريخي فكري موجز لنشأة الحداثة الشعرية في

البلدان العربية من الديوان وأبولو والمهجر وغيرها، ومن حداثة العراقيين إلى المصريين إلى مجلة شعر في لبنان، ثم جال جولة سريعة في بعض المذاهب الأدبية من الرومانسية حتى الواقعية الاشتراكية ثم تعرض لمفهوم العالمية عند شعراء الحداثة، وبين أن المراد به أوروبا مكاناً والعصر الحديث زماناً، والمادية فكراً واعتقاداً، ثم تحدث عن مفهوم التجديد وموقفهم من الثابت والمحافظ، ودعوتهم للهدم الكامل والتطور المطلق، ثم تحدث عن التيارات المشبوهة التي تقف خلف هذا الشعر الحديث.

ويتميز المؤلف بقدرته الفذة على ربط كل هذه القضايا بالمفاهيم الإسلامية، واستشهاده الدقيق والمتنوع بكلامهم حيث حشد جملة كبيرة من الشواهد المختلفة لحداثيين من بلدان عديدة، وهي ميزة كبيرة لهذا الكتاب، الذي تميز أيضاً برصانة الأسلوب، وجودة السبك، وجمال العبارة والتركيب.

3 - أدب نجيب محفوظ وإشكالية الصراع بين الإسلام والتغريب: للدكتور السيد أحمد فرج، ويقع في ٣٢٥ صفحة، وهو وإن كان يتحدث عن نجيب محفوظ إلا أنه يعد - بحق - من الدراسات الناضجة، التي يُمكن الاتساء بها في مناقشة قضية العلمانية والحداثة في البلاد الإسلامية، لاسيما وأن مؤلفه صاحب خبرة دقيقة في هذا المجال، والمطلع على كتابه «جذور العلمانية» يجده على صغر حجمه من أعمق الكتب وأنضجها في هذا المجال.

تحدث المؤلف في كتابه «أدب نجيب محفوظ» عن الجذور الاعتقادية التي انطلق منها، وجعل القسم الأول منه عن حياة نجيب محفوظ بكل خلفياتها ومؤثراتها الزمانية والمكانية والفكرية، ومدى تأثير كل ذلك على فكره وإنتاجه، وجعل القسم الثاني عن القضايا الفكرية التي اهتم نجيب محفوظ بطرحها من خلال رواياته من اشتراكية وحرية جنسية، ودعوة تغريبية جلية، وعمالة لليهود واستخذاء للنصارى وخضوع للماديين.

والكتاب بقدر مايتحدث عن نجيب محفوظ إلا أنه أيضاً يتحدث عن التيار التغريبي الذي يستهدف تقويض الإسلام، وإلحاق المجتمع الإسلامي - في تبعية مهينة ذليلة - بالغرب في العقيدة والسلوك ونظام الحياة، فهو بحق يصور إشكالية الصراع بين الإسلام والتغريب من خلال رؤية إسلامية واضحة، وروح إيمانية جياشة.

٤ ـ الإسلام والحداثة: لعبد المجيد الشرفي من تونس، ويقع في ٣٤٦ صفحة، وهو كتاب لا علاقة له بموضوع هذا البحث، وإنّما أوردته لرفع التباس قد يرد من قراءة العنوان.

وهو كتاب علماني المنهج والمقصد، يحاكم قضايا علم أصول الفقه والفقه والتفسير والحديث، والقضايا العملية: السياسية والحكمية المتفرعة عنها، محاكمة علمانية مادية قبيحة، يظهر فيها التحامل على الإسلام، والتبجيل للعلمانية والماركسية وغيرها من المذاهب المادية المعاصرة.

٥ ـ أسلوب جديد في حرب الإسلام: للأستاذ جمعان بن عايض الزهراني، ويقع في ٢١١ صفحة، وهو كتاب جليل النفع، يدل على غيرة متألقة، وقلب شجاع.

تحدث فيه مؤلفه عن الحداثة، ومفهومها الشمولي عند سدنتها، ثم تعرض لكاهنها الأكبر الباطني أدونيس ومضامين أطروحاته وفكره المادي، وعمق عداوته للإسلام واللغة العربية والمجتمع الإسلامي، ثم خصص فصلاً متميزاً عن الأساس العقائدي للحداثة، أوضح فيه جملة من الأطر الاعتقادية المنحرفة التي تمر من خلالها الحداثة العربية وكلها تتجه نحو هدف واحد «مضادة الإسلام ومناقضته» وقد أورد جملة من الشواهد الصارخة ذات الدلالة الواضحة على عداوتهم للإسلام، واستعارتهم الأفكار والعقائد المنحرفة والسعي في ترويجها، ثم تحدث في فصل آخر عن الحرية الإبداعية والماسونية العالمية، بين فيه أثر الماسونية في الحركة الحداثية، وملامح التشابه بين الحركتين، في أصل المخطط وأهدافه ووسائله، وأصوله الفكرية، ثم تحدث عن المثالب الخلقية والسلوكية التي كست جسد الحداثيين.

والكتاب كله يحتوي على دراسة جيدة للحداثة وجذورها الفكرية ومخططاتها التخريبية، من منطلق اعتقادي أولاً وهو أهم وأخطر منطلق ـ ثم من منطلق فكريّ وثقافيّ وفنيّ في درجة ثانية، وهو وإن كان معظمه عن أدونيس إلاّ أنه يحتوي على حقائق عامة تنطبق على أكثر أهل الحداثة.

٦ ـ التجديد في الشعر الحديث، بواعثه النفسية وجذوره الفكرية: للدكتور يوسف عزّ الدين: ويقع في ٢٧٩ صفحة، وهو من إصدارات نادي جدة الأدبي.
 وقد بين فيه حجم التلوث الفكري في أدب الحداثة وأوجه التبعية للغرب،

والشعور الكامن لديهم بالضعف والنقص أمام الغرب، وأثر فرويد عليهم، ثم تحدث عن مسيرة التجديد في الشعر العربي وما خالطها من أخلاط ومفاسد فكرية وفنية، ثم تحدث عن بواعث التجديد وجذوره، وأنه من أول بداية له كانت تقليداً للغرب، والذي يعاني من فراغ روحيّ، تسرب إلى مقلديه من العرب، ثم تحدث عن ظواهر فنية ولغوية في الشعر الحديث، ثم عن مضامين الشعر الجديد، وأهم ما في الكتاب حديثه تحت عنوان «الحداثة المدمرة، والشعر الحديث، والأسطورة».

والكتاب في الجملة جيد من حيث المناقشة الفنية والفكرية، وفيه بعض الأخطاء الفكرية كتسليمه بالتطور المطلق، والثناء على بعض رموز الحداثة كالسياب وحجازي وعبدالصبور بل وصفهم أحياناً بالخيرية!!.

ومع إعلان المؤلف غيرته الدينية والعربية إلاّ أنه لم يستطع أن يظهرها في عمق وشمول عند تناوله لشعر الحداثيين.

٧ ـ تحت راية القرآن: للأستاذ مصطفى صادق الرافعي رحمه الله تعالى، ويقع في ١٣٤ صفحة، وفيه وقائع معركته مع طه حسين الذي كان يمثل طليعة التوجه العلمانيّ والحداثيّ، وخاصة في كتابه «في الشعر الجاهليّ».

والكتاب شهير، وكاتبه أشهر من نور على علم، وهو لا يتحدث عن الحداثة بوجه خاص، ولكنه يعالج مشكلة التغريب في الفكر والأدب العربي المعاصر، وهو سجل حافل لوقائع تلك المعركة بين أهل الإسلام والمنهزمين من أبناء المسلمين.

٨ - جناية الشعر الحر: للأستاذ أحمد فرح عقيلان، ويقع في ١١٥ صفحة، وهو من إصدارات النادي الأدبي في أبها، وأصله محاضرة ألقيت بهذا العنوان، وقد أحدث هذا الكتاب ردة فعل عنيفة لدى أتباع الحداثة المحليين فكتبوا ضده واستعدوا عليه، وسخروا منه.

يتحدث الكاتب عن الجناية القاتلة التي أحدثها شعراء الحداثة في الدين والأخلاق والمفاهيم واللغة، وقد أورد المؤلف جملة من الشواهد الدالة على مقدار الهبوط في الذائقة الفنية والسلوكية والأدبية، لدى شعراء الحداثة، في أسلوب لاذع، وتحدث في هذا الكتاب بإيجاز عن الانحرافات المواكبة للحداثة مثل الدعوة للعامية، وقطع الصلة بالشرق، ودعوات إفساد المرأة، ثم بين أن

كثيراً من شعراء الحداثة لايطمأن إلى ماضيهم ولا إلى عقيدتهم، وخصص الكلام عن السياب وأدونيس والبياتي ولويس عوض وسعيد عقل، وأتى بنماذج من كلامهم ومواقفهم وذكر خلفياتهم الدينية، وانتماءاتهم الاعتقادية.

ثم ذكر جنايتهم على اللغة العربية وأوجه هذه الجناية، وجنايتهم على التراث العربي، والعبارات الشاذة والقبيحة التي شاعت في كلامهم، وتهجمهم على الشعر القديم، ثم ذكر النظريات الفلسفية التي أثرت في شعرهم مثل الوجودية والفرويدية والبرناسية والواقعية والماركسية، ثم تحدث عن نفوذ الحداثيين في الصحافة واستغلالهم لهذا النفوذ في ترويج باطلهم، ثم تحدث عن بعض الجوانب الفنية.

والكتاب على صغر حجمه يعتبر شهادة حق من غيور على الدين والأمة والمجتمع، وبيان قوي لأبعاد هذا السرطان الثقافي.

9 ـ الحداثة بين التعمير والتدمير: للدكتور حسن بن فهد الهمويمل، ويقع في ٥٥ صفحة من الحجم المتوسط.

وقد انطلق فيه مؤلفه من منطلق اعتقادي، لبيان حجم التدمير الحداثي للإنسان والأديان والأخلاق وغير ذلك من مناحي الحياة، في عبارة حديثة، وصياغة متألقة، وأصل الكتاب محاضرة ألقاها المؤلف بالعنوان نفسه، ومن أهم مضامينه بيانه أن الحداثة ليست مجرد التغيير الفنيّ بل هي البحث عن الضد المعرفيّ والثقافيّ والاعتقاديّ.

وقد ساق جملة من المفاهيم النافعة بصورة مختصرة سريعة، وددت أن المؤلف بسط هذه المفاهيم واستشهد لها بشواهد من كلامهم وهو قادر ـ بحكم علمه الواسع في هذا الميدان، واطلاعه وأصالة منهجه ـ أن يأتي بالجديد المفيد في إبانة خطر هذا المنهج التدميري.

بيد أنه ينبغي للمؤلف أن يحذف من عنوان كتابه لفظ «التعمير»؛ لأن الحداثة لاتنطوي على أي عنصر بناء، اللهم إلا إن كان مراده تعمير الحداثة والحداثيين للإلحاد والكفر والضلال، والأصنام الوثنية، فذلك شيء حقيقي، وإن كان العنوان لايدل عليه، أو أنه أراد تضمين دعواهم في هذا العنوان ليبين زيف ذلك، فهذا لا ضير فيه.

١٠ ـ الحداثة تعود: للدكتور حلمي محمد القاعود، ويقع في ٥٤ صفحة

من الحجم الصغير. وهو خطاب مبسط للقارئ العادي، يكشف فيه مؤلفه المغالطات الحداثية التي يدلس بها أهل الحداثة على الناس، ومؤلفه من الكتاب المعروفين بالمتابعة والتصدى للتيارات الحداثية والعلمانية.

تحدث المؤلف عن مصطلح الحداثة ومضامينه، وبراءة بعضهم من حداثة أدونيس لما انكشفت سوأتها، وبين أن هذه البراءة مجرد خدعة؛ لأن الواقع أنهم جميعاً في مضمار واحد، ثم تحدث عن مجموعة من الأساليب التلبيسية التي يستخدمها أهل الحداثة.

والكتيب في الجملة عبارة عن رأي وانطباع وتأملات وتحليلات سريعة حول موضوع الحداثة.

11 - الحداثة في الشعر العربي المعاصر، حقيقتها وقضاياها، رؤية فكرية وفنية: للدكتور وليد قصاب، ويقع في ٢١٠ صفحة من القطع الكبير، وهو من أحسن الكتب التي تناولت موضوع الحداثة من زاوية فكرية اعتقادية، اعتنى فيه مؤلفه بجانب المضمون والمحتوى الحداثي، والأصول الفكرية، وقد اطلعت عليه عليه بعد انتهائي من كتابة وطباعة هذا البحث، وتمنيت أن أكون قد اطلعت عليه من قبل لأفيد منه، ويقع هذا الكتاب في خمسة فصول، قبلها تمهيد عن أوهام حول الحداثة.

وقد تحدث في الفصل الأول عن مسيرة التحديث في الشعر العربي وعلاقة ذلك بالتغريب، والمدارس والمذاهب الغربية، أما الفصل الثاني فكان عن الحداثة الغربية وبيان مفاهيمها الأساسية وحقيقتها الفكرية وأثر ذلك على الحداثة العربية، أما الفصل الثالث فكان عن الحداثة العربية وإثبات استنساخها من الغرب، ثم بيان أظهر ملامحها الفكرية، وتحدث في الفصل الرابع عن قضايا متعلقة بالحداثة العربية مثل اللغة ومفهوم الشعر، ثم ختم بالفصل الخامس المتضمن شهادات طائفة من شعراء وأدباء ومفكري الحداثة العربية على إدانة الحداثة.

بيد أن الكتاب في مجمله متوجه لدراسة الشعر الحداثي أكثر من غيره.

17 ـ الحداثة في منظور إيماني: للدكتور عدنان علي رضا النحوي، ويقع في ١٧٠ صفحة من القطع الكبير، وقد قسمه إلى أربعة أبواب:

الأول عن لفظة الحداثة بين القديم والجديد، وتحته حديث عن مصطلح الحداثة ومدلولها اللغوي ومضامينها الفكرية وجذورها اللغوية.

والثاني نماذج من فكر الحداثة وآدابها، استعرض فيه كتاب أدونيس «مقدمة في الشعر العربي» كنموذج كاشف لحقيقة الحداثة، عقب على بعض المقاطع، ثم تحدث في الفصل التالي عن كتاب «جدلية الخفاء والتجلي» لكمال أبو ديب، وناقش بعض مضامينه، ثم الفصل الذي يليه عن كتاب «الخطيئة والتكفير» لعبدالله الغذامي وفيه ناقش بعض المفاهيم البنيوية التي علق عليها الغذامي أبحاثه في كتابه هذا، واستطرد في قضية الخطيئة والتكفير.

وفي الباب الثالث الحداثة بين الشعر والنثر، وهو باب مختص بالأمور الفنية والجمالية.

ثم أعقبه بالباب الرابع عن امتداد الحداثة بين الشرق والغرب مركزاً على قضية البنيوية، وأثر الماركسية والبعثية في الحداثة، ثم لخص جملة من الركائز الأساسية في الفكر الحداثي والبنيوي، ثم تحدث عن الحداثة والمادية الجدلية.

والكتاب مليء بالمناقشة العلمية الشرعية لكثير من المفاهيم التي تعرض لها.

17 - الحداثة في ميزان الإسلام: للشيخ الدكتور عوض بن محمد القرني، ويقع في ١٣٩ صفحة من الحجم الكبير، وقد قدم له سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز، وصدر هذا الكتاب عام ١٤٠٨ه وكان لإصداره أصداء واسعة على كل المستويات العلمية والثقافية، ومايزال يعد من أهم المراجع التي تناولت قضية الحداثة.

وقد تألب الحداثيون المحليون والإقليميون على هذا الكتاب، وأظهروا حنقهم الشديد على مؤلفه ومقدمه، فكتبوا في ذلك المقالات ونشروا المنشورات وعقدوا الندوات، مما يدل على عمق وحرارة الطعنة التى تلقوها.

وقد تحدث مؤلفه فيه عن الجذور التاريخية للحداثة، ثم عن الغموض في أدب الحداثة والغاية منه، ثم خصص مقطعاً من كتابه لبيان أن الحداثة منهج فكري يسعى لتغيير الحياة، وأعقبه بالحديث عن الحداثيين المحليين وموقفهم من الإسلام وقيمه، ثم عن بعض رموز الحداثة العربية وارتباط الحداثيين المحليين بهم، ثم عن أساليب الحداثيين في نشر فكرهم.

والكتاب على صغر حجمه \_ نسبياً \_ إلا أنه يعتبر من أفضل ما كتب في هذا المجال، فقد تناول القضايا الحداثية بصراحة، وكشف مراميها وأهدافها بوضوح، معتمداً على معايير الإسلام الاعتقادية والشرعية، معضداً أقواله

بالشواهد والأدلة من كلامهم، معقباً عليها تعقيبات سديدة مفيدة، في أسلوب واضح وعبارة سلسة، وتوجه إلى المقصود من غير تعمية ولا التباس.

وجملة القول: هذا الكتاب من أفضل ما كتب عن الحداثة من كاتب غيور على دينه وأمته، ومهما قلت في هذا الكتاب فإن مخبر والحقيقي أكبر من الإخبار عنه (١).

1.4 - حوار مع الشعر الحر: لسعد دعبيس من ليبيا، ويقع في ١٠٤ صفحات، وهو مخصص في بحث الخصائص الفنية المشتركة بين الشعر الحر والشعر القديم، ولا علاقة له بموضوع هذا البحث.

10 ـ الصراع بين القديم والجديد في الأدب العربي الحديث: للدكتور محمد الكتاني، ويقع في ١٣٦٠ صفحة، تحدث فيها المؤلف عن قضية الصراع حديثاً موسعاً يدل على جهد كبير ودأب وسعة اطلاع، وتمكن قوي في مجال الثقافة والأدب، إلا أن المعيارية الشرعية والاعتقادية لديه شبه معدومة، ولذلك لم تأخذ حيزاً في نظرته إلى قضية الصراع، بل تتناول الموضوع تناولاً حيادياً، وهذا من أكبر المآخذ على هذا الكتاب الضخم، حيث حاول أن يمسك العصا من الوسط ـ كما يقال ـ ولايغضب أياً من الفئتين، وأظنه أخفق في ذلك غاية الإخفاق، بيد أن المهم في هذا الصدد أنه أسقط المعيارية الإسلامية الاعتقادية والشرعية.

وعلى كل حال فالكتاب يحتوي على رصد دقيق وشامل لقضية الصراع وتاريخه وجذوره وامتداداته، وأشكاله ومدارسه واتجاهاته الفكرية، ويُمكن الاستفادة منه في هذه المجالات أيما استفادة.

17 ـ الغارة على التراث الإسلامي: للأستاذ جمال سلطان، ويقع في المحمدة من القطع الكبير، وهو كتاب جليل النفع، من كاتب عرف بغيرته على الإسلام وبقلمه الرصين.

وفيه تحدث عن المخططات التخريبية الحداثية والعلمانية الموجهة إلى التراث الإسلامي، وخلفيات الأحلاف الفكرية المشبوهة في حربهم لتراث الإسلام وآمال الصحوة الإسلامية، وتحدث عن موقف الحداثة الفكرية

<sup>(</sup>١) انظر بعض ردود الفعل على هذا الكتاب في ص ١١٣٧ ـ ١١٣٨ من هذا البحث.

والعلمانية الفكرية والعملية الموجهة بشراسة وحقد عميق إلى التراث الإسلامي مستشهداً على ذلك بشواهد عديدة، أظهرها ما يجري في الجامعة الأمريكية في بيروت، وفي جامعة الدول العربية.

1V - في خيمة النص، قراءات في أدب المرحلة: للأستاذ على بن موسى التمني، ويقع في ١٥٣ صفحة من القطع الكبير وهو عبارة عن مجموعة من المقالات النقدية الفكرية، أجاد فيها مؤلفها العرض والمناقشة، وأفاد من خبرته الطويلة في مقاومة التيار الحداثي، ووضوح رؤيته العقدية والفكرية في التعامل مع النصوص الحداثية.

وقد بدأ الكاتب حديثه عن التجديد الحداثي وصلته الوثيقة بالتغريب، وضرب أمثلة من المسرح والشعر والقصة والرواية والنقد وبيّن ضوابط التجديد بينه وبين التبعية والاستعارة الفكرية، ثم تحدث عن الأدب الإسلامي وموقف الرافضين له مصطلحاً ومنهجاً، ثم تحدث عن التبعية الفكرية والاعتقادية المسيطرة على أدب الحداثة مضموناً وأسلوباً، ثم حلل طريقة الخطاب الحداثي وما يحتويه من غموض ولبس وهذيان، ثم تحدث عن الرؤية الفكرية المستوردة على ضوء دراسة معجب الزهراني لمجموعة «والضلع حين استوى» القصصية لأميمة الخميس، وما في هذه الدراسة من مضادة للنصوص الشرعية، ثم تحدث عن النتاج القصصى الحداثي، ثم عن التمرد والرفض الحداثي وماذا يعني، ثم رؤيته لمحاضرة حداثية عن «وطننا في عيون بعض الروائيين العرب» ثم أطل على شيء من ثقافة المرحلة «الحداثية» وما تميزت به من عقم وأسن، وساق شواهد على ذلك، ثم تحدث عن مجموعة من شعراء الهزيمة، وأمثلة من شعرهم، ثم أجرى قلمه السيال في حديث عن مجلات حداثية: مجلة «النص الجديد» ومجلة «إبداع» ومجلة «القاهرة» ذاكراً بعض توجهاتها ومضامينها، وقد ركز المؤلف جزءاً كبيراً من هذا الكتاب على الحداثيين المحليين، وتميز إضافة إلى جودة الفكرة ووضوحها جدة الأسلوب وروعة العرض.

1۸ - في النقد الحديث: للدكتور نصرت عبدالرحمن، ويقع في ٢٠٦ صفحة، وهو دراسة في مذاهب نقدية حديثة وأصولها الفكرية، وجذورها الفلسفية الغربية، وتأثير هذه الفلسفات على المذاهب النقدية، وتسلسل هذه التأثيرات إلى النقد والشعر الحداثي العربي.

ولم يركز المؤلف على المضامين الاعتقادية بل كان تركيزه على القضايا النقدية والفنية وأسسها الفلسفية، وقد أجاد في الربط بينهما، وفي إعادة كل مذهب نقدي تعرض له إلى قاعدته الفكرية.

19 ـ القصيدة الحديثة وأعباء التجاوز: لأبي عبدالرحمن ابن عقيل الظاهري، ويقع في ٢٨٦ صفحة من القطع الكبير.

وفيه دراسة احتفالية بالشعر الحديث، وثناء على إنجازاته الفنية واللغوية، ومدح لأصحابه الذين استطاعوا أن يتجاوزوا الظواهر الفنية القديمة، ويأتوا بملامح فنية جديدة لم يستطع الأصلاء المهدفون إهداف النواعير أن يفهموها «حسب تعبيره» ثم امتدح الآفاق العالمية، والغناء الفكريّ والهم الجماعيّ، وعزائم الحداثة الممتعة للعقل والقلب والروح، والقيم الجمالية الممثلة للعطاء الحضاريّ إلى آخر ما هنالك من عبارات إطراء، يقابلها عبارات تعريض وقدح لغير الحداثيين الذين يرى أنهم تشغلهم الصورة الجزئية، ولم يحسوا بالجمال الفني المتجدد؛ لأنهم يقيسون بالمقاييس الجامدة في كتب البلاغة والنقد القديم، ويستمتعون باسترجاع النماذج الماضية، ووأد القيم الجمالية الحديثة، وقتلنا بما أتخمنا به من الاسترجاع للماضي، وغلواء التقرير والمباشرة، وانعدام الآفاق الحضارية والفلسفية والتراث العالميّ التي تضمنها الشعر الحديث إلى آخر ما قال.

وتعرض في كتابه أيضاً وبأسلوب قوي رصين وعبارات حادة أحياناً للمخاطر الفكرية والاعتقادية للحداثة، بما يوحي بالتناقض بين مدحه وقدحه، غير أن محوره الأساسي هو أن الشرط الجمالي والقيم الجمالية في الإبداع لها استقلال عن كل المعايير، ولها موازينها الخاصة الذاتية التي يُمكن التحاكم إليها وحدها، حيث يقول في ص ٣٠: (إن ما نحتاجه اليوم - في دراسة الأدب الحديث - يجب أن يكون خالصاً لشفافية الفنان، ورؤية الأديب، وتذوق الأكاديمي، فيما يخدم النص تفسيراً وامتلاكاً، ولانأخذ من الثقافة إلا مايخدم معايشتنا للنص).

وهذه من أعظم فواقر نظرته لموضوع الحداثة، وبناء على ذلك فقد امتدح مجموعة من شعراء الحداثة، وأثنى على شرف مضامين بعضهم!!، ونفى عن بعضهم الانحراف وامتدح الفحولة الشعرية لبعضهم، وأثنى على القصيدة

الحديثة؛ لأن قوامها الفكر وسعة الثقافة، ولا أدري لماذا أغفل ما فيها من إلحاديات ودعارة صريحة، وأعطى عبدالصبور والسياب والبياتي وحجازي من عبارات التزكية والمدح ما ليس فيهم وما لايستحقونه.

والشيء الذي أجاد فيه هو نقده الاعتقاديّ والفكريّ والسياسيّ لحداثة عصابة «شعر» ومن لفّ لفّهُم، غير أنه كان يجب عليه عدم التفريق بين المتماثلات، وقد ناقشت بعض أقواله في ثنايا البحث.

• ٢ - مذاهب الأدب الغربي: للدكتور عبدالباسط بدر، ويقع في احد صفحة من القطع الصغير، وهو كتاب صغير الحجم كبير الفائدة، حيث أتى بالمذاهب الأدبية الغربية وبين أصول نشأتها وأبعاد منطلقاتها، ثم نقدها نقداً حصيفاً على ضوء العقيدة الإسلامية، فأجاد فيه أيّما إجادة، ومن أراد معرفة المذاهب الكلاسيكية والرومانسية والواقعية والبرناسية والرمزية والسريالية والوجودية، معرفة مؤصلة برؤية إسلامية واضحة، فليقرأ هذا الكتاب النادر في بابه.

٢١ ـ مقدمة لنظرية الأدب الإسلامي: للدكتور عبدالباسط بدر، ويقع في العجمة من القطع الكبير، وهو من أحسن ما قرأت في بابه، وأرى أنه لايستغنى عنه بغيره لمن أراد معرفة حقيقة الصراع بين الأدب الحديث وعقيدة الإسلام.

ومؤلفه ضليع في الأدب والفكر والثقافة وراسخ في الربط بينها وبين العقيدة الإسلامية، من منطلق إسلامي واضح، ورؤية اعتقادية جلية، وللحق فإن الكتاب ليس مقدمة لنظرية الأدب الإسلامي فحسب، بل فيه نقد اعتقادي، وتصنيف فكري لأدب الحداثة وأدبائها، وفيه رد على شبهات المعارضين للأدب الإسلامي.

وحقيقة الكتاب أعمق بكثير مما ذكرت ووصفت.

٢٢ ـ نقض أصول الشعر الحر: لإسماعيل جبرائيل العيسى، ويقع في ٢١٢ صفحة من القطع الكبير، وهو كتاب فني نقدي يعتني بدراسة العروض وأوزان الشعر الحر، وفيه دراسة موجزة لـ«موقف أصحاب ظاهرة الشعر الحرمن التراث العربي» في عشر صفحات.

٢٤ ـ هذا الشعر الحديث: لعمر فروخ، ويقع في ٢٧٢ صفحة من القطع

الكبير، وهو في غالبه مناقشة فنية تهتم بالشكل والتركيب، وليس فيه عن المضمون إلا القليل النادر.

وفي ختام هذه المقدمة أحمد الله تعالى الذي هداني لدين الإسلام، ووفقني إلى قفو الأثر، وأسأله سبحانه سلامة النية فيما آتي وأذر، وصلاح القصد في هذا العمل وغيره، وأشكره سبحانه وهو أحق من شكر، وأحمده كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، حمداً يملأ السموات والأرض وما بينهما وماشاء ربنا من شيء بعد، ثم أشكر شيخي الفاضل المشرف على هذا البحث فضيلة الشيخ عبدالعزيز بن عبد الله بن محمد بن عبداللطيف بن عبدالرحمن بن حسن بن محمد بن عبدالوهاب، الذي شرفت بإشرافه على هذه الرسالة، وأفدت من علمه وفضله، ورأيت في تعامله وسلوكه نعمة الله على بعض خلقه بما وهبهم من خلق حسن ومروءة عالية ونبل وفضل، وإني وإياه كما قال الشاعر:

من زار بابك لنم تبرح جوارحه

تروي أحاديث ما أوليت من منن

فالعين عن قسرة والكف عن صلة

والقلب عن جابر والسمع عن حسن(١)

كما أشكر كل من أعانني في هذا البحث بأي نوع من الإعانة وأخص بالذكر الأخ علي بن أحمد دخيخ الغامدي وسائر الإخوة الفضلاء الذين تفضلوا بمساعدتي، أسأل الله تعالى أن يجزيهم عني خير الجزاء، وأن يعظم لهم الأجر، ويجزل لهم المثوبة، إنه قريب مجيب.



<sup>(</sup>١) بيتان للعلامة المحدث علي بن مظفر الكندي رواها عنه الإمام الذهبي في المعجم المختص بالمحدثين ص ١٧٨.

# التمهيد

- ١ \_ شمول الإسلام لكل أعمال الإنسان ومناشطه.
  - ٢ ـ علاقة الأدب بالاعتقاد.
- ٣ ـ نبذة عن الانحرافات العقدية المعاصرة في مجال الثقافة والفن والأدب.

## ١ ـ شمول الإسلام لكل أعمال الإنسان ومناشطه

خلق الله الإنسان وأوجد فيه الإرادة والقدرة على العمل، وجعل له القلب والعقل، العاطفة والفكر، ووهبه أدوات التعلم والتعليم سمعاً وبصراً وفؤاداً، وسخر له من المخلوقات مايناسب ضرورته، ويحقق حاجته، المعيشية، ورغبته التحسينية وجعله متميزاً بعقله ونطقه وإرادته.

ومنذ أن خلق الله الإنسان أمره ونهاه، أمره وزوجه أن يسكنا الجنة ونهاهما عن أكل الشجرة، وكان الأمر والنهي منه ـ سبحانه ـ لمقتضى ألوهيته وربوبيته موجها إلى من كانت مقتضيات بشريته وآدميته ومؤهلات الخلقة فيه صالحة للعبودية التامة وقابلة لاتباع أوامر الله واجتناب نواهيه.

هذه الحقيقة الأولية التي تظافر على إثباتها البرهان العقليّ النقيّ، والفطرة القويمة السليمة، وجاء الرسل الكرام ـ عليهم الصلاة والسلام ـ لترسيخ وإيضاح هذا المعنى كلما لجّت البشرية في غواية الأهواء واسترسلت في اتباع الشياطين من الجن والإنس.

إن حقيقة كون الإنسان عبداً مخلوقاً لإله خالق مدبر إليه المصير؛ هي أم الحقائق وأساس المنطلق لحياة إنسانية حقيقية كريمة، والقاعدة الأولية لمن أراد الدخول في الإسلام أن هذه القضية بمعطياتها ودواعيها وأسبابها وبمقتضياتها ولوازمها ومفرداتها هي أساس الصراع أصلاً بين الحق والباطل والخير والشر والفضيلة والرذيلة والهدى والضلال والاستقامة والانحراف.

إنها أساس المعركة بين التوحيد والشرك، والإسلام والكفر، والإيمان والنفاق، ولذلك كانت عقيدة الرسل الكرام - عليهم السلام - تنادي ابتداء

بإفراد الله تعالى بالعبودية والطاعة المطلقة له، قال تعالى: ﴿وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلُكَ مِن رَسُولٍ إِلَّا نُوحِىٓ إِلَيْهِ أَنَهُ لَاۤ إِلَهُ إِلَّا أَنَاْ فَأَعْبُدُونِ (إِنَّكُا﴾(١).

إن هذا المعنى يتجلى أول مايتجلى في الفرق الحاسم بين ربوبية الله تعالى المقتضية للخلق وألوهيته المقتضية للأمر، كما يشاء وفق علمه وحكمته ومشيئته، وبين عبودية المخلوق المقتضية للسمع والانقياد وفق التركيب الرباني الموجود في هذا الكائن الحيّ الناطق، الملخص وصفه في أنه «حارث وهمام»(٢) أي له قدرة وإرادة.

ومن هنا تتقرر قاعدة الحق والخير والعدل في الوجود كله، وفي علاقة الإنسان والكون بالإله الخالق العظيم؛ وذلك بالتفريق بين حقيقة الألوهية ولوازمها، وحقيقة العبودية بحدودها وضوابطها ونتائجها ومايترتب على هذا كله من صفات وعلامات ونتائج.

إن البداية الأولى للإنسان الأول (آدم وزوجه) بدأت من هذا المنطلق، وكلما فتر هذا المعنى في حس البشر أو تزعزع أرسل الله الرسل لإيضاح مهمة الإنسان في هذا الوجود، وتبيان وظيفته في هذه الحياة، وتجلية دوره وعلاقته بربه وخالقه سبحانه وتعالى.

لقد كان جهاد الأنبياء عظيماً في مواجهة الانحرافات التي طرأت على البشر، وأهمها تلك الانحرافات المتعلقة بالعقيدة؛ إذ بسببها تقع الانحرافات الأخرى في السلوك والنَّظُم والأعمال والعلاقات، وأخطر تلك الانحرافات الاعتقادية تعددُ الآلهة وكثرة المتبوعين والمطاعين مع الله أو من دون الله، الهة الأهواء والأعراف والشهوات وآلهة الأصنام والأوثان، كلها تعبد وتطاع، والأرباب في الجاهلية أرباب عديدون وليست هي الأصنام وحدها وإن كانت هي أظهر أنواع الشرك الحسي، فقد كانت القبيلة رباً معبوداً يطاع، كما قال الشاعر الجاهلي:

<sup>(</sup>١) الآية ٢٥ من سورة الأنساء.

<sup>(</sup>٢) قال نبينا محمد ﷺ: «أصدق الأسماء حارث وهمام» أخرجه أبو داود في كتاب الأدب، باب: في تغيير الأسماء ٧٣٧/، وأحمد ٧٤٥/٤.

### وهـــل أنـــا إلا مـــن غـــزيـــة، إن غــوت

غويت، وإن ترشد غزية أرشد (١)

وكانت عادات الآباء والأجداد رباً مطاعاً، قال الله تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ﴾(٢).

وكانت أنظمة الحكم العرفية تؤصل سلطانها في مثل دار الندوة وأشباهها، وكانت رباً يطاع، كما كانت الأعراف الأخرى التي يحلّون بها الحرام ويحرمون بها الحلال ويبيحون ويمنعون.

قال تعالى: ﴿إِنَّمَا الشِّيَّهُ زِيَادَهُ فِي الْكُفَرِّ يُضَلُّ بِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا يُعَلَّمُ اللَّهُ وَيُكُولُوا عِلَّمَ اللَّهُ وَيُكُولُوا مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَيُكُولُوا مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَيُكُولُوا مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَيُعِلُونَهُ عَامًا وَيُحَرِّمُونَهُ عَامًا لِيُواطِعُوا عِذَةً مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَيُكُولُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَيُعَلِينَ الْآلَا ﴾ (٣).

<sup>(</sup>۱) القائل هو درید بن الصمة من بني جشم بن بكر، وغزیة قومه وعشیرته. انظر البیت في جمهرة أشعار العرب لأبي زید: ص ۲۱۲.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢١ من سورة لقمان.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٧ من سورة التوبة.

# رَزَفَهُمُ اللَّهُ أَفْرَاتًا عَلَى اللَّهِ قَدْ ضَلُّواْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ (١٠).

وليس هذا حال الجاهلية العربية الذين بعث فيهم خاتم الأنبياء ﷺ بل كان كذلك حال الجاهليات السابقة؛ ولذلك كانت قضية التوحيد هي قضية كل الأنبياء \_ عليهم الصلاة والسلام \_؛ لأن جميع القضايا الأخرى والأعمال والتصرفات تنبني عليها وتقوم على قاعدتها.

وكانت الجاهلية في أعصارها المختلفة تقف ضد هذا المعنى وتتصدى للداعين إليه؛ وهو أمر تفرضه طبيعة الاتجاه بين كلتا الفتئتين: الطواغيت وأتباعهم، والأنبياء وأتباعهم.

فالطواغيت الجاهلية الكثيرة تفرض سلطانها على الناس وتريد أن تسيرهم وفق ضلالاتها وأهوائها وأعرافها وتسعى لتخرج الناس من النور إلى ظلمات الآلهة المتشاكسة المتخاصمة.

والأنبياء جاؤوا لرد البشرية إلى بارئها وتخليصها من ربقة الطواغيت والآلهة والأرباب، وتوجهيهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له.

ووقفت الجاهليات أمام دعوة الأنبياء موقفاً واحداً برغم تباعد الأعصار واختلاف الشعوب والأمصار وقفت موقف الصد والرد والإعراض والاستكبار والتشنيع والسخرية والاستهزاء، ومنذ أن أرسل الله نوحاً عليه الصلاة والسلام - إلى قومه وقف الملأ المستكبرون - كعادتهم في كل جاهلية موقف المضادة والمعاندة.

قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ۚ إِنِّ لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينُ ﴿ إِنَّ أَنَا لَكُ لَا نَعْبُدُوۤا إِلَّا ٱللَّهُ ۚ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ ٱلِيهِ ﴿ آَنِ فَقَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ، مَا نَرَىٰكَ إِلَّا بَشَرًا مِثْلَنَا وَمَا نَرَىٰكَ ٱنَّبَعَكَ إِلَّا ٱلَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلُنَا بَادِى ٱلزَّأْيِ وَمَا نَرَىٰ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضْلِ بَلْ نَظُنْكُمْ كَذِبِينَ ﴿ آَنَا لَكُ

وكذلك فعل قوم عاد كما أخبر تعالى عن حالهم مع نبيهم هود \_ عليه

<sup>(</sup>١) الآيات ١٣٦ ـ ١٤٠ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) الآيات ٢٥ ـ ٢٧ من سورة هود.

الصلاة والسلام .: ﴿ وَإِلَىٰ عَادِ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَنقَوْ اَعَبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إلَاهِ عَيْرُهُمُ اَلَلَا لَنَوْلَ مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَىٰكَ فِي سَفَاهَةِ وَإِنَّا لَنَظُنُكَ مِنَ الْكَذِيبِ اللّهِ قَالَ يَنقَوْ لِيْسَ بِي سَفَاهَةٌ وَلَكِنِي رَسُولٌ مِن وَإِنَّا لَنَظُنُكَ مِنَ الْكَذِيبِ اللّهَ اللّهِ عَالَمَ يَنقَوْ لِيْسَ بِي سَفَاهَةٌ وَلَكِنِي رَسُولٌ مِن رَبِّ الْمَكْذِيبِ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

وجاء من بعد عاد قوم ثمود ليقولوا المقولة نفسها ويقفوا الموقف نفسه من نبي الله صالح عليه الصلاة والسلام، قال الله تعالى: ﴿وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَلَاحًا قَالَ يَقَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُم مِن إِلَهِ غَيْرُهُم هُو أَنشَأَكُم مِن ٱلأَرْضِ وَاسْتَغْمَرَكُرُ فِيهَا فَاسْتَغْفِرُهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّ قَرِيبٌ مُجِيبٌ إِنَّ قَالُوا يَصَلِحُ قَد كُنتَ فِينَا مَرْجُوًا قَبْلَ هَذَا أَنْهَلُنَا أَن تَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ ءَابَاقُنَا وَإِنَنا لَفِي شَكِ مِمّا تَدْعُوناً وَإِنَنا لَفِي شَكِ مِمّا تَدْعُوناً إِلَيْهِ مُرِيبٍ (١٠).

وهكذا سارت قافلة الأنبياء تدعو إلى هذا التوحيد الشامل وإلى الإسلام الكامل لله تعالى وإلى العبودية المطلقة لله \_ جَلَّ وَعَلاً \_، وجاء نبينا محمد على بالدين نفسه وبعث بالقضية ذاتها، وأخبر على بأنه وإخوانه من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام دينهم واحد، فقال: «الأنبياء إخوة لعلات، أمهاتهم شتى ودينهم واحد»(٣).

ونزل القرآن على نبينا محمد ﷺ ليقرر هذا الركن العظيم، ويكرر الكلام حول هذه القضية الكبيرة: «قضية توجيه العبادة كلها لله وحده واتباع ما أنزل الله في التحريم والتحليل» ولا غرو أن يكون ـ حينئذ ـ الركن الأول

<sup>(</sup>١) الآيات ٦٥ ـ ٧٠ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ٦٦ ـ ٦٢ من سورة هود.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب أحاديث الأنبياء، باب: واذكر في الكتاب مريم ١٤٢/٤، واللفظ له، ومسلم في كتاب الفضائل، باب: فضائل عيسى عليه السلام ٢/ ١٨٣٧.

من أركان الإسلام هو «شهادة ألا إله إلاّ الله وأن محمداً رسول الله» قبل الأركان الأخرى، قبل الصلاة والزكاة والصوم والحج، وقبل أي تشريع آخر من تشريعات الإسلام فقد شغلت هذه القضية \_ قضية التوحيد \_ الحيز الكبير من القرآن العظيم وشغلت أكثر وقت النبي الكريم عليه.

بل إننا إذا نظرنا في القرآن نظرة تأمل وتدبر وجدناه كله يدور حول هذه القضية، وأن سواها لايقوم إلا بها ولايصح إلا بصحتها، ولايقبل عمل ولايستقيم سلوك ولاتصح عبادة ولاتستقر حياة إلا بصحة واستقامة واستقرار المعنى العظيم الذي تحتويه كلمة التوحيد «لا إله إلا الله محمد رسول الله».

ويوضح هذا المعنى خير إيضاح ماجاء في مدارج السالكين من قول مؤلفه رحمه الله: (وغالب سور القرآن بل كل سورة في القرآن فهي متضمنة لنوعي التوحيد، بل نقول قولاً كلياً: إن كل آية في القرآن فهي متضمنة للتوحيد شاهدة به داعية إليه فإن القرآن: إمًّا خبر عن الله وأسمائه وصفاته وأفعاله فهو التوحيد العلمي الخبري، وإمًّا دعوة إلى عبادته وحده الاسريك له وخلع كل ما يعبد من دونه، فهو التوحيد الإرادي الطلبي، وإمًّا أمر ونهي وإلزام بطاعته في نهيه وأمره فهي حقوق التوحيد ومكملاته، وإمًّا خبر عن كرامة الله الأهل توحيده وطاعته وما فعل بهم في الدنيا ومايكرمهم به في الآخرة فهو جزاء توحيده، وإمًّا خبر عن أهل الشرك وما فعل بهم في الدنيا من النكال وما يحل بهم في العقبى من العذاب، فهو خبر عمن خرَج عن من النكال وما يحل بهم في التوحيد وحقوقه وجزائه، وفي شأن الشرك وأهله وجزائه، وفي شأن الشرك وأهله وجزائه، وفي شأن الشرك

ومن ينظر إلى سور القرآن وكلام المصطفى على يعلى يعلى يعلى يعلى الله الله المور حول هذه القضايا التي جاءت في النص السابق ولاتخرج عنها، ويجد تبعاً لذلك أن الإسلام اهتم بقضية التوحيد المقتضي لشمول الإسلام لأعمال

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين ٣/ ٤٤٩ ـ ٤٥٠، وهو منقول في شرح العقيدة الطحاوية: ص ٢٩ بتحقيق الأرناؤوط، نشر المؤيد.

الإنسان وطلب عبودية الإنسان في كل أعماله لله تعالى.

إن هذه سمة بارزة في نصوص الوحي في أعمال الرسول على وأصحابه سواء كان ذلك في مكة أو بعد الهجرة إلى المدينة، فأمًا بروز هذه القضية في العهد المكتي فأمر واضح للعيان، وقد يظن ظان أن هذا الاهتمام الكبير بالتوحيد في مكة هو لكون المخاطبين كانوا قوماً مشركين، فكان من المناسب أن يتم التركيز والتأكيد على قضية العقيدة، ولكننا نجد أن القرآن استمر في الحديث عنها في العهد المدني بعد أن قامت دولة الإسلام وظهر المجتمع الإسلامي واستقرت العقيدة في قلوب الصحابة والتزم الناس بأحكام الإسلام.

وفي هذا دلالة كاملة على أن قضية القضايا وأصل الأصول هي قضية التوحيد ومقتضياته ولوازمه.

بيد أن قضية التوحيد والعقيدة ليست في دين الإسلام مجرد اعتقادات قلبية أو مشاعر وجدانية أو قيم خلقية، كما يدعي بعض العلمانيين والحداثيين في بلدان المسلمين، والذين يصفون أنفسهم بالاعتدال في مقابل غلاة العلمانيين وهم الملاحدة الذين ينكرون وجود الله تعالى.

وفي حقيقة الأمر أن هؤلاء وهؤلاء على شعب الضلال والكفر إلا أن بعضهم أشد وأعتى في كفره من الآخر، في حين أن القسم الأول والذي ينعت بالاعتدال أخطر في بث سمومه وانحرافاته الاعتقادية الخطيرة؛ وذلك بسبب مايتلبس به من ذكر للإسلام وامتداح لبعض جوانبه وثناء على بعض قضاياه وممارسة بعض أعماله في الوقت الذي يعتقد في قلبه أن الإسلام مجرد علاقة فردية بين العبد وربه أو مجرد عقائد إلهية لا لوازم لها في الواقع ولا مقتضيات لها في الحياة، فيغر الأغرار بما يتلفظ به من ادعاء للإسلام، أو امتداح لبعض قضاياه، ويدس سموم شكوكه وانحرافاته في هذا التظاهر الكاذب المخادع، فيكون حاله أشبه بحال المنافقين الذين يعيشون بين ظهراني المسلمين، ويدعون الإسلام وهم يبطنون بغضه أو بغض بعض أحكامه.

ومن هنا كانت خطورة هؤلاء على المسلمين، لاسيما إذا نظرنا إلى

رؤوس الضلال العلماني، ومايحيط بهم من هالات الاحتفاء الإعلامي ودعايات الامتداح والاهتمام والإشادة، ثم ما يحيطون به أنفسهم من ادعاء العلم بشريعة الإسلام وتاريخ المسلمين، وما يقتطعونه من أقوال هنا وهناك مبثوثة في كتب العلم أو كتب التاريخ محاولين أن يثبتوا من خلالها أنهم إنما يتكلمون عن علم بالدين والتاريخ، وأنهم من أهل ملة الإسلام، ثم إذا ترسخ هذا وثبت جاؤوا بالعلمانية في ثوب أدب وشعر ونقد، أو في ثوب ثقافة وفكر، أو في ثوب نظام ودستور، مؤكدين أنهم يحبون الإسلام وأهله، ويفهمون الشرع ومنهجه، وأن هذا الذي يقولونه ليس إلا فهما صحيحاً أو عصرياً أو تنويرياً للدين الإسلامي!!!.

أمًّا إذا أردنا أن نسأل: لماذا يتلبس هؤلاء بكل هذه الألبسة؟ ولماذا يموّهون؛ أمورهم بكل هذا التمويه؟.

(وفي هذه الآيات أنواع من العبر من الدلالة على ضلال من يحاكم إلى غير الكتاب والسنة وعلى نفاقه، وإن زعم أنه يريد التوفيق بين الأدلة الشرعية وبين ما يسميه هو عقليات، من الأمور المأخوذة عن بعض الطواغيت من المشركين وأهل الكتاب وغير ذلك من أنواع الاعتبار)(٢).

<sup>(</sup>١) الآيات ٦٠ ـ ٦٤ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٣/٧١٧.

وهؤلاء المتبجحون بمعرفة الإسلام ومعرفة أحكامه وشرائعه والذين يشيرون في عباراتهم أو فحوى كلامهم إلى أنهم يحترمونه أو يقدسونه، وهم في الوقت ذاته يبطلون جملة كبيرة من أحكامه وشرائعه وينظرون إليه بمنظار التشكيك، ويقرأون تعاليمه وتاريخه بعين الغرب المادي، ويفهمون التدين بصيغته الأوروبية، يفهمونه على أنه مجرد علاقة بين الإنسان وربه ولاشأن له بالواقع من أي باب، باستثناء باب الأخلاق والفضائل عند بعضهم، أو باب العقائد المجردة التي لا لوازم لها عن البعض الآخر، أو من باب العبادات الشعائرية عند آخرين، ثم يسعون لتطويع الإسلام لفكر الشرق أو الغرب وتحويره ليوافق إلحاد الملحدين، وشذوذ الشاذين فكرياً أو خلقياً، ويقولون كما قال أسلافهم: ﴿إِنَّ أَرَدُنَا إِلَّا إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا ﴾(١)، ويطلقون على عملهم هذا مصطلح «الاستنارة»، ويسمون أنفسهم أصحاب الإسلام المستنير، وغاية عملهم تتمثل في تقليص نطاق الشريعة إلى أقصى حد، وتطويع أحكام الإسلام بالحذف تحت شعارات «الاجتهاد المرن»، وإزاحة سيادته تحت لافتات «توسيع المصالح، واستبقاء المثل العليا» ونحو ذلك ليصلوا في النهاية إلى الانخلاع التام من الشريعة، وإبطال موازين الحلال والحرام، والتطويع والتوفيق بين انحلال الغرب وضلاله والإسلام وهدايته وأحكامه، هذا هو مسلك هؤلاء الذين جاسوا خلال ديار المسلمين فكان من آثارهم التخريبية ما كان، والله المستعان.

قال بعض أهل العلم في وصف أحوال سلف هؤلاء في معرض استدلاله بآيات سورة النساء السالفة: (... كما ذم المدعين الإيمان بالكتب كلها وهم يتركون التحاكم إلى الكتاب والسنة ويتحاكمون إلى بعض الطواغيت المعظمة من دون الله، كما يصيب ذلك كثيراً ممن يدعي الإسلام وينتحله في تحاكمهم إلى مقالات الصابئة الفلاسفة أو غيرهم، أو إلى سياسة بعض الملوك الخارجين عن شريعة الإسلام من ملوك الترك وغيرهم، وإذا قيل لهم تعالوا إلى كتاب الله وسنة رسوله أعرضوا عن ذلك إعراضاً، وإذا أصابتهم مصيبة في عقولهم ودينهم ودنياهم بالشبهات

<sup>(</sup>١) الآية ٦٢ من سورة النساء.

والشهوات أو في نفوسهم وأموالهم عقوبة على نفاقهم قالوا: إنما أردنا أن نحسن بتحقيق العلم بالذوق، ونوفق بين الدلائل الشرعية والقواطع العقلية التي هي في الحقيقة ظنون وشبهات، أو الذوقية التي هي في الحقيقة أوهام وخيالات...)(١).

والمتأمل في الهمجية الحداثية العلمانية يجد أشباه هذه الكلمات ونظائر هذه الحجج الزائفة، فها هو كبير من كبرائهم يضع كتاباً يسميه "قبل السقوط" ويكتب على غلافه "حوار هادئ حول تطبيق الشريعة الإسلامية.. نعم للمصحف والدين.. لا للسيف والحكم"(٢).

ويقول في أثنائه متدثراً بحب الإسلام وفهم الإسلام والحرص على الدين وعلى المسلمين، وبعد أن ذكر أن عصر الخلفاء الراشدين ليس سوى عصر فتن داخلية واغتيالات، وأنه ليس العصر المثاليّ ولا المجتمع المثاليّ، وأن الذين يقيسون على عصر الخلافة الراشدة إنّما يقيسون على أحلام لا علاقة لها بالواقع.

بعد أن ذكر هذا كله قال مانصه: (إن كل ما عرضته إنّما ينهض دليلاً على أن هناك فرقاً كبيراً بين الإسلام الدين، والإسلام الدولة، وأن انتقاد الثاني لايعني الكفر بالأول أو الخروج عليه، وأنك في الثاني سوف تجد كثيراً يقال أو يعترض عليه حتى في أعظم أزمنته، بينما أنت في الأول لاتجد إلا ماتنحني له تقديساً وإجلالاً وإيماناً خالصاً، وأنه إذا جاز أن يقال هذا في عهد الخلفاء الراشدين فإنه يجوز أن تقول ماهو أكثر وأكثر حين تتصدى بالتحليل والنقد لعصور لاحقة ارتفعت فيها رايات الحكم الديني ...)(٣).

ويسترسل في بث شبهاته الممزوجة بإظهار المعرفة بالإسلام وتاريخه والإشفاق على أهله وذويه فيقول: (أنت هنا تملك أن تفصل بين الإسلام

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ۲۲/ ۳٤٠.

<sup>(</sup>٢) كتاب قبل السقوط لفرج فوده.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٨.

الدين، والإسلام الدولة، حفاظاً على الأول حين تستنكر أن يكون الثاني نموذجاً للاتباع أو حين يعجزك أن تجد صلة واضحة بين هذا وذاك، فالأول رسالة والثاني دنيا، وقد أنزل الله في الرسالة ماينظم شؤون الدنيا في أبواب وترك للبشر أبواباً دون أن يفرط في الكتاب من شيء، وإنّما يسع برحمته بشراً هم أعلم بشؤون دنياهم من السلف، ويترك لهم أموراً تختلف باختلاف الأزمنة لايترك لهم فيها إلا قواعد عامة، إن اتسع أفقهم أخذوا من غيرهم وتأقلموا مع زمانهم دون خروج على صحيح الدين أو كفر به...)(١).

بهذا المنظار وهذه الطريقة يتناولون تعاليم الإسلام وتاريخه، وعلى هذا المنهج يسير دعاة الحداثة والتغريب في الأدب والفكر، فالأسلوب واحد، والمواقف متعددة، وكلها تدور حول عزل أعمال الإنسان ومناشطه عن صراط الله المستقيم وإفساح المجال له ليكون عبداً في حكمه أو في فكره أو في نتاجه الأدبي لأي شيء إلا الإسلام فقد اتخذوه وراءهم ظهرياً واستدبروا أحكامه.

ولا فرق في هذه المسألة بين من يطالب بإلغاء شريعة الإسلام من الحكم والأنظمة والدساتير والدول، ومن يطالب بإبعاد موازين الجلال والحرام والجائز والمحرم عن النتاج الأدبي والثقافي، إذ نهاية هذا القول وذاك تؤدي إلى اتهام دين الله بالقصور، بل واتهام الله - تعالى - بالجهل وعدم الحكمة، واتهام الرسول عليه بالغفلة والسفه - قدسه الله وأجله عما يقول العلمانيون والحداثيون -.

وفي الاستشهاد السابق بأقوال فرج فوده (٢) تأسيس لفكرة هذا البحث الذي يدور حول الانحراف العقدي في الأدب الحديث، حيث تشترك أقلام

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) هو: فرج علي فودة أحد طواغيت العلمانية في مصر، له كتب عديدة يهاجم فيها الحكم الإسلامي، والمنادين بتطبيق الشريعة الإسلامية ويطعن في الإسلام وتاريخه، حتى قُتل في ١٤١٢/١٢/١٨ هـ ٨ يونيو ١٩٩٢ م. انظر: ما كتبت عنه مجلة أدب ونقد في عددها الصادر بعنوان «فرج فودة شهيد العلمانية وحرية الفكر» عدد ٨٣ يوليو ١٩٩٢ م، محرم ١٤١٣ هـ.

وألسنة ومواقف العلمانيين من الذين امتهنوا الكتابة شعراً أو قصة أو نقداً أو دراسة أدبية مع الآخرين الذين امتهنوا السياسة ممارسة أو تفكيراً، ولاتكاد عند التمعن والتأمل أن تجد فارقاً بين هؤلاء من حيث أصل المعتقد المنحرف القائم أصلاً على عزل الدين الإسلاميّ عن مناشط الإنسان أو عن بعض مناشطه، وإن وجدت الفوارق فهي في الشكل والأسلوب والموقع.

أمًّا الهدف النهائي لدى عصبة العلمنة والحداثة فهو تقليص أثر الإسلام في الواقع، وحصره في المسجد أو في المشاعر المقدسة، تمهيداً للقضاء عليه بالكلية، ففي خطاب مشابه لخطاب فرج فوده يرد أحد كبار الحداثيين على كتاب «الحداثة في ميزان الإسلام» الذي ألفه الأخ الشيخ الدكتور عوض القرني وقدم له سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز ـ رحمه الله تعالى ـ ، يرد هذا الحداثي بمقال طويل سماه «إسلام النفط والحداثة» أسقط من خلاله عقده النفسية والفكرية والخلقية، وكشف عن مقدار مايعانيه عقله الكليل من تشوهات، وما ينوء به رأسه من انحرافات اعتقادية، تمثل صورة مكررة لانحرافات أساتذته من قبله وتلامذته من بعده، فيقول: (إن إسلام النفط يمتح من المخزون النقليّ «الاتباعيّ» الذي ظل معادياً للحداثة طوال عصور التراث، ويؤسس علاقة متميزة بفكر الحنابلة الذي تمثله للحداثة طوال عصور التراث، ويؤسس علاقة متميزة بفكر الحنابلة الذي تمثله كتابات ابن الجوزي (١) وابن تيمية (٢) بوجه خاص، وهي كتابات لها علاقاتها الأصولية التاريخية بالمذهب الوهابيّ، أهم المذاهب النقلية السائدة في منطقة

<sup>(</sup>۱) هو: الشيخ الإمام العلامة الحافظ المفسر جمال الدين أبو الفرج عبدالرحمن بن علي بن محمد، يصل نسبه إلى أبي بكر الصديق رضي الله عنه، الحنبلي الواعظ، صاحب التصانيف الكثيرة، له عبادة ونسك وجمال طلعة وحسن معاشرة وطيب مظهر، توفي - رحمه الله - سنة ۹۷۷ هـ. انظر: سير أعلام النبلاء ۲۱/۳۱، والعبر ۱۱۸/۳، والبداية والنهاية والنهاية ۲۱/۲۸.

<sup>(</sup>٢) هو: شيخ الإسلام وعلم الأعلام أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام، أشهر من أن يعرَّف، طبَّقت شهرته الآفاق، واتفق على سعة علمه وعمق فهمه الموافق والمخالف، وسارت مصنفاته وعلومه مسير الشمس، وكانت سيرته العملية في الدعوة والعلم والجهاد والجهر بالحق من أعجب السير، توفي ـ رحمه الله ـ وهو مسجون في قلعة دمشق سنة ٧٢٨ هـ. انظر: شذرات الذهب ٦/ ٨٠، والعقود الدرية في مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية لابن عبدالهادي، والأعلام العليّة في مناقب ابن تيمية.

الجزيرة العربية)(١).

إلى أن قال: (إسلام النفط يكرر الأصوات السابقة في التراث النقلي)(٢).

ثم يستشهد بمجموعة من الأحاديث والآثار الحاثة على الاعتصام بالكتاب والسنة وهدي السلف الصالح، وترك البدع والمحدثات، ويستخلص من هذه الأدلة أن الإسلام يغلق إعمال العقل التي يطلق عليها وصف البدعة، ثم يشرح هذا المعنى بعبارات طويلة مملة تتلخص في تصويره للإسلام «الاتباعي» ـ كما قال ـ بأنه رجعية وانحدار وهبوط، ولكنه صاغ ذلك بفلسفة «الخط الأفقي الدائري» فيقول: (أمّا المقولة الخاصة بالزمن فتقودنا إلى مفهوم التاريخ الذي يرتد إلى أصله، بالمعنى الذي يوقع التصور الخطي الأفقي للزمن على تصوره الدائري، حيث يتحول الزمن إلى حركة متكررة ثابتة، تقع على نقاط خط منحدر، هابط، بدايته الإيجاب المحض ونهايته السلب المطلق، فلايغدو التاريخ حركة صاعدة توازي ارتقاء الإنسان وتطور وعيه الموازي لتطور فعله الصاعد على سلم التقدم، درجة درجة، مع التراكم الكمي والكيفي للمعرفة التي يصوغها، والأفعال التي يصنعها، بل يغدو التاريخ حركة هابطة في الزمن الذي هو نفسه حركة دائرية متكررة على خط منحدر، ينحط دائماً كلما مضينا صوب المستقبل، وتباعدنا عن عل خط منحدر، ينحط دائماً كلما مضينا صوب المستقبل، وتباعدنا عن الماضى الأول الذي هو نقطة البداية والمنهج والأصل والمثال) (٣).

ثم يستشهد على نظريته هذه التي تصور الإسلام داعياً إلى الهبوط والتخلف بما قاله صنوه في تلمود الحداثة كتاب «الثابت والمتحول» في أن أصل هذا الانحدار والتخلف والهبوط مستنتج من قول النبي على: «خيركم قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم».

<sup>(</sup>۱) (۲) الإسلام والحداثة ص ۱۷۹. والكتاب عبارة عن ندوة لمجموعة من الحداثيين إقامتها مجلة مواقف ودار الساقي في لندن عام ۱٤٠٩ هـ ١٩٨٩م وصدر الكتاب من دار الساقي ۱٤١٠ هـ ١٩٩٠م، وكأنه يريد في كلامه كتابات ابن قيم الجوزية فذكر ابن الجوزي جهلاً وتخليطاً.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٨١.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب الشهادات، باب: لايشهد على شهادة جور إذا=

ثم يعقد مقارنة حداثية علمانية فيقرر أن النقل والاتباع والتقليد هي أسباب النظرة المتخلفة والهابطة لدى المسلمين، النظرة المتهمة للمقابل الذي هو الإبداع والابتكار والحداثة التي هي خرق المعهود والخروج عن المألوف (۱).

وخلاصة القول: إن رواد التطرف العلماني والحداثي ينطلق انحرافهم وضلالهم الأدبي والفكري والسلوكي من قاعدة التمرد على شرع الله، زعما منهم أن هذا الشرع الحنيف ليس شاملاً لكل أعمال الإنسان ومناشطه، وليس أهلاً لأن يحكم الناس أو يوجه أعمالهم، أو يقود مسيرة حياتهم نحو حياة أفضل وأسعد، وسوف أعرض في ثنايا البحث من دلائل هذه العقيدة المنحرفة مايؤكد أن هذا التيار التغريبي يقود حركة ردة عن الإسلام بصورة لم يشهد لها تاريخ المسلمين مثيلاً.

وفي ذلك مايوجب على العلماء والدعاة أن يبذلوا كل جهودهم في سبيل تثبيت العقيدة الصحيحة، وتفهيم التوحيد الحقيقي، وترسيخ مبدأ العبودية الشامل، وتوضيح المفهوم الحقيقي لكلمة المسلم والإسلام، فما أكثر جريانها على الألسنة ولكن كم من الناطقين بهما يشعر بما تتضمنان من معاني؟ وكم من السامعين يفهم منها تمام المفهوم الذي كان يفهمه الصحابة والتابعون؟.

إن إيضاح هذه المعاني وتجلية هذه الحقائق هو أهم مايجب أن تشمر همم المسلمين لتحقيقه واقعاً حياً معاشاً تندحر أمامه شبهات أهل الأهواء وضلالات أصحاب الضلال.

## \*\*\*\*

<sup>=</sup> أشهد ١٥١/٣، واللفظ له، وأحمد ١/ ٣٧٨، ٤١٧، ٣٣٤، ٤٣٨، ٢٤٤، ٢/ ٢٢٨، ١٤٠، ٤/ ٢٦٧، و/ ٣٥٠، وغيرها.

<sup>(</sup>١) انظر: الإسلام والحداثة: ص ١٨١.

## ٢ \_ علاقة الأدب بالاعتقاد

تقرر بالدليل العقليّ والنقليّ، وبمقتضيات الفطرة القويمة أن العبادة هي الوظيفة الأولى والأساسية للإنسان في هذه الحياة الدنيا، وأن الإسلام شمل بأحكامه جميع أعمال الإنسان ومناشطه، ويتضح بناء على ذلك أن أمر العبادة في حياة الإنسان ليس أمراً هامشياً أو وقتياً، بل هو المبدأ الأول لوجوده، والغاية الأصلية لحياته، وعلى هذا الأساس انقسم الناس إلى قمسين ـ بحسب قبولهم وردهم لهذا المبدأ أو علمهم وجهلهم به فقسم التزم بالعبودية وخضع لأمر إلهه فهولاء هم أهل النجاة وهم على درجات متفاوتة، وقسم أبى واستكبر وتعالى وتجبر فهؤلاء هم الهلكى وهم على دركات.

هذه هي النظرة الإجمالية للبشر من حيث صحة الاعتقاد والعمل وفسادهما، وبناء على ذلك تفرقوا طرائق قدداً، كل يتبع مايعبده، ويسير على المنهج الذي يدين له.

ولا ريب أن أعمال الإنسان وسلوكه ومناشطه تتأثر بعقيدته ونظرته وفكره، يستوي في ذلك المسلم والكافر سواء كان منافقاً أو مرتداً أو يهودياً أو نصرانياً أو وثنياً.

والسلوك والعمل ـ في الغالب ـ هي حصيلة الاعتقاد، والأدب على وجه الخصوص هو مستودع شعوري كبير للأمة أو للفرد يحمل الخصائص الفكرية والتصورات الاعتقادية والحصيلة التاريخية، كما أن للأدب خصيصة أخرى وهي

قدرته على تخطي الحدود وتجاوز عقبات الفوارق الجنسية واللغوية ولاسيما في عصرنا هذا الذي سهل فيه انتقال المعرفة والثقافة والآداب عبر أجهزة التقنية المتطورة وعبر الوسائل التقليدية كذلك (۱)، فأصبح هو بذاته عقيدة عند الملتزمين بمذاهبه الفكرية الاعتقادية، وإن صُورت على أنها مدارس فنيه أو مناهج إبداعية، فهي في حقيقة الأمر عقائد عند أصحابها يسعون في نشرها، ويدافعون عنها، وباسمها يقبلون ويردون ويوالون ويعادون.

هذه قاعدة النظر في هذه المسألة التي يتضح من خلالها قوة العلاقة بين الأدب والاعتقاد من جهة النظر ومن جهة الممارسة.

والمتأمل في أي إنتاج أدبي يجد أن صاحبه لابد أنه ينطوي في قرارة نفسه على عقيدة معينة وتجول في عقله أفكار معينة، ومن المسلم به بداهة أن هذه العقيدة وهذه الأفكار هي المحضن الأساسيّ لما ينتجه الشاعر أو القاص أو الناقد، وأن مايطلق عليه «الإبداع الفنيّ، أو التجربة الشعورية، أو الإلهام الشاعريّ» كل ذلك يمر بمراحل متداخلة في نفس الأديب ويعبر عبر قنوات متشابكة بعضها مبهم خفيّ وبعضها واضح جليّ، فأمّا المبهم الغامض فهو التكوين النفسي الذاتيّ لكل شخص والمتراكم من خلال خصائص الشخص النفسية الذاتية التي فُطر عليها ثم من خلال معايشته لأسرة ومجتمع وأحداثٍ تتراكم في أغوار نفسه وتكون جزءاً من شخصيته ما بالتبع جزءاً من تفكيره ومشاعره.

وأمًا الواضح الجليّ من قنوات التأثير فأهمها الاعتقاد والأفكار المكتسبة، فإن لهذه من التأثير في الجوانب الخفية، والظاهرة والأعمال والممارسات والسلوك أبلغ الأثر وأظهره، وقد اهتم الدارسون المعاصرون بالجانب النفسانيّ واستعانوا بعلم النفس الحديث في قضايا النقد<sup>(۲)</sup>، كما أنه توجد دراسات عديدة حديثة لآثار العقيدة والفكر والاتجاه السياسيّ

<sup>(</sup>١) انظر: الفصل المتميز في كتاب مقدمة لنظرية الأدب الإسلامي والذي سماه مؤلفه «العقيدة ومحاضِن العمل الأدبي»: ص ١٥ ـ ٤٢.

<sup>(</sup>٢) انظر - مثلاً -: كتاب الأسس النفسية للإبداع الفني للدكتور مصطفى سويف، وكتاب التفسير النفسي للأدب للدكتور عزّ الدين اسماعيل.

والاجتماعيّ على عملية النتاج الأدبي(١).

وقد اختلفت مصطلحات الدارسين لهذه الناحية المهمة فبعضهم يسميها «الموقف الفكري» وهناك من يطلق عليها مصطلح «القضية» أو «استيعاب القضية» (۲)، وأكثر مادار النقاش حول مصطلح «الالتزام» ومصطلح «أدلجة الأدب».

وحتى الذين يرفضون إدخال الأدب تحت سيطرة الأطر الفكرية والاعتقادية والسياسية، يمارسون هذه النظرة ضمن فكرة وعقيدة معينة، تسمى الحرية، أو غير ذلك من التسميات، فلا فكاك بين الأدب والاعتقاد إلا إذا أمكن أن يكون هناك فكاك بين الإنسان الناطق ولسانه وشفتيه وحنجرته.

ولذلك عرفوا الالتزام بأنه (... اعتبار الكاتب فنه وسيلة لخدمة فكرة معينة عن الإنسان لا لمجرد تسلية غرضها الوحيد المتعة بالجمال...، وفي الفلسفة الوجودية ارتباط بتعديل الحاضر لبناء المستقبل ولايتحقق إلا بالحرية)(٣).

وعرفه صاحب معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة بأنه: (قرار كاتب بالتزام كتابته تاريخ / وضعية / وعي ما)<sup>(٤)</sup>.

وحين تحدث عن علاقة اللغة بالفكر وتعرض للغة الأدبية قال: (فاللغة الأدبية ليست مجرد إشارات فلها وظيفة جمالية تفرض تنظيماً متعمداً إبداعياً على مصادر اللغة اليومية، وليس من الصواب المبالغة في إبراز التضاد بين استخدامين للغة يقسمها إلى لغة فكر مقابل لغة الانفعال هي اللغة الأدبية،

<sup>(</sup>۱) انظر: كتاب الأديب والالتزام، للدكتور نوري حمودي القيسي، ومجلة فصول بعنوان الأدب والايديولوجيا في جزأين، العدد الثالث والرابع عام ١٤٠٥ هـ ١٩٨٥ م، وكتاب ما الأدب لسارتر ترجمة محمد غنيمي هلال، وكتاب الالتزام في الشعر العربي للدكتور أحمد أبو حاقة، وكتاب الالتزام الإسلامي في الشعر، تأليف: ناصر بن عبدالرحمن الخنين.

<sup>(</sup>٢) انظر: الأديب والالتزام: ص ٧.

<sup>(</sup>٣) معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، لمجدي وهبه وكامل المهندس: ص ٥٨.

<sup>(</sup>٤) معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة، للدكتور سعيد علوش: ص ١٩٥.

فالأدب له جانبه الفكريّ الخاص الذي لايُمكن إغفاله...)(١).

فإذا كانت الوجودية وهي المتمردة على العقائد والقيم تعد الالتزام بالحرية أحد مبادئها، فإن نظيرتها في التفرع من شجرة المادية وهي «الذرائعية» هي كذلك تقوم على عقيدة وفكرة معينة: (... وقد كان للبرجماتية (٢٠) بعض التأثير في تطوير الأدب ذي النزعة الطبيعية في العالم الذي يذهب إلى تصوير حياة بلا مبادئ (٣٠).

إذن فكل عمل أدبيّ فنيّ لابد أن ينشأ من عقيدة وينتج من فكر معين وفلسفة معينة للحياة والكون والإنسان والخالق سبحانه وتعالى -، والعلاقة بين الخالق والمخلوق، ويستوي في ذلك الذي يستهدي بالوحي المعصوم والذي يستهدي بالفلسفات المادية المعاصرة أو الجاهليات والوثنيات القديمة أو الحديثة في كون كل منهم ينبثق في إنتاجه من العقيدة التي يؤمن بها، وذلك لأن الخبرات النظرية لأي إنسان عاقل هي مجموعة معلوماته الاعتقادية والفكرية والسياسية والفنية والاجتماعية إضافة إلى تجاربه وممارساته العملية، ومن خلال كل هذه المعطيات تتكون هذه الخبرات النظرية التي تنتج من خلال التجربة الشعورية أدباً، أو من خلال التجربة الفكرية فكراً وثقافة، وأهم مكونات هذه الخبرات النظرية، والدائرة التي تحيط بها وتضم كل مفرداتها هي «العقيدة» سواء كانت عقيدة صحيحة أو فاسدة.

إن الإنسان ـ أي إنسان ـ في القديم أو في الحديث لابد له من عقيدة تربطه وتحدد مساره وفكره وأعماله.

وحاجته إلى العقيدة حاجة فطرية ملازمة للإنسان في كل زمان ومكان، بغض النظر عن كون هذه العقيدة سماوية مما أوحاه الله إلى الأنبياء، أو أرضية مادية من صنع الإنسان كألوان الفلسفات الإلحادية المعاصرة ذات الأسماء والمناهج المختلفة والمتعددة، فالملحد الماركسي الشيوعي ـ مثلاً ـ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٠١ ـ ٣٠٢.

<sup>(</sup>٢) سيأتي في أثناء البحث شرح لمعنى البرجماتية، وتفصيل لأهم مدلولاتها.

<sup>(</sup>٣) معجم المصطلحات الأدبية: ص ٦٨.

يتبنى عقيدة تضع الطبيعة مكان الإله الخالق، والوجوديّ يتبنى عقيدة التعلق بالذات ومعاداة الآخر وتحدي الغيب واعتقاد عبثية الوجود كله، وهكذا سائر العقائد المنحرفة والضالة، والناظر في نتاج الأدباء القدماء والمعاصرين عرباً وغير عرب مسلمين وغير مسلمين يلحظ بيسر تأثير العقائد في نتاجهم الأدبيّ، ويرى أن العقيدة لها أثرها وبصماتها على النص الأدبيّ، في مضمونه أو في تعبيراته أو في صوره الفنية أو في رموزه.

ففي مصر القديمة، مصر الوثنية الفرعونية كانت النصوص الأدبية تخرج متأثرة بالمعتقدات السائدة لديهم، حتى لقد أكد بعض الباحثين في هذا الصدد (أن الفكرة الأدبية في مصر القديمة ازدهرت بين جدران المعابد وأن الجزء الأكبر من الأدب المصري كان قائماً على أساس الدين)(١).

وفي عهد فلاسفة اليونان كانت العقائد والقيم لها مكانتها الأساسية في التوجيه ومعايير القبول والرد فأفلاطون (٢٠ مثلاً ـ كان (٠٠٠ لايبيح الشعر في دولته إباحة مطلقة بل يقيدها بأن يكون ذلك الشعر الذي ينشد في الدولة هو الشعر الذي ينشد في تسبيح الله وتمجيده، وفي مدح الصلاح، وفي التعرف على الحقيقة . . .) (٣٠).

وقد سجل أفلاطون موقفه هذا في كتابه الجمهورية وبين أنه سيقبل الشعر بشرط أن يكون ضمن إطار القيم والعقائد في مجتمعهم فيقول: (إننا سنسمح لأنصاره الذين يحبونه \_ وإن لم يكونوا شعراء \_ بالدفاع عنه نثراً ليثبتوا لنا أنه لايقتصر على بعث الشرور في النفوس، بل إنه نافع للدولة

<sup>(</sup>١) قصة الأدب في العالم، لأحمد أمين وزكى نجيب محمود ١٧٢٠.

<sup>(</sup>٢) ولد أفلاطون نحو عام ٤٢٧ ق.م من أسرة أثينية، وكان والده من ملوك أثينا، يعتبر أعظم فيلسوف في العصور القديمة، وبقيت آثاره في الفلسفات والنظريات الأخلاقية والسياسية والاجتماعية واضحة حتى على النظريات والفلسفات المتناقضة، أسس جامعة سماها الأكاديمية، من كتبه الجمهورية والسياسي والقوانين وغيرها. انظر: موسوعة أعلام الفلسفة ١/٩٧، ومعجم الفلاسفة: ص ٦٤.

<sup>(</sup>٣) النقد الأدبى عند اليونان، للدكتور بدوى طبانة: ص ٥٩.

وللحياة البشرية، وسنستمع إليهم بصدر رحب، إذ أنه من المفيد لنا أن يثبتوا أنه يجمع بين بعث السرور في النفوس، وبين الفائدة العملية، أمًّا إذا لم يستطيعوا إثبات ذلك فسنردد أن مثل هذا الشعر لايستحق أن يعد مقترباً من الحقيقة. . . إن من واجبنا أن نقاوم إغراء الشعر مثلما نقاوم إغراء المال أو الجاه أو الشهرة)(١).

ومع ذلك فقد رحب أفلاطون في كتاب الجمهورية بالشعراء الذين (يمجدون الأبطال والقدرات الصالحة ويتغنون بالفضائل وأصحابها)(٢).

وليس هذا سوى تعبير عن التلازم في نظرته وفلسفته بين الشعر والمنفعة الاجتماعية وفق عقيدة وفكرة يوجب الالتزام بها والسير وفق نسقها، بل يمضي في هذا الشوط إلى حد أبعد فيقول: (ينبغي أن نراقب الشعراء وأن نجعلهم يبرزون في إنتاجهم صورة الخلق الخير، وأن نمنعهم من إبراز الوضاعة) (٣)، ففي هذا القول وأشباهه عند فلاسفة اليونان دليل على أن الشعر عندهم - وهو لديهم أرقى الأصناف الأدبية - له رسالة وهدف ومضمون يتفق مع عقائدهم وأفكارهم.

وأن قضية الالتزام في الأدب والثقافة، والتلازم بين الاعتقاد والأدب قضية قديمة.

وحتى «أرسطو»(٤) جاء بفلسفة «التطهير» وهي وجه من أوجه الالتزام

<sup>(</sup>١) الجمهورية لأفلاطون، ترجمة ودراسة للدكتور فؤاد زكريا ص ٥٦٦، ٥٦٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٩٢٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٩٢٨.

<sup>(</sup>٤) هو: أرسطوطاليس فيلسوف اليونان المولود سنة ٣٨٤ ق. م، أمضى حوالي عشرين عاماً متتلمذاً على أفلاطون، يعتبر من كبار الفلاسفة الذين امتد تأثيرهم إلى عصور ومجتمعات كثيرة مما أتاح لمفكرين من اتجاهات متضادة ادعاء الانتساب إليه، فمن فلاسفة اليونان بعده إلى ابن سينا وابن رشد والفارابي، إلى فلاسفة التثليث النصراني، إلى فلاسفة الممادية المعاصرة، وقد بين شيخ الإسلام ابن تيمية في نقض المنطق تناقض المنطق الأرسطي، وقبله الغزالي في تهافت الفلاسفة. انظر: معجم الفلاسفة ص ٤٧، وموسوعة أعلام الفلسفة ١٨٧١.

الذي ينظر إلى العمل الأدبي بمنظار المنفعة، ويدور معناه حول معالجة أمراض الناس وعيوبهم الخلقية من خلال المأساة وإثارة مشاعر الخوف والقلق والرحمة (١).

ولاريب أن كل ذلك ينبثق من العقيدة الوثنية القائمة على تعدد الآلهة.

والناظر في النتاج الأدبي عند الأمم يجد الترابط الوثيق الذي لاينفصم بين الأدب ومعتقدات تلك الأمم، ومن أمثلة ذلك عند اليونان مسرحيات «سوفوكل» الأدب ومعتقدات تلك الأمم، ومن أمثلة ذلك عند اليونان مسرحيات «سوفوكل» و «أريستوفان» القرن الخامس ق م و «إلياذة هوميروس».

وعند الرومان «إلياذة فرجيل» ٧٠ ـ ١٩ ق.م.

وعند الفرس «الشاهنامة» و «ظفرنامة» ٣٢١ ـ ٤١١هم، ٩٣٣ ـ ١٠٢١م. وعند الهنود «كليلة ودمنة» لبيديا الفيلسوف.

وعند العرب «المعلقات» وغيرها من القصائد والأشعار.

ففي كل هذه ومايشابهها من آداب تلك الأمم نجد العقائد هي الموجّه الأول للمضامين والأفكار التي تتلون بألوان سياسية أو اجتماعية أو ذاتية تبعاً للأحوال والظروف التي تحيط بالأديب أو الشاعر.

وأمًّا الرومان فلم يكونوا سوى ورثة لليونان ونقلة لمعارفهم وفلسفاتهم، مع بعض الإضافات التي أضافوها وخاصة ما كتبه أكبر شعرائهم ونقادهم هوراس (٢) الذي سطر في كتابه «فن الشعر» خلاصة آرائه الأدبية والفنية والفكرية.

<sup>(</sup>۱) انظر: الالتزام في الشعر العربي، للدكتور أحمد أبو حاقة ۱۸ ـ ۱۹، والقيم الخلقية في النقد العربي إلى نهاية القرن الرابع الهجري، رسالة ماجستير، للأستاذ مطلق بن محمد بن شايع العسيري: ص ۱۱ ـ ۳۱.

<sup>(</sup>٢) هوراس من أكبر شعراء اللاتين كان في القرن الأول قبل الميلاد، انتهى من كتابه الأول في الهجاء ٣٥ ق. م، ثم أعقبه بكتاب فن الشعر، كان صديقاً لفرجيل، يعتبر أشهر أدباء عصره، بل أشهرهم بعد موت فرجيل، نجح في تصوير عصره تصويراً حياً وبرع في تصوير المناظر الإيطالية تصويراً جميلاً. انظر: الموسوعة العربية الميسرة ٢/١٩١٥.

وقد نصح هوراس شعراء الرومان بأن يلتزموا بالتقاليد السائدة وأن يحافظوا على تراث الأسلاف وتقديم ذلك في ثوب أدبي ممتع، فقال مخاطباً الشاعر: (إن عليك أن تلتزم بالتقاليد، أو ترى أن ابتكاراتك ملائمة، ومن الأمن لك أن تلتزم بالتقاليد ومفخرتك ستكون أعظم إذا تناولت بأسلوب جديد أفكاراً استهلك استعمالها بدلاً من محاولة الابتكار، أولاً: لأن هناك إشباعاً في الأفكار القديمة، ثانياً: لأن السحر الحقيقي للأدب ينبع من القدرة على رؤية الأشياء القديمة بأسلوب حديث...)(١).

ومن هذه المنطلقات عند اليونان والرومان انطلق الفكر الغربي الذي استدبر الأديان واستقبل الأوثان، فلاتجد فلسفة من الفلسفات المعاصرة ولا مذهباً من المذاهب الأدبية إلا وهي تتضمن عقيدة ما، وتعبر عن فكرة، وتهدف إلى غاية ما.

والمتتبع لحركة الأدب الإنساني يجد أنه أحد أهم الوسائل المعبرة عن فكر ومعتقد صاحبه سواء كان هذا الأدب شعراً أو نثراً، رواية أو مقالة أو نقداً، وحتى الذين يزعمون أنهم لايخدمون بأدبهم قضية ولايلتزمون بعقيدة، ولايهدفون إلى غاية، هم في حقيقة الأمر ملتزمون بهذه الفكرة ومنتمون إليها ويهدفون إلى نشرها، وهذا في حد ذاته اعتقاد ومضمون فكري.

إن دعاة الفن للفن، وأصحاب الوجودية الجديدة المسماة بـ«اللامنتمي» يناقضون أنفسهم غاية المناقضة حين يزعمون أنهم بلا عقيدة ولا غاية ولا هدف من أعمالهم الأدبية والتأليفية، ذلك أن هذه الفكرة في حد ذاتها عقيدة، شاؤوا ذلك أم أبوا.

وهم على كل الأحوال ـ في دعواهم هذه ـ يرسمون لأنفسهم صورة من التفاهة والنقص والجبن حين يستترون خلف شعار «الأدب لا عقيدة له»، وهم يكذبون على أنفسهم حين يقولون ذلك ويدعون إليه، فلولم تكن هذه

<sup>(</sup>۱) موجز تاريخ النقد الأدبي: ص ۲٦، تأليف فيرنون هول، ترجمة: محمود شكري مصطفى وعبدالرحيم جبر.

القضية عقيدة لديهم لما دافعوا عنها ونافحوا وألفوا فيها ونشروا.

ومن هذا كله يتبين لنا أن التركيز على المصادر الفكرية للأدب من أوجب أولويات الدراسة الهادفة، فالحديث عن الجانب الفكري والاعتقادي مقدم عن الحديث عن الجانب الفني والجمالي في الأدب.

والأدب العربي المعاصر ـ وأعني الأدب الحداثي على وجه الخصوص ـ نموذج من نماذج التعبير عن العقائد الجديدة المستوردة من الغرب، وصورة من صور الغزو الثقافي والارتكاس الفكري، وإذا كان الأدب في الماضي لساناً ناطقاً عن عقيدة ما، فإن أدب الحداثة أضحى عقيدة قائمة بذاتها، وإن كانت هذه العقيدة تضم لفيفاً من المعتقدات والتصورات، بدءاً بالوثنيات اليونانية وانتهاء بالمذاهب المادية المعاصرة.

إنه الصورة الأكثر وضوحاً وإيلاماً لحالة الانتكاس والاستلاب الذي تعيشه الأمة في هذا العصر، ولذلك نجد الأدباء حين يفزعون إلى أقلامهم معبرين عن هذه الحالة، يعبرون عن موقفهم الاعتقادي من هذا الوضع، وعن آمالهم المستقبلية.

فالأديب المسلم يستمد معاييره وأسس تفكيره من الوحي المعصوم، ويستند إلى تراث تاريخي وحضاري كبير، ويرى أنه لايصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها، وينادي بالاستقلال الفكري والسياسي والاكتفاء المعيشي والتقني، والبعد عن التبعية للأعداء، ولايتجاهل العصر ومنجزاته بل يرى أن إسالة التقنية والمنجزات في أودية المسلمين من أعظم المشروعات، ولكنه يفرق بين مقتضيات العصر، وأهواء العصر.

أمًّا الأديب «اللاديني» العلماني فقد استورد أفكاره وعقائده من الغرب، واتخذ من دين الإسلام موقف الرفض أو التشكيك أو الإقصاء أو عدم المبالاة، وتقلب بين رذائل الإلحاد والشيوعية والاشتراكية والليبرالية.

وهذا لابد أن يكون رسول العقائد التي اعتنقها، وداعية المبادئ التي آمن بها، ومناضل الأفكار التي انتمى إليها، والذي يرى في ساحات الفن والثقافة اليوم أكبر شاهد على هذه القضية.

وبعض ما أوردته في هذا البحث كافٍ في الدلالة على هذه القضية، ومعظم المدارس الأدبية العربية الحديثة تقف على قدم المساواة في الدعوة إلى العقائد المادية والخرافية والدفاع عنها، قل ذلك عن المدرسة العلمانية الليبرالية أو القومية العلمانية، أو الماركسية، أو الإباحية التحللية، أو الصليبية، أو الوثنية التي تجتمع كلها رغم تباين منهاهجها واختلاف أساليبها تجتمع في جبهة عريضة معادية للدين والأخلاق والمجتمع تحت مسمى «الحداثة» التي تقوم أصولها على محاور اعتقادية وفكرية أهمها:

ا - دعوتهم إلى التعددية الوثنية، ومضادة التوحيد، وجعل التعددية الوثنية أساساً للتعددية الفكرية والسياسية، وجعلهم توحيد الله - تعالى - أساساً للتعصب والتخلف والرجعية.

٢ - زعمهم أنه ليس هناك حقائق مطلقة.

٣ - دعوتهم إلى استباحة المحرمات والتحرر من الضوابط، وإسقاط موازين الحلال والحرام.

٤ - دعوتهم إلى ترسيخ المفهومات الحداثية، وإيجاد مفهومات شمولية جذرية حديثة.

• - الهجوم على التراث والثقافة الإسلامية خاصة.

٦ - دعوتهم إلى الرفض والتمرد، والثورة على كل شيء، والانقلاب
 على الأصول والمفاهيم الكلية.

٧ - تأليه الإنسان، والدعوة إلى الإنسانية مبدأ وغاية.

٨ ـ ممارسة التعمية والغموض، ومضادة الإفهام والوضوح.

٩ - الدعوة إلى الخروج عن المألوف، ونفي السائد ورفضه ومخالفته.

١٠ ـ إعادة النظر في كل شيء، وممارسة الشك في كل قضية أيّاً كانت.

- 11 الدعوة إلى مقاطعة الماضي ومضادة مفاهيمه والانفصال عنه ومعارضته.
- ۱۲ ـ القضاء على فكرة الثابت، والزعم بأن كل شيء متحول متطور، وأن أي فكرة أو قضية لها سمة الثبوت فهي تخلف ومهانة.
- 17 الدعوة إلى تأليه العقل والعلم المادي، والادعاء بأن حرية العقل «بالمفهوم الحداثي» أساس كل نهضة وتقدم.
- 1٤ الزعم بأنه لا حرية للإنسان إلا بهدم الشريعة، والغيبيات والأخلاق.
- 1 رفض العبادة لله تعالى، واعتبار الدين سبباً للتخلف والفشل، والادعاء بأن النهضة لاتكون إلا بفصل الدين عن الحياة، وعزله عن مناشط الإنسان، ونقل مركز الثقل من السماء إلى الأرض.
- 17 تبني الهدم والفوضى، والخلخلة للأفكار والمعتقدات الراسخة، وتصريحهم أن التخريب حيوي وهو أول الواجبات، ومن علاماته: الهذيان والعبث والجنون والفوضى والتمرد.
  - ١٧ ـ الدعوة إلى إسقاط القداسة، واختراق المقدس وتدنيسه.
- ۱۸ ـ إدانة العقل والوعي، وضوابط العلم والنظام والمنطق، وكل ما تعارف عليه الناس، وكل مؤسسيّ وثابت.
  - 19 تفكيك كل القيم والمعايير، وزعزعة كل الموازين الماضية.
- ٢٠ ـ الترديد الدائم بأنه كما يجب أخذ التقنية عن الغرب فإنه يجب أخذ الأفكار والثقافة والفلسفات والمذاهب والقيم.
- ۲۱ ـ التركيز على أن الحداثة رؤيا شاملة للحياة والوجود وأنها عقيدة ومضمون أبدي، ومفهوم حضاريّ جديد كامل شامل.

هذه محاور الفكر الحداثي وأسس منطلقاته وهي ـ كما هو واضح ـ أسس اعتقادية قبل أي شيء، ولايخلو شخص حداثي ولا مدرسة حداثية من القول بواحد أو أكثر من هذه الأسس، وبعضهم ممن له الزعامة والريادة في هذا المذهب يقول بها كلها، وسوف يرد في هذا البحث الشواهد الكثيرة على ذلك.



## ٣ ـ نبذة عن الانحرافات العقدية المعاصرة في مجال الثقافة والفن والأدب

مرت الأمة الإسلامية بمراحل عديدة، وتقلبات كثيرة، وتغيرات متنوعة، وكان أظهر تغير حصل فيها ما حدث في أخطر قضيتين هما: «المنهج» و «التطبيق».

فأمًا «المنهج» فقد توجهت إليه سهام المبتدعة بالزيادة فيه والنقص منه، تارة من خلال النظر والكلام والمنطق والفلسفة، وتارة من خلال الذوق والزهد، ومن هؤلاء وهؤلاء خرج «الزنادقة» الذين لم يصبح لهم بالدين أية علاقة إلا علاقة الانتساب الاسميّ لتغطية ما يريدون الوصول إليه من إفساد للدين والناس.

هذا على الصعيد الاعتقادي، أمّا على الصعيد الفقهي فقد تحول الفقه عند بعض الفقهاء وخصوصاً في العصور المتأخرة، إلى مجرد تقليد للمذهب، وتفريع على فروعه، وتحول الأمر عند بعضهم إلى اتباع المذهب قبل أو أكثر من اتباع الدليل، أضف إلى ذلك أن عزلة فرضت على العلماء قليلاً قليلاً، فانحاز بعضهم إلى الزهد والعزلة والانقطاع، وتحول بعضهم إلى فقه المذهب وفروعه وحواشيه، تاركين الحياة العامة في سيطرة أهل الأهواء والشهوات، الذين يقربون الموافق لهم، ويرسخون العزلة لمن اعتزل أو عزل.

نعم لم تخل الأرض من قائم لله بحجته، ومنافح عن دينه وشريعته وداع إلى

صراطه المستقيم، ومجاهد في سبيله، ولم يخل أولئك العباد والفقهاء المعتزلون من خير انطوت عليه نفوسهم، ونية صالحة ومقصد حسن، رغم ما فيهم من قصور وعجز، أو ابتداع وإحداث، حاشا أولئك الزنادقة من المتفلسفة والمتصوفة، الذين أصبحوا في ضفة أخرى غير ضفة الإسلام.

أمًّا الأدباء والشعراء فقد تحولوا تدريجياً - إلاّ من رحم الله - إلى أبواق مديح، أو أدوات إلهاء وتسلية، صاحب ذلك ما صاحبه من استجداء ومديح للظلمة، وترسيخ للطغيان وبيع للمواهب الثقافية في أبهاء السلاطين، في الوقت الذي كان الترف فيه ينخر الحياة ببطء، والذي كان من أجزائه كثرة الجواري والقينات المغنيات اللواتي ملأن قصور الخلفاء والوزراء والأثرياء، وقمن بإشاعة روح اللهو وتحويل حياة «الملأ» إلى عبث ومجون، إضافة إلى ما كن يقمن به من أدوار تجسس ومؤامرات تدمير، وكان من بينهن يهوديات ونصرانيات وكثير من الوثنيات، فأصبح الطرب صناعة، ودسائس الجواري والقينات مهارة، وكان أكثر الداء في قصور الحكام الذين استسلموا لهذا حتى أصبح بعد قرون من استمراره سبباً في انهاك وتقويض روح الجدية والبناء والجهاد.

أمًا «التطبيق» فقد بدأ التحول فيه بانقضاء عصر الراشدين وكان تحولاً يسيراً، ولكنه ما فتئ مع طول الزمن يتوسع، وإن حصلت حالات أوبة، كما حصل في عهد عمر بن عبدالعزيز (١) \_ رحمه الله \_ وغيره ممن شابهه.

إلا أن اتساع الشقة بين المنهج والتطبيق وبين الوضع العام وذوي التأثير من أهل العلم والدين كانت تتسع رويداً رويداً، وبصورة بطيئة لاتكاد

<sup>(</sup>۱) هو: الإمام العلامة، المجتهد الزاهد العابد الراشد امير المؤمنين، كان من أئمة الاجتهاد والجهاد، ومن الخلفاء الراشدين، سيرته العطرة محل عبرة وقدوة، وقد جعل بسياسته الصالحة ذكراً حسناً لأمة محمد على بين الأمم، وأثبت في الواقع أن الصلاح والتقوى والعلم والأمانة والعدل هي أساس الحكم الصالح الرشيد، توفي عليه رحمة الله عام ١٠١ هـ. انظر: سير أعلام النبلاء ١١٤/٥، وتهذيب التهذيب ١٨٨٨، وحلية الأولياء ٥/٢٥٣.

تلفت الأنظار، ومع كل ذلك فقد بقيت الأمة في مجموعها ـ رغم كل هذه القواصم ـ معتصمة بدينها قائمة بالمقتضى الإيماني والتعبدي والتشريعي والأخلاقي والحضاري والتعبيري والاجتماعي لكلمة التوحيد «لا إله إلا الله محمد رسول الله» ذلك أن الهبوط كان في معظمه نزولاً عن القمم السامقة أكثر من كونه انحرافاً عن الجادة.

إلاَّ أن سنة الله تعالى في خلقه لاتتبدل، فهو ـ سبحانه ـ لايغير مابقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم، وقد ضعفت أمم سابقة بسبب ضعف دينها، واندثرت عندما تركت الدين وأخلدت إلى الأرض، ﴿فَهَلَ يَنظُرُونَ إِلَّا سُنَتَ الْأَوْلِينَ فَلَن تَجِدَ لِسُنَتِ اللّهِ تَحْوِيلًا ﴾(١).

وأمة الإسلام تجري عليها ذات السنن التي جرت على الأمم قبلها، ولكنها سلمت من الزوال التام والاندثار الكامل رغم استمرارها في خط النزول البطيء، ذلك أن الله توكل بحفظها، وحفظ كتابها ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللهُ لَكُمْ لَخُوفُونَ ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللهِ لَكُمْ وَإِنَّا لَهُ لَحُوفُونَ ﴿إِنَّا اللهِ اللهُ اللهُل

ومن ناحية أخرى فإن هذه الأمة على الرغم من كل ما أصابها من عوامل الضعف والمرض لم تتخلَّ عن الحكم بشريعة الله طوال أربعة عشر قرناً رغم ما حصل من شهوات مفسدة وشبهات ممرضة، وكذلك عاشت الأمة هذه الحقبة الطويلة من الزمن ولم تزل بالكلية رغم الكوارث الداخلية والخارجية التي أحاطت بها، بل كانت حتى في مسيرة هبوطها البطيئة تأتي لها صحوات عودة صاعدة، وانبعاثات تجديد مرتفعة، ومجرد بقاء أمة الإسلام هذه المدة الطويلة من الزمن على الرغم مما أصابها دليل حفظ الله تعالى لها، ودليل بعث جديد نشهد اليوم ما يشبه أن يكون مولداً جديداً تعانى الأمة مخاضه بكل الامه.

والناظر في تاريخ الأمة في القرون الثلاثة الفاضلة المشهود لهم بالخير

<sup>(</sup>١) الآية ٤٣ من سورة فاطر.

<sup>(</sup>٢) الآية ٩ من سورة الحجر.

والعدل والإحسان، والعلم والإيمان، يجد فيه من العظات والعبر والدلائل والشواهد والنماذج مايقتضي الاتساء، كما أن في القرون التالية من الفواقر العلمية والعملية على كل الأصعدة ما يقتضى الحذر.

فالدين على سموه ورفعة شأنه ووثاقة دليله وصواب تعاليمه وصدق أخباره، لايعمل في واقع الحياة من تلقاء نفسه بعيداً عن عمل البشر وتطبيقهم.

فكما أن الدين جاء لإسعاد البشر فهو لايعمل في الواقع بدون البشر، ولو شاء الله لقهر الناس على الهدى، فلاينحرفون عن الدين ولاينصرفون كما لاتنصرف الشمس والأفلاك عن مسارها الذي قدره الله لها، ولكن الله تعالى لما خلق الإنسان جعله عاقلاً مريداً يختار بين البدائل، بين الخير والشر والحق الضلال والفضيلة والرذيلة، وفي مقابل ذلك صار هذا الإنسان يحمل تبعة اختياره، وأصبح ما يحدث له في الدنيا والآخرة نتيجة لأعماله.

قىال الله تىعىالى: ﴿ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ ٱَيْدِى ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ ٱلَّذِى عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ الْنَاسِ ﴿ اللَّهِ ﴾ ﴿ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ ﴾ ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

وقىال سبىحىانىه: ﴿ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِرُواْ بِدِ، فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُواَبَ كُلِّ مَكُلِّ مَكُلِّ مَ مُتَالِمُونَ الْإِنَّا ﴾ (٢).

وقال سبحانه: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَٱتَّقَوْاْ لَهَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَنتِ يِّنَ ٱلشَّكَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (٣).

وقال سبحانه: ﴿وَأَلَّوِ ٱسْتَقَامُوا عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَهُم مَّآءٌ غَدَقًا ﴿ إِنَّ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الآية ٤١ من سورة الروم.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٤ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٣) الآية ٩٦ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٤) الآية ١٦ من سورة الجن.

وقــال جــلَّ وعــلا: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَ اللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةٌ أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمٍ ۗ ﴾ (١).

وقال سبحانه: ﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَن تُهْلِكَ فَرَيَةً أَمَرْنَا مُتَرَفِبَهَا فَفَسَقُوا فِبَهَا فَحَقَ عَلَيْهَا الْفَوْلُ فَدَمَرْنَهَا تَدْمِيرًا (٢٠). الْفَوْلُ فَدَمَرْنَهَا تَدْمِيرًا ((١)) (٢٠).

وقال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهَلِكَ ٱلْفُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللللِّهُ اللللْمُولِي الللللْمُولِي اللللْمُولِي الللللللِمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللَّهُ اللللْمُولِ الللللِمُ اللَّهُ اللِمُلِمُ الللللْمُولُ اللللِمُ الللللللْمُ

وغير ذلك من الأدلة الدالة على أن الدين يؤثر في حياة الناس من خلال النفوس التي تحمله، والبشر الذين يطبقونه، على قدر إقبالهم على الدين وإعراضهم عنه وحملهم أو تركهم له، وتطبيقه كاملاً أو تطبيق بعضه، والتزام مقتضياته أو عدم التزامها، والفارق بين دين الإسلام وغيره من المناهج، أنه في ذاته هو المنهج الصحيح والصراط المستقيم، في حين أن غيره من المناهج قد دخلها التحريف مثل أديان أهل الكتاب، أو قامت على بناء جاهلتي مثل المناهج الوضعية عموماً.

كما أن دين الإسلام يفترق عن غيره أن النفوس والعقول تتقبله؛ لأنه دين الفطرة، في حين أن غيره - وإن تقبلته بعض النفوس - يلقى نفرة من النفوس والفطر والعقول، ولذلك نرى أن مما تميز به دين الإسلام على غيره أنه إذا تشبعت به النفوس، نفوس الأفراد أو الشعوب أو الأمم، فإنها تكون أبطأ انحرافاً - حين تصيبها أسباب الانحراف - من النفوس التي تقوم على عقائد باطلة، كما أنها تكون أقرب للشفاء من الأمراض التي تصيبها من النفوس التي تصيبها من النفوس التي تصيبها من النفوس التي تصيبها من النفوس التي لاتعرف الدين الصحيح أصلاً.

كل هذا يُمكن من خلاله أن نعرف الأدواء التي أصابت الأمة الإسلامية في تاريخها الطويل، كيف هبطت؟ ولماذا لم تحافظ على مكانتها

<sup>(</sup>١) الآية ٥٣ من سورة الأنفال.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٦ من سورة الإسراء.

<sup>(</sup>٣) الآية ١١٧ من سورة هود.

ومنزلتها العالية؟، بل لماذا لم تحافظ حتى على المستوى الأدنى الذي ما كان ينبغي لها ـ مطلقاً ـ أن تنزل عنه كما حصل في هذه الأزمنة الراهنة؟.

لقد تردى حال الأمة في هذه الحقبة تردياً لم يسبق له مثيل في كل تاريخها، كانت تجتمع تحت راية الدولة العثمانية التي ورثت من أمراض من سبقها ما ورثت، وأضافت هي مع مرور الأيام أمراضاً أخرى وانحرافات غير التي ورثتها، سواء على المستوى المنهجيّ أو على المستوى التطبيقيّ، وما زالت تلك الانحرافات تتزايد والأمراض تتفاقم، وتعم آثارها كل بلاد الإسلام ومجتمعاته، في الوقت الذي كانت فيه أوروبا تأخذ بأسباب القوة والرقيّ، الماديّ والإداريّ على ما في هذه الأسباب من شطط، أو بعبارة أدق ما في أساسها الفلسفيّ من انحراف وجاهلية، إلاّ أنها كانت في الواقع التطبيقيّ موضع قوة، استطاعت أوروبا من خلاله أن تقف ضد المسلمين في الحرب الصليبية الحديثة.

فبعد أن انتهت الحرب العالمية الأولى ١٣٣١ ـ ١٣٣٦ه / ١٩١٨م ـ ١٩١٨م والتي عصفت بالعالم طوال أربع سنوات، أدت الحرب إلى تغييرات جذرية في العالم، وإلى توازن غير مستقر اختل من جديد على نطاق واسع بعد واحد وعشرين عاماً حين نشبت الحرب العالمية الثانية ١٣٥٨ ـ ١٣٦٤ه / ١٩٣٩ ـ ١٩٣٥م، ومن أهم هذه التغيرات اختفاء الدولة العثمانية (١٩٩٩ واقتسام البلاد الإسلامية، بعد اتفاقية «سايكس بيكو» ١٣٣٤ه / ١٩١٦م والقائمة على تفاهم سريّ استعماريّ بين بريطانيا وفرنسا متمم لاتفاق رئيسيّ بين بريطانيا وفرنسا وروسيا لتقسيم الدولة العثمانية، وقد عينت فرنسا «جورج بيكو» قنصلها العام في بيروت مندوباً سامياً مكلفاً بمفاوضة الحكومة البريطانية بشأن مستقبل الولايات العربية في الدولة العثمانية مع مندوب الحكومة البريطانية «مارك سايكس» عضو مجلس العموم البريطانيّ والمندوب السامي البريطانيّ لشؤون الشرق الأدنى، واتفقا بعد عدة مداولات بينهما ومع وزير خارجية روسيا القيصرية على تقسيم أراضي الدولة العثمانية،

<sup>(</sup>۱) انظر: موسوعة السياسية ٢٠١ ـ ٢٠١.

وتفتيتها إلى كيانات صغيرة تحت سيطرة بريطانيا وفرنسا وروسيا، وتعتبر هذه الاتفاقية أبرز أمثلة الخداع الغربي الصليبي الاستعماري للبلاد الإسلامية، وللشعوب عامة، إذ قامت بريطانيا بالتفاوض عليها وإبرامها في الوقت الذي كانت تعد فيه العرب بتأييد مطالبهم إذا ما حاربوا إلى جانبها ضد العثمانيين، وتنتهك بشكل فاضح مبدأ تقرير المصير الذي ادعى الحلفاء الالتزام به، إضافة إلى أنها كانت اللبنة الأولى لفرض اليهود في بلاد المسلمين وتوطيد أقدامهم في فلسطين من خلال وعد بلفور سنة ١٩١٧هـ / ١٩١٧م(١) أي بعد اتفاقية سايكس وبيكو بسنة واحدة (٢).

وبهذا تفككت الوحدة العضوية للأمة الإسلامية وتبدلت بالحدود والتقسيمات والكيانات المتفق عليها في هذه الاتفاقية، فسقطت حتى الصورة التي كان المسلمون يرون فيها الرمز الشكليّ لوحدتهم، سقطت لأنها كانت مجرد صورة أمام حقائق كثيرة، واحدة منها تكفي في إتلافها، فكيف وقد اجتمعت وتظافرت!!.

وحل الاستعمار بعد انتهاء الحرب العالمية بقواته وجيوشه في أكثر بلاد المسلمين، واحتلوا أرضهم، وتحكموا في رقابهم وحياتهم، واشتغلوا بتغيير الأسس الفكرية والثقافية من خلال تغيير نمط التعليم، والاستيلاء على الصحافة، وتقويض مكانة أهل العلم والدين، وصياغة المجتمع صياغة أخرى على غير دين الإسلام.

كما اهتموا وبصورة مركزة على إيجاد أدوات تنفيذ لهم من أبناء المسلمين، وركزوا بشكل أخص على فئتين هما: «فئة الإداريين» و«فئة المثقفين» التي سوف يكون لهما أبلغ التأثير في تغيير وجهة الحياة في البلدان الإسلامية.

<sup>(</sup>١) انظر: وعد بلفور في المصدر السابق ٧/٥٣٦.

 <sup>(</sup>۲) انظر: اتفاقیة سایکس وبیکو في المصدر السابق ۳/ ۱۲۰ ـ ۱۲۳، وقد بقیت هذه الاتفاقیة قید الکتمان حتی إذا جاء البلاشفة وأسقطوا حکم القیاصرة نشروها نکایة بهم.

رحل الاستعمار الغربيّ بجيوشه وعساكره ولكنه خلف وراءه عوامل الخراب والدمار والانحراف.

الوحدة صارت شتاتاً، والشرع أصبح مكانه القانون، والمرأة أخرجت من عفتها وكرامتها وحجابها، وأضحت الخمور والعهر من الأمور العادية، وبدأت وجهة الحياة الفكرية والسياسية والاقتصادية والاجتماعية تتخذ مساراً آخر حين ترك الاستعمار في مواطن التأثير والنفوذ تلامذته من أبناء البلاد المستعمرة، الذين قاموا بأدوار كبيرة لترسيخ الضلال والانحرافات التي لم يستطع ذوو الكفر الأصلي من المحتلين القيام بها.

قاموا بتنفيذ الدور الذي رسم لهم بدقة فاقت التصور، بل زادوا على ذلك ألواناً من الضلال والفجور لم يكن المستعمر الأصليّ بقادر على تنفيذها، فصودر الشرع الشريف وحل مكانه القانون البشريّ، وأصبح تدريس الفلسفات المادية والمذاهب الوضعية بديلاً أساسياً لتدريس العقيدة الإسلامية، وأضحى الإعلام منبر بث أنواع الانحرافات والضلالات الفكرية والسلوكية.

ومن أخطر الفئات التي قامت بتنفيذ مخطط الانحرافات «فئة المثقفين العلمانيين والحداثيين» ذوي العقول المسترقَّة والنفوس المستعبدة، التي قامت وما زالت تقوم بترويج الركام الوثني، وتسويق إفرازات الغرب الماديّ من مذاهب وفلسفات وممارسات خلقية واجتماعية وسياسية.

بيد أن الهوة السحيقة التي يسعى وكلاء الغرب اليوم إلى تعميقها وجرّ الأمة إليها، لم تنشأ بين يوم وليلة، بل كان لها إرهاصات عديدة، وأولها ما سبق الحديث عنه في قضية المنهج والتطبيق، ثم ماترتب على ذلك من خلخلة في المفاهيم والمناهج واضطراب في ميادين التطبيق والعمل.

إن الانحرافات الكبيرة تبدأ صغيرة محتقرة في أول الأمر، ولكنها لاتفتأ تزداد على مر العصور وكر الأيام، حتى تصبح كبيرة متجذرة، لايقوى على مقاومتها والتصدي لها إلا أصحاب الهمم العالية والعزائم القوية.

فالتصوف \_ مثلاً \_ كان في الدولة الأموية في زوايا مهملة لا أثر لها،

ثم انتشر في الدولة العباسية أكثر، ومع ذلك كان منعزلاً عن المجتمع، أمّا في الدولة العثمانية، فقد أصبحت الصوفية هي الدين، وهي المدخل إلى العلم والتدين.

ومن هنا رسخت الخرافات والأوهام تحت شعارات «من لا شيخ له فشيخه إبليس» و «كن مع شيخك كالميت بين يدي الغاسل»، وتظاهر مع الصوفية العقيدة الإرجائية التي تجعل الإيمان مجرد تصديق القلب، وتقول بأنه لايضر مع الإيمان ذنب.

وتدريجياً أفرغت حياة المسلمين من التدين الصحيح ومن العمل النافع، ولم يبق فيها سوى وجدانيات قلبية مخلوطة بالانحرافات والضلالات.

وهذا مجرد مثال يُمكن تطبيق نمطه في الجانب الفقهي حيث «سُد باب الاجتهاد» وفي الجانب السياسي والاجتماعي وغيرها من الجوانب.

وبدأ الجمود والتخلف يسيطر على بلاد المسلمين قليلاً قليلاً حتى ضرب بجرانه وأصبح واقعاً ملموساً، علماً بأن عوامل الانحراف والضعف والجمود لم تأت جملة واحدة بل كانت تتراكم في بطء مع الأيام، ولم تأت كذلك في خط مستقيم مباشر، وإنّما كان الخط البياني لها مع استمرار انحداره التدريجيّ يصعد مرات مع ظهور المجددين، والغيورين على دينهم وأمتهم من أهل العلم وأهل السلطان.

ومهما يكن من أمر فقد اجتمعت حصيات الانحراف لتكون كومة واجتمعت الكومات لتكون جبالاً، وتفاعلت الانحرافات بعضها مع بعض حتى وصلت الأمة إلى الهوة الهابطة السحيقة، والناظر في تاريخ الأمة من القمة إلى الهوة يجد أمراً مذهلاً محيراً ومسافة بعيدة تدير الرؤوس، حتى كأنّما ينظر إلى أمتين منفصلتين عن بعضهما.

مفهوم العبادة لله تغير، وكلمة التوحيد أضحت عند كثيرين مجرد كلمة تقال، والعمل في وادٍ وكلمة التوحيد في وادٍ آخر.

والتواكل والبطالة أضحت سمة غالبة، والمفهوم السلبي لعقيدة القضاء والقدر صار شائعاً، وأصبح الدين في النهاية مجرد خيال وصورة خالية من الحقيقة، ومفهوم الجهاد عطل، وقضية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أزيحت من الواقع.

هذا هو غالب حال الأمة، ولايعني ذلك أنها خلت تماماً من مؤمنين صادقين واعين مخلصين باذلين، سائرين وفق المنهج الصحيح، فهذه نماذج لم تخل منها حقبة من تاريخ المسلمين، ولكن الصورة السائدة، هي التي تقرر الموقف العملي، وليست القلة المتميزة مهما يكن حجم تميزها، إلا أن يكون في أيديها مقاليد الأمور(١).

جاء العصر الحاضر والأمة تتقلب في سفوح التخلف، فاستطاع الأعداء بكل بساطة ـ أن يجدوا ثغرات الاختراق لجسد الأمة وحماها، فالتخلف الاعتقادي ـ الذي هو أساس كل تخلف ـ أضحى بلاء مستشرياً في كل بلاد المسلمين، حتى الجزيرة العربية مهبط الوحي ومنبع الرسالة تحولت إلى مايشبه حال الجاهلية الأولى، فالقبور والأشجار تقدس وتعبد من دون الله، والكهان والسحرة أكثر من العلماء وأشد تأثيراً، والقبائل عادت إلى أساليب الغزو والسلب والنهب الذي كان قبل الإسلام، ولم يرتفع ذلك إلا بدعوة التوحيد المعاصرة للإمام المجدد شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب رحمه الله تعالى.

والجزيرة مجرد مثال لأوضاع أخرى أشد وأنكى في كل بلاد المسلمين.

ومن التخلف الاعتقاديّ نشأت كل أنواع التخلف الأخرى: التخلف السياسيّ، والاقتصاديّ، والعلميّ التجريبيّ، والحضاريّ، والثقافيّ، والفكريّ، والحربيّ، والصناعيّ.

ويُمكن الإشارة في هذا الصدد إلى بعض الخطوط العامة في مسيرة الانحراف الثقافي والأدبي والفني:

<sup>(</sup>١) انظر: واقعنا المعاصر: ص ١١٣ ـ ١٦٤.

۱ ـ التخلف الاعتقادي والثقافي والحضاري الداخلي في الأمة الإسلامية: وقد سبق بيان بعض ملامحه وهو الأساس لقابلية التبعية والاستعمار.

٢ ـ الحملة الفرنسية في عام ١٢١٢ه / ١٧٩٨: ويعتبرها المنهزمون بداية الفتح العظيم، ومقدمة الانفتاح على العالم المتحضر، ويتحدثون عنها باعتبارها أعظم المآثر، وأفضل الإنجازات، ولم يذكر هؤلاء أنها كانت حملة صليبية، اتخذت من مصر قاعدة لقطع الطريق بين بريطانيا والهند بسبب التنافس الاستعماري.

جاءت الحملة الفرنسية ببعثة علمية وبمطبعة عربية لطبع الأوامر والتوجيهات والمنشورات «التحديثية» و«التقدمية»!! التي يصدرها الفرنسيون إلى المسلمين في مصر!!، وبدأ قائد الحملة ينفذ مخططه الصليبيّ بالمخادعة والتلاعب بالناس حين زعم أنه مسلم مثلهم، وأول نقاط المخطط التي بدأ بتنفيذها فعلاً، محاولة تنحية الشريعة الإسلامية.

وبدأت المطبعة تطالب الناس وتقنعهم بالخضوع للحملة الفرنسية ولأوامرها وإرشاداتها التي لاتريد من ورائها سوى الخير للمسلمين!! وأن الإيمان بالقدر يستلزم الاستسلام الكامل للفرنسيين وعدم مقاومتهم، وطبعت المطبعة القانون الذي كان يستهدف إبطال الشريعة الإسلامية بالتدريج.

وقامت «البعثة العلمية» - حسب تسميتها - بنبش آثار الوثنية الفرعونية لتربط المصري بها بدلاً من الإسلام أو على الأقل يتذبذب بين الإسلام والوثنية.

وجاءت الحملة معها بمجموعة من البغايا والساقطات، وأرسلتهن في الشوارع حاسرات مظهرات لمفاتن أجسادهن، مغريات للمسلمات بتقليدهن والسير على منوالهن.

وعلى كل حال فقد كانت هذه الحملة العسكرية الموجهة ضد المسلمين ذات أهداف استعمارية واعتقادية، وكان لها نتائج سياسية واقتصادية

وفكرية وسلوكية بالغة على مصير العرب في العصور الحديثة، وأسهمت في تفكيك الدولة العثمانية، تمهيداً لاقتسام ممتلكاتها بين الدول الكبرى كما حصل بعد الحرب العالمية الأولى (١).

٣ ـ ولاية محمد علي (٢) ١٢١٩ ـ ١٢٦٤ ـ ١٨٠٥ ـ ١٨٤٨م: تولى حكم مصر نيفاً وأربعين عاماً، تولى بأمر السلطان العثمانيّ وتحت ولايته عام ١٨٠٥م أي بعد خروج الحملة الفرنسية بثلاثة أعوام فطارد المماليك وقضى عليهم نهائياً في مذبحة القلعة ١٢٢٥ه / ١٨١١م، وقضى على المقاومة الشعبية التي أوصلته للحكم، وقضى على بني قومه ومصدر قوته العساكر الألبان ثم بدأ يتصل بالفرنسيين الذين كانت علاقته بهم قديمة سرية واستعان بهم وبعموم الأوروبيين في بناء دولة على أسس من تنظيم حديث للجيش وبناء للبحرية، واقتضاه ذلك فتح المدارس الحديثة وإقامة المصانع، وإرسال البعثات.

وبدأ يحارب الدولة العثمانية وانتصر عليها بعد أن كان والياً لها وبمساعدة من الأوروبيين استطاع الانفصال بمصر عن الدولة العثمانية وأبرمت لأجله معاهدة لندن ١٢٥٥ه / ١٨٤٠م والتي حصرت حكمه في داخل مصر وجعلت الحكم فيه وفي ذريته وحدهم.

ويعتبر محمد علي \_ عند المؤرخين والمفكرين العلمانيين \_ المؤسس الأول لدولة العلمانية والحداثة والممهد الأكبر للمشروعات التحديثية «التغريبية «المعاصرة» وقد عرف من شخصيته الغلظة والقسوة ومحبة الفخر»

<sup>(</sup>١) انظر: موسوعة السياسية ٢/٥٨٣ ـ ٥٨٦، واقعنا المعاصر: ص ١٩٨ ـ ٢٠٤.

<sup>(</sup>۲) هو: والي مصر من ۱۲۱۹ ـ ۱۲۹۶ هـ، ولد في مقدونية التابعة لليونان اليوم سنة ١١٨٣ هـ / ١٧٦٩م من أسرة ألبانية، ادعى بعد ذلك أنه علويّ النسب، تولى للدولة العثمانية سنة ١٢١٥ هـ / ١٨٠٥م فقضى على المماليك في مذبحة القلعة سنة ١٢٢٥ هـ / ١٨١١م ثم استعان بالأوروبيين فانفصل عن العثمانيين وأصبح أداة لتنفيذ المآرب الغربية، وفي عهده بدأ الحكم بالقوانين وتعطيل الشريعة وإرسال البعثات التي قادت حركة التغريب والردة العلمانية المعاصرة، هلك سنة ١٢٦٤ هـ / ١٨٤٨م. انظر: موسوعة السياسية ٢/٢٩.

وجنون العظمة، وهي صفات تؤهله (۱) ليكون ناجحاً في القيام بالأدوار التي تريدها الدول الغربية في بلاد المسلمين، احتوته فرنسا وأنشأت له جيشاً حديثاً مدرباً ومجهزاً، وأسطولاً بحرياً حديثاً وترسانة بحرية، والقناطر الخيرية لتنظيم عملية الري في مصر.

وقام محمد علي في مقابل ذلك بدور خطير في نقل مصر من المرتكز الإسلامي إلى شيء آخر، لقد كان الغرب يهدف إلى القضاء على الإسلام الحقيقي، الإسلام الصحيح الفعال، ووضع - آنذاك - أهدافاً مرحلية معينة تحقق له الوصول إلى غرضه، ومن أهم هذه الأهداف: القضاء على الكيان العضوي الجامع للمسلمين تحت راية «الدولة العثمانية»، والقيام بحملات «تغريب» للمسلمين، والتركيز على مصر - بلد الأزهر ومركز الثقل -، وتصدير التغريب إلى بقية العالم الإسلامي؛ ليضمنوا حينئذ تفتيت القوة الموحدة، ويحققوا تبعية العالم الإسلامي للغرب.

وكان محمد علي من أبرز من قام بهذا الدور، فقد أغروه بالانفصال عن الدولة العثمانية ومحاربتها والاستقلال عنها، ومكنوه من القيام بعملية التغريب، من خلال إغرائه بتحديث الدولة المستقلة!! وتحقيق أسباب القوة لها وكانت سياسة «الابتعاث» من أخطر ما فعله محمد علي لتحقيق المخطط التغريبي، ومنه بدأ الخطر «العلماني» يدخل ساحة التعليم والثقافة والفن والأدب ثم إلى ساحة الحياة العامة.

قام محمد على بإرسال الشباب الصغار الأغرار عديمي الحصانة إلى فرنسا ليأخذوا من هناك ماشاءوا من العلم أو الفساد أو السلوك الغربيّ أو العمالة، ثم ليعودوا بعد ذلك ليكونوا رسل الغرب فكرياً وسلوكياً وسياسياً في بلاد المسلمين.

نعم كان محمد علي يرسل مع المبتعثين إماماً للصلاة، يؤمهم

<sup>(</sup>۱) هذه الصفات كانت متوفرة بعد ذلك في مجموعة من أدوات التخريب الغربيّ ومنهم أتاتورك وعبد الناصر وبورقيبة وصدام وغيرهم، ولذلك كانت من أبرز المؤهلات لاختيارهم ودفعهم لتنفيذ المآرب الغربية.

ويعلمهم أمور دينهم، وكان هذا الإرسال مراعاة لتقاليد لها قداستها لايُمكن الخروج عليها؛ لأن الصلاة كانت آنذاك ذات مكانة كبيرة في حس المسلمين ولايُمكن التهاون في شأنها، ولايتمكن محمد علي من كسر هذا الأمر في ذلك الحين.

ولكن الأئمة والمرشدين الدينيين أنفسهم كانوا جهلة ومنهزمين معنوياً وفكرياً فعادوا أئمة للتغريب ودعاة للتبعية، وكان من أشهرهم «رفاعة رافع الطهطاويّ»(١) الذي يعده العلمانيون والحداثيون طليعتهم.

عاد داعية إلى تحرير المرأة أي إلى السفور والاختلاط، وإلى الرقص، وإلى تقليد الغرب في أنماط حياته، قام بذلك رغم أن المجتمع آنذاك لايتقبل ذلك، ولكن كان من ورائه محمد علي ونظامه المنشآن على عين أوروبا.

وقد قام محمد علي وأبناؤه من بعده، وتلامذة المدارس الغربية بدور كبير في جعل محور جديد للحياة مع المحور السابق الذي كانت عليه الأمة «محور الإسلام» وأسسوا قواعد النفوذ الفرنسيّ خاصة والغربيّ عامة، وفتحوا باب التغريب على مصاريعه، ولكن أمام الرياح الفرنسية خاصة، ثم جاء الدور البريطانيّ (۲) بعد ذلك.

لقد كان «الطهطاوي» أحد الأمثلة بل أظهر الأمثلة للتبعية والمدافعة عن مواقف وأفكار أسياده، وما سجله في كتبه أكبر دليل على محاولات

<sup>(</sup>۱) رفاعة رافع بن بدوي الطهطاوي، ولد في طهطا عام ١٢١٦ هـ، وتعلم في الأزهر، أرسلته حكومة محمد علي إماماً للصلاة والوعظ مع بعثة إلى فرنسا وهناك تأثر وانسلخ من عقيدته، وعاد مبشراً بالغرب وعقائده وأفكاره ونمط حياته، وألف في ذلك الكتب وأنشأ جريدة الوقائع المصرية، يعده العلمانيون والجهلة أحد أركان النهضة العلمية العربية بل إمامها في مصر، وهو في الحقيقة طليعة المنادين بالانحرافات الاعتقادية والسلوكية التي سار على دروبها المنهزمون من العلمانيين الحداثيين والإباحيين. انظر: الأعلام ٣/ ٢٩.

<sup>(</sup>۲) انظر عن محمد علي ودوره في: موسوعة السياسة 7/7 - 97 ، وواقعنا المعاصر: ص 7.7 - 7.0

الإلحاق الأولى التي يعتز بها العلمانيون والحداثيون اليوم.

ومع اعتزازهم به يشهدون بأنه (إبان احتلال الجزائر كان الطهطاوي يقيم في فرنسا، ولم يعتقد أن هناك معنى للقول بأن أوروبا خطر سياسي، ذلك أن فرنسا وأوروبا لم تسعيا في نظره وراء القوة السياسية والتوسع بل وراء العلم والتقدم المادي، كان عهده عهد اختراعات عظيمة، فكتب عنها بإعجاب «قناة السويس» ومشروع قناة بنما، والخط الحديدي القاري في أمريكا، ويبدو أن تطور المواصلات أدهشه حقاً فخص القطار البخاري بقصيدة عامرة. . . وحين احتلت الجزائر كان الطهطاوي هناك فلم ينل الحدث اهتمامه، وأوجز رؤيته لاحتلال الجزائر بالقول: إن الحرب بين الفرنساوية وأهالي الجزائر إنّما هو مجرد أمور سياسية ومشاحنات تجارات ومعاملات ومشاجرات ومجادلات منشؤها التكبر والتعاظم)(۱).

وهذا النص وحده كاف في تصوير مقدار المسخ الذي أصاب عقل هذا الرجل الذي نال من الشهرة والإعجاب عند العلمانيين والمستغربين العرب ما لم ينله سواه (٢)، نعم لم يكن هو الوحيد الذي سعى في إلحاق الأمة بالغرب، ولكنه كان الأظهر والأشهر.

وكانت كتبه المؤلفة والمترجمة أدلة صارخة على سعيه هذا، فهو على صعيد محاربة الشريعة الإسلامية ـ مثلاً ـ قام (بترجمة دستور ١٨١٨م الفرنسيّ والمواد المعدلة التي أدخلتها عليه ثورة ١٨٣٠م، وترجمة «العقد الاجتماعي» لروسو، و«روح القوانين»، و«تأملات في أسباب عظمة نهضة الرومان وانحطاطهم» لمونتسيكو... ولم يرفض استخدام العامية... وكان «تخليص الإبريز» الذي طبع عام ١٨٣٤م هو البشارة الطهطاوية بمصر الجديدة التي لم يرها، ولكنها الممكنة، وعلى الرغم من أن الفكرة الوطنية المصرية والرؤية الليبرالية هما محور هذا الكتاب إلا أن محمد علي... لم

<sup>(</sup>١) بحثاً عن الحداثة: ص ١٠٥ ـ ١٠٦.

<sup>(</sup>۲) انظر: أمثلة من ثنائهم عليه في قضايا وشهادات ۱/۱۱، ۱۲، ۲/۱۲۲ ـ ۱۲۳، ۲/ ۲/۱ ـ ۱۲۳، ۲/

يتخذ موقفاً سلبياً واحداً من الطهطاوي)(١١).

والحقيقة أن محمد على وقف مع الطهطاوي وزملائه من المستغربين مسانداً مؤيداً ليتكامل بذلك ضغط فكي التأثير الفكري والسياسي، في سياق استعارة فكرية وسياسية، وإلحاق بذيل قافلة الغرب.

٤ - مرحلة الاحتلال البريطاني الذي بدأ باحتلال مصر في عام ١٢٩٩هـ / ١٨٨٢م: حيث استلم الإنجليز قيادة التأثير الفكري والسياسي بدلاً من الفرنسيين، وواصلوا تنفيذ المخطط مع زيادات أخر أجادها الإنجليز أكثر من أسلافهم واستفادوا من الأرضية السابقة التي هيأت لهم من قبل الفرنسيين ومحمد على وأبنائه.

وجاؤوا إلى مصر أولاً، ومصر نافذة التأثير على غيرها من بلدان المسلمين في ذلك الزمان وحتى الآن.

وسعى المعتمد البريطاني (٢) في تثبيت دعائم الحضارة المسيحية - حسب قوله - إلى أقصى حد ممكن وعين قسيساً حاذقاً في الألاعيب وراسخاً في الحقد على الإسلام، عينه مستشاراً لوزارة المعارف (٣)، وكان في يده السلطة الفعلية الكاملة في وزارة المعارف، ونفذ مخططاً واسع الأرجاء لإبعاد أبناء المسلمين عن دينهم، وتزهيدهم في العلوم الشرعية، وتشجيعهم على تلقي المذاهب والفلسفات الفكرية القادمة من وراء البحار، وقضى بخطته هذه على الأزهر والمدارس الشرعية والدراسات العربية وأخرج جيلاً جديداً يمثل طبقة جديدة من المجتمع عن طريقها يتحرك المستعمر في وبواسطتها يتم تنفيذ الأدوار المطلوبة المرسومة، وتناسلت هذه الطبقة وتكاثرت حتى أصبحت هي المتنفذة في الأمور العامة.

<sup>(</sup>١) قضايا وشهادات ٢/ ١٤٤ ـ ١٤٥ والكلام لغالي شكري.

<sup>(</sup>٢) هو اللورد كرومر.

<sup>(</sup>٣) هو دنلوب.

وبالمخطط الصليبي الذي رسمه مستشار وزارة المعارف خرجت أجيال لاترى النور والخير إلا فيما عند الغرب، ولا ترى الشر والضر إلا فيما جاء به الإسلام، وهكذا أطبق بمخططه على أعناق الأجيال التي أصبحت بعد ذلك تتجه نحو الغرب بطواعية وبشغف، وتتلقى عنه المفاهيم والعقائد والممارسات ثم تعود لغرسها وتثبيتها في واقع الأمة المسلمة، من خلال التعليم والإعلام، ودور النشر، والمجامع الثقافية، والمدارس الأدبية، والصحف والمجلات والأندية والفن الذي أصبح يساوي العفن والانحراف والرذيلة، ولم يقتصر هذا التأثير على مصر، وإن كانت هي أوفر البلدان والإسلامية نصيباً من الهجوم والمحاربة والغزو، ولكن الأمر كان أوسع من ذلك وأبشع، وذلك في المرحلة اللاحقة.

• مرحلة الاستعمار والتي أعقبت الحرب العالمية الأولى، والتي نفذت فيها المقررات السرية لمؤتمر سايكس وبيكو، وقد سبق شرح ذلك في مقدمة هذا البحث، وذكر آثاره ونتائجه.

كل هذه المراحل وماتبعها من أحداث أدت إلى إيجاد أجيال جديدة مبتوتة الصلة مع تراثها وحضارتها، ملتصقة بالجسد الغربي الذي لايرضى ولن يرضى إلا أن تكون مجرد تابعة خاضعة منفذة للمآرب.

وأقلها خبثاً تلك التي كانت تقف موقف المشكك المرتاب إزاء كل مايتعلق بالدين وتاريخ الأمة ولغتها ومستقبلها، وتقف موقف الهائب المستيقن إزاء كل مايجيء من الغرب.

وإذا رحنا نتتبع آثار تلك المقدمات في مجال الفن والثقافة والأدب فإننا نجد أن هذا المجال هو أوسع الميادين تأثراً بالتغريب، وأقواها تأثيراً لصالح المشروع التغريبي.

## وسوف أعرض في عجالة سريعة الملامح الأساسية في مجال الفكر والأدب:

١ ـ يكاد يجمع المؤرخون لحركة التحولات الفكرية والأدبية المعاصرة

أن خليل مطران<sup>(۱)</sup> هو رائد هذه التحولات، وطليعة التوجهات الحداثية وأستاذ الدعوة للعصرية المنافية للقديم كل القديم، وكبير دعاة التحرر من الأساليب القديمة ومن كل مايذكر بها، ومن المروجين الأوائل لقضية التجديد في المضامين والتغيير الدائم<sup>(۲)</sup>.

٢ - جماعة الديوان<sup>(٣)</sup>، وقد سعت هذه الجماعة - فيما سعت إليه - في تقليد المدرسة الإنجليزية والسير خلف مفاهيمها وحتى سلوكياتها، إلى حد أن رواد هذه الجماعة كانوا يقلدون حتى في سلوكهم الشخصيّ ما كان يفعله الإنجليز<sup>(٤)</sup>.

وكانت هذه الجماعة تهدف إلى ("إقامة حد بين عهدين لم يبق مايسوّغ اتصالهما"، وتصف هذا المذهب بأنه: "إنسانيّ، مصريّ، عربيّ..."، ويصل أصحاب الديوان إلى وصف هذا المذهب بأنه "أتم نهضة أدبية ظهرت في لغة العرب منذ وجدت" خصوصاً أنهم ينشئونه بحس تاريخيّ "والتاريخ يمضي بسرعة لاتتبدل، ويقضي أن تحطم كل عقيدة أصناماً عبدت قبلها" وبهذا الحس يبدأون بنقد الشعر الذي سبقهم، ثم يخلصون بعد ذلك إلى عرض مبادئهم)(٥).

<sup>(</sup>۱) ولد في بعلبك ۱۲۸۹ هـ / ۱۸۷۲م لأسرة نصرانية وأقام في مصر واتخذها موطناً له واستغل في تحرير الأهرام وفي عدد من كبريات الجرائد المصرية، وأصدر المجلة المصرية، وتولى إدارة الفرقة القومية في مصر، يسمونه شاعر القطرين مصر ولبنان، يعتبر أحد إرهاصات الحداثة الشعرية ومقدم دعاة التغريب، خاصة ناحية فرنسا التي أقام فيها ردحاً من الزمن وتشبع بما فيها، كان له صلات بحزب تركيا الفتاة والماسون، توفي سنة ١٣٦٨ هـ / ١٩٤٩م. انظر: تاريخ الشعر العربي الحديث: ص

<sup>(</sup>٢) انظر ما كتبه عنه أدونيس في الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٩٣ ـ ١٠٥ تحت عنوان «خليل مطران أو حداثة السليقة» المعاصرة.

<sup>(</sup>٣) مؤسسها ورئيسها عبدالرحمن شكري ومعه العقاد وإبراهيم المازني.

<sup>(</sup>٤) كان العقاد يقلد توماس هاردي في اقتناء كلب يصطحبه وسماه "بيجو" اسوة بالعادات الأوروبية، ولما مات كلبه الأثير رثاه العقاد بحزن بالغ. انظر: أدب الردة: ص ٢٢.

<sup>(</sup>٥) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٧٧، ومابين الأقواس الداخلية من كلام جماعة الديوان.

وعندما يخص أدونيس فكر الثلاثة الذين أسسوا هذه الجماعة قال: (ويشترك هؤلاء الثلاثة من الناحية السياسية الاجتماعية، برفضهم الوضع السائد، وطموحهم إلى ماهو أفضل، ومن الناحية الثقافية بانحيازهم إلى الثقافة الإنكليزية، ومن الناحية المنهجية ـ الفكرية بتغليبهم العقل)(١).

وهذه الركائز إضافة إلى ما سبق تعطي إضاءة كافية حول الاتجاه الفكريّ لهذه الجماعة، وعمق التبعية الغربية التي سيطرت على أصحابها، رغم أنهم إذا قيسوا بمن جاء بعدهم من المتبعين للغرب والسائرين على منهاجه يعد هؤلاء من المحافظين التقليديين، حسب مايطلقه غلاة الحداثيين (٢).

وليس من شأننا هنا التفريق بين هؤلاء وهؤلاء، وإنّما الشأن ذكر سلسلة الانحرافات.

**7**- جماعة أبولو<sup>(n)</sup>، وقد تأثرت بالنزعة الغربية لمؤسسها الذي نشأ وتعلم وتأدب في إنجلترا وتزوج منها، وختم حياته بالعيش في أمريكا حيث مات ودفن هناك، وكان يتبع المذهب الرومانتيكيّ الإنجليزيّ، وتتلمذ منذ طفولته على شعر مطران واستمر حتى كبره معجباً به إعجاباً أشبه بالتقديس والعبادة - حسب قول أدونيس (3) - حتى قال مخاطباً له:

(وهل أنا إلا نفحة منك لَمْ تزل على عجزها ضمأى، وإن دمت قدوتي وما عابني إطراء حبي، فإنّما أعبر عن ديني وأنشر ملتي) ويكفي في تصور مقدار تبعيتهم الاسم الذي أطلقوه على حركتهم الفكرية

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/٧٦.

<sup>(</sup>٢) انظر عن جماعة الديوان: الصراع بين القديم والجديد في الأدب العربي ٢/ ٩٥٧ - ٩٠، والثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٧٥ ـ ٩٠.

<sup>(</sup>٣) أنشأها أحمد زكي أبو شادي، وكان من أعضائها إبراهيم ناجي وعلي محمود طه، والشابي وصالح جودت.

<sup>(</sup>٤) انظر: الثابت والمتحول ٣ صدمة الحداثة: ص ١١٠.

<sup>(</sup>٥) أوردها أدونيس في الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١١٠.

والشعرية، معللين ذلك بقولهم: (... وكما كانت الميتولوجيا الإغريقية تتغنى بألوهية أبولو رب الشمس والشعر والموسيقى والنبوة، فنحن نغني في حمى هذه الذكريات التي أصبحت عالمية، بكل ما يسمو بجمال الشعر العربي وبنفوس شعرائه)(١).

وقد لخص رئيس هذه الجماعة أظهر مبادئها وذكر أن أعظم أثر لهذه المدرسة: (إنّما جاء عن طريق التحرر الفنيّ والطلاقة البيانية، والاعتزاز بالشخصية الأدبية المستقلة والجرأة على الابتداع مع التمكن من وسائله، لا عن طريق المجاراة للقديم المطروق، والعبودية للرواشم المحفوظة، والتقديس للتقاليد المأثورة)(٢).

على أن هذا الذي دعوا إليه ليس مختصاً بالجانب اللغوي والأدبي كما قد يظهر بل هو شامل لكل شيء، فهم قد قرروا أن يكون فكرهم وشعرهم مستلهماً لكل التراث الإنساني و(يشمل ما ادخرته الإنسانية من فن وفلسفة ورأي ودين، لا فرق في ذلك بين ما كان منه عربياً أو أجنبياً)(٣).

وعلى كل حال فالملامح العامة لأبولو لا تخرج من دائرة الاستلاب والتغرب<sup>(1)</sup>.

**٤** - معروف الرصافي<sup>(٥)</sup>، وقد اعتبره أدونيس طليعة الحداثيين، وأطنب في الثناء عليه، وأتى بشواهد عديدة من أقواله، التي اعتبره بناء عليها مجدداً، ومن ذلك قوله عنه: (هاجم اجتماعياً العادات والتقاليد الدينية وغيرها)<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) انظر: المصدر السابق: ص ۱۱۱، وقد نقل هذا النص من مجلة أبولو العدد الأول أيلول سبتمبر ۱۹۳۲م / ۱۳۰۰ ه ص: ٤ ـ ٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١١٣، والقول منقول من كلام لأبي شادي.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١١٥، والقول منقول من كلام أبي القاسم الشابي.

<sup>(</sup>٤) انظر عن جماعة أبولو: الصراع بين القديم والجديد ١٠٠١/٢ ـ ١٠٠٣، والثابت والمتحول ص ٣، صدمة الحداثة: ص ١٠٩ ـ ١١٩.

<sup>(</sup>٥) ستأتي ترجمته ص ١٢٢٦ من هذا البحث.

<sup>(</sup>٦) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٦١.

وأشاد بدوره في (نقد الماضي العربي من الناحيتين الدينية والتاريخية)<sup>(۱)</sup>، وأتى بجملة أقوال له في الهجوم على الحجاب وأحكام الشريعة وإيجاب التخلص من الماضي<sup>(۲)</sup>.

غير أن الموضوع الذي أطنب أدونيس الكلام فيه، والذي جعله يشيد بالرصافيّ بسببه هو موقفه من الدين، وملخص ماجاء به أدونيس عنه هو إنكار الرصافيّ للدين والوحي والنبوة وإنكار الغيبيات ورفض فكرة العبادة والدين، والثواب والعقاب والجنة والنار، ورفض التشريعات<sup>(٣)</sup>.

وأطنب في امتداحه والاستشهاد بكلامه في قضايا عديدة (٤).

• - جبران خليل جبران معتبره أدونيس المؤسس الأمثل والأعمق لرؤيا الحداثة ولم يطنب في الثناء على أحد في كتابه تلمود الحداثة كإطنابه في الثناء والامتداح لجبران، وقد اعتبره «نبياً للحداثة» وأطنب في شرح ماسماه سمات نبوة جبران ( $^{(v)}$ )، وعن الوحي الذي يأتيه، والكشف عن الغيب والرؤيا الإشراقية التي زعم أنه يتحلى بها ( $^{(v)}$ ).

وفي الوقت الذي يجحد فيه أدونيس الدين والغيبيات الدينية يؤمن بغيبيات إلحادية خرافية مثل غيبيات جبران وغيبيات الباطنية النصيرية وغيبيات الوثنية الإغريقية، ثم تحدث عن جحد جبران لوجود الله تعالى من خلال الاستهانة به \_ جلّ وعلا \_، ورفضه لكل ما يجيء من عند الله تعالى.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١٦١/٣.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق ٣/ ٦٢ \_ ٦٤.

<sup>(</sup>T) المصدر السابق T/ ٦٥ - ٦٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٣/ ٦١ ـ ٧٢.

<sup>(</sup>٥) ستأتى ترجمته: ص ١٣٤ من هذا البحث.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ١٦٣/٣.

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق ٣/١٦٤ ـ ١٦٥، وسوف يأتي في الفصل الثالث من الباب الثانى تفصيل ذلك.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق ٣/ ١٦٦ ـ ١٦٩.

ويقرر أدونيس أن إبداع جبران يأتي من سخريته بالقيم الدينية والاجتماعية، وقدرته العالية على هدم الأفكار والمعتقدات الراسخة، والإتيان بآفاق العدمية، وذلك من خلال إعلانه \_ حسب قول أدونيس \_ قَتْل الله \_ تعالى الله وتقدس عما يقول الكافرون علواً كبيراً \_ الذي فتح المجال لحركة الإبداع الطويلة المدى(١).

وقد أثبتُ في مواضع مختلفة من البحث نقولات عديدة من كلام أدونيس عن جبران الذي أطال فيه القول إطالة متعمدة لكونه يلتقي معه في المبدأ الإلحادي والمشروع التخريبيّ والردة الجاهلية والعمالة للأعداء (٢).

7 - شعراء المهجر، وهؤلاء كانوا رأس حربة للغزو الفكري، والاستقطاب الاعتقادي لصالح الغرب، وقد انطلقوا في مواقفهم العدائية للأمة، من منطلق عقائدهم النصرانية، حيث كانوا ومازالوا يحملون أحقاداً صليبية متجذرة في نفوسهم، وكانوا وما زالوا ينتمون إلى بني ملتهم في الغرب.

وإذا كنت قد ذكرت جبران وحده، وهو أحد أعلام المدرسة المهجرية، فإن ذلك لايعني أن بقية المهجريين كانوا عكسه، نعم كان جبران أخطر وأثره في الانحراف أعمق.

وكذلك بقية أدباء المهجر، وخاصة «الرابطة القلمية» التي ظهرت عام ١٣٣٨هـ/ ١٩٢٠م في نيويورك على يد مجموعة من نصارى لبنان<sup>(٣)</sup>، وأصدرت مجموعة من المجلات والنشرات والكتب، وكان من أهم سماتها كما قال أدونيس: (الاقتلاع المادي والمعنوي، وما يرافق هذا الاقتلاع من هزات انفعالية وفكرية...)<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ١٧٦ \_ ١٧٩.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق ٣/ ١٦١ ـ ٢١١.

<sup>(</sup>٣) أسس هذه الرابطة عبدالمسيح حداد، ومن أعضائها جبران خليل جبران، ومخائيل نعيمة، وندره حداد، وإلياس عطا الله، ووليم كاتسفليس، ونسيب عريضة، ورشيد أيوب، وإيليا أبو ماضي، ووديع باحوط. انظر: الثابت والمتحول ٣/ ١٦٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق ٣/١٦٢.

وكان جبران رائد هذه الرابطة وكبير المؤثرين فيها ولا يُمكن بطبيعة الحال نسيان شخصية «أمين الريحاني»(١) صاحب الجولات المريبة في بلاد المشرق العربي، وما نسب إليه من علاقة استخباراتية بالحكومة الأمريكية.

كما أنه لا يُمكن نسيان التجمعات والروابط والجمعيات القومية التي أقامها المهجريون في أوروبا وأمريكا والبرازيل وأستراليا، وارتباط هذه التجمعات بسياسة الدول الغربية، والمنظمات الماسونية، وأثر كل ذلك في ازدياد وطأة الانحرافات في بلاد المسلمين (٢).

الحداثة العربية، تولدت من كل تلك المقدمات ما يسمى بالحداثة العربية وهي في الحقيقة غربية الأصل والنشأة والتوجه والأهداف، ولكنها مترجمة إلى العربية ومنقولة إليها بأحرف عربية الحرف أجنبية الولاء.

انفجرت شرارتها من العراق وانطلق صخبها من هناك ليصل إلى جميع البلاد العربية، وفي البحث تفصيل هذا الانحراف.



<sup>(</sup>۱) ستأتى ترجمته.

<sup>(</sup>٢) انظر: عن هذه الجمعيات والمنظمات كتاب فكرة القومية العربية على ضوء الإسلام لصالح العبود ص١٤٢ ـ ٢١١.

## البابم الأول الانحرافات المتعلقة بالله سبحانه وتعالى

ـ ويشمل الآتي:

توطئة

الفصل الأول: الانحرافات المتعلقة بالربوبية.

الفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالألوهية.

الفصل الثالث: الانحرافات المتعلقة بالأسماء والصفات.

الفصل الرابع: التصورات المتأثرة بالوثنيات والديانات المحرفة.

## البابم الأول الانحرافات المتعلقة بالله سبحانه وتعالى

## توطئة:

إن الإيمان بالله ـ جَلَّ وَعَلاَ ـ هو أساس العقيدة الإسلامية، وأصل كل الأصول وقاعدة كل صغير وكبير في هذا الدين القويم، وهو الركن الأول من أركان الإيمان الستة، ولا يكون الإنسان مسلماً إلاّ بإيمانه الخالص بهذا الركن ومقتضياته بحيث لا يخالطه في إيمانه شك ولا يمازحه ريب.

إن الإسلام جاء ـ ابتداء ـ ليؤسس عقيدة توحيد الله رب العالمين في مقابل عقائد الشرك والكفر والوثنية والإلحاد، فلا غرو أن تكون أول قضية من قضاياه هي قضية الإيمان بالله تعالى؛ وذلك لأن البشرية بعد انطماس معالم النبوات السابقة ارتكست في الجاهلية وانتكست مفاهيمها واختلطت عقائدها وأصابها الغبش والضلال والفساد والانحراف، وانجرفت في أودية الجهالات في معتقداتها وتصوراتها ومفاهيمها ومشاعرها وشعائرها، وتردت في عبوديات هابطة فاسدة من عبودية الأهواء البشرية، وعبودية الناس بعضهم لبعض متمثلة في الحكم والتشريع، وعبودية الأوثان والأعراف الجاهلية والأوضاع القبلية والعشائرية وغير ذلك.

فجاء دين الإسلام ليغير هذا الواقع المتردي الذي انحطت فيه البشرية وينشىء واقعاً آخر غير واقع الجاهلية الذي كانت تعيش فيه، أو الذي يمكن أن ترتد إليه البشرية في أي مرحلة من مراحلها؛ وذلك لأن الجاهلية ليست فترة تاريخية محدودة بزمن ما قبل بعثة النبي على الجاهلية نعت لأي وضع ينحرف عن دين الله الذي ارتضاه، وحالة من حالات الحياة حينما تبتعد عن منهج الله وشرع الله في الاعتقاد أو في التشريع أو في الحكم أو في الفكر أو في الأدب، أو في أي نشاط من نشاط الإنسان.

ولما جاء الإسلام لتغيير واقع الجاهلية الفاسد المنحرف جاء في صفة نظام شامل متكامل، كلياته وأجزاؤه وأصوله وفروعه متلاحمة غير منفصلة، مترابطة غير منفصمة، فلا يمكن أن تفهم قضية من قضاياه الجزئية بمعزل عن أصولها العلمية الاعتقادية أو العملية التعبدية.

وسبب ذلك أن الإسلام في عقائده وشعائره وشرائعه وأخلاقه يندرج ضمن نظام واحد، أساسه الأول توحيد الله ـ سُبْحَانَهُ وَتَعَالى ـ في ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته، ثم ما يتفرع عن هذا الأساس العظيم من أصول وفروع وكليات وجزئيات.

وعندما أقول: إن الإسلام نظام واحد مترابط فإنه يجب أن يفهم بأن هذا النظام المتكامل له خصائص متميزة في مصدره وفي تلقيه وفي فهمه وفي تطبيقه وفي أخباره.

خصائص تقوم على البرهان والدليل والحجة، وتتوافق مع العقل السليم والفطرة القويمة، وتتجاوب مع حاجات البشرية أفراداً وجماعات وأمماً، وهذا القول ليس مجرد ادعاء وعاطفة بل هو الحقيقة المؤيدة ببراهين العقل وحجج المنطق ونتاج الواقع المادي في شتى صنوفه التجريبية، حيث لا توجد حقيقة تجريبية ثابتة تعارض حقيقة علمية شرعية ولو اجتمع من في أقطارها لإثبات تعارض؛ وسبب هذا التأكيد الجازم، اليقين بأن خالق الحقيقة التجريبية هو منزل الحقيقة الشرعية، كما أن خالق العقل هو مصدر النقل؛ ولذلك لا يُمكن أن يحصل بين قطعياتهما تعارض مطلقاً، وإن توهم متوهم التعارض فإنما هو في يحصل بين قطعياتهما تعارض مطلقاً، وإن توهم متوهم التعارض فإنما هو في ذهنه وليس في حقيقة الأمر.

إن مجموعة الحقائق الاعتقادية الأساسية التي يجب أن يحتويها قلب المسلم هي أركان الإيمان الستة، وركن هذه الأركان وأساس هذه الأسس هو الركن الأول «الإيمان بالله تعالى» كما جاء في حديث جبريل عليه السلام حين سأل النبي على ما الإيمان؟ قال: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره»(۱).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في كتاب الإيمان، باب الإيمان والإسلام والإحسان ٣٦/١، والترمذي في كتاب الإيمان، باب: ما جاء في وصف جبريل للنبي الإيمان والإسلام ٦/٥، وأبو داود في كتاب السنة، باب: في القدر ٦٩٥٠.

ثم كل ما يتفرع عن هذه الأركان العلمية الخبرية والأركان العملية التطبيقية كل ذلك يعود إلى هذا الأصل العظيم، ولا يُمكن فصله عنه بأية حال من الأحوال، إلا إذا أمكن فصل فروع شجرة يرجى ثمرها أو ظلها عن جذورها، وما أظن أن هذه المسألة تحتاج إلى كثير بسط وبيان؛ لأنها من المسلمات الشرعية والعقلية، ولا يماري فيها مسلم ولا مرتد، فها هم أصحاب الردة الحداثية يسعون بكل قوتهم لهذم هذا الركن العظيم؛ لأنهم يوقنون أنه هو جذر الإسلام عقيدة وشريعة، فإذا تمكنوا من إزالته ـ وما هم بقادرين أبداً ـ فإنه سوف يتحقق لهم إزالة كل قضايا الإسلام، وقد صرحوا بذلك وسوف يأتي ذكر ذلك في موضعه في فصول هذا الباب إن شاء الله تعالى.

غير أن القضية التي يُمكن أن تلتبس على بعض المصابين بمرض الشبهة من المصغين للمرتدين والكافرين والمنافقين، والمدمنين على قراءة نتاجهم؛ هي قضية أن الإسلام نظام للحياة البشرية يقوم على أساس تحكيم شريعة الله تعالى وحدها في كل أوضاع الحياة وكل أعمال الإنسان، وأن هذا التحكيم هو مقتضى الإيمان بالله وشهادة أن لا إلّه إلاّ الله وأنه لا يُمكن بحال من الأحوال إخراج أي نشاط بشري عن هذا المدلول؛ وذلك لأن أول خصائص الألوهية هي حق تعبيد الناس لرب الناس وتطويعهم لشرائعه، وحق إقامة المعايير والنظم والمناهج وإلزام الناس بها، كما أنه من خصائص العبودية الالتزام بذلك في كل الأحوال والأوضاع.

وما تحاوله الجاهلية المعاصرة هو إبطال حق الله تعالى في الهيمنة على أعمال الإنسان، وتأليه الإنسان ليضع النظم والمناهج والقيم والموازين من تلقاء هواه.

فها نحن نسمع ونرى من يجحد حق الله تعالى في الحكم والنظام ومن يجحد حقه تعالى في القيم والأخلاق، يجحد حقه في القيم والأخلاق، ونسمع ونرى من ينادي جهاراً بألوهية الإنسان وأحقيته المطلقة في وضع ما يناسبه من نظم ومعايير ومناهج وسلوكيات.

ولا ريب أن هذا مناقض تمام المناقضة للإيمان بالله ولشهادة أن لا إلّه إلاّ الله، وهي صورة مكررة للتناقض القائم بين الإسلام والجاهلية من عهد نوح عليه الصلاة والسلام - إلى عهد محمد على التي إلى زماننا هذا وإلى أن تقوم الساعة، وأساس تكرار هذه الصورة من التناقض بين التوحيد والوثنية والإسلام والجاهلية هو أن هناك تصوران أساسيان متناقضان عند البشرية في القديم والحديث في جميع الأرمنة والأمكنة:

التصور الأول: يقوم على إقرار الله بالألوهية والربوبية والأسماء والصفات وينبني عليه قيام نظام للحياة يتجرد فيه البشر من خصائص الألوهية والربوبية ويفردون الله وحده بها، ويذعنون له بالعبودية فيتلقون ما جاء عنه بالقبول والتسليم في الأمور الاعتقادية وفي القيم الإنسانية والاجتماعية والأخلاقية وفي المناهج والنظم والشرائع والقوانين التي تحكم الأحياء وأعمالهم والحياة وأرجاءها ولا يتلقون عن أحد سواه، وبذلك يشهدون أن لا إله إلا الله.

التصور الثاني: يقوم على رفض ألوهية الله تعالى وربوبيته وجحد أسمائه وصفاته أو جحد مقتضياتها، وهذا الرفض والجحود إمّا بصورة كلية كما هو حال الملاحدة الذين ينكون وجود الله \_ سُبْحَانهُ وَتَعَالى \_، وإمّا بصورة أخرى تتمثل في رفض ألوهية الله تعالى في شؤون الحياة أو في بعض شؤون الحياة، في نظام المجتمع مثلاً أو في شرائعه وقوانينه أو في خلقه وسلوكه أو في فكره وأدبه.

وهذا التصور \_ إضافة إلى رفضه ألوهية الله \_ يدّعي أن لأحد من البشر فرداً أو جماعة هيئة أو فئة أو طبقة أن يزاول \_ من دون الله أو مع الله تعالى \_ خصائص الألوهية، سواء كانت دعواه بلسان المقال كما هو حال كثير منهم أو بلسان الحال عند من يغمغم ولا يفهم ويلوّح ولا يصرح، وبذلك لا يكون الناس الذين تقوم حياتهم على هذا التصور قد آمنوا بالله تعالى أو شهدوا أن لا إلّه إلاّ الله.

هذان التصوران المتناقضان لا يُمكن أن يلتقيان مطلقاً؛ لأن أحدهما هو التوحيد والإيمان والإسلام، والآخر هو الشرك والكفر والجاهلية، بغض النظر عن الأسماء واللافتات والعناوين والنعوت والألقاب التي يطلقها أصحابها على هذا التصور الجاهلي وفروعه ومقتضياته، ثقافة أو فنوناً أو حداثة أو آداباً أو فكراً تقدمياً أو معاصراً أو طليعياً أو واقعياً أو بنيوياً أو تنويرياً أو ديمقراطياً أو علمانياً أو عقلانياً إلى آخر تلك الأسماء والألقاب التي تلتقي كلها في هذا التصور الضال في رفض ألوهية الله تعالى وتأليه غيره - جَلَّ وَعَلاً -.

إن تنوع الأسماء والأشكال ليست ذات عبرة ما دامت متحدة في قاعدة واحدة ومشتركة في أصل واحد وأساس واحد اعتبار ـ أي عمل أو نظام أو وضع أو تصور أو فكر أو أدب ـ متصفاً بكونه إسلامياً أو غير إسلامي هو

الجهة التي يصدر عنها، فإن كان صادراً عن الله تعالى ونبيه ﷺ وشرعه ودينه فهو إيماني إسلامي، وإن كان صادراً عن غير هذا فهو جاهلي.

هذا هو محور الخلاف بين الإسلام وأهله والكفر والنفاق والزندقة وأهلها، وهو خلاف يؤثر في التناول والطرح والتفكير والمعالجة عند الطرفين المتقابلين، كما يؤثر في الأعمال والأحكام والتصرفات؛ لأنه لا مجال للالتقاء بين الكفر والإيمان والردة الإسلام ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلْكَفِرُونَ ۚ لَا اَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ مَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ مَا أَعْبُدُ مَا عَبْدُونَ مَا أَعْبُدُ مَا عَبْدُمُ مَا عَبْدُمُ مَا عَبْدُمُ وَلِا أَنتُم عَدِدُونَ مَا أَعْبُدُ وَلِي دِينِ فَ اللهُ مَا عَبَدُمُ فَى وَلَا أَنتُم عَدِدُونَ مَا أَعْبُدُ وَلِي دِينِ فَ اللهُ اللهُ عَدِدُونَ مَا أَعْبُدُ فَلِي دِينِ فَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وينِ فَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْدُونَ مَا أَعْبُدُ وَلِي دِينِ فَ اللهُ اللهُ

ومن هنا جاءت إشكالية الصراع بين الحداثة والإسلام والعلمانية والإسلام، وسوف تبقى هذه الإشكالية، ويزداد أوار الصراع حتى يقضي الله بنصرة أوليائه.

وليست المشكلة بين هذين الاتجاهين ما تصوره بعض الأقلام المريضة أو الجاهلة، أنها مشكلة صراع بين قديم وجديد، وتقدم وتخلف، وشرق وغرب، إلى غير ذلك من الدعاوى والتوصيفات الساذجة أو المغرضة.

الحقيقة كل الحقيقة، أن أساس الصراع وميدانه هو التناقض الموجود بين هذين الاتجاهين في أصل التصور والتلقي والفهم، وكل ما يتبع ذلك من مفردات فهو فرع عن هذا الأصل، فالمسلم الذي يحاكم نصا حداثياً يسخر من السنة أو الصحابة أو الشعائر أو يدعو للرذائل الخلقية أو ينادي بالتحرر النسوي الداعر أو يبرر الانحراف السياسي أو الاقتصادي؛ يحاكمه المسلم على أساس أن هذا انحراف عن دين الله وعن شهادة أن لا إله إلا الله، في حين أن العلماني أو الحداثي يمارس كل هذه الانحرافات على أساس أنه ليس لله على قعل وعلاً وعلاً.

فمن هنا نلاحظ أن القضية هي قضية تصادم وتناقض بين منهجين وتصورين وعقيدتين، وليست القضية قضية تجديد وتقليد، أو تراث

<sup>(</sup>١) الآيات ١ ـ ٦ من سورة الكافرون.

ومعاصرة، وسوف يتبين ذلك - إن شاء الله - من خلال هذا البحث، ابتداء من هذا الباب الذي يتحدث عن الانحرافات الحداثية المتعلقة بالله - سُبْحَانَهُ وَتَعَالى -، حيث يتناول الفصل الأول الانحرافات المتعلقة بربوبية الله - سُبْحَانَهُ وَتَعَالى -، والفصل الثاني عن الانحرافاات المتعلقة بالألوهية، والفصل الثالث عن الانحرافات المتعلقة بالأسماء والصفات، أمّا الفصل الرابع فهو عن التصورات المتأثرة بالوثنيات والديانات المحرفة.

فالفصول الثلاثة الأولى عن توحيد الله \_ جَلَّ وَعَلاَ \_، الذي هو مصدر وحد يوحد أي: العلم بأن الشيء واحد، وهو على وزن تفعيل للنسبة، كالتصديق والتكذيب لا للجعل، أي: أن معنى وحدت الله تعالى أي: نسبت إليه الوحدانية واعتقدت أنه واحد أحد، وليس معناه جعلت الله واحداً؛ لأن وحدانية الله تعالى ذاتية وليست بجعل جاعل(١).

والمراد بالتوحيد في اصطلاح علماء الإسلام: إفراد الله تعالى بالعبادة مع الجزم بانفراده في ذاته وصفاته وأفعاله فلا نظير له ولا شبيه.

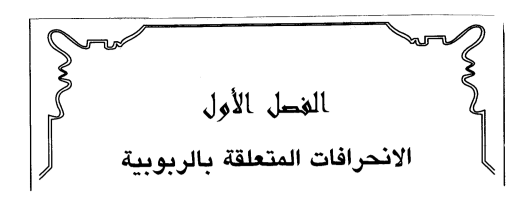
وهذا هو المراد بالتوحيد في هذا الباب، وهو تعريف للتوحيد باعتباره عَلماً مفرداً، وهذا يجمع أنواع توحيد الله الثلاثة، الربوبية والألوهية والأسماء والصفات، ومدارها على اعتقاد العبد وإيمانه الجازم بتفرد الرب بصفات الكمال وإفراده بأنواع العبادة (٢).

أمّا تعريف التوحيد باعتباره مركباً إضافياً «علم التوحيد» فهو: علم يقتدر به على إثبات العقائد الدينية من أدلتها اليقينية، وهو بهذا الاعتبار يتناول كل قضايا الاعتقاد وكل أركان الإيمان ومسائله وفرعياته.



<sup>(</sup>١) انظر: لوامع الأنوار البهية للسفاريني ٦/١٥ ـ ٥٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: الفتاوى السعدية للشيخ عبدالرحمٰن بن سعدي ص٧٠.



توحيد الربوبية يقوم على ثلاثة أسس، هي الاعتقاد الجازم بأن الله هو الخالق المالك المتصرف، فهو ـ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ـ خالق كل شيء وحده ولا خالق سواه، كما قال ـ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ـ: ﴿ هُلَّ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللهِ ﴾ (١) ، ﴿ قُلِ اللهُ خَلِقُ كُلِ سواه، كما قال ـ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ـ: ﴿ هُلِّ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللهِ ﴾ (١) ، ﴿ قُلِ الله بعد أن لم شيء سوى الله مخلوق من عدم، موجود أوجده الله بعد أن لم يكن، وخَلْقه سبحانه يشمل ما يقع من مفعولاته وما يقع من مفعولات خلقه.

وهو سبحانه المالك الملك المطلق العام الشامل، وكل شيء في ملكه ـ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ـ، قال ـ جَلَّ وَعَلاَ ـ: ﴿ قُلْ مَنْ بِيَهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ـ: ﴿ تَبَرَكَ اللَّذِي بِيَدِهِ مَكُلُكُ وَلَا يَجُكُارُ عَلَيْهِ . . . ﴾ (٢) ، وقال ـ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ـ : ﴿ تَبَرَكَ اللَّذِي بِيَدِهِ اللهُ فَإِن مَلَكَ فَإِن مَلَكُ قاصر اللهُ فَإِن مَلَكَ فَإِن مَلَكُ قاصر مقيد غير شامل، فهو وما يَملك مملوك لله ـ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ـ .

وهو سبحانه المنفرد بالتصرف في خلقه وملكه، وله التدبير الشامل الذي لا يحول دونه شيء ولا يعارضه شيء، كما قال ـ جَلَّ وَعَلاَ ـ عن نفسه: ﴿اللّهُ الّذِي رَفَعَ السَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْمُمَ أُمُ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْفَمَرُ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلِ مُستَى يُدَبِّرُ الْأَمْرَ يُفَصِّلُ الْاَيْتِ لَعَلَكُم بِلِقَاءِ رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ﴿ اللّهَ مَنَ الْعَرْشُ يُدَبِّرُ اللّهَ اللّهَ عَلَى الْعَرْشُ يُدَبِّرُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ

<sup>(</sup>١) الآية ٣ من سورة فاطر.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٦ من سورة الرعد.

<sup>(</sup>٣) الآية ٨٨ من سورة المؤمنون.

<sup>(</sup>٤) الآية ١ من سورة الملك.

<sup>(</sup>٥) الآية ٢ من سورة الرعد.

مِن شَفِيعِ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ، ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ أَفَلًا تَذَكَّرُون اللَّهُ (١).

ويتفرع على هذه الأمور الثلاثة كل ما يتعلق بتوحيد الله بأفعاله ـ جَلَّ وَعَلاَ (٢) \_، ومن جحد أو شك في شيء من هذا فهو كافر لا جَطَّ له في الإسلام.

وهذا القسم من أقسام التوحيد لم ينازع في أصله أحد من بني آدم، إلا ما حصل في بعض تفاصيله في الأقدمين من مجوس وثنوية ودهرية وأمثالهم من ضلال المتفلسفة والمعتزلة (٣).

أمّا مشركوا العرب فكانوا يقرون بتوحيد الربوبية، كما أخبر عن ذلك الله العظيم في كتابه الكريم: ﴿ وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَر ٱلشَّمْسَ وَالْقَمَر لَيْقُولُنَّ ٱللَّهُ . . ﴾ (٤) ، ولكن هذا لم ينفعهم لأنهم كانوا يشركون غير الله مع الله في العبادة والانقياد.

أمّا ملاحدة هذا العصر فهم ينكرون وجود الله أصلاً ويجحدون تبعاً لذلك كل قضايا الربوبية من خلق وملك وتدبير، وما يتفرع عنها، كما سوف يأتي من كلامهم في هذا الشأن.

ومما يتعلق بتوحيد الربوبية قضية وجود الله - سُبْحَانَهُ وَتَعَالى - وهو أمر مركوز في الفِطَر والأدلة على وجوده - سُبْحَانَهُ وَتَعَالى - لا تحصى، وعددها كعدد المخلوقات؛ إذ كل مخلوق يحمل أدلة تدلنا على خالقه وموجده وبعض صفاته، وأول شيء يقال هنا بأن العدم لا يوجد شيئاً، ومن المستحيل أن يفعل العدم شيئاً؛ لأنه لا وجود للعدم، وثانياً إذا نظرنا في المفعولات وجدناها مرآة لبعض قدرة الفاعل وبعض صفاته، وهناك علاقة محكمة بين المصنوع والصانع والفعل والفاعل، إذ لا يُمكن أن يكون شيء في المصنوع أو الفعل إذا كان الصانع أو الفاعل لا يَملك قدرة أو صفة تمكنه من فعل ذلك الشيء في مصنوعه أو فعله.

ولا يستطيع أحد أن يزعم أن حيواناً لا يعقل أطلق قمراً صناعياً يدور

<sup>(</sup>١) الآية ٣ من سورة يونس.

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموع الفتاوى ۱۳/۱٤، ۳۷، والفتاوى السعدية: ص۸-۹، وعلم التوحيد للربيعة: ص۷، والإيمان لمحمد نعيم ياسين: ص۷، والمجموع الثمين من فتاوى ابن عثيمين ١٦/١ و٧/٨-١١، والكليات لأبي البقاء الكفوي: ص٤٦٦، وتفسير الطبري ١٤١/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٣٨/١.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٥ من سورة لقمان.

حول الأرض؛ لأن الحيوان لا يَملك القدرة على إطلاق ذلك القمر.

فإذا طبقنا مبدأ أن العدم لا يخلق شيئاً وشاهدنا ملايين الملايين من المخلوقات والأحداث التي تحدث كل يوم في هذا الكون جزمت عقولنا بأن لكل فعل منها فاعلاً؛ لأن العدم لا يخلق شيئاً، وإذا طبقنا مبدأ أن الفعل مرآة لبعض قدرة فاعله وبعض صفاته وجدنا أن المخلوقات والأحداث التي تحدث في الكون محكمة في نظامها تشهد أنها من صنع حكيم، موجهة في سيرها تشهد أنها من صنع مريدٍ، متناسقة في أعمالها تشهد أنها من صنع عليم واحدٍ أحد، خاضعة لنظام موحد تشهد أنها من صنع حاكم مهيمن، فتجزم العقول بأن خالق هذه المخلوقات موجود متصف بالإرآدة والعلم والحكمة وغير ذلك من صفات الكمال، وإذا نظرنا في المخلوقات كالسماوات والأرض والشمس والقمر وغيرها مما يدركه الحس نجد أنه لا شيء منها يتصف بأنه واحد أحد حاكم مهيمن، له إرادة مطلقة، ومشيئة نافذة وحكم مستمر وحكمة عامة وعلم شامل، إذن الذي خلقها وأوجدها هو وحده الذي يتصف بذلك(١)، وليست الطبيعة الخاضعة المخلوقة البائدة، قال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَنظُرُواْ فِي مَلَكُوتِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا خَلَقِ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ وَأَنْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَدِ ٱقَلَرَبَ أَجَلُهُمٌّ فَإِلَيّ حَدِيثٍ بِعَدَهُ يُؤْمِنُونَ ﴿ اللَّهِ ﴿ ٢ ﴾ وقسال ـ جَسلَّ وَعَسلاَ ـ: ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْخَلِقُ ۚ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرٌ لَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسَّنَىٰۚ يُسَيِّحُ لَهُم مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ ﴿ ٣ ﴾.

وإذا كانت قضية وجود الله من المسائل المسلم بها فيما مضى، فإن العصر الحاضر غلب فيه الإلحاد على أهل الكفر المعاصرين، أمّا في الزمان الغابر فقد كان الانحراف يتمثل في الشرك، والمشرك يعرف أن هناك إلها خالقاً لهذا الكون ولكنه يشرك به في العبادة، فيتوجه إلى آلهة أخرى مع الله أو من دون الله فيقدم لها العبادة والعداء، أو يتبع أمرها بالطاعة أو بالمحبة والولاء.

أمّا الملحد \_ كما في الاصطلاح المعاصر \_ فهو ينكر وجود الله تعالى، وهذا الذي غلب على كثير من أصحاب المذاهب الفلسفية والسياسية والأدبية

<sup>(</sup>۱) انظر: توحيد الخالق لعبدالمجيد الزنداني ٢٠/١ ـ ٢٠، وكتاب الإيمان للزنداني أيضاً: صـ ٢٦ ـ ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٨٥ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٤ من سورة الحشر.

والفكرية المعاصرين؛ وسبب ذلك غلبة المادية فكراً وحياة وممارسة على هؤلاء، وانحصارهم في دائرة المحسوس، وتمادي الغفلة والجهالات الفكرية بهم إلى الحد الذي أنكروا فيه ما وراء الحس إنكاراً تاماً، وزعموا أن كل ما كان خارج الحس فهو غير موجود، وهذا انطماس غير عادي في البصيرة والعقل، يؤدي إلى تأليه المحسوس وحده، ونفي وجود الله وسائر الغيبيات.

ومن أسبابه ذلك الدور الخطير الذي قامت به الكنيسة في إفساد دين النصرانية المنزل من عند الله، حيث ألهت البشر وجعلت الإله ثلاثة، وأبطلت حكم الله وشريعته، وكانت هذه الأفاعيل من الكنيسة مقدمة للإلحاد والخروج عن الدين بكامله في أوربا، ثم ما قامت به الكنيسة ـ التي أصبحت مناراً للشرك والجهالات ـ من حرب للعلم والعقل والتجربة وذلك لخوفها على مكانتها عند الناس الذين سيكتشفون أن هناك حقائق غير الذي تقوله الكنيسة.

ثم لأن العلوم التجريبية جاءت من احتكاك الأوروبيين بالمسلمين فكان العلم المنافس للكنيسة علم المسلمين، وهذا محل خطورة على الكنيسة من الإسلام نفسه الذي سوف ينتشر في أوروبا مع الحركة العلمية المنقولة عن المسلمين؛ لذلك قامت بحرب شرسة ضد العلماء الأوروبيين المتأثرين بالمسلمين، وهذا سبب آخر بُذرت به بذور العداوة بين العلم التجريبيّ والدين، وما لبثت هذه البذور تنمو حتى أثمرت على مر العصور قطيعة تامة مع الدين، ومحاربة له وخروجاً عليه بالكلية، حتى أنهم وصلوا إلى أن البحث العلميّ يجب أن يخلو من أي ذكر لله تعالى؛ لأن مجرد ذكر اسمه تعالى في البحث العلميّ يفقد هذا البحث طابعه العلميّ حسب زعمهم الماديّ.

أضافة إلى ما فعلته الكنيسة من إفساد لدين الله المنزل على عيسى ـ عليه الصلاة والسلام ـ وموقفها العدائي للعلم والتجريب، فقد مارست أنواعاً من الطغيان، وأفسد رجال الدين النصراني بعسفهم وظلمهم وتعديهم على عقول الناس وأموالهم وأجسادهم وحقوقهم فساداً عظيماً كان سبباً في ظاهرة الإلحاد المتزايدة اليوم في أوروبا والغرب.

فقد فرضت الكنيسة ورجال الدين النصرانيّ على الناس أموالاً يقدمونها للكنيسة إلزاماً ليأخذها الرهبان ـ الذين يدّعون الزهد والنسك!! ـ خالصة لأنفسهم ليعيشوا بها في بذخ لايحلم به المترفون، وفرضت الكنيسة على الناس العمل مسخرين في فلاحة الأراضي التي تملكها الكنيسة يوماً في كل أسبوع سُخْرة بغير

أجر ولا ثَمن، وفرضت الكنيسة ورجال الدين على الناس الخضوع والتذلل للرهبان، فإذا مر أحدهم وجب على الناس أن ينحنوا حتى تلتصق جباههم بالأرض ولو كانوا في الطين والوحل، وألزمت الناس بأفكار محددة عن الكون، مخالفة للحقائق العلمية الثابتة، وحكمت بكفر وإلحاد من خالف هذه الأفكار.

أمّا احتكارها لحق الصلة بين الإنسان وربه فكان من أبشع الممارسات التي جعلت الناس فيما بعد يثورون على الكنيسة ورجال الدين بل على الدين كله.

فكانت جلسة الاعتراف أمام الكاهن هي الطريق الوحيد للتوبة ونيل رضوان الله، ولا خلاص من الذنوب إلا بهذا العمل، ولايمكن للإنسان أن يدعو ربه أو يعبده إلا من خلال هذه الواسطة التي احتكرها رجال الدين النصراني لأنفسهم، فاستعبدوا الناس وأذلوهم وحطموا مقومات الشخصية الإنسانية فيهم، ومارسوا عليهم المهزلة المهينة المسماة بصكوك الغفران، مقابل أموال ينالونها من الناس، ثم جاءت قاصمة الظهر حين قام الناس في أوروبا في العصور الحديثة بالمطالبة بحقوقهم التي سلبها الأباطرة والإقطاعيون والملوك، فوقفت الكنائس ورجال الدين إلى جانب الظالمين والمستبدين، وأصدروا الفتاوى الدينية في حق من تمرد على الاستعباد وطالب بالحقوق، بأنه قد مرق من الدين واستحق غضب الله، فكانت غضبة الجماهير عاصفة قوية ونفورهم من الكنيسة ورجالها وبالتالي من الدين ومايتصل به نفوراً قوياً، قاد إلى الإلحاد والمادية والشهوات البهيمية التي انحطت فيها أوروبا والغرب اليوم.

هذه بعض الأسباب التي أدت إلى الإلحاد الذي انتشر اليوم، وقامت على فكرته الضالة سياسات ودول ومدارس ومناهج وجامعات تقوم على تدريسه وتأصيله ونشره، وتلقاه بعض أبناء المسلمين وتأثروا به فنقلوه في كتاباتهم وأفكارهم وممارساتهم وسعوا في بثه والدفاع عنه، مع أن واقع المسلمين في دينهم منهجا وعملاً مخالف تمام المخالفة لما كانت عليه أوروبا في دينها وحياتها الاجتماعية والسياسية، ومع ذلك فقد تلقى هؤلاء الأتباع هذا الإلحاد بحماس أشد من حماس أصحابه الأصليين، وطفقوا

يبثونه ويدعون إليه ويدافعون عنه، وهذا ما سوف يأتي عرضه في هذا الفصل من الانحرافات المتعلقة بالربوبية في الأدب العربي المعاصر.

غير أنه قبل استعراض هذه الانحرافات الموجودة في أدب الحداثة العربي ينبغي أن أذكر أن هذه الضلالات التي يقوم على تأصيلها ونشرها والدفاع عنها أدباء الحداثة؛ ليست إلا نقولات مترجمة من أفكار ومناهج الغربيين إلى اللغة العربية بأقلام هذه الوسائط الفكرية والأدبية، التي ليست سوى أقلام عربية الحرف أجنبية الفكر والاعتقاد والولاء.

وفي الحقيقة إن ما أطلقوا عليه تقدماً ومعاصرة ليس إلا تعبيراً عن الإلحاق بالقوة في المجال الثقافي والفني، تبعاً للإلحاقات الاستعمارية السابقة العسكرية والسياسية والاقتصادية، فقد انغمس المثقف العربي الحداثي في التبعية الاعتقادية والفكرية إلى حد كبير جداً حتى وهو ينادي بالوطنية والقومية ويتشدق بالحرص على الأمة والمجتمع، فها هو لويس عوض (۱) في محاضرة له بعنوان «أسباب عدم عالمية الفكر العربي» يذكر أن السبب في التخلف هو انشغال الفكر العربي بقضايا تجاوزتها أوروبا منذ زمن طويل (۲).

ويقول في جريدة الأهرام: (إن سياسة الباب المفتوح عندما تمتد من مجال السلع والخدمات المستوردة إلى مجال الاقتصاد والقيم المستوردة سوف تبعث في مصر على وجه اليقين ذلك التراث الإنساني العظيم من التواصل الثقافي مع بقية بني الإنسان)(٣).

<sup>(</sup>۱) كاتب وناقد وشاعر حداثي مصري نصراني، ولد سنة ۱۳۳۳ هـ / ۱۹۱۰ م، يزعم أنه أول من ابتدع الحداثة الشعرية في «برتولاند»، تخرج من جامعة القاهرة في الأدب الإنجليزي، أكمل دراسته في جامعات لندن، ثم عاد مدرساً في الجامعة في مصر وعمل في الصحافة، وفي منصب مستشار في جريدة الأهرام، تشبع بالفكر الاشتراكي ودعا إليه، حارب التراث الإسلامي بتعصب صليبي ظاهر، واندفع نحو تغريب المجتمع المسلم وهدم عقيدته وقيمه الأخلاقية في حقد ظاهر وضغينة لايخفيها تجاه الإسلام والمسلمين وعمالة وولاء لأعداء الإسلام. انظر: الصراع بين القديم والجديد / ١٢٦٣، ورأيهم في الإسلام: ص ١٠٠، ورحلة في عقول مصرية: ص ٣٩٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: مجلة الطليعة الكويتية الصادرة في ٥/ ١٩٧٦/٤ م، الموافق ١٣٩٦/٤ هـ.

<sup>(</sup>٣) الأهرام، مقال بعنوان (تأملات في الثُقافة المصرية) في ٢٤/٥/١٩٨١ م، الموافق ١٨٤٠١/٦.

وها هي مجلة (شعر) التي تعد أبرز حركة حداثية وأعمقها تأثيراً في مسيرة الفكر الحداثيّ تعلن بصراحة اندماجها الكامل في النموذج الثقافيّ الفكريّ الغربيّ، في محاولة مكشوفة وصريحة لأوربة الشعر الحديث (۱۱)، في مضامينه وأفكاره وعقائده، تمهيداً لإنزال ذلك في سائر نواحي الحياة، وقد استوعبت مجلة (شعر) النموذج الغربيّ أعمق استيعاب، ثم جاءت به منقولاً بكامله لغرسه في أحشاء الحياة العربية، على أساس أن العودة إلى أوروبا والغرب هي عودة إلى الأصول التاريخية والثقافية في فينيقيا وما بين النهرين (۱۲).

يقول محمد جمال باروت<sup>(٣)</sup> ـ وهو حداثي كبير شهير ـ في معرض حديثه عن مجلة (شعر) ومجموعة الشعراء التموزيين<sup>(٤)</sup>: (أن لكل منهم دمّله وأزماته وأحلامه، ولكل منهم في الآن ذاته وعيه وحساسيته وموهبته، وعانوا جميعاً من تعدد الانتماءات، وأسهمت في تكون وعيهم أصول ايديولوجية مختلفة ومتناقضة وكانوا جميعاً يتوقون إلى المعاصرة، ولأن يلتحقوا بركب الحضارة وينخرطوا في سلك الشعراء العالميين، ويقولون بعمق العلمنة والتحديث وبلبرالية<sup>(٥)</sup> الفكر والحوار، وبالالتصاق بالتيارات الأكثر طليعية في

<sup>(</sup>١)(٢) انظر: الحداثة الأولى، لمحمد جمال باروت: ص ١١٠.

<sup>(</sup>٣) محمد جمال باروت، ناقد من سورية، يعمل مدرساً للغة الفرنسية في حلب، ويكتب في النقد الأدبيّ، من وجهة نظر حداثية، مطلع على الحداثة العربية وتاريخها ومدارسها، مؤيد لها منافح عنها، لايخلو كلامه من غمز في الإسلام واستخفاف به، ومناقضة لقضاياه. انظر: مجلة الناقد، العدد العاشر ١٩٨٩ م.

<sup>(3)</sup> نسبة إلى (تموز) وهو وثن آشوريّ بابليّ كانوا يعتقدون أنه رب المحاصيل والإنبات وأنه يموت كل شتاء ويولد في كل ربيع، وأنه كان زوجاً لعشتار أو عشيقها. انظر: معجم الأساطير: ص ٢٣٦، وقد شغف الحداثيون بهذا الرمز الوثني ومثلت أسطورته المثل الأعلى لهم فانتسبوا إليه وجعلوه مثالاً للحضارة والتجدد والانبعاث وتظهر هذه الأسطورة لديهم في رموز وثنية أخرى منها: عشتار وأدونيس وأفروديت وأوزيريس والبعل. انظر: الحداثة الأولى: ص ١٦٣ ـ ١٦٤.

<sup>(</sup>٥) الليبرالية مذهب رأسمالي ينادي بالحرية المطلقة في السياسة والاقتصاد، وينادي بالقبول بأفكار الغير وأفعاله حتى ولو كانت متعارضة مع أفكار المذهب وأفعاله شرط المعاملة بالمثل، والليبرالية السياسية تقوم على التعددية الإيديولوجية والتنظيمية الحزبية، =

الغرب... تعرفوا جميعاً على الأرض اليباب لأليوت<sup>(۱)</sup> وقرأوا بنهم عجيب ادونيس أو تموز لجميس فرايزر<sup>(۲)</sup>... وعلى صفحات مجلة شعر انخرطوا جميعهم في أواخر الخمسينات في النشيد التموزي مجتمعين، حتى كأنهم جماعة المصلين وقد اشتركوا في طقوس عبادة مفروضة)<sup>(۳)</sup>.

هذه العبادة الوثنية التموزية التي استغرقت هؤلاء ليست إلا محاكاة فجة وتافهة للغربيين الملحدين، وما سارت بها مجلات مايسمى بعصر النهضة مثل مجلة المقتطف والهلال (والتي وجدت «روح العصر» في أوروبا

والليبرالية الفكرية تقوم على حرية الاعتقاد «أي حرية الإلحاد» وحرية السلوك «حرية الدعارة والفجور»، وعلى الرغم من مناداة الغرب بالليبرالية والديمقراطية إلا أنهم يتصرفون ضد حريات الأفراد والشعوب في علاقاتهم الدولية والفكرية، وما موقفهم من الكيان اليهودي في فلسطين، وموقفهم من قيام دولة إسلامية تحكم بالشريعة الإسلامية، وموقفهم من حقوق المسلمين إلا لبعض الأدلة على كذب دعواهم. انظر: الموسوعة السياسية ٥٦٦/٥.

<sup>(</sup>۱) هو: توماس ستيرنش أليوت، ولد سنة ١٣٠٥ هـ / ١٨٨٨ م، شاعر وناقد إنجليزي من أصل أمريكي، درس في هارفرد والسوربون واكسفورد، وحصل على جائزة نوبل للآداب ١٣٦٧ هـ / ١٩٤٨ م، تأثر به الحداثيون العرب كما لم يتأثروا بأي شاعر آخر، وخاصة في قصيدته الأرض اليباب، يستند أليوت إلى ثقافة نصرانية يرى فيها المستقبل، ويسعى لاقتحام الآخرين مادياً وفكرياً. انظر: ألف شخصية عظيمة: ص ٣٨٠، والموسوعة العربية الميسرة ٢١٤/١، وفي النقد الحديث: ص ١٩٩٠ ـ ٢٠٠.

<sup>(</sup>۲) هو: جميس فريزر، اسكتلندي إنجليزي، ولد عام ۱۲۷۰ ه / ١٨٥٤ م، وتوفي عام ١٣٦٠ ه / ١٩٤١ م، يعد في الغرب من علماء الدراسات الإنسانية الكبار، صاحب كتاب الغصن الذهبي المكون من اثني عشر مجلداً، وموضوعه دراسة السحر والدين والأساطير، حاول فيه أن يثبت شرعية الأسطورة ويعترف أن قوله يفتقر إلى البرهان ولا يتجاوز درجة الاحتمال، ولكن المتأثرين به وخاصة الحداثيين العرب أخذوا كلامه بقطعية تامة، وترجم جبرا جزء أدونيس من الغصن الذهبي، وقد أثر جيمس فريزر في الحداثيين العرب تأثيراً كبيراً، فاتجهوا نحو الأسطورة وجعلوها أساساً لمنطلقاتهم الفكرية، كذبوا بالحق لما جاءهم، وآمنوا بالأكاذيب. انظر: فوضى الحداثة للدكتور عبدالحامد: ص ١٩٤٠ - ١٩٥، والموسوعة العربية الميسرة ٢/١٢٩٨.

<sup>(</sup>٣) الحداثة الأولى: ص ١٢٨.

الليبرالية العقلانية، أوروبا الديكارتية (١) الدارونية ( $^{(1)}$ )، وأوروبا روسو والثورة البورجوازية الفرنسية والعلمية، فقد كانت الهلال تربط عصرية النهضة بمدى قدرتها على تمثل هذه الروح، أو بما كان يسميه جورجي زيدان (٥)

- (۱) الديكارتية نسبة إلى ديكارت وفلسفته التي سار عليها أتباعها من بعده، حيث ادعى أنه قد شملته نشوة علمية غريبة فحلم حلماً عجيباً ولم يشك أنه الوحي نزل عليه حسب زعمه. حيث رأى فيه نفسه، وقد اكتشف أسس علم يرد العلوم كلها إليه ويؤلف بينها ويقيمها على الرياضيات، وشرع يؤلف «قواعد لهداية العقل» ورفض أن يكون للعلم أساس سوى اليقين المطلق، ومن هنا نشأت فلسفة الشك التي عممها على كل شيء حيث أعلن أنه ينوي الشك ما استطاع إلى الشك سبيلاً حتى يرى ما الذي يُمكن أن يصمد للشك، فما بقي فهو اليقين، ويبدأ بشكه في حواسه وعقله ثم في وجود الله تعالى والماضي وقوانين الحياة، وقد أخذ الحداثيون والعلمانيون الديكارتية ليطبقوها على الدين وقضاياه وتاريخ الإسلام والتراث العربي كما فعل طه حسين. انظر: الموسوعة الفلسفية: ص ١٨٩.
- (٢) الداروينية نسبة إلى عالم الطبيعة الإنجليزي داروين صاحب نظرية النشوء والارتقاء والاصطفاء الطبيعي، التي قرر فيها أن الإنسان نشأ بلا خالق، بل تكون من خلية وحيدة تطورت حتى وصل في مرحلة إلى القرد، ثم تطور ليصبح إنساناً، وقد نالت هذه الخرافة مكانة كبيرة في الفكر والحياة الغربية ولمن سار على منوالها. انظر: تاريخ الفكر الأوروبي الحديث: ص ٧١٥، والموسوعة الفلسفية: ص ١٧٧.
- (٣) هو: جان جاك روسو، ولد في جنيف عام ١١٧٤ هـ / ١٧١٢ م، نشأ في بؤس انعكس على نفسيته فكان سيء الظن بالناس دائم التشهير بهم، شديد الكبرياء، كان بروتستنتياً فتحول إلى الكاثوليكية، ربط نفسه بخادمة أنجبت منه خمسة أطفال دخلوا جميعاً ملجأ اللقطاء، صاحب العقد الاجتماعيّ والكتاب التربويّ أميل، وتقوم فلسفته على أساس ماديّ، وجعل العقد الاجتماعيّ هو الدين المدنيّ اللازم للمجتمع، وتوفي سنة ١١٩٢ هـ / ١٧٧٨م بعد أن ترك أثراً كبيراً في الحياة الاجتماعية الغربية، وسيأتي تفصيل ذلك في ص ٢٠٩١ من هذا البحث. انظر: الموسوعة الفلسفية: ص ٢١٦، ومعجم الفلاسفة: ص ٢٩٩٠.
- (٤) البرجوازية ينعت بها سكان المدن الحديثة، وهي ترمز إلى الطبقية المتوسطة والثرية وأصحاب المهن الحرة، ويضادها العمال أي البروليتاريا حسب مصطلح الماركسية، وحكومة البورجوازية حكومة رأسمالية، واليساريون هم أكثر من يطلق هذا اللفظ. انظر: المعجم الفلسفي: ص ٣٣، ومعجم العلوم السياسية اليسر: ص ٥٢، والموسوعة العربية الميسرة ١/٤٢٩.
- (٥) هو: جورجي زيدان، ولد في بيروت سنة ١٢٧٧ هـ / ١٨٦١م لأسرة نصرانية، رحل=

بمدى قدرة العربي على تحدي الغرب وإثبات الاحتذاء به وتمثله.

كان ذلك يعني على المستوى الثقافيّ الشعريّ القول بـ «الشعر العصريّ» وإذا كان هذا القول يستمد معاييره من الغرب، فإن هذا يعود أساساً إلى أنه كان محكوماً بالوعي البورجوازيّ الناشىء الذي رأى «الحداثة» و «العصرية» عبر أوروبا، والذي نجد له تمثيلاً نموذجياً واضحاً في كل من «الهلال» و «المقتطف»...

لاشك أن هذا الوعي كان يستجيب لتفكيك العلاقات الإقطاعية وانحلالها، ويدعم تقويضها ايديولوجياً في النزوع إلى بنية اجتماعية ثقافية جديدة، تقوم على الحداثة والعلمنة، وعلى التحول من اللاهوت إلى العقل، ومن الذهنية التقديسية إلى الذهنية التاريخية، ومن الذهنية الدينية إلى الذهنية العقلانية الديكارتية والدارونية. . .)(١). فهذا هو المستند الاعتقاديّ القائم على التبعية الكاملة للغرب هو الذي أودى بالأتباع المحاكين للغرب في مهاوي الإلحاد والكفر والضلال.

وهذا التحول الذي يشير إليه النص السابق هو أساس الانحراف الاعتقادي، وثمرة التبعية والمحاكاة للغرب، وكونهم يتحولون من اللاهوت إلى العقل ومن الذهنية التقديسية إلى الذهنية التاريخية ومن الذهنية الدينية إلى الذهنية العقلانية، كل ذلك يعني أنهم لايطرحون الدين الإسلامي جانباً فحسب بل ويطرحون - تبعاً لأساتذتهم - كل أسس الاعتقاد الديني الإسلامي من إثبات لوجود الله وتوحيده وربوبيته والرسل والمعاد والغيبيات.

إلى مصر واشتغل بالصحافة وفي سنة ١٣٠٩ ه / ١٨٩٢م أسس مجلة الهلال التي لعبت دوراً كبيراً في نشر التغريب والعلمانية الفكرية والسياسية، كما أسس دار الهلال للطباعة والنشر وما زالتا تقومان بما أسست عليه، توفي في القاهرة ١٣٣٢ هـ / للطباعة والنشر وما زالتا تقومان بما أسست عليه، توفي في القاهرة ١٣٣١ هـ / المام عن ٥٣ سنة، له مؤلفات كثيرة في تاريخ آداب اللغة وسلسلة من الروايات التاريخية تزيد عن العشرين ملأها بالدس والتزوير والكذب على تاريخ الإسلام، يعتبره الحداثيون والعلمانيون أحد مؤسسي النهضة الصحفية والأدبية في البلاد العربية. انظر: المرشد لتراجم الكتاب والأدباء: ص ٨٤، والصراع بين القديم والجديد ٢/١٢٠٠١.

<sup>(</sup>١) الحداثة الأولى: ص ١٤٨.

علماً بأن أدباء الحداثة لاينفون مطلقاً التبعية للغرب، والانتماء إليه فكرياً وثقافياً واعتقادياً، وهذا مايقرره محمد مندور<sup>(۱)</sup> في مقدمة الأدب ومذاهبه، يقول: (لاشك أن الأدب العربي الحديث قد تأثر بالآداب الغربية تأثيراً يفوق تأثره بالآداب العربية القديمة، وذلك منذ أن أخذ العرب يتصلون بالعالم الغربي سواء بواسطة المبشرين والمحتلين ورجال المال والتجارة الذين وفدوا إلى بلاد العرب، أو بواسطة البعثات العلمية التي أرسلتها البلاد العربية إلى البلاد الغربية، وكان هذا التأثير إمّا عن طريق الترجمة وإمّا عن طريق القراءة في اللغات الأصلية للآداب الغربية) (۲).

ويقول في موضع آخر: (... إن كل حركات التجديد التي نشأت في الأدب العربي المعاصر إنما تستمد في الغالب وحيها من الآداب الأجنية...)(٢).

وهذا الاستمداد من الآداب الغربية ليس مقصوراً على الأنماط والأشكال والأساليب كما يتوهم بعض التلفيقيين، بل هو ممتد إلى الأفكار والعقائد والمضامين، بل إن هذه هي أول ما بدأ النَقَلَة العرب المعاصرون باعتناقه ونقله ونشره، وهم يعرفون ذلك ويؤكدون حصوله، ويعترفون بأن مايقومون به ليس إلا انعكاساً كلياً لمرآة الحداثة الغربية، وأنه انقياد وامتحاء كلي أمام نماذج الغرب.

<sup>(</sup>۱) هو: كاتب وناقد مصري وأستاذ جامعي متخصص في الأدب والنقد، ولد سنة ١٣٢٥ه / ١٩٦٥م أكمل دراسته العليا في فرنسا، وأس تحرير جريدة المصري والوفد المصري وصوت الأمة وانتخب في البرلمان المصري، كان مهتماً بالمسرح، ملماً باللغة اليونانية، غزير الثقافة، غربي النزعة، ومدافعاً عن أهل الانحراف مثل لويس عوض وأشباهه، تعاون مع المنظمة العالية لحرية الثقافة. انظر: الصراع بين القديم والجديد ٢/١٢٧٨، وأباطيل وأسمار: ص

<sup>(</sup>٢) الأدب ومذاهبه ـ محمد مندور: ص ٣٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤.

 <sup>(</sup>٤) انظر: كتاب قضايا وشهادات: الحداثة ص ٢، الوطني الاختلاف حداثة الآخر ٣ شتاء
 ١٩٩١م / الموافق ١٤١١هـ ص: ٢١٥.

وقد اعترف بعضهم بالسذاجة لهذه التبعية العمياء للغرب، فقال: (لقد كان التحديث ـ ويا لسذاجتنا نحن التقدميين ـ شعاراً شافاً وأحياناً شفافاً لإنجاز التبعية الكاملة للغرب. . . وكلما ازدادت هذه الحداثات وكلما كانت حداثتها أحدث، ازددنا تبعية للرأسمالية العالمية . . إن الحداثة في مثل هذه البلاد ليست ظل الثورة الممكنة والمضاعة فقط، بل إنها عنصر قمع وتطويق لأي إمكانية ثورية لم يخنقها القنوط بعد، هذه الحداثة هي أداة للاستبداد وامتداد له، وهي أيضاً أداة للآخر المستعمر الملحد المادي وامتداد له . .)(۱).

وهذا الاعتراف الخطير من أحد أعلام الحداثة المنافحين عنها والمقاتلين في سبيلها، يؤكد ما سبق ذكره من أن الحداثة العربية ليست إلا نسخة مترجمة عن الحداثة المادية الغربية الملحدة، ثم نسمع بعد ذلك كيف ترتفع عقائر هؤلاء في مدافعة هزلية عن أنفسهم ومذاهبهم الباطلة التي لم يكن لهم فيها أي دور إلا دور الذبابة الناقلة للجراثيم.

ومما لا مجال للريب فيه أنهم ينظرون إلى الحداثة على اعتبار أنها نظرية شاملة ومنظومة متكاملة (لاتخص الشعر وحده بل تشمل مختلف حقول النشاط الإنساني)(٢)، ويعتبرون الغرب هو المحضن الأساسي والمرجع الحضاري والعقدي لفكرة الحداثة.

وإذا أخذنا يوسف الخال(٢) \_ وهو نصراني لبناني \_ نموذجاً لهذا

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲ صيف ۱۹۹۰م: ص ۲۲ من مقال لسعد الله ونوس بعنوان (الحداثة والتحديث).

<sup>(</sup>٢) الحداثة في الشعر، ليوسف الخال: ص ١٧، دار الطليعة بيروت ـ الطبعة الأولى ١٣٩٨هـ/١٩٧٨ م.

<sup>(</sup>٣) يوسف الخال ولد في قرية عمار الحصن في وادي النصارى غرب سوريا عام ١٣٣٨هـ/١٩٢٠، وتعلم الفلسفة في الجامعة الأمريكية ببيروت، هاجر إلى أمريكا وسكن نيويورك، ثم عاد إلى لبنان وفتح داراً للنشر سماها دار «مجلة شعر» وبعد عودته من أمريكا بسنتين وذلك في عام ١٣٧٦هـ / ١٩٥٧م أصدر بيان الشعر الذي اعتبره الحداثيون العلامة البعيدة لوعى مغاير، وكانت مجلة شعر تمول من قبل منظمة =

الاتجاه الاتباعيّ للغرب، وهو مؤسس كبير من مؤسسي الحداثة في البلاد العربية فإنا نجده كما قال عنه الحداثيّ الآخر محمد جمال باروت (ينظر الخال إلى «الحداثة» عبر «الغرب اللبراليّ» إذ يحضر الغرب في هذه النظر بوصفه عالمياً كونياً شاملاً، ويعود ذلك بالنسبة للخال إلى أن «الغرب» نتاج العقل الذي يتميز بكونية وشمولية قوانينه...)(١).

ثم ينقل باروت نصاً ليوسف الخال يؤكد هذه النظرة الارتمائية وفيه يقول: (الحضارة الغربية هي حضارتنا نحن بقدر ماهي حضارة الفرنسيّ والألمانيّ والروسيّ. . . إلخ، ونحن لا قيمة لنا في العالم العربيّ إن بقينا خارجها، ولم نتبنها من جديد ونتفاعل ونفعل بها أن هذه الحضارة هي نحن بقدر ماهي هم)(٢).

وفي الحقيقة أن هذه النظرة التي صرح بها الخال وكان جريئاً في طرحها هي النظرة نفسها التي ارتمى فيها معظم الحداثيين، والفرق أنه صرح وبعضهم يلمح، في حين أنهم أجمعين يرون جوهر النهضة هو في الغرب فكراً وعقيدة وسلوكاً ونظماً ومذاهباً، وفي قراءتي المتنوعة لأدب الحداثة وفكرها لم أجد من خرج منهم عن هذه النظرة، وإن كان بعضهم ينتقد المسارعة في الارتماء، والإغراق في التصريح بذلك، غير أن الجميع عن منهل واحد يرجعون بكل ما في هذا المنهل من أخلاط وأوشاب، وحول موائد الغرب يطوفون في ذلة وخضوع.

وليس هذا الذي يقوله الحداثيون اليوم إلا ثمرة لبذور قديمة بثها من

تابعة للمخابرات الأمريكية وقامت هذه المجلة وأصحابها وعلى رأسهم الخال وأدونيس وأنسي الحاج بدور كبير في ترسيخ الانحرافات العقدية والسياسية والاجتماعية، وكانوا يحملون حقداً شديداً على الإسلام واللغة العربية، وينادون بإلحاق بلاد العرب بالغرب، كما أن يوسف الخال لم يتخل عن نصرانيته، هلك وما زال أتباعه يقتفون أثره ومنهم رياض نجيب الريس صاحب مجلة الناقد. انظر: تاريخ الشعر العربي الحديث ص ٣٠٧، ورأيهم في الإسلام: ص ٣٣، وأسئلة الشعر: ص ١٤٧.

<sup>(</sup>۱) قضايا وشهادات ۲ صيف ۱۹۹۰ / الموافق ۱٤۱۰هـ: ص ۲۰۶.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص ٧٥٥، والنص مأخوذ من شعر عدد ١٥: ص ١٣٨ \_ ١٣٩.

قبل طه حسين<sup>(۱)</sup> ولطفي السيد<sup>(۲)</sup>، القائل في جريدة «الجريدة» التي كان يصدرها في مصر إبان الاحتلال الإنجليزي: (إن الإنجليز هم أولياء أمورنا في الوقت الحاضر، ولاينبغي أن نحاربهم ونقاومهم، إنّما واجبنا أن نتعلم منهم، ثم نتفاهم معهم بعد ذلك تصفية ما بيننا من خلافات)<sup>(۳)</sup>.

وهو المعنى نفسه الذي دعا إليه طه حسين في كتابه مستقبل الثقافة في مصر فالطريق عنده (واحدة فذة ليس لها تعدد، وهي أن نسير مسيرة الأوروبيين ونسلك طريقهم؛ لنكون لهم أنداداً، ولنكون لهم شركاء في الحضارة خيرها وشرها حلوها ومرها ومايجب منها ومايكره... ومن زعم لنا غير ذلك فهو خادع أو مخدوع)(٤).

ويشير أحد الحداثيين إلى هذه التهمة الموجه إلى طه حسين وإلى غيره من الحداثيين بشيء من التفصيل النظريّ التسامحيّ التبريريّ فيقول: (ومن التهم التي رددها رشيد رضا<sup>(٥)</sup>.....

<sup>(</sup>۱) الكاتب والمفكر العلماني المشهور، تخرج من الجامعة المصرية ثم درس في السوربون في باريس حيث عاد بالمناهج الغربية ليقوم ببثها في بلاد المسلمين، تولى عمادة كلية آداب القاهرة، ثم وزارة التعليم، ألف كتباً عديدة من أشهرها «مستقبل الثقافة في مصر» الذي نفى فيه أن تكون مصر جزءاً من البلاد العربية بل هي عنده جزء من أوروبا، وكتابه في «الشعر الجاهلي» الذي أثار ضجة كبيرة، ورد عليه جملة من المسلمين، عرف عنه شغفه باليونان وبالحياة الغربية وسعيه الشديد في إلحاق بلاد المسلمين بالغرب، توفي في القاهرة سنة ١٣٩٣ هـ انظر: الأعلام ٣/ ٢٣١.

<sup>(</sup>٢) حقوقي وكاتب صحافي وسياسي مصري، ولد سنة ١٢٨٨ه / ١٨٧٢ م، اشتهر بلقب أستاذ الجيل، شغل رئاسة مجمع اللغة العربية في القاهرة، وقبل ذلك رئاسة الجامعة المصرية، من أوائل دعاة التغريب وطلائع شداة العلمانية. انظر: الصراع بين القديم والجديد ٢/٢٥٢١.

<sup>(</sup>٣) نقلاً عن كتاب واقعنا المعاصر لمحمد قطب: ص ٣٠٧.

<sup>(</sup>٤) مستقبل الثقافة في مصر: ص ٥٤، نقلاً عن مقال لبها طاهر بعنوان صورة الغرب في أدب طه حسين في كتاب قضايا وشهادات ١/١٨١، وهو مقال مسخر للدفاع عن طه حسين وهذا الطرح المهين وأمثاله.

<sup>(</sup>٥) هو: محمد رشيد بن علي رضا بن محمد شمس الدين القلموني البغدادي الأصل الحسيني النسب، ولد سنة ١٢٨٢ هـ، وتوفي سنة ١٣٥٤ هـ، صاحب مجلة المنار، =

ومصطفى صادق الرافعي (۱) بتبعية طه حسين للغرب، وأنا لا أبريه من شيء من ذلك لا سيما في شبابه، وهو كداعية حداثة لابد أن يتأثر بالثقافة الغربية ويضعها في مركز القدوة، ولا إشكال في ذلك، لولا أن الكثير من الحداثيين لايفرقون بين الثقافة الغربية والايديولوجيا الغربية، بين المثقف الغربي بنزعته العلمية وأفقه الإنساني الحضاري الواسع، وبين المؤدلج الغربي الملحق بماكينة الاستعمار، . . ولم يكن لطه حسين من الوعي السياسي مايمكنه من إدراك هذا الفرق الدقيق بين الايديولوجيا والثقافة في الموقف من أوروبا، ومما يعقد الحال انتماؤه في ذلك الوقت إلى حزب الأحرار الدستوريين وهو حزب موالي للإنجليز كان يضم في نفس الوقت عدد (۱۲) من المثقفين العصريين ممن تعذر عليهم أن يفهموا طبيعة الاستعمار وأهداف الإنجليز في مصر بسبب تعلقهم الساذج بالثقافة الغربية) (۱۳).

وعلى الرغم مما في هذا النص من مغالطات واضحة، إلا أن المهم فيه إثبات ما سبق ذكره من أن التبعية الثقافية لدى تلامذة الغرب ليست فقط في المجال الثقافي أو النظري، بل كان حتى في الجانب الاعتقادي

انتقل من القلمون من أعمال طرابلس الشام إلى مصر سنة ١٣١٥ هـ، ولازم محمد عبده وتتلمذ عليه، بث آراءاً إصلاحية وأصبح مرجع الفتيا، واهتم بالتوفيق بين الشريعة والأوضاع العصرية، ألف تفسيراً للقرآن ولم يكمله والوحي المحمدي وغيرهما. انظر: الأعلام ١٢٦/٦.

<sup>(</sup>۱) هو: مصطفى صادق بن عبدالرزاق بن سعيد بن أحمد الرافعي، أديب العربية غير منازع، ورأس بلغاء العصر، ومقدم المنافحين عن الإسلام إزاء المنحرفين من الأدباء والكتاب، ولد سنة ۱۲۹۸ه / ۱۸۸۰م لأسرة مشهورة بالقضاء في مصر، وأصله من طرابلس الشام، شاعر وناثر ونثره أجود من شعره، له مواقف قوية ضد طه حسين وأعداء اللغة والدين، على هنات في بعض كتاباته وسلوكياته، إلا أنه كان لايساوم على مبدأ الدين ولا على قضية اللغة العربية، له كتب كثيرة شهيرة كلها تدل على طول باع في اللغة وقدرة عالية على جودة الإنشاء، توفي حرحمه الله ـ سنة ١٣٥٦هـ. انظر: الأعلام ٧/ ٢٣٥، وتاريخ الشعر العربي الحديث: ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) هكذا والصواب: في الوقت نفسه، وعدداً بالنصب.

<sup>(</sup>٣) من مقال بعنوان (طه حسين والتعصب الديني) قضايا وشهادات ١/٣٣٠ لهادي العلوي.

"الايديولوجي" (١) حسب تعبير النص السابق، بل وحتى في الجانب العمليّ السياسيّ، وذلك من طبائع الأمور، فإن من اعتقد عقيدة قوم فلابد أن يحبهم ويجلهم ويعظمهم ويواليهم، وينتمي إليهم عضوياً في السياسة والعمل والنظام، وهذا ما حدث فعلاً عند أتباع الغرب من أبناء المسلمين، فها هو الطهطاوي ركيزة الانطراح الأول والتبعية الأولى كان (إبان احتلال الجزائر يقيم في فرنسا، ولم يعتقد أن هناك معنى للقول بأن أوروبا خطر سياسيّ، ذلك أن فرنسا وأوروبا لم تسعيا في نظره وراء القوة السياسية والتوسع بل وراء العلم والتقدم الماديّ. . . فكتب عنها بإعجاب . . . وحين احتلت الجزائر كان الطهطاوي هناك، فلم ينل الحدث اهتمامه وأوجز رؤيته لاحتلال الجزائر بالقول: إن الحرب بين الفرنساوية وأهالي الجزائر إنّما هو مجرد أمور سياسية ومشاحنات تجارات ومعاملات ومشاجرات ومجادلات منشؤها التكبر والتعاظم (٢).

وأغرب ما في الأمر أن بعض الحداثيين الذين أحسوا بفضاعة الارتماء في أحضان الغرب وخطورة الذوبان وانطماس الهوية الذاتية مع شعورهم هذا وتوصيفهم لهذه المشكلة يصرون أيضاً \_ في الوقت ذاته \_ على ضرورة الأخذ عن الغرب، ويهاجمون بشدة مايسمونه التيار التقليدي السلفيّ، فها هو أحدهم يقول: (إن الاقتحام الاحتلالي للغرب بنظامه الرأسماليّ يفترض تقويض الأبنية من فكرية وسلوكية ومعمارية، ويفترض تهميشاً للوجود الذي تم اقتحامه واكتشافه والتعرف عليه، وسينسب هذا الوجود منذ ذلك الحين بكل ظواهره إلى المركز الغربيّ، وسيمتد معقوليته أو عدم معقوليته من وجهة نظر هذا المركز لا من تركيب داخلى لتاريخه الخاص، لقد انتهك

<sup>(</sup>۱) الايديولوجي نسبة إلى الايديولوجيا، وهي الأحكام والاعتقادات الخاصة بمجتمع ما في لحظة ما، وهي نظام يمتلك منطقه وصرامته ومعاييره وأحكامه، وعلم الايديولوجيا هو علم الأفكار وموضوعه دراسة الأفكار والمعاني وخصائصها وقوانينها والبحث عن أصولها. انظر: المعجم الفلسفي: ص ٢٩، والمفاهيم والألفاظ في الفلسفة الحديثة: ص ١١٣، ومعجم المصطلحات الأدبية المعاصرة: ص ١٤.

<sup>(</sup>٢) بحثاً عن الحداثة، لمحمد الأسعد: ص ١٠٦.

تاريخه وأعيد تركيبه ليلائم حاجات المشروع الاقتحاميّ، وهنا سيتحقق شيء ظل خافياً أمداً طويلاً على أذهان المقاومين العرب من إحيائيين وليبراليين ودعاة تقنية، وهو أن الغرب لم تكن وجهته أن يركّب الوجود العربيّ على غرار صورته، وإنّما أن يخلق تركيباً جديداً... إن طموحه هو أن يقيم عالماً ثالثاً، عالماً آخر هو غير الغرب وغير الشرق في آن واحد، ومعنى ذلك تأسيس شروط هوية جديدة للجسد المستعمر، هي من صنع هذا الغرب ذاته ولكنها ليست هو...)(١).

وهذا الكاتب نفسه يقول في موضع آخر من كتابه عن أسباب النهضة ومقوماتها وأنها (تتمحور حول انفصال لايقبل الجدل بين قيمتين: القيمة الروحية والقيمة العلمية، أو القيم الايديولوجية والقيم التقنية، فأتيح بهذا الانفصال للمصلح النهضوي المجال لكي يتحدث عن أسباب التقدم الصناعي والتحديث)(٢).

فهذا القول ليس إلا تقمصاً مزرياً وتقليداً مكشوفاً للغرب في عقيدته اللادينية التي تفصل الدين عن الدنيا والتحضر والنظم؛ ولهذا نجد هذا الكاتب يثرب على المسلمين الملتزمين بدينهم تفسيرهم الدينيّ للتخلف والتقدم، ويعتبر ذلك تفسيراً خارجاً عن المشكلة (٣)، بل لقد اعتبر الإيمان بالقدر خرافة (٤)، والغيبيات من آليات الثقافة الخرافية (٥)، وأن أساسيات الثقافة الموروثة تقف أمام التحرر وتؤدي إلى افتقاد الإنسان حريته وهذه الأساسيات هي الله تعالى والقدر والنظام الإسلاميّ والحاكم بهذا النظام، والوحي المنزل من الله (٢)، إلى آخر أقاويله الفاسدة.

فإذا كان هذا هو حال من تكشّف له الانحراف الارتمائي في أحضان

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١١.

<sup>(</sup>٣) انظر: بحثاً عن الحداثة: ص ٦٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: بحثاً عن الحداثة: ص ٦٦.

<sup>(</sup>٥) (٦) انظر: المصدر السابق: ص ٦٦ ـ ٧٦.

الغرب، وهو مع ذلك يردد عقائد الغرب وأفكار الغرب وينادي بالإلحاد ويعتبر يقينيات الدين خرافة، فما بالك بمن ارتمى وهو متشبع بمحبة الغرب ومنجذب إلى كل شيء فيه ببلاهة عمياء؟! لابد أنه سيقول ما قاله يوسف الخال في قصيدة بعنوان شعاع ويقصد به الغرب:

(بزغت فكان أروع ما تجلى على لبنان من أمد وهلاً يعيد إلى ربانا الغرب كهلاً يعلمنا ـ وعلمناه طفلا فبدد عن شواطئنا الليالي وعاد بنا على الدنيا مطلا شعاع الغرب أين وطأت سهلاً وأين نزلت في لبنان أهلا شعاع الغرب أي شعاع حير شعاع الغرب أي شعاع خير مصلى له في كل جارحة مصلى مددت يداً نصافحها وفاءً فأنت أحق من يوفي وأولى)(١).

وعلى هذا النحو من التبجيل للغرب والارتماء الواله به وبما لديه سارت قوافل الأتباع تحاكي وتنقل إلى بلاد المسلمين فضائح انحطاطها وعبوديتها للغرب، إلى حد أنهم زعموا أنه لا يوجد شيء اسمه الغزو الفكري، وبعضهم يقر بوجود غزو ولكنه يقول: (يجب ألا نقاوم أي غزو ثقافي أكان أمريكياً أو حتى إسرائيلياً)(٢).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة ليوسف الخال: ص ٨٦ - ٨٨، وهي أبيات من ذات الشطرين ولكنها في ديوانه مطبوعة على هيئة شعر التفعيلة.

<sup>(</sup>٢) القائل يوسف إدريس في كتاب رأيهم في الإسلام: ص ٩٦.

وفي سبيل تسويغ الأخذ عن الغرب تجري شبهات التبرير المتعددة، والتي منها على سبيل المثال لا الحصر: المزج بين التقنية والفكر، والقول بأننا إذا أخذنا التقنية الغربية وجب علينا أن نأخذ معها العقائد والأفكار، وهذا مايؤكده كثير من الحداثيين، ومن ذلك ـ مثلاً ـ قول أدونيس<sup>(1)</sup>: (إننا اليوم نمارس الحداثة الغربية على مستوى تحسين الحياة اليومية ووسائله، لكننا نرفضها على مستوى تحسين الفكر والعقل، ووسائل هذا التحسين، أي أننا نأخذ المنجزات ونرفض المبادىء العقلية التي أدت إلى ابتكارها، إنه التلفيق الذي ينخر الإنسان العربي من الداخل)(٢).

ولست هنا بصدد الرد على هذه المغالطة الواضحة في الخلط بين التقنية والعقائد، ولكن فلننظر ما الذي أخذه أدونيس وسائر الحداثيين من الغرب فيما يخص ما نحن بصدده في هذا الفصل وهو توحيد الربوبية.

لقد قام الفكر الغربيّ الحديث في جانب كبير منه على إنكار وجود الله - سبحانه وتعالى -، وخضوعاً لمذاهب فلسفية تقدس الحس وتعلي شأنه

<sup>(</sup>۱) أدونيس، علي أحمد سعيد أسبر النصيريّ الباطنيّ الملحد، ولد سنة ١٩٣٩ه / ١٩٣٠م في جبال العلويين في سوريا، تسمى بأدونيس نسبة إلى وثن الخصب اليونانيّ، سماه بذلك أنطون سعادة زعيم الحزب القوميّ السوريّ، الذي كان أدونيس أحد أعضائه، شارك في تأسيس مجلة شعر، ورأس تحريرها ثم أسس مجلة مواقف، عمل أستاذاً للأدب العربي في الجامعة اللبنانية، وما زال، نال شهادة الدكتوراه من جامعة القديس يوسف في بيروت، وكانت أطروحته بعنوان «الثابت والمتحول» وهو تلمود الحداثة، اهتم فيه بتهديم الدين الإسلاميّ واللغة العربية، يعتبر أدونيس أستاذاً للحداثيين وقدوة لهم، وكبيراً من كبرائهم، يحتذون أثره، ويتبعونه في تقديس وإجلال كبيرين، عقيدته خليط من أصله النصيريّ، وحاله الماديّ الإلحاديّ، مغرم بكل عدو للإسلام، ومبغض بحقد طافح لدين الله وكل مايتعلق به من قضايا، مجاهر بذلك غير مستتر به، ويرى أن الحداثة لاتقوم إلاّ على هذه الأسس وهو باختصار أكبر طواغيت مستتر به، ويرى أن الحداثة لاتقوم إلاّ على هذه الأسس وهو باختصار أكبر طواغيت الأعمال الغربية ونسبها لنفسه. انظر: تاريخ الشعر العربي الحديث: ص ١٩٨٨، والإسلام والحداثة: ص ١٩٤، ورأيهم في الإسلام: ص ٣١، والصراع بين القديم والجديد: ٢٧ ١٢٣٠، وأدونيس منتحلاً لكاظم جهاد.

<sup>(</sup>٢) الثابت والمتحول ٣/ ٢٦٨.

وتقدمه على كل المعارف اليقينية العقلية والمعنوية، بل إن بعضها يلغي تماماً أي شيء عدا المعرفة الحسية الظاهرية المنقولة بالحواس الخمس، أمّا ملكات العقل وضروراته ولوازمه ومعطياته فإنهم يؤمنون منها بما يخدم المذهب الحسيّ الظاهريّ مثل قدرة العقل على تسجيل الظواهر وخزنها في الذاكرة واختبارها بالتجربة ونحو ذلك، وما عدا ذلك \_ وهو كثير \_ لايوقنون به، مع أن (المعرفة البشرية:

١ - معرفة اضطرارية لاتفتقر إلى برهان، ولها ثلاثة مصادر: الحس،
 وأوائل العقل التي لاتفتقر إلى الحس، والإلهام.

Y - ومعرفة تكتسب بالبرهان، وهذه مصدرها الحس وأوائل التمييز؛ لأنها تستمد برهانها منهما أو من أحدهما، وهذه المعرفة يتوصل إليها بالبرهان وهو شاهدة الأثر والاستدلال به، مع ضرورة صدق الناقل، وهي على قسمين من جهة الحكم والتصديق عقلية وهي ما أقنع العقل من حس وخبر واستدلال، وغير عقلية وهي مالم يقنع العقل من حس خاطىء وشرع مدسوس، وإشراقة كاذبة)(١).

والماديون والملاحدة ينكرون الأديان ووجود الله تعالى والكتب المنزلة مع أن إثباتها ضرورة عقلية اضطرارية ونفيها سفسطة، ويوجد من معارفهم ما يناقض دعاواهم الإلحادية، (فإن الماديين من التجريبيين والوضعيين الذين يقولون لا نؤمن بإله غير منظور ولا ملموس ولا مذوق إلى آخر كلامهم محجوجون: بأن الأثير يملأ الفضاء ويبلغنا الضياء ويحمل الأصوات من وراء الجدار وهو غير ملموس ولا منظور ولا مذوق ولا مشموم ولا مسموع والمادة غير محسوسة، وكذلك الموت والروح كل ذلك غير محسوس بالحواس الخمس ومع هذا فلم تهدر حقيقتها، وإن من ينكر حقيقة ماذكرنا علماً ضرورياً، ونقول لهؤلاء: ما أدركتموه هل له حقيقة أم لا؟ فإن قالوا: لا حقيقة نقضوا أصلهم إذ آمنوا بما لم تدركه حواسهم، وإن قالوا: لا حقيقة له حقيقة نقضوا أصلهم إذ آمنوا بما لم تدركه حواسهم، وإن قالوا: لا حقيقة

<sup>(</sup>١) لن تلحد، لأبي عبدالرحمن الظاهري: ص ٣٣ ـ ٣٤ بتصرف يسير.

له كذبوا إذ بينت حواسهم أن له حقيقة)(١).

أصبح الإلحاد ظاهرة مرضية منتشرة بين الناس، وخاصة بعد أن قامت دول بتبنيه وتعليمه ونشره والدعاية له والقتال من أجله مثل دولة الاتحاد السوفيتي البائدة، ومن سار في فلكها من دول شرق أوروبا، وغيرها من دول مايسمى بالعالم الثالث، ودولة الصين والمنظمات والأحزاب الشيوعية التابعة لكل من السوفييت والصين، أمّا في أوروبا الغربية وأمريكا فإن الإلحاد يتمثل في مدارس فكرية ومناهج فلسفية ومذاهب أدبية وفلاسفة ومفكرين، وكتاب وإعلاميين، وكثير من المثقفين الذين تأثروا بظاهرة الإلحاد الوبائية التي ساعد في انتشارها الإعلام بأجهزته المختلفة، من خلال الترويج لأفكار الملاحدة وإعطائهم بريقاً وجاذبية، وإضفاء صفات الإجلال والإكبار عليهم وإلباس أقاويلهم الباطلة سرابيل الحقائق العلمية والبراهين العقلية دجلاً وخداعاً، في مجتمعات يشكل الإعلام فيها عقليات الناس تشكيلاً عجيباً، وهكذا سقطت أوروبا النصرانية في معظم بلدانها في شرك الإلحاد باسم العقلانية والعلمانية، وساعد في ذلك قوة وإحكام المكر اليهودي الذي وصف الله أصحابه بأنهم وساعد في ذلك قوة وإحكام المكر اليهودي الذي وصف الله أصحابه بأنهم وساعد في ذلك قوة وإحكام المكر اليهودي الذي وصف الله أصحابه بأنهم وساعد في ذلك قوة وإحكام المكر اليهودي الذي وصف الله أصحابه بأنهم وساعد في ذلك قوة وإحكام المكر اليهودي الذي وصف الله أصحابه بأنهم وساعد في ذلك قوة وإحكام المكر اليهودي الذي وصف الله أصحابه بأنهم وساعد في ذلك قوة وإحكام المكر اليهودي الذي وصف الله أصحابه بأنهم وساعد في ذلك قوة وإحكام المكر اليهودي الذي وصف الله أصحابه بأنهم وساعد في ذلك قوة وإحكام المكر اليهودي الذي وصف الله أسماد المناه المناه

إضافة إلى ما سبق ذكره من أسباب جاءت من جهة فساد الكنيسة واستبدادها، وطغيان رجال الدين النصرانيّ وانحرافهم في العلم والعمل والسلوك.

ومع توجه العالم الأوروبي وتحركهم ضد العالم الإسلامي في عمليات الاستلاب والانتهاك للمسلمين عسكرياً وسياسياً وفكرياً، ركزوا جهودهم لسلخ المسلمين عن دينهم، وإبعادهم عن عقيدتهم تحت شعارات التحرر والتحديث والعقلنة والتمدن والحضارة، واستطاعوا أن يجدوا من أبناء المسلمين من يؤمن بالإلحاد وينادي بالكفر، ورأى الغرب في هؤلاء خير وسيلة لمحاربة المسلمين ودينهم بأقوام من بني جلدتهم ويتكلمون بألسنتهم،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٨ \_ ٩٩.

<sup>(</sup>٢) الآية ٦٤ من سورة المائدة.

أذلة على الكافرين أشداء على المسلمين، عقولهم مسترقة، وأفئدتهم مستعبدة، وأفكارهم مستوردة، أطوع في أيدي الأعداء من الأجهزة المبرمجة، وأسرع في تنفيذ مخططاتهم، وأكثر تلوناً ومكراً وكيداً لأمة الإسلام من الأعداء الأصليين.

الحداثيون الملاحدة - محل البحث هنا - أكبر مثال على هذا، وعند التأمل في أقوالهم واعتقاداتهم لانجد أنهم بارحوا أئمة المادية الإلحادية، وإذا أردنا بحق أن نعرف خلفيات الانحرافات الاعتقادية والفكرية والسلوكية عند هؤلاء فإننا لابد أن نطلع على المذاهب والعقائد والفلسفات الغربية لنجد أن أتباعهم من أبناء المسلمين ليسوا إلا مسخاً عربياً لأئمة الانحرافات الغربية.

فمثلاً في قضية وجود الله ـ جل وعلا ـ وربوبيته تعالى لايخرج ملاحدة الحداثة العربية عن دائرة المذاهب الشكية (١) واللاأدرية (٦) والمادية (٦)

<sup>(</sup>۱) الشكية: تصور فلسفي قريب من اللاأدرية، والشكية كعقيدة فلسفية انبعثت خلال أزمة المجتمع القديم... وكانت هناك اتجاهات شكية مختلفة في الفلسفة الغربية في القرنين السابع عشر والثامن عشر، وبصفة عامة لعبت النزعة الشكية دوراً هاماً في دحض العقائد القطعية...، ومن ثم مهدت الأرض لاعتناق المادية.

والشكية الرببية الحديثة (المذهب الوضعي والمذهب العلمانيّ) تتمثل في التصديق بما تنقله الحواس، وفي إثبات حقيقة العالم الماديّ لا غير، وفي الشك في وجود الله. انظر: الموسوعة الفلسفية من وضع لجنة من الأكاديميين السوفييت، ترجمة: سمير كرم: ص ٢٦٤، ومعجم المصطلحات والشواهد الفلسفية لجلال الدين سعيد: ص ٢٠٠ ـ ٢٠٠، والموسوعة الفلسفية للحنفي: ص ٢٣٣ ـ ٤٣٤.

<sup>(</sup>۲) اللا أدرية: مذهب فلسفيّ مشتق من كلمة لا أدري، ويسمى اللاعرفانية، ويقوم على الإنكار الكليّ أو الجزئيّ لإمكان معرفة حقيقة الأشياء أو البت في المسائل الماورائية كوجود الله ونهاية الكون، وظهرت هذه النزعة مع بيرون والسوفسطائيين، واللاأدرية بمعناها العام هي وجهة النظر التي تنكر إمكان التأكد من وجود الله تعالى، ويقولون بأن إثبات وجود الله تعالى أو إنكاره مستحيل، يعتبر الإنجليزي توماس هكسلي بأن إثبات وجود الله تعالى أو إنكاره مستحيل، يعتبر الإنجليزي توماس هكسلي واستُخدم هذا المذهب بشكل واسع في فلسفة القرن التاسع عشر. انظر: معجم المصطلحات والشواهد الفلسفية: ص ٣٨٧، والموسوعة الفلسفية لجماعة من علماء السوفييت: ص ٤٠١، والموسوعة الفلسفية لعبدالمنعم الحنفي: ص ٣٩٠، ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) المادية: اتجاه فلسفى وضعى يقرر بأن لا وجود لأي جوهر غير المادة، فجميع=

بجوانبها العديدة وأوجهها المتنوعة: المادية الاقتصادية (١)، والمادية التاريخية (٢)، والمادية الجدلية (٣)، وكل ما انبثق عن هذه الشجرة

الظواهر النفسية والأخلاقية والاجتماعية والاقتصادية إنّما يفسرها الوجود المادي، ويتضمن المذهب المادي أن هذا العالم أبدي، وأنه لا محدود في الزمان والمكان، والمادية تذهب إلى أن الوعي نتاج للمادة وانعكاس للعالم الخارجي، ظهرت المادية في عدة مدارس وفلسفات وتوجهات في الغرب منذ مايسمي عصر النهضة ثم تطورت المادية في القرنين السابع عشر والثامن عشر، واحتلت الفلسفة المادية الفرنسية الدور الأكبر على يد لامتري وديدرو وهلفيتوس وهولباخ، والتزموا بالمفهوم الآلي للحركة على اعتبار أنها صفة كلية غير قابلة للتعبير، وكانت الرابطة العضوية قائمة بين كل أنواع المادية والإلحادية وبلغت الذروة في فلسفة فيورباخ القائلة بالمذهب الطبيعي ثم وصلت أقصى حد لها في المادية الماركسية المادية الجدلية القائمة على الإلحاد وجحد وجود الله تعالى. انظر: معجم المصطلحات: ص ٤٠٥، والموسوعة الفسلفية: ص

- (۱) المادية الاقتصادية: فرع من الفلسفية المادية، ويقوم على اعتبار الاقتصاد القوة الوحيدة في التطور الاجتماعي، وتعتبر الماركسية أظهر أنصار المادية الاقتصادية. انظر: الموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت: ص ٤٣١.
- (٢) المادية التاريخية: فلسفة التاريخ التي تقول بها الماركسية، وهي جانب تطبيقي للمادية الجدلية في مجال دراسة المجتمعات، وترد حركة التاريخ إلى تطور قوى وعلاقات الإنتاج في المجتمع وتاريخ التطور الاجتماعيّ هو تاريخ الإنتاج الماديّ، وتاريخ مكون للفلسفة منتجي الحوائج المادية وتاريخ الجماهير العاملة، والمادية التاريخية جزء مكون للفلسفة الماركسية اللينينية، ويعتبرونه العلم الذي يدرس القوانين العامة للتطور الاجتماعيّ وأشكال تحققه في نشاط الناس التاريخيّ، على أساس ماديّ بحت وليس لأي قوة خارج المادة أي أثر في ذلك مطلقاً. انظر: الموسوعة الفلسفية لعبدالمنعم الحنفي: ص ٧٠٤، والموسوعة الفلسفية للسوفييت: ص ٤٣١، ومعجم المصطلحات والشواهد: ص ٤٠٠٠.
- (٣) المادية الجدلية: النظرية العامة للماركسية اللينينية صاغها ماركس وإنجلز ولينين، أمّا ماوتس تونج فماركسيّ المذهب قليل البضاعة في الفلسفة، وقد أخذ ماركس وإنجلز المادية عن فيورباخ والجدل عن هيجل، واعتبر الفكر انعكاساً للواقع وليس العكس، وفي التفكير الماديّ الجدليّ إن الوجود كله وحدة متماسكة تترابط فيه الأشياء والأحداث ارتباطاً عضوياً وفي حالة حركة وتجدد دائمين، فهناك باستمرار شيء يولد ويتطور، ولاتعتبر المادية الجدلية مجرد نظرية بل دعوة ومنهاج وبرنامج عمل وعقيدة؛ ولذلك فالماديّ الجدليّ بالضرورة اشتراكيّ ملتزم بالنضال الصريح والعنيف ضد العقائد

الخبيثة من آداب وأفكار ومذاهب أدبية، ومدارس نقدية ومناهج فكرية وممارسات عملية، كما أنهم تأثروا بالمذهب الطبيعيّ بشتى اتجاهاته (۱)، والمذهب العقلانيّ المؤله للعقل والمستبعد لما وراء الطبيعة أو تفسيرها تفسيراً عقلياً مادياً (۲)، وانساقوا وراء الوضعية بتياراتها المختلفة الوضعية الجديدة أو الوضعية المنطقية، والوضعية المنطقية الأخلاقية (۲).

<sup>=</sup> الأخرى وخاصة الأديان وكل الغيبيات، وتقوم عقائده أصلاً على جحد وجود الله تعالى. انظر: الموسوعة الفلسفية لعبدالمنعم الحنفي: ص ٤٠٧ ـ ٤٠٨، والموسوعة الفلسفية للسوفييت: ص ٤٣٣ ـ ٤٣٤، ومعجم المصطلحات والشواهد: ص ٤٠٥.

<sup>(</sup>۱) المذهب الطبيعيّ في الفلسفة هو: تفسير تطور المجتمع بقوانين الطبيعة مثل الأحوال المناخية والبيئية والجغرافية والاختلافات البيولوجية "وظائف الأعضاء" والاختلافات الجنسية بين الشعوب، ويقوم هذا المذهب على مركزية الإنسان في الكون، وقام بدور كبير في القرنين السابع عشر والثامن عشر ضد النزعة الروحية، ومن فروعه: المذهب الطبيعيّ الأخلاقيّ وهو اسم عام يطلق على نظرياته في الأخلاق واللذة يوحد بينها مبدأ يقول بأن مفهوم الخير يتحدد عن طريق نوع من المفهوم الطبيعيّ مثل اللذة أو التطور البيولوجيّ، ومن فروعه المذهب الطبيعيّ في دراسة الإنسان، وهو مذهب ماديّ سبق الماركسية وأعد لها الأجواء، يعتبر الإنسان النتاج الأعلى للطبيعة، ويفسر كل الملامح والصفات الخاصة بالإنسان من منظور طبيعيّ «نسبة إلى الطبيعة» ويؤكد وحدة الإنسان والطبيعة ومضاد لمفهوم أن الإنسان روح وجسد. انظر: الموسوعة الفلسفية لأكادمين سوفيت: ص ٧٠٠ ـ ٤٧٢.

<sup>(</sup>٢) المذهب العقلاني: يقوم على الإيمان بالعقل وقدرته، وأنه يصل إلى تحصيل الحقائق من العالم بدون مقدمات تجريبية، ولاتُستمد المعرفة عندهم من الخبرة الحسية، وأهم فلاسفة هذا المذهب ديكارت وسيبنوزا ولايبنتس، وكان دالمبير وفولتير وكندوروسيه أبرز المفكرين الذين ذهبوا إلى إعلاء العقل كنقيض للخرافة والإيمان حسب قولهم، ويريدون بذلك الإيمان بالله ربوبية وألوهية، والمعاد وسائر الغيبيات. انظر: الموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت: ص ٤٧٢ ـ ٤٧٣، والموسوعة الفلسفية للحنفى: ص ٤٧٢ .

<sup>(</sup>٣) الوضعية: مذهب فلسفيّ يرى أن الفكر الإنسانيّ لايدرك سوى الظواهر الواقعة والمحسوسة ومابينها من علاقات أو قوانين، والعلوم التجريبية هي المثل الأعلى=

= لليقين، وتسمى الوضعية أحياناً: الإيجابية وهي قبل كل شيء موقف معاد لكل الأبحاث الماورائية أي: كل ما هو خارج نطاق المحسوس، ويشمل ذلك كل الغيبيات وأول شيء فيها وجود الله تعالى، ويعتبرها الوضعيون عديمة الفائدة وأمارة تأخر في الذهن، وأبرز فلاسفتها أوجست كونت وهو المؤسس لهذا المذهب.

والوضعية المنطقية: اتجاه منبثق من الوضعية، ويعول أساساً على التجربة تحقيقاً للدقة والتحليل المنطقي للغة، ثم تحولت إلى دراسة تحليلية منطقية للغة لتحقيق وحدة مشتركة بين فروع العلوم المختلفة، وتقول الوضعية المنطقية: إنه لايمكن قيام فلسفة علمية أصيلة إلا بواسطة التحليل المنطقى للعلم.

ووظيفة هذا التحليل المنطقي هي أولاً: التخلص من الميتافيزيقيا، أي: كل ما وراء الطبيعة وهو ما سبق شرحه عند ذكر الماورائية، وتسمى الوضعية المنطقية: الوضعية الجديدة، وقد تولد منها وضعيات أخرى مثل الوضعية المنطقية في علم الأخلاق والسياسة الوضعية، وأساس ذلك عندهم إقامة نظام أخلاق واجتماعي ملائم للعصر الصناعي، وأن الخير والشر ليس لها معنى على الإطلاق وأنها ليست سوى أشباه مفاهيم، وتعتبر الوضعية المنطقية وتطبيقاتها ديانة وضعية، ديانة إنسانية تزدري الميتافيزيقيا.

وأظهر فلاسفتها بعد كونت براتراند راسل الفيلسوف الإنجليزيّ الملحد المنادي بحقوق اليهود والتحرر الجنسيّ، ولودفيج فتجنشتاين وهو يهوديّ، وفلاسفة حلقة فينا هانزهان وأوتونويراث وفيليب فرانك وإرنست ماخ وفريدريش فايزمان وفيلكس كلوفمان وردولف كارناب اليهوديّ الألمانيّ، وقد ذاع بأن هذه الحلقة تجمع يهوديّ وأن نواة دعوتها صهيونية، وقد ذاعت دعوتها وانشد إليها الكثير من الفلاسفة في أوربا وأمريكا، وكان أبرزهم الفريدتارمسكي وجيلبرت رايل وألفريد اير، وقد تأثرت بالوضعية عدة فلسفات معاصرة مثل البرغماتية «الذرائعة».

وخلاصة القول: إن الوضعية تناهض الميتافيزيقيا وكل ما وراء الحس بدعوى أنها تبحث في موضوعات لا معنى لها طالما أنها موضوعات تتجاوز الخبرة، ولايُمكن من صدقها عملياً. انظر: الموسوعة الفلسفية للحفني: ص ٥٢٦ - ٥٢٨، والمفاهيم والألفاظ في الفلسفة الحديثة: ص ١٦٦، ومعجم المصطلحات والشواهد: ص ١٦٨ - ٤٨٨، والموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت: ص ٥٨٦ - ٥٨٥، والمعجم الفلسفي: ص ٢١٤.

وفلسفاته وشخصياته فهو المذهب الوجودي (١) القائم على الإلحاد وإنكار الإله \_ جل وعلا \_.

وبشكل عام يتلقى رواد الحداثة العربية المنكرون لوجود الله وربوبيته المذهب الإلحادي (٢)، وكافة فروعه العلمية والعملية بوَلَهِ ومحبة واعتناق.

(۱) الوجودية: مذهب فلسفي يقوم على إبراز الوجود وخصائصه، وجعله سابقاً على الماهية، فالإنسان عندهم وجود لا ماهية، ومعنى ذلك أن الإنسان يوجد أولاً ثم تتحدد ماهيته باختياراته ومواقفه، ويقولون بالحرية المطلقة للفرد بحيث يملأ وجوده بالنحو الذي يلائمه، وتعتبر الوجودية تياراً فلسفياً يضم جملة من الاتجاهات والأفكار المتباينة تقوم على الكفر بالله ورسله وكتبه وبكل الغيبيات وكل ماجاءت به الأديان، ويعدونها عوائق أمام حرية الإنسان ومستقبله، ويعتبر الإلحاد أحد أهم مبادئ الوجودية ومن خلاله توصلوا إلى مايتبع ذلك من نتائج مدمرة، ومن ذلك أنه لا وجود لقيم ثابتة توجه سلوك الإنسان وتضبطه، وإنّما كل إنسان يفعل ما يريد، وليس لأحد أن يفرض قيماً أو أخلاقاً معينة على الآخرين؛ ولذلك دعت الوجودية إلى الفوضى الخلقية والإباحية الجنسية، والوجودي الحق عندهم هو الذي لايقبل توجيهاً من خارج ذاته، وإنّما يسير الوجودية التمرد والفوضى والحرب على التراث والأخلاق وجميع الضوابط القانونية والعرفية والشرعية واطراح الماضي.

ومن أبرز فلاسفة الوجودية مؤسسها كيركغارد وهيدغر وكامو وجان بول سارتر الملحد نصير الصهيونية وكارل جاسبرز، وقد أثرت الوجودية تأثيراً كبيراً في الأدب الحديث خاصة في الرواية والمسرح، وبرز في ذلك سارتر وألبيركامو ودستويفسكي وغيرهم. انظر: الموسوعة الفلسفية للحفني: ص ٥٢٥ - ٢٦٥، ومعجم المصطلحات والشواهد: ص ٤٨٥، والموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب المعاصرة من إعداد الندوة العالمية للشباب الإسلامي - الرياض: ص ٥٤٣ - ٥٤٥، والموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت: ص ٥٧٩، والمعجم الفلسفي: ص ٢١١٠.

(٢) المذهب الإلحادي: مجموعة من الآراء والفلسفات التي تنكر وجود الله والبعث والحساب والخلود والنبوات وسائر الغيبيات، وتقول بإمكان وجود أخلاق ونظام ومجتمع بدون أي أساس ديني، ويقول الملحد: إن لفظة الله بلا مدلول، ويضم هذا المذهب اللاأدريين ومنهم توماس هنري هكسلي وليزلي ستيفن، وكلارينس دارو، وصرحاء الإلحاد مثل هولباخ وبوخنر وفيورباخ وماركس=

وتجد أسماء أكابر مجرمي الإلحاد تتردد في كتبهم، وتتحول عندهم الى رموز مقدسة وشخصيات متبعة، وأظهر أئمة الإلحاد الذين ظهر صدى الحادهم في كتابات ملاحدة الحداثة هم:

ا - توماس هوبز ۱۹۹۷ - ۱۰۹۰هـ/۱۹۸۸ - ۱۹۷۹م: وهو فيلسوف إنجليزيّ، ومن أوائل الماديين المحدثين وأحد كبارهم، ألف كتاب مبادىء القانون الطبيعيّ والسياسيّ، ونشره سنة ۱۹۱۹هـ/۱۹۶۰ م، ويعتبر ناقلاً لأفكار الماديين اليونان ديموقريطس<sup>(۱)</sup> وأبيقور<sup>(۲)</sup> الذين هم جذور الإلحاد الفلسفيّ الغربيّ المعاصر، كان هوبز يحمل عداءً شديداً للدين والكنيسة ورجال الدين، وليس في فلسفته ما هو جديد على أفكار الماديين اليونان إلاّ ما قام به من إحياء لهذه المادية والدعوة

<sup>=</sup> وشوبنهاور ونيتشه وسارتر وتوماس هوبز ودافيد هيوم وسبنسر وبرتراند راسل، وهؤلاء هم أئمة المادية الغربية الملاحدة، وأظهر صورة برز بها المذهب الإلحاديّ في مجال الحياة العامة في الماركسية وفي مجال الفكر والأدب في الوجودية. انظر: الموسوعة الفلسفية للحفني: ص ٢٦٦ ـ ٤٢٧، والموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت: ص

<sup>(</sup>۱) هو: ديموقريطس الأبديري نحو ٤٦٠ ق.م - ٣٦١ ق. م، وتقوم فلسفته على أن الوجود واحد وهو ينقسم إلى عدد غير متناه من الوحدات غير المتجانسة وغير المدركة بالحس والواحد منها هو الجوهر الفرد، وهذه الواحدات قديمة أزلية، وعنه أخذ الماديون المعاصرون فكرة أزلية المادة، وأن وجود الكون ثمرة حركة مادة الكون الأولى، ثم تتحرك بوجود آلية الحركة الذاتية للوحدات غير المتجانسة التي يتألف منها الوجود، وهذا الذي يعرف بالمذهب الذري، وخلاصته: أن كل شيء يترابط بفعل حتمية ميكانيكية ذاتية في المادة والأجسام تتولد من انصهارات الذرات وتختفي بانفصالها، وهذا نفي لكون الخلق محدثاً من عدم، وأن له رباً خالقاً مدبراً، وقد أثنى لينين على ديموقريطس وأفكاره. انظر: موسوعة أعلام الفلسفة ١/٥٥٥ ـ ٢٥٠،

<sup>(</sup>٢) أبيقور هو: فيلسوف يوناني مادي عاش مابين ٣٤١ ـ ٢٧٠ ق. م، وقد تتلمذ على أفكار ديموقريطس وخاصة المذهب الذري، والابيقوريون يهاجمون الدين ويعتبرونه الشر الذي ما بعده شر، وينكرون ظاهرة العناية الإلهية التي هي إحدى أدلة المثبتين لوجود الله تعالى. انظر: أعلام الفلسفة ١/٥٢، ومعجم الفلاسفة: ص ٣٧ ـ ٣٩.

إليها، فيعد بسبب ذلك أول الماديين المحدثين (١).

٢ - ديمفيد هيوم (١١٢٣ - ١١٩٠ه - ١٧١١ - ١٧٧٦): وهو فيلسوف ومؤرخ واقتصاديّ اسكتلندي ملحد، آراؤه الفلسفية مبنية على إنكاره لوجود الله تعالى، وإنكاره لأسس الأخلاق وفكرة السببية بين الأشياء، انتقل من عداوته للميثافيزيقيا إلى الدين ذاته، ولكي يهدم أصول الأخلاق ذكر بأن سلوك الإنسان عمل آليّ محض، ولا يوجد في الإنسان ما يسمى الإرادة الحرة، وزعم أن الدافع الأساسي لسلوك الإنسان اللذة والألم فقط، انتهج المنهج الشكيّ وقال به، وأدخل المنهج التجريبيّ إلى حقل العلوم الأخلاقية (٢).

" - ديني ديدرو (١١٢٥ - ١١٩٨ - ١٧١٣ - ١٧٨٤): وهو فيلسوف ومفكر فرنسيّ، من مفكري حركة التنوير، أصله ألمانيّ، قرن بين الأدب والفلسفة، مرَّ في ماديته وإلحاده بعدة مراحل: كان مادياً، ثم وصل إلى اعتناق مبدأ وحدة الوجود (٣)، وناظر رجال الدين من منطلق عقلانيّ ماديّ مناهض لرجال الدين، ثم انتقل إلى المذهب الربوبيّ (٤)، ثم انتقل إلى الإلحاد وتأثر بالنزعة الإلحادية الجريئة عند هولباخ، وعنده أن التجربة

<sup>(</sup>۱) انظر عن توماس هوبز: معجم الفلاسفة: ص ۱۵۳ ـ ۲۵۰، وتاريخ الفكر الأوروبي الحديث لرونالدسترو مبرج ترجمة أحمد الشيباني ۲/۲۲، وموسوعة أعلام الفلسفة ۲/ ۱۷۵، وكواشف زيوف: ص ۶۲۸.

<sup>(</sup>٢) انظر عن ديفيد هيوم الموسوعة الفلسفية للحفني: ص ٥١٨ - ٥٢٠، وموسوعة أعلام الفلسفة ٢/١٥٠، ومعجم الفلاسفة: ص ٦٦٩ - ٢٠٠ وفيه أنه أصيب بانهيار عصبي ولم يشف إلاّ بعد عدة سنوات، واتهم بالهرطقة لعدائه للدين وأدرجت الكنيسة جميع كتبه في لائحة الكتب الممنوعة، وكان صديقاً لجان جاك روسو وآواه روسو ودبر له ملاذاً وفي نوبة هذيان لروسو ظن بهيوم الظنون بأنه يدبر مؤامرة ضده وراح يشيع عن خيانة هيوم له، فتأمل كيف اتخذ الغرب هؤلاء المجانين علماء وموجهين !!. وانظر: كواشف زيوف للميداني: ص العرب ٤٢٩ ـ ٤٣٢

<sup>(</sup>٣) سيأتي بيان معنى وحدة الوجود بمفهومه الغربي ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٤) سيأتي شرحه ص ١٢٩.

والملاحظة هما وسائل ودليل المعرفة وعن طريقهما يتمكن الفكر من إحراز المعرفة، وقد أثنى الماركسيون على أعمال ديدرو وتعاليمه وامتدحها إنجلز ولينين، وكانوا يلقبونه في عصره بالرسول والموحى إليه ﴿شَيَطِينَ ٱلْإِنِسِ وَالْجِنِ يُوحِى بَعَضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُوزًا ﴿(۱)، وكان يعرف ديدرو بأنه صاحب طابع أنثوي (٢).

\$ - هولباخ - بول هنري ديتريش (١١٣٥ - ١٧٢٣ - ١٧٨٩ م.) كاتب وفيلسوف فرنسيّ من أصل ألمانيّ، أبرز فلاسفة المادية الملحدة في القرن الثامن عشر، وأشد فلاسفة حركة التنوير إنكاراً للدين وتهجماً عليه، ويطرح في كتبه كل ذلك بمضادة شديدة للدين، ويعد كتابه «نظام الطبيعة أو قوانين العالم الفيزيائيّ والعالم الأخلاقيّ» مرجعاً لتاريخ المادية الملحدة، هاجم الكنيسة والدولة والإقطاع وسلط أسلحته كلها على الدين، اهتم بترجمة الأدب الملحد من اللغات الأخرى إلى الفرنسية، تقوم فلسفته المادية الملحدة على أن الإنسان ابن الطبيعة وأنه لا وجود لشيء اسمه الروح، وأن الطبيعة مادة وحركة والعالم الماديّ من صنع نفسه، والتغير في الأشياء تغير في الجزئيات المكونة لها، دعا إلى الفلسفة الداعية لحكم الأخلاق حيث إن الأخلاق والأفكار عنده مصدرها الأحاسيس، ودعا إلى فصل الدين عن الدولة، متعصب لإلحاده، وكان في حياته يذم على طفاقة ذهنه (٣).

م سوبنهاور - آرثر (۱۲۰۲ - ۱۲۷۱ه/ ۱۷۸۸ - ۱۸۹۰م): فیلسوف المانی ملحد، تشاؤمی، ولد من أبوین أسرتهما مشهورتان بحالات أمراض عقلیة، فقد مات والده منتحراً، وكانت والدته أدیبة روائیة لها صالون أدبی عقلیة،

<sup>(</sup>١) الآية ١١٢ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) انظر ترجمته في: موسوعة أعلام الفلسفة ١/٥٤٥ ـ ٤٤٧، ومعجم الفلاسفة: ص ٢٦٧ ـ ٢٦٩، والموسوعة الفلسفية للحفني: ص ١٨٨ ـ ١٨٩، والموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت: ص ٢٠٦ ـ ٢٠٠٨.

<sup>(</sup>٣) الموسوعة الفلسفية لعبدالمنعم الحفني: ص ٥١٠ ـ ٥١١، والموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت: ص ٥٦٤، ومعجم الفلاسفة: ص ٢٥٩ ـ ٢٦١.

وكانت متسلطة عليه فكرهها وهجرها إلى أن ماتت، وانعكس علاقته بأمه على نفسه فصب مقته على النساء، وكان سليط اللسان، سفّه أحلام معاصريه من الفلاسفة بكلام همجيّ ووصفهم بالدجل والثرثرة، كان شديد التشاؤم معقد النفس، مغتراً بنفسه، ممتلئاً بالمخاوف والقلق، ينام ومسدسه المحشو بالذخيرة تحت وسادته، يخاف من المرض ويتحرز منه بشدة وهلوسة، فإذا كان سليماً معافى شك أنه ربّما كان مريضاً بشيء لا يعيه، منهمك في محبة الطعام والخمر والنساء رغم ادعائه أنه يمقتهن.

تقوم آراؤه الفلسفية على إنكاره لوجود الرب الخالق العظيم - سبحانه وتعالى -، وعلل الوجود بأنه إرادة عمياء، وجعل الدافع الجنسي إرادة عمياء وأعضاء التناسل هي بؤرة هذه الإرادة وهي المركز الذي يقابله المخ، وأعضاء الجنس عنده هي أساس الحياة؛ لأنها تحفظها، وتتضمن حياة لا تنتهي، ومن أجل ذلك - في رأيه - عبدها اليونان واليهود، ويرى أن العلاقة الجنسية هي المحور المركزي لكل عمل وسلوك وهي تتجلى في كل شيء رغم محاولة سترها(۱)، ويعتبر الغريزة الجنسية روح شجرة النوع الذي تنمو عليها حياة الفرد، وبسب تشاؤمه قرر أن العالم شرّ، وجره كفره بالله واليوم الآخر إلى هذه الفلسفة، وإلى حياة الشقاء التي عانى منها ﴿وَمَنَ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً ﴾(٢).

دعا إلى الفن والأدب والجمالية التي تحتقر الواقع، وتكون بمنأى عن المصالح الحيوية للناس (٣)، وقد شكلت فلسفته وآراؤه الأساس الاعتقادي لفلسفة نيتشه (١٤).

<sup>(</sup>١) أفكار شوبنهاور في الجنس هي نفسها التي أخذها فرويد فيما بعد ونشرها بأن جعل الجنس هو الدافع الوحيد الموجه لسلوك الإنسان.

<sup>(</sup>۲) الآية ۱۲٤ من سورة طه.

 <sup>(</sup>٣) سيأتي في هذا البحث ـ إن شاء الله ـ إثبات أن هذه الفكرة تعد من أصول الحداثة العربية.

<sup>(</sup>٤) انظر ترجمته في: الموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت: ص ٢٦٦، والموسوعة الفلسفية لعبدالمنعم الحفني: ص ٢٥٥ ـ ٢٥٩، وموسوعة أعلام الفلسفة ٢/٢٤، ومعجم الفلاسفة: ص ٢٥٩ ـ ٢٦١، وكواشف زيوف: ص ٤٣٢ ـ ٤٣٩.

7 - فيورباخ - لودفيج اندرياس (١٢١٨ - ١٢٨٨هـ/١٠٨٠ - ١٨٧٢م): فيلسوف مادي ألماني ملحد، اشتهر بنقده للنصرانية والدين عامة وتنحى فلسفته إلى تأليه الإنسان(۱)، له كتب مادية ملحدة مثل ماهية المسيحية وماهية الدين، ونظرية نشأة الكون، أخذ أفكار هيجل وانحدر معها نحو الإلحاد، وكان المضمون الأساسي لفلسفته إعلان المادية والدفاع عنها، وهنا تبدى المذهب الطبيعي (٢) في دراسة الإنسان، ويعتبر الدين استلاباً للسمات الإنسانية، ويعتبر فيورباخ السلف المباشر للماركسية، وبأفكاره وفلسفاته تأثر كل من إنجلز وماركس، وبتأثيره الحاسم في أفكارهما يعتبر بمثابة الأساس للماركسية الملحدة (٣).

٧ ـ داروين (١٢٢٤ ـ ١٢٩٩هـ/ ١٨٠٩ ـ ١٨٨٩م): عالم أحياء إنجليزيّ، ثم تفلسف في قضية الوجود فكانت فلسفته مادية إلحادية، صاحب نظرية الانتخاب الطبيعيّ التي يزعم فيها أن الكائنات الحية تنزع إلى الابتعاد في سماتها عن أصولها وتتطور، ويدعي أن الحياة يحكمها قانون الانتخاب الطبيعيّ، وأنه يحدث بالصدفة ويتأكد بالوراثة، وليس فيه قصد ولا نظام ولايدل على علة تحدثه.

رفض داروين الأديان وجميع مضامينها وخاصة عن وجود الإنسان، بعضهم يصفه باللاأدرية وبعضهم يصفه بأنه ملحد صريح الإلحاد، وتقوم نظريته نظرية النشوء والارتقاء على فرضية أن أصل الكائنات العضوية ذات ملايين الملايين من الخلايا كائن حقير ذو خلية واحدة منها نشأت الحياة ثم تطورت وارتفعت من الأدنى إلى الأرقى، وأن الطبيعة وهبت الأنواع القوية عوامل البقاء والنمو والتكيف، وتدرجت في الرقي إلى أنواع راقية جديدة

<sup>(</sup>١) سيأتي في ثنايا البحث ـ إن شاء الله تعالى ـ أن ذلك من أساسيات الحداثة العربية.

<sup>(</sup>۲) سبق بیانه: ص ۱۱۰.

<sup>(</sup>٣) انظر ترجمته في: الموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت: ص ٣٦٥ ـ ٣٦٦، ومعجم الفلاسفة: ص ٤٥٥ ـ ٤٥٦، والموسوعة الفلسفية للحفني: ص ٣٥٠ ـ ٣٥١.

كالقردة ثم أنواع أرقى تتجلى في الإنسان، وأن كل ذلك يتم بفعل الطبيعة العشواء بدن قاعدة ولا منطق ولا نظام، ويقول بأن الطبيعة تخلق كل شيء ولا حد لقدرتها على الخلق.

أدت هذه النظرية إلى انتشار الإلحاد بصورة أكبر في أوروبا، وتخلت جموع كثيرة بسببها عن الإيمان بوجود الله تخلياً تاماً أو شبه تام، وترتب عليها أنه لا فائدة ولا جدوى من البحث في الغاية من وجود الإنسان، فأدى ذلك إلى إهمال العلوم الغربية لفكرة «الغائية» باعتبارها لا تقع في دائرة البحث العلميّ، وأدى ذلك إلى طغيان الفوضى الاعتقادية والأخلاقية؛ لكون النظرية توحي بحيوانية الإنسان، وكانت هذه النظرية ممهدة لنظرية فرويد في التحليل النفسيّ، ولنظرية سارتر في الوجودية، وماركس في المادية الجدلية، ولنظرية التطور المطلق في كل شيء تطوراً لا غاية له ولا حدود، وسادت فلسفة أن كل عقيدة أو نظام أو سلوك هو أفضل وأكمل من غيره مادام تالياً له في الوجود الزمنيّ، وأنه ليس ثمة كمال ثابت (۱)، كل ذلك في إطار عقيدة الإلحاد القائلة بأنه لاحكمة لوجود الخلق، ولا إله (۲).

٨ ـ كارل ماركس (١٢٣٣ ـ ١٣٠٠ ما ١٨١٨ ـ ١٨١٨م): مؤسس الشيوعية وفيلسوف الإلحاد المسمى بالمادية الجدلية والداعي إلى الاشتراكية العلمية، والشيوعية مذهب اقتصاديّ سياسيّ، يعتمد على أساس من الإلحاد المسمى بالديالكتيك والمادية التاريخية الاجتماعية.

وأصل كل ذلك إنكار وجود رب خالق مدبر لهذا الكون، واعتقاد أن

<sup>(</sup>١) أصبحت هذه الفكرة أساساً من أساسيات الحداثة كما سوف يأتي بيانه \_ إن شاء الله تعالى \_.

<sup>(</sup>٢) انظر عن داروين والداروينية: الموسوعة الفلسفية للحفني: ص ١٧٧ - ١٧٨، والموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت: ص ١٩٢ وفيه عن الداروينية الجديدة: ص ١٩٣، والداروينية الاجتماعية: ص ١٩٣، والموسوعة الميسرة: ص ٢١١ - ٢١٩.

المادة هي كل الوجود، وأن مظاهر الوجود تطور متصل للقوى المادية، وأن أجلى مظاهرها مظاهر تطور الإنسان، وأن أحداث هذا التطور المادي ـ حسب زعم الماركسية ـ تخضع لقانون جبري موجود في ذات المادة، وهو صفة من صفاتها الذاتية، وأن الحياة الاجتماعية والاقتصادية تسير وفق قانون الصيرورة، قائم على القضية ونقيضها ومركب القضية والنقيض وهذه هي المادية الجدلية، ومظهرها صراع الطبقات الاجتماعية.

وقد قامت الفلسفة الماركسية على أساس إنكار وجود الله والقول بأزلية وأبدية المادة وجعلها كل شيء في الوجود، وتفسير حركتها وتفسيرها تفسيراً مادياً بحتاً، وبناءً على ذلك قام ماركس بتفسير التاريخ الإنساني تفسيراً مادياً وأخضعه لنظام المادية الجدلية، وقد جعل ماركس فلسفته ممارسة حياتية، ففي الاقتصاد الاشتراكية العلمية وهي المذهب الاقتصادي القائم على إلغاء الملكية الفردية، وجعل الدولة مالكة لكل شيء على مبدأ: من كل حسب استطاعته ولكل حسب حاجته، وفي السياسة دعا إلى إقامة الدولة الشيوعية عن طريق الثورة الجارفة المدمرة، وفي المجتمع دعا إلى إطلاق الحريات الشخصية على أوسع مدى شريطة أن لا تمس المبادىء الشيوعية أو نظام حكمها، ودعا إلى أن تكون العلاقة الجنسية مشاعاً، وفي الأخلاق نادى بهدم القيم والأخلاق التقليدية التي تعارف عليها الناس، لكي يقوم بدلاً عنها أخلاق البرامج الشيوعية، التي تحقق قيام المجتمع الشيوعي على نظام إداريّ سياسيّ شيوعيّ في دولة «ديكتاتورية البروليتاريا» أي الاستبداد الشيوعي الصارم من قبل رأس هرم الحزب الشيوعي، وقد تحقق قيام الشيوعية في دولة الاتحاد السوفيتي الهالك، ودولة الصين الشيوعية المتهالكة، وماتبع ذلك من دول، ولكن الشيوعية اليوم ممارسة وفكراً تتهاوی وتتلاشی مؤذنة بزوالها التام عما قریب ـ إن شاء الله تعالی ـ.

وقد كان ماركس يهودي الأصل، اعتنق والده النصرانية نفاقاً، وكان ماركس صاحب مزاج خبيث وعالة على أهله وأصدقائه، قامت فلسفته على اراء ملاحدة اليونان أبيقور وديموقريطس، ثم أخذ عن هيجل الجدل

والمادية، ثم عن فيورباخ المادية الإلحادية، ثم التقى بإنجللُ وشكلا معاً ثنائياً متسانداً في الكفاح والنضال من أجل نشر المباديء الشيوعية الإلحادية (۱).

وقد تأثر جملة من أدباء الحداثة العربية بالماركسية فكراً وفلسفة وعقيدة، ودافعوا عنها وسعوا في نشرها وبثها والإشادة بشخصياتها وتاريخها، وبعضهم انضم إلى الأحزاب الماركسية الموجودة في بلدانهم (٢).

٩ - إنجلز - فريدريك (١٢٣٥ - ١٣١٢هـ/ ١٨٠٠ - ١٨٩٥): فيلسوف ألماني مادي ملحد، شارك كارل ماركس في صياغة الفلسفة الماركسية وسائر نظرياتها بعد أن التقيا سنة ١٢٦٠هـ/١٨٤٤ م، وقد تكفل بالإنفاق على ماركس في حياته وعلى أسرته بعد وفاته، وكل كتابات إنجلز تدور حول تأصيل الماركسية وإذاعة مبادئها، وسعى لأن تكون حركة دولية وانشغل بالجانب السياسي والعسكري في الانتفاضة الثورية الألمانية ١٢٦٤هـ/ ١٨٤٨ م، وظل مهتماً بجعل الشيوعية نظاماً سياسياً شاملاً، وكرس جهده في الجانب التطبيقي منها، واحتك بالطبقة العاملة (٣).

۱۰ ـ بوخنر ـ لودفيج بوخنر (۱۲۳۹ ـ ۱۳۱۹هـ/ ۱۸۲۶ ـ ۱۸۲۹م): فيلسوف ألمانيّ ماديّ ملحد اشتهر بكتابه «القوة والمادة»،

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمة ماركس في: الموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت: ص ٤٣٨ ـ ٤٤٠، وفيها أيضاً تعريفات للماركسية اللينينية: ص ٣٤٧ ـ ٣٤٩ ، ٣٣٦ - ٣٣٦، ٤٤٠ وفيها أيضاً تعريفات للموسوعة الفلسفية للحفني: ص ٤١١ ـ ٤١٣، ومعجم الفلاسفة: ص

<sup>(</sup>٢) من أدباء الحداثة الماركسية الشيوعية أو مايسمى بأدباء الواقعية الاشتراكية: توفيق زياد وسميح القاسم ومحمود درويش ومعين بسيسو وحسين مروة والبياتي وعبدالرحمن الخميسي وأحمد سليمان الأحمد ومحمود أمين العالم وعبدالعظيم أنيس ورجاء النقاش وأميل حبيبي ومحمد دكروب.

<sup>(</sup>٣) انظر ترجمته في: معجم الفلاسفة: ص ٩٠ ـ ٩١، والموسوعة الفلسفية للحفني: ص ٦٥ ـ ٩٠.

ونظريته الواحدية التي ترد القوة للمادة وتجعل منها شيئاً واحداً، ويعرف القوة بأنها نشاط أو حركة المادة، ويعد بوخنر أبرز ممثلي المادية المسرفة، والتي تدعي أنها ترد كل أعمال الإنسان بما فيها الوعي والفكر إلى مضمار المادة والطاقة، وزعم بأن الشواهد العلمية تنكر وجود قوة خارج نظام الطبيعة ويرفض لذلك الغائية؛ لأنه لايعتبر للغائية تفسيراً سوى القوانين العلمية، آراؤه المادية الإلحادية تشابه أسلافه من الماديين الملاحدة وأحكامه في ذلك خالية من البراهين ومقرونة بالادعاء والتقريرية الفجة، وبها حاول أن يقاوم القطعيات العقلية في المثبتة لوجود الله والغيبيات، ولكن بلغة وحجة ضعيفتين (1).

11 - نيتشه - فريدريك فلهم (١٢٦٠ - ١٣١٧هـ/١٨٤ - ١٩٠٠): فيلسوف ألماني ملحد، مجنون، مصاب بداء العظمة إلى حد تأليه النفس، بدأ بمرحلة الشك والتشتت منذ الثامنة عشرة من عمره وفيها فقد الإيمان بوجود إله خالق مدبر لهذا الكون، ثم قرأ كتاب شوبنهاور «العلم كإرادة وتمثل» وتأثر بفلسفته الإلحادية وتشاؤمه، ثم استرسل في شكه وإلحاده، وأصبح يعادي أصدقاءه تباعاً حتى أصبح في عزلة تامة مع ازدياد جنون العظمة في نفسه حتى حل به الجنون الكامل وفقد عقله كلياً وبقي كذلك حتى هلاكه، وكان قد حاول الانتحار عدة مرات في حياته.

ومن أشهر كتبه «هكذا تكلم زرادشت» صاغ فيه فلسفته بأسلوب شعري، وكان مطمحه أن يكون بديلاً عن الإنجيل وبشارة في الوقت نفسه بالأزمنة الجديدة، وليقوم على نقد الدين والقيم الثقافية السائدة، يعد في ميزان الغرب ثالث ثلاثة في الفلسفة الألمانية بعد كانت وهيجل.

آراؤه مليئة بالتخبط والخلط والتخريف، وتقوم على الإلحاد، وجحد وجود الله تعالى والأديان والغيبيات، وجحد اليقينيات والحقائق والتعلق

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: معجم الفلاسفة: ص ۱۷٦، والموسوعية الفلسفية للحفني: ص ۱۱۵.

بأوهام خرافية مع دعاوى عريضة خالية من أي دليل أو برهان؛ لأنه يلغي أصلاً مبادىء الفكر وموازين العقل<sup>(1)</sup>؛ ولذلك كثرت عنده الأغاليط الفكرية والتخبطات الذهنية، وذلك يرجع إلى رؤيته الناقصة للأشياء والأحداث، وأحكامه التعميمية السريعة، مقرونة بالإعجاب بنفسه والغرور بفكره، وقد توجد في كتبه بعض المقولات ذات التعبيرات القوية الذكية، تشبه ذكاء الشعراء والأدباء الساخرين، لا الحكماء العاقلين، وهذا هو سبب اغترار الإمعات به وانجرارهم إلى شرك أوهامه.

وتدور آراؤه حول نفي العقل، وأنه لا حاجة إليه وأنه خطر (٢)، وإنكار الحقائق والزعم بأن الوجود في «صيرورة دائمة» أي التغير الدائم الذي ليس له غاية ينتهي إليها بل الصيرورة عنده غاية في نفسها وهي كل شيء ولا شيء وراءها (٢).

ومن محاور فلسفته القول بإرادة القوة حيث جعل القوة هي الفضيلة العظمى والوحيدة في الوجود كله، فدعا إليها وإلى استعمالها دون إشفاق أو حنان واعتبر هذا هو أساس الأخلاق؛ ولذلك يسمى «فيلسوف القوة».

وأخذ نيتشه بنظرية التطور المسماة مذهب التطور والارتقاء (٤)، وزعم أن كل صنف يخلق صنفاً أرقى منه وهكذا تم الأمر من الحيوان حتى وصل في آخر الأمر لخلق الإنسان، وأن على الإنسان أن يخلق الصنف الأعلى والأرقى وهو «السوبرمان» أي الإنسان الأعلى، وجعل ذلك هو غاية الانسانة.

<sup>(</sup>١) (٢) سيأتي في ثنايا البحث ـ بإذن الله ـ أن الحداثيين يعتبرون رفض العقل وموازينه والضوابط أياً كانت من أصول حداثتهم وإبداعهم.

<sup>(</sup>٣) من أصول الفكر الحداثي الصيرورة الدائمة وعدم الثبات مطلقاً، وسيأتي بيان ذلك - إن شاء الله \_، وهذا هو منزعهم الذي نزعوا منه «نيتشه الملحد المجنون» إضافة إلى «داروين».

<sup>(</sup>٤) نظرية داروين.

ويقرر نيتشه أنه ليس بعد الموت شيء، وبين هذا القول ومذهب القوة قرر أن الانتحار مظهر من مظاهر القوة ويسميه الموت الإرادي، غير أنه لم يطبق هذا المبدأ على نفسه رغم كثرة علله وأمراضه، حتى وصل إلى الجنون ولم ينتحر.

وبناء على هذا الخليط المشوش من الأفكار نادى بتحطيم القيم التقليدية وهدم المذاهب الأخلاقية والدينية والفلسفية، وإيجاد قيم جديدة (١) للوصول إلى خلق الإنسان الأعلى «السوبرمان».

ودعا الإنسان في الأخلاق الجديدة التي أرادها ليكون فوق كل قيمة وكل قانون وفوق ما يسمى الخير والشر؛ لأن مهمته الرئيسية هو أن يكون خالقاً للقيم التي يريد، واضعاً مايشاء من الأخلاق والسياسة والنظم والمعتقدات (٢)، وأساس كل مزاعمه هذه إعلانه الإلحادي الكافر بأن الله مات ـ تعالى الله عما يقول الكافرون علواً كبيراً ـ وأعلن نفسه إلها ورباً (٢)، حتى وصل إلى الجنون ومات كذلك (٤).

ويعتبر نيتشه في أفكاره هذه وغيرها قدوة للحداثيين وأستاذاً كبيراً وفيلسوفاً عظيماً عندهم.

۱۲ - سبنسر - هربرت (۱۲۳۰ - ۱۳۲۰ - ۱۹۲۰ - ۱۹۰۰م): فيلسوف إنجليزي ملحد، يقولون عنه بأنه أعظم فيلسوف إنجليزي في القرن التاسع عشر، وفاخرت به إنجلترا ورفعته إلى مرتبة العبقريّ القويّ ورأت فيه أوروبا واحداً من عظماء ذلك القرن.

<sup>(</sup>۱) (۲) سوف يأخذ هذا المبدأ الهدام دعاة الحداثة وينادون به ويدعون إليه وهو ما سوف نراه في الفصل المختص بالأخلاق من هذا البحث.

<sup>(</sup>٣) وهذا مُبدأ أخذته الحداثة ودعت إليه ونادت به كما سوف يأتي.

 <sup>(</sup>٤) انظر ترجمته في: موسوعة أعلام الفلسفة ٢/٥١٦ ـ ٥١٥، ومعجم الفلاسفة: ص
 ٦٢٥ ـ ٦٢٨، والموسوعة الفلسفية للحفني: ص ٤٨٩ ـ ٤٩١، وكواشف زيوف: ص
 ٤٤٢ ـ ٤٥٠.

نشأ سبنسر مريضاً كسولاً وكان يشعر بأنه صاحب رسالة، فأراد أن يعطي تصوراً عن العالم وتفسيراً للوجود يعتمد على العلم والعقل، فشرع في التأليف معتمداً على مواهبه الفطرية، وثقافته الذاتية، وملاحظاته المباشرة، فنزع إلى الإلحاد والمادية، وارثاً ذلك عن أبيه وجده لأبيه فقد كانا ماديين لايؤمنان بشيء فوق الطبيعة.

قامت نظرته الفلسفية على نظرية الارتقاء المماثلة لنظرية دارون، ونشر عن ذلك قبل أن ينشر دارون كتابه «أصل الأنواع» بتسع سنوات، ثم لما نشره دارون زاد ذلك من حماسة سبنسر لفكرته وانبرى يؤلف سلسلة من الكتب تشرح كل العلوم المعروفة في ضوء نظرية التطور والارتقاء المادية الإلحادية في محاولة منه لوضع نظرية فلسفية شاملة، أو فلسفة تركيبية كما كان بسمها.

هناك من يعد إلحاده من مذهب اللاأدرية<sup>(۱)</sup>، وهناك من يعده من صرحاء الملحدين، تدور فلسفته على فكرة التطور الذاتي، وجعلها مفسرة لكل ظواهر الوجود وأخضع لها كل شيء، الحياة والعقل والمجتمع والأخلاق<sup>(۲)</sup>.

يرى أن العقل عاجز عن إدراك الحقيقة، ومع ذلك يعظمه ويقيس به كل شيء وهو عنده كال ضعيف!!!، يعتبر سبنسر أستاذاً من أساتذة المذهب الوضعيّ (٣).

وبناء على فلسفته المادية يقول: كل ما يتجاوز إدراكنا ونطاق العلوم الواقعية يؤلف مجال المجهول ويؤدي إلى الاعتقاد بوجود ما لا يُمكن معرفته... ثم يرتب على هذه المقدمة الفاسدة نتيجة فاسدة هي: كل ما نستطيع أن نجزم بصدده هو أن نقول: إننا لا نعرف ما إذا كان الله موجوداً أو غير موجود، وما من سبيل أمامنا إلا أن نعتنق اللاأدرية بوصفها الاختيار

<sup>(</sup>۱) سبق شرحه ص ۱۰۸.

<sup>(</sup>٢) وهذا مبدأ من مبادىء الحداثة الأساسية.

<sup>(</sup>٣) سبق شرحه ص ١١٠.

الوحيد(١)، انتشرت فلسفة سبنسر في أمريكا وتأثر بها بعض الشرقيين (٢).

17 - برتراند راسل (۱۲۸۹ - ۱۳۸۹هـ/ ۱۸۷۳ - ۱۹۷۰ م): رياضي وفيلسوف إنجليزي ملحد، أشهر فلاسفة فترة مابين الحربين العالميتين، كتب كثيراً في الفلسفة وفروعها المتعددة، يعتبر رائداً للحداثيين والمثقفين التقدميين الملاحدة في أوروبا والغرب وأتباعهم.

شديد الغلو في إلحاده الذي بثه في مؤلفاته الفلسفية والأدبية والتي نال عليها جائزة نوبل للآداب عام ١٣٦٩ه/١٩٥٠ م، أثرت مؤلفاته المبسطة والمتعمقة على الناس في أوروبا وأمريكا وصبغت الفكر الأوروبي والأمريكي المعاصر بصبغة مازالت ملازمة لها.

تدور فلسفته على الإلحاد أولاً والمذهب الوضعي وفلسفة الشك المسيطر على جوانب فكره، ويظهر التناقض والعجز الفلسفي في مؤلفاته، ينادي بالمنطق الرياضي وتطبيقه فلسفياً، ويتبنى مبدأ التغير المستمر، ويزعم أنه من المستحيل إدراك الواقع خارج نطاق مناهج علوم الطبيعة ثم شكك في ذلك، آراؤه في علم النفس مغرقة في المادية باعترافه، وذهب إلى اعتبار الإنسان جزءاً لا قيمة له بين أجزاء الطبيعة وأن عقله خاضع للقوانين الطبيعية، نفى وجود الله والبعث بعد الموت والخلود، وصب هجومه على الدين بشتائم مليئة بالحقد والكراهية، وزعم أنه لا فائدة من النظريات الأخلاقية، وقال بنسبية آداب السلوك<sup>(٣)</sup>، وأرجع النشاط الإنساني إلى الغريزة والعقل والروح، ودعا إلى نظام اشتراكي تحرري إنساني، وأسس مع سارتر الملحد الوجودي الفرنسي مؤسسة راسل للسلام ضد الحرب والسلاح النووي.

<sup>(</sup>۱) انظر عن سبنسر: الموسوعة الفلسفية للحفني: ص ٢٣٦ ـ ٢٣٧، ومعجم الفلاسفة: ص ٣٢٧، والموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت: ص ٢٤١ ـ ٢٤٢، وموسوعة أعلام الفلسفة ١/٥٤٥، وكواشف زيوف: ص ٤٥٠ ـ ٤٥٣

<sup>(</sup>٢) ممن تأثر بها جلال صادق العظم الذي يحاول أن يؤكد الإلحاد في كتابه «نقد الفكر الدينيّ»، وقد رد عليه الشيخ عبدالرحمن حبنكة الميداني في «صراع مع الملاحدة حتى العظم». انظر: كواشف زيوف للميداني: ص ٤٥١.

<sup>(</sup>٣) النسبية في الأخلاق أساس حداثي شهير سيأتي بيانه.

ودافع عن الإباحية الجنسية، والزواج الجماعيّ، والزواج تحت التجربة والاختبار، وحرية الحياة الجنسية، والسماح بها في سن مبكر، وناهض قوانين منع اللواط، وغير ذلك من الثمرات المرة البائسة للمادية والإلحاد<sup>(۱)</sup>.

18 - هايدجر مارت (١٣٠٦ - ١٣٩٦هـ/ ١٨٨٩ - ١٩٧٦ م): فيلسوف وجوديّ عدميّ ألمانيّ ملحد، يعدونه أهم فيلسوف في القرن العشرين، ويسمونه مفكر الوجود لدوران فلسفته حول سؤال: ما الوجود؟، وهو تلميذ لادموندهوسرل اليهوديّ الألمانيّ، وكان هايدجر عضواً في الحزب النازيّ وكان شديد التعصب لوطنه ولغته، ويرى أن الفلسفة لايُمكن أن تكون بدون اللغة الألمانية وأن شعبه هو الوحيد القادر على تجديد الفكر الغربيّ.

حاول في كتابه «الوجود والزمان» أن يحدد علاقة الوجود بالإنسان انطلاقاً من الإنسان الذي هو الإله (۲) الذي يحضر الوجود هنا، وأنه يفهم الوجود الإنساني من حيث أن الإنسان هو الكائن الذي ينكشف من خلاله معنى الوجود، وأنه حذف به إلى عالم ليس من صنعه، إلا أنه قد أخلي بينه وبين استيعابه وتعديله، ويرى أن القلق هي الحالة الوحيدة التي تبدو بها حقيقة الإنسان وتعيد إليه الوعي وليس للإنسان من دور سوى أن يسعى لإقامة وجوده، ودعا إلى إقامة مجتمع حر ليبراليّ يهتم بالثقافة والقيم.

وفلسفة الوجود أساس فكرته، ويشدد عليها، ويرى أن التشديد من الآن فصاعداً سيكون على الوجود الذي لايعدو الإنسان أن يكون هو إلهنا العائد إليه «حسب زعمه الإلحاديّ»، وأن الوجود هو مقوم إنسانية الإنسان، وأنه قاعدة كل مذهب إنسانيّ، والوجود ليس هو الله ـ تعالى الله ـ ولا أساس

<sup>(</sup>۱) انظر عن براتراند راسل: موسوعة أعلام الفلسفة ١/ ٤٨٢ ـ ٤٨٩، ومعجم الفلاسفة: ص ۲۸۹ ـ ۲۰۹، وكواشف زيوف: ص ٤٥٣ ـ ٤٨١، والموسوعة الفلسفية للحفنيّ: ص ۲۰۸ ـ ۲۱۳.

<sup>(</sup>٢) تأليه الإنسان أصل من أصول الحداثة العربية.

العلم، الوجود هو أبعد من كل موجود (١١).

ولهايدجر تأثير واضح على سارتر وفلاسفة الوجودية من بعده.

19. - سارتر - جان بول سارتر (۱۳۲۲ - ۱۹۰۰ هـ ۱۹۸۰ وغلی هایدغر ۱۹۸۰): کاتب وفیلسوف وجوديّ فرنسيّ ملحد، تتلمذ علی هایدغر وعلی هوسرل الیهوديّ الألمانيّ، کتب في الفلسفة والأدب بمنظور إلحاديّ ماديّ وجوديّ، وأحب المارکسیة ودافع عنها رغم انتقاداته لبعض أفكارها وممارساتها وحاول إیجاد حرکة سیاسیة یساریة جدیدة تکون نواة لحزب یساریّ بدیل عن الحزب الشیوعیّ یستقطب به المثقفین والعمال، وأصدر صحیفة الیسار، والوجودیة التی نادی بها سارتر لیست فی الأصل مذهباً بل إنها تمرد علی المذاهب لأنه لایُمکن أن یکون ثمة مذهب للوجود - هکذا یزعم سارتر - مع أن الحقیقة أن الوجودیة أصبحت مذهباً تمردیاً أنانیاً ینادی بالحریة المطلقة للفرد لیتحقق بها مایشاء من أعمال وسلوکیات.

تعرف سارتر على سيمون دي بفوار وعشقها سنة ١٣٢٣هـ/١٩٠٦م وبقيا في معاشرة داعرة طوال حياة سارتر وبصورة معلنة؛ وذلك ليثبت وجوديتهما من خلال رفض رباط الزواج وممارسة الوجودية عملياً، ولسارتر كتاب بعنوان تأملات في المسألة اليهودية نشره عام ١٣٦٥ه/ ١٩٤٦م وهو معروف بمناصرته العلنية لليهود والصهيونية.

وسارتر يجحد وجود الله تعالى وكتبه ورسله والغيبيات جميعاً وكل ما جاءت به الأديان ويعتبرها عوائق ضد حرية الإنسان ويعد التقدم والتطور في الإلحاد (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: معجم الفلاسفة: ص ٦٤٠ ـ ٦٤٢، وموسوعة أعلام الفلسفة ٤٤/١ ـ ٤٤، والموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت: ص ٥٩٥، والموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت: ص ٥٦٥.

 <sup>(</sup>٢) انظر ترجمته في: معجم الفلاسفة: ص ٣١٩ ـ ٣٢٢، الموسوعة الفلسفية للحفني:
 ص ٢٢٦ ـ ٢٣٢، والموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت: ص ٢٣٨ ـ ٢٣٩.

هؤلاء هم أبرز ملاحدة الغرب الذين يظهر أثرهم في كتابات ملاحدة الحداثة في الغرب ثم في آثار أتباعهم في الحداثة العربية، علماً بأن هؤلاء لايطرحون أفكارهم الإلحادية في شكل فلسفي كما يطرحها هؤلاء الذين ذكرت أسماؤهم وإنما تجدهم ينفثون ذلك في سموم كتاباتهم الأدبية، شعرية أو قصصية أو في المقالات والكتابات النقدية؛ وذلك أن الأتباع \_ في الغالب \_ يكونون أقل عمقاً من متبوعيهم وأكثر حماسة منهم، وهذا ماسوف نراه في النماذج الحداثية العربية.

غير أنه قد يدّعي بعضهم أنه لاينكر وجود الله تعالى وربوبيته، وأنه يقر بذلك، وإذا أخذنا هذا بشيء من التسليم فإنه ذلك لايعني أن المقر بالربوبية قد انتفت عنه الانحرافات الاعتقادية الأخرى مادام أنه ينكر ألوهية الله تعالى كلياً أو جزئياً أو يستخف بالله تعالى أو برسله أو بكتبه أو بأي شيء من شرعه أو أخباره.

ثم إننا إذا تأملنا هذه الدعوى وجدنا أنها لاتخرج عن التبعية لمذاهب غربية أخرى قد لاتعد في مفهوم الغرب ومعاييره من المذاهب الإلحادية، وهو مايسمونه «المذهب الربوبيّ» الذي بدأ في القرن الثامن عشر الميلادي في إنجلترا، بعد أن ظهرت المذاهب ذات الصبغة الإلحادية الصريحة، وكان في مقابلها المذهب الدينيّ الكنسيّ النصرانيّ الذي قاوم بشدة هذه التوجهات الإلحادية، لكن موجها كان أكبر من سفينته المفككة المنخورة، والرجة الفكرية التي حدثت تبعاً للصراع بين العلم وحقائقه والكنيسة وزيفها وخرافاتها كانت أكبر من أن تحتمله جدران الكنيسة المتصدعة، ونشأ بين التيارين المتناقضين ـ أعني التيار الإلحاديّ الصريح والتيار الكنسيّ المحافظ ـ تيار ثالث يدعي التوفيق بين التيارين وهو أقرب إلى الإلحاد، إلاّ أنه يريد الإبقاء على شيء من دين ولكن غير الدين المحرف الذي كانت الهجمات قد توالت عليه منذ القرن السابع عشر الميلادي فأنهكته (۱)، ولما جاء القرن

<sup>(</sup>١) انظر: تاريخ الفكر الأوروبي الحديث، ترجمة أحمد الشيباني ٢/٤٥.

الثامن عشر كانت طلائع النقد الهادم للدين النصرانيّ واليهوديّ قد قطعت شوطاً كبيراً وألقت بظلال من الشك على التوراة والإنجيل وعلى الأصل الموسويّ لأسفار موسى الخمسة (۱) حتى قال قائلهم في عام ١١٥٢هـ/ ١٧٤٠م: (لقد أصبح الكثيرون من الناس يعتقدون بأن المسيحية هي في نهاية المطاف خرافة)(٢).

ولقد أسهم هذا التيار الجديد في هدم البقية الباقية من الدين النصرانيّ المحرّف، وتميز العصر المسمى عصر التنوير ١١٠١ ـ ١١٤٢هـ/ ١٦٩٠ ـ ١٦٧٠م (٣) بالمناظرات الشديدة التي دارت حول المسيحية بين أولئك الذين يسمون أنفسهم بـ«الربوبيين» وبين أتباع الكنيسة المتعصبين لها(٤).

هذا هو التيار الثالث المتولد بين صرحاء الإلحاد ومتعصبة النصرانية، وهو ما أطلق عليه اسم «الربوبيون» فهل هم فعلاً يؤمنون برب خالق قادر متصرف هو الله الحكيم العليم، أم أن لهم رباً آخر يؤمنون به؟.

المذهب الربوبي في المفهوم الغربيّ الماديّ هو كما عرفته الموسوعات الفلسفية: (وجهة النظر التي تؤكد الاعتقاد بوجود إله غير شخصيّ كسبب أوليّ للعالم وليس كإله الديانات الكتابية... ويعتقد الربوبيّ أن الله خلق العالم وتركه يعمل وفق قوانينه ودون تدخل منه، ومن ثم ينفي القدرة المطلقة والعلم المطلق عن الله...)(٥).

ومما جاء في الموسوعة الفلسفية التي وضعها لجنة من العلماء والأكادميين السوفياتيين: (الربوبية: الاعتقاد بوجود إله كسبب أولى لا

<sup>(</sup>١) انظر: تاريخ الفكر الأوروبي الحديث، ترجمة أحمد الشيباني ٢/٥٤.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق Y/00.

<sup>(</sup>٣) (٤) انظر: المصدر السابق ٢/٥٥.

<sup>(</sup>٥) المعجم الفلسفي لعبدالمنعم الحفنيّ: ص ٤٣١. ويذكر فيه رموز هذا المذهب وهم: فولتير وجان جاك روسو ولوك ونيوتن وتولاند وجيفرسون وبنيامين فرانكلين وتوماس وكانت الذي دعا إلى ديانة في حدود العقل وحده، وسوف تجد آثار هؤلاء الفلاسفة في موضع احترام وتبجيل عند الحداثيين والعلمانيين العرب مما يدل على التشابه والتلاقح الاعتقاديّ بين هؤلاء وأولئك.

شخصيّ للعالم، والعالم - من وجهة نظر الربوبية - قد تُرك لفعل قوانينه الخاصة بعد أن خُلق، وكان أول ظهور الربوبية في إنجلترا، وهربرت أوف تشيربوري ٩٩١ - ١٠٥٨ه/ ١٠٥٨ - ١٦٤٨م هو «أبو الربوبية»، وحيث كانت تسود المفاهيم الدينية الإقطاعية فإن الربوبية كانت غالباً ما تتخذ شكلاً زائفاً من المذهب الإلحاديّ)(١).

هذا هو المذهب الربوبيّ كما يسميه فلاسفة الغرب، وقد انتشر من إنجلترا وعبر القنال إلى سائر القارة الأوربية، وأصبح جزءاً من حركة الفلاسفة الكبار في فرنسا<sup>(٢)</sup>.

وفي حقيقة الأمر أن هذا المذهب وإن كان أصحابه يقرون بأن الكون له موجد إلا أنهم أقرب إلى الإلحاد منهم إلى الإثبات كما في التعريف السابق أن هذا المذهب اتخذ شكلاً زائفاً من المذهب الإلحادي، فهو عبارة عن مسخ فكري مادي لايؤمن بالله كما هو عليه ـ سبحانه وتعالى ـ من صفات، ولايقول بأقوال صريحة في الإلحاد، ويتجلى ذلك في شخصية فولتير صنم الحداثيين وقبلتهم الفكرية، فقد هاجم الأناجيل والكتب المقدسة عند اليهود والنصارى، وعدى ذلك بنظرته التشاؤمية إلى سائر الأديان باعتبارها مصدراً للتعصب والتعسف والظلم، ورفض علم مابعد الطبيعة لأنه مصدر تعاسة الإنسان كما يقول فولتير، وخلص إلى رفض العقائد الدينية والوحي والمعجزات، وآمن بدين ألوهي خاص به كما يقول المترجمون له، وأن للكون إلها علوياً غامضاً لايعنى بشؤون الناس والكون، ولايعنى بتنظيم وياة البشر، وقد نزع في كل ذلك نزعة أبيقورية (٣).

<sup>(</sup>۱) المعجم الفلسفي لأكادميين سوفييت: ص ۲۲۷ وفيه ذكر أسماء الذين يعتقدون بهذه العقيدة بعضهم ممن ورد في الهامش السابق.

<sup>(</sup>۲) انظر: تاريخ الفكر الأوربيّ لرونالد سترومبرج، ترجمة أحمد الشيباني ۲/۰۰، ۰۹، ۲۰، ۲۱، ۲۶، وفيه ذكر أنه انتشر نتيجة لقصائد فولتير، وأن من رموزه ديدرو وجون ثولاند، وماثيوتندال، وانتوني كولنز.

<sup>(</sup>٣) نسبة إلى الفيلسوف اليوناني أبيقور الذي يعد من أوائل الفلاسفة الملحدين، وقد سبقت ترجمته ص ١١٣.

وقرر في كتبه أن إلهه الذي يؤمن به لا شخصيّ وأنه فوق مستوى الإدراك، وسبب قوله بهذا القول أن العقل يجزم بوجود عقل أعلى خالق للكون - حسب تعبيره - ويقول: لولم يكن الله موجوداً لوجب اختراعه(١).

والآن بعد ذكر جذور الإلحاد وأكابر الملحدين الغربيين الذين هم قدوة ملاحدة العرب من المثقفين وغيرهم، سوف نخلص إلى بيان أنواع الانحراف الاعتقادي في الأدب المعاصر في قضية وجود الله تعالى وربوبيته وذلك من خلال العناصر التالية:

- ١ ـ نفي وجود الله تعالى أو التشكيك في ذلك.
- ٢ نفي كون الله تعالى رباً خالقاً مدبراً «نفي توحيد الربوبية».
  - ٣ نسبة الأبدية للمخلوق والقول بأزلية العالم والخلق.
    - ٤ ـ الزعم بأن الوجود عبث.
  - ٥ ـ نسبة الخلق إلى غير الله تعالى، وتسمية غير الله خالقاً.
    - ٦ نسبة الربوبية إلى غير الله تعالى.
- ٧ السخرية والتدنيس والاستخفاف بالخالق الرب جلَّ وعلا وتوحيد الربوبية.

والآن إلى تفصيل ذلك وإثبات شواهده:

## أولاً: نفي الحداثيين لوجود الله تعالى، أو التشكيك في ذلك:

يربط أكثر الحداثيين بين التحرر الذي يصبون إليه، والتقدم الذي يزعمونه ويدعونه، ونفي وجود الله تعالى وجحد كونه خالقاً مدبراً لهذا الكون وفلسفتهم تقوم على إبعاد الثنائية عن العالم والإنسان، وإزاحة مفهوم أن الكون ينقسم إلى خالق ومخلوق.

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمة فولتير (۱۱۰۵ ـ ۱۱۹۲ هـ/۱۳۹۶ ـ ۱۷۷۸ م) وهذه الأقوال عنه في موسوعة أعلام الفلسفة ٢/ ١٧٠ ـ ١٧٧، ومعجم الفلاسفة: ص ٤٣٤ ـ ٤٣٨، والموسوعة الفلسفية للحفنى: ص ٣٤٩.

وفي هذا الصدد يقول حسن حنفي (١) الذي يعد عند بعض العلمانيين والحداثيين من أصحاب التوجه الإسلامي المستنير!! يقول في ندوة عقدت في لندن بعنوان «الإسلام والحداثة» عام ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م: (إن العالم مقسوم إلى قسمين: الله والعالم، فينعكس ذلك حتماً في المجتمع، على السلطان على الحاكم والمحكوم، وسينعكس في الأسرة على الرجل والمرأة، والسؤال الموجه لك هو: أن هناك ثلاثة اختيارات، اختيار حركة تحرر المرأة... في البداية لتحرير المرأة من الرجل، وهناك المثقف العلماني الذي يبدأ بتغيير النظام السياسي، وهناك الذي يحاول تثوير الدين، مالم نقض على هذا التصور الثنائي للعالم ورؤية العالم بين حاكم ومحكوم، وعلى المستوى الديني بين خالق ومخلوق، فلن تستطيع حركات تحرر المرأة أن تفعل شيئاً، ولن يستطيع المثقف العلماني أن يؤدي دوره مالم نقض على هذا السؤال الأول في آليات التغيير)(٢).

ويعد علماني آخر أن قضية لزوم تطبيق حكم الله في الأرض مرتبط في عقيدة المسلم بإيمانه بوجود الله الخالق، وأن هذا الاعتقاد هو الذي يشكل الرباط المعرفي والأسبقية الاعتقادية التي ينبني عليها القول بلزوم انضواء السياسة تحت الإسلام، كما يقول بذلك علماء ودعاة الإسلام اليوم، ومن ثم

<sup>(</sup>۱) ولد في القاهرة عام ١٣٥٤ هـ/ ١٩٣٥، حصل على الدكتوراه من السوربون عام ١٣٨٥ هـ/ ١٩٦٦م، ويعمل أستاذاً للفلسفة في جامعة القاهرة ورئيس القسم فيها، والسكرتير العام للجمعية الفلسفية المصرية، له مؤلفات كثيرة مليئة بالتناقض في المواقف والآراء، إلا أنه لم يختلف موقفه في تأييد العلمانية ومعاداة الإسلام، وقد أعلن في ندوة الإسلام والحداثة بقوله: (أنا هنا أكثر ماركسية من الماركسيين)، وقال: (نحن منذ فجر النهضة العربية الحديثة وحتى الآن نحاول أن نخرج من الإيمان السلفيّ)، وقال: (أنا مفكر وضعيّ، وكل ما يخرج عن نطاق الحس والمادة والتحليل أضعه بين قوسين)، أو يقول مخاطباً العلمانيّ المجاهر بإلحاده عادل ظاهر: (الإيمان السلفيّ التاريخيّ... هو الشيء الذي تخافه عليّ، إن إيماني يكفرني كما أنه يكفرك أيضاً). انظر أقواله هذه في: الإسلام والحداثة: ص ٢١٧، ٢١٨، ٢١٩، ٢٢١، ٢٢١،

<sup>(</sup>٢) الإسلام والحداثة: ص ٣٨٧ ـ ٣٨٨.

يشير هذا الكاتب إلى مايجب استبعاده من منظومات عقائد المسلم، باعتبارها الأساس للقول بوجوب الحكم بشرع الله في سائر نواحي الحياة وهي القضية التي يسعى لمحاربتها، ويرى أنه لا يُمكن استبعادها إلا باستبعاد أساسها الاعتقادي، فيقول: (... إن الكلام على الماهية العقدية للإسلام هو كلام على ذلك الاعتقاد الذي له أسبقية منطقية على الاعتقادات الدينية الأخرى للمسلم، إن أسبقية المنطقية يحتمها كونه الأساس الأخير لكل اعتقاد آخر للمسلم، إنه ما ينبغي أن نلجأ إليه في نهاية التحليل لتقرر ما الذي يتحتم استبعاده أو عدم استبعاده أو لا يتحتم استبعاده من منظومة اعتقادات المسلم الدينية، ومعيار الاستبعاد أو عدم الاستبعاد هو معيار منطقي في المقام الأول)(١).

إلى أن يقول: (ولكن أي اعتقادات المسلم هو الاعتقاد المؤهل لاحتلال هذا الوضع الابستمولوجي (٢) الفريد في المنظومة الاعتقادية للمسلم؟، إنه لاشك الاعتقاد بوجود خالق أزليّ كليّ الحضور واحد أحد لكل شيء، خالق واجب الوجود، وكليّ العلم، وكليّ الخير، وذي حرية تامة ومصدر للإلزام الأخلاقي، إن أي اعتقاد آخر يتعارض معه مستبعد بالضرورة من المنظومة الاعتقادية للمسلم...)(٣).

وبعد سفسطات سخيفة يقول: (هل يُمكن أن يكون الله ذو الطبيعة المسندة إليه من قبل الإسلام كائناً يُمكن أن يأمر البشر بأن يقيموا دولتهم على أسس معينة لا سواها بغض النظر عن ظروفهم الزمانية والمكانية؟ هل يُمكن لكائن له طبيعة الله أن يفرض على المؤمنين في كل عصورهم وأممهم ألا يفصلوا بين دينهم والسياسة؟...)(3).

<sup>(</sup>١) الحداثة والإسلام من مقال للبناني عادل ظاهر بعنوان (الإسلام والعلمانية): ص ٧٤ ـ ٧٠.

<sup>(</sup>٢) لفظ مركب من لفظين يونانيين هما ابستمي أي المعرفة والعلم ولوفوس أي النظرية والدراسة، فمعنى الابستمولوجيا إذن نظرية العلوم وفلسفة العلوم، وتعنى بدراسة مبادىء العلوم وفرضياتها ومناهجها ونتائجها دراسة نقدية ترمي إلى إبراز بناها ومنطقها وقيمتها الموضوعية. معجم المصطلحات والشواهد الفلسفية: ص ١٣.

<sup>(</sup>٣) الحداثة والإسلام من مقال للبناني عادل ظاهر بعنوان (الإسلام والعلمانية): ص ٧٤ ـ ٧٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٧٦.

فها هو بعد التشكيك في الله تعالى، وبعد نظرية الاستبعاد التي ذكرها، يتهكم بالله تعالى ويعتبره صاحب طبيعة مسندة إليه من قبل الإسلام؟ أي أنه تعالى ليس له حقيقة وإن افترض أنه موجود فوجوده ليس إلا وصفاً مخترعاً من قبل الدين الإسلامي، ثم يوغل في التهكم فيصف الله بأنه «كائن».

وبعضهم قد تجاوز هذا الحد في التهكم والسخرية والإلحاد وتلفظ بكلام عظيم في حق الله تعالى، ولولا أن هذا البحث يتمحور حول إثبات الانحرافات الاعتقادية لدى أصحاب الأدب المعاصر لما جرى نقل هذا الكلام السخيف، على أن ناقل الكفر ليس بكافر، أسأل الله العفو والغفران.

وكما حاول العلمانيّ السالف الذكر أن يربط بين العلمانية ونفي وجود الله، فإن الحداثيّ ـ وهو علمانيّ بالتبع ـ يحاول أن يربط بين مايسميه الإبداع والإلحاد، ويؤكد أنه لا حداثة ولا إبداع إلاّ مع نفي وجود الله ـ جلّ وعلا ـ أو «قتل الله» ـ سبحانه وتعالى عما يقولون ـ كما يعبر عن ذلك أدونيس ممتدحاً جبران خليل جبران في كتابه الهدام «المجنون» فيقول: (قلت: إن كتاب جبران هدمي، وهو لذلك يضعنا في مناخ العدمية، نشعر أن الأخلاق والقيم الدينية تهدمت في العالم الذي يسكنه المجنون، لم تعد ثمة غاية ولا اتجاه، ولم يعد ثمة نور يضيء ولا طريق.

<sup>(</sup>۱) هو: جبران بن خليل جبران بن ميخائيل، ولد عام ۱۳۱۳ هـ/١٨٩٥ لأسرة لبنانية مارونية، وسافر من صغره إلى بوسطن في أمريكا، وتعرف على ماري هاسكل، فغيرت مجرى حياته، وسافر إلى باريس لتعلّم الرسم على نفقتها، شارك في تأسيس الرابطة القلمية عام ۱۳۳۸ هـ/۱۹۲۱ م ني أمريكا وهي التي روجت لكتبه، مات في نيويورك عام ۱۳٤۹ هـ/۱۹۳۱ م، يعتبره الحداثيون القائد الأول للاتجاه الحداثي بسبب ما لديه من عقائد إلحادية، وشكية، وانحرافات سلوكية مثل الشذوذ الجنسي، إضافة إلى غرور شيطاني ركبه كان يعتقد معه أنه نبي مخلص، ويعتقد أيضاً عقيدة التناسخ، إضافة إلى أنه عند وفاته طلب الكاهن الخوراسغف فرنسيس واكبم راعي كنيسة القديس يوسف المارونية في نيويورك ليموت بين يديه، وجبران مجمع لعقائد متناقضة منحرفة ونموذج للغزو الفكري والخلقي الموجه ضد البلاد العربية. انظر: تاريخ الشعر العربي الحديث: ص ٢٩٥، وأحاديث عن جبران لرياض حنين، وأضواء جديدة على جبران لتوفيق صايغ، والمرشد لتراجم الكتاب والأدباء: ص ٢٤٠.

كل نقد جذري للدين والفلسفة والأخلاق يتضمن العدمية ويؤدي اليها، وهذا ما عبر عنه نيتشه بعبارة «موت الله»، وقد رأينا أن جبران قتل الله هو كذلك \_ على طريقته \_ حين قتل النظرة الدينية التقليدية، وحين دعا إلى ابتكار قيم تتجاوز الملاك والشيطان، أو الخير والشر، والواقع أننا بعد أن ننتهي من قراءة «المجنون» نشعر أن ثمة تاريخاً من القيم ينتهي.

ومن الواضح أن جبران لايحلل تحليلاً فلسفياً أو علمياً القيم التي يهدمها وإنما يعرضها بشكل يجعلها مشبوهة، فمتهمة فمرفوضة، إنه يحاول بتعبير آخر أن يظهر خطأ التفسيرات التي تقدمها الأديان والأخلاق التقليدية للعالم والإنسان فيما يدعو إلى محو المذهبية القيمية، ويؤكد على فاعلية الحياة والإنسان الذي يبتكر القيم الجديدة، الأخلاق التقليدية هي التي تعيش الخوف من الله، وتنبع من هذا الخوف، الأخلاق التي يدعو إليها جبران هي التي تعيش موت الله، وتنبع من ولادة إله جديد، إنه إذن يهدم الأخلاق التي تضعف الإنسان وتستعبده، ويبشر بالأخلاق التي تنميه وتحرره، إنه يهدم الأخلاق السلبية الانفعالية التي تتقبل الراهن الموروث من القيم، ويبشر بالأخلاق الإيجابية الفعالة التي تخلق هي نفسها القيم، إنه يريد بالتالي أن يحل محل الفكر المأخوذ بأخلاق المستقبل محل الفكر المأخوذ بأخلاق الماضي؛ ولهذا فإن كتاب «المجنون» دعوة لقلب نظام القيم) (١).

فأدونيس يثبت هنا إلحاده وإلحاد جبران وهم في ذلك ليسوا إلا تبعاً لنيتشه (۲) الفيلسوف الألماني الملحد، ويؤكد أن هذا الإلحاد هو عنصر الإيجابية والفعالية والإبداع والابتكار والتجديد، وهذا محور أساسي من محاور فكر أستاذ الحداثة الكبير وقدوة الحداثيين وأشباههم، فهو لا يفتأ يكرر مثل هذه المعاني داعياً إلى تأليه الإنسان وجحد الخالق البارىء العظيم عسحانه وتعالى من فها هو يقول: (... إن جوهر الإنسان ليس في كونه مشروطاً بل في كونه مغلوقاً بل في مشروطاً بل في كونه مغلوقاً بل في

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٧٨ ـ ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) سبقت ترجمته وذكر طرف من إلحادياته ص ١٢١.

كونه خالقاً، فجوهر الإنسان هو في أنه كائن خلاق مغير، وجوهر الثقافة بالتالي هو إذن في الإبداع المغير)(١).

ويبحث أدونيس عن جذور له في الفكر العربيّ فلايجد إلا ابن الراونديّ (٢) وأضرابه من الزنادقة الملاحدة، فينقل كلامه في معرض تأصيل للحداثة وفي سياق تبجيل وتمجيد للأفكار المتحررة حسب زعمه، ويأتي بأقواله في التهكم بالنبوة والسخرية بالمعجزات والنيل من الملائكة عليهم الصلاة والسلام - ثم يقول بعد ذلك: (وابن الراونديّ هنا لاينتقد المعجزة بذاتها وحسب وإنما ينتقد كذلك المنطق الداخليّ المتهافت الكيفيّ لدى القائلين بها. . وينتهي ابن الراونديّ إلى القول بأن العقل يناقض النبوة، فمن جهة أولى ليس «للخلق أول» والكلام الإنساني حادث، ولايرجع في أصله إلى الأنبياء، والإنسان هو الذي ابتكر بعقله كل شيء دون حاجة إلى الأنبياء يقول مثلاً: «إن الكلام مستملى عن الوالدين صاعداً قرناً فقرناً إلى ما لا نهاية له فليس للخلق أول» (٣).

ثم يمزج أدونيس إلحاده في خليط خبيث بين الصوفية الفلسفية والسورياليّة (٤) فيقول: (... فمن الصحيح القول ليس لله بالمعنى الدينيّ

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٢) هو: أبو الحسن أحمد بن يحيى بن إسحاق الراونديّ، من سكان بغداد وأصله من أصبهان، قيل: كان والده يهودياً فأسلم، فيلسوف مجاهر بالإلحاد، جاحد للنبوة والمعاد، أحد مشاهير الزنادقة الذين أولع بهم أهل الحداثة وخاصة أدونيس في كتابه الثابت والمتحول ٧٤/١ ـ ٧٧، ٣٣٥، لما جاهر ابن الراونديّ بإلحاده طلبه السلطان في زمانه فهرب ولجأ إلى ابن لاوي اليهوديّ في الأهواز وصنف له كتاب الدامغ لقرآن، ووضع كتباً في نفي وجود الله وتصحيح مذهب الدهرية، قيل مات، وقيل صلبه أحد السلاطين في بغداد سنة ٢٩٨ هـ. انظر: الأعلام ٢٦٧/١، وسير أعلام النبلاء ١٤/١٥.

<sup>(</sup>٣) الثابت والمتحول ٢ ـ تأصيل الأصول أدونيس: ص ٧٠. والكلام بين الأقواس الداخلية نقله أدونيس من كلام صنوه ابن الراونديّ.

<sup>(</sup>٤) السوريالية مذهب في الفن والأدب يذهب إلى ما فوق الواقع، ويعول على إبراز الأحوال اللاشعورية، ويؤكد على الجوانب اللاعقلية في الوجود الإنساني، وتعنى فوق =

التقليدي أي حضور في التجربة السوريالية... لكن ليس له كذلك، بالمعنى الديني التقليدي أي حضور في التجربة الصوفية، أو لنقل أن حضوره فيها ليس حضور انفصال وتجريد عن الوجود كما هو الشأن في النظرة الدينية التقليدية، وإنّما هو حضور اتصال بالوجود، حضور اتحاد ووحدة، «الله» صوفياً ليس الواحد ـ إلاّ لأنه الكثير، إنه من الوجود «النقطة العليا» كما يقول بريتون (١): النقطة التي يتوحد فيها مانسميه المادة ومانسميه الروح وتزول التناقضات فهو ليس الواحد الذي يخلق الوجود من خارج ودون اتصال به، وإنّما هو الوجود نفسه في حركيته ولا نهايته، ليس في السماء وليس في الأرض، بل هو السماء والأرض معاً متحدين... واللانهاية ليست خارج المادة بل هي داخل المادة، اللانهائي الإنسان نفسه والمادة نفسها)(٢).

ويشرح أدونيس هذه الخرافات في مواضع عديدة في كتابه الصوفية والسوريالية ويؤكد أنهما وجهان لعملة واحدة وأن مايسميه التلاقي في الطريق المعرفي يجمع بينهما، غير أنه لم يشر إلى أن تلاقيه هو الآخر مع الصوفية والسوريالية آت من عقيدته الأصلية الباطنية النصيرية، إلا أنه في موضع من مقدمة هذا الكتاب ألمح إلى هذا دون أن يصرح بنصيريته فقال: (... أبادر إلى القول أن غايتي من هذا البحث ليس القول إن الصوفية والسوريالية شيء واحد، أو إن الأولى بوضعها تجربة متقدمة زمنياً أثرت على الثانية بشكل

<sup>=</sup> أو ما وراء الواقع، وهي تمجد الجنون والغيبوبة والمخدرات والأحلام والعبث وتعتبرها أساساً للفن والإبداء. انظر: المعجم الفلسفي: ص ٩٧، ومعجم المصطلحات الأدبية لإبراهيم فتحي: ص ٢٠٤، وموسوعة السوفييت: ص ٢٤٤، والصوفية والسوريالية: ص ٣٤ ـ ٣٠.

<sup>(</sup>۱) هو: أندريه بريتون، أحد أعلام السوريالية، ومن الداعين إلى العبث والعصاب والجنون باعتبارها وسائل تحقق أصالة الحياة النفسية الشخصية حسب رأيه الأرعن، وقد تبعه في ذلك أدونيس في كتابه عن السوريالية. انظر: الصوفية والسوريالية لأدونيس: ص ٤٦ ـ ٥٣.

<sup>(</sup>٢) الصوفية والسوريالية لأدونيس، دار الساقى: ص ١٠.

مباشر، أو مداور، إن غايتي هي التوكيد على أن في الوجود جانباً باطناً لا مرئياً مجهولاً، وأن معرفته لا تتم بالطرق المنطقية العقلانية، وأن الإنسان دونه محاولة الوصول إليه كائن ناقص الوجود والمعرفة وأن الطرق إليه خاصة وشخصية، وأننا نجد استناداً إلى ذلك قرابات وتآلفات بين جميع الاتجاهات التي تحاول أن تستشرف هذا الغيب...)(١).

ولم يبق لأدونيس إلا أن يكشف السجف الرقيق المتبقي خلف هذه العبارات ويقول صراحة بباطنيته ونصيريته، ولولا خشية الاستطراد والخروج عن حدود هذا الفصل لذكرت بتفصيل موثق أن أدونيس في حداثته باطني وفي علمانيته نصيري، وفي إبداعه قرمطي، وأنه لايعدو قدره وإن تطاول.

أمّا ما أشار إليه في النص السابق من أن الله تعالى ليس الواحد الذي يخلق الوجود من خارج وإنّما هو الوجود نفسه، فهو مذهب وحدة الوجود بمضمونه الغربيّ، وهو مضمون إلحاديّ بحت، وقد جاء تفسيره في المعاجم الفلسفية بأنه: (... تغليب فكرة العالم فلا يسلم إلاّ بوجوده ويرد كل شيء إلى المادة فهي حية بذاتها، وعنها نشأت الكائنات جميعها، وهذه وحدة مادية... ولم يخل هذا المذهب من نقد لما فيه من إلحاد...)(٢).

ومذهب وحدة الوجود: (تعاليم فلسفية تذهب إلى أن الله مبدأ لا شخصيّ ليس خارج الطبيعة ولكنه متوحد معها، ومذهب وحدة الوجود يبث الله في الطبيعة ويرفض العنصر الخارق للطبيعة...) (٣).

وحين نتعقب كلام أدونيس في كتاب الصوفية والسوريالية فإننا نجده يدور حول هذه المفاهيم بخلفية باطنية وشكوك إلحادية.

فها هو يبتهج بالنتيجة الهائلة التي وصل إليها؛ لأنها تطابق معتقده وتوافق مقصده في هدم الدين، وذلك حين يقول في معرض التوافق

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) المعجم الفلسفي من إصدار مجمع اللغة العربية في مصر: ص ٢١٢، وفيه أن من شخصيات هذا المذهب ديدرو وهولباخ.

<sup>(</sup>٣) الموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت: ص ٥٨٠، وفيه أن من فلاسفة هذا المذهب برونو، وبصفة خاصة سبينوزا.

المنهجيّ بين الصوفية والسوريالية (... فالمنهج واحد وفي تطبيق هذا المنهج مشابهات كثيرة تدفع إلى القول بأن السوريالية صوفية وثنية أو بلا إله، وغايتها التماهي مع المطلق، وبأن الصوفية سوريالية تقوم على البحث عن المطلق والتماهي هي أيضاً معه)(١).

ثم يتحدث عن الوحدة العميقة بين الصوفية والسوريالية، ويؤكد أن الحقيقة لديهم: (لا تجنى من خارج، من الكتاب أو الشرع أو القانون أو الأفكار والتعاليم وإنما تجيء من داخل من التجربة الحية من الحب من التواصل الحي مع الأشياء والكون ويتجلى له أن الإنسان طاش أبداً إلى أن يجسد ويتجسد).

ثم يعقب ذلك بكلام يشكك به في وجود الله تعالى، فيقول: (ويوقن أن الله إن كان خارج الوجود ولا اتصال له بالوجود إلا اتصال التكوين والهيمنة فإن هذا العالم لن يكون أكثر من كرة من الغبار لايستحق أن يوجد، ولايستحق بالأحرى أن يعيش فيه هذا الكائن العظيم: الإنسان، وسيكون هذا المخلوق مع ذلك أكثر أهمية من الخالق...)(٢).

فقد بدأ بوحدة الوجود ـ بالمفهوم الغربيّ الإلحاديّ المتضمن لنفي وجود الله تعالى، ثم انثنى يشكك ويقول كأنه يتنزل مع خصومه تنزلاً: (إن الله إن كان خارج الوجود) ثم عقب بعد كل ذلك بأن المخلوق أكثر أهمية من الخالق، وهذا الرجل له في سوق الحداثة قدم راسخ، وله بين أتباعها كلمة مسموعة، وراية متبوعة، وحتى الذين يدعون أنهم لم يكفروا ولم يلحدوا في حداثتهم يتخذونه إماماً ومتبوعاً فبئس التابع والمتبوع.

هذا العدو اللدود لدين الإسلام يسعى جاهداً لهدم كل أسسه بدءاً بتوحيد الربوبية وإثبات وجود الله، وقد مر معنا من قبل امتداحه لجبران خليل جبران في إلحاده ويصفه بأنه قد «قتل الله» تعالى الله وتقدس، ثم يكرر هذا المعنى الإلحادي في موضع آخر من كتابه الصوفية والسوريالية

<sup>(</sup>١) الصوفية والسوريالية: ص ١٦.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ص ۱٦ ـ ۱۷.

وهو يصف الانخطاف السورياليّ عند بعض السورياليين أسياده وأساتذته يقول: (... ففي النشوة ينعدم كل شيء حتى الله)(١).

وفي غمرة الانبهار بالغرب والتبعية لأطروحاته العقيدية والفكرية تجد الأقاويل الفاسدة الباطلة تتسلل في ثياب زائفة مرة باسم الموضوعية ومرة باسم النقاش الحر، ويدخلون في ذلك كل شيء، ويخضعون مسألة وجود الله تعالى وربوبيته وألوهيته لمناقشاتهم السوفسطائية، بل ويعدون تحرز المسلم من الخوض في مستنقعاتهم الفكرية تخلفاً وجموداً وأصولية كما يحلو لمحمد أركون (٢) أن يعبر تبعاً لتعبيرات معلميه في فرنسا وغيرها، ففي سياق انتقاده للغة العربية ووصفه لها بأنها منغلقة ونائمة ومتخشبة، وامتداحه للغة وفكر الغرب يتساءل بعد إيراده للفظ فرنسيّ إلحاديّ يقول: (... فكيف نعبر عنه باللغة العربية؟ هل نقول: مشكل الله أو مشكلة الله...) (٣).

ثم يعقب بأن هذا التعبير يقابل بالاندهاش والاستنكار عند العرب في حين أنه تعبير عاديّ في اللغة الأوروبية الحديثة (٤).

فمن التبعية المطلقة للغرب فكراً ولغة وعقيدة يتجرجر هذا التعيس في أودية الإلحاد ولايكتفي بذلك بل يريد أن يعممه على مستوى الأمة التي ارتبطت لغتها بدينها وتشابكت حياتها مع عقيدتها، وتواصلت ممارساتها بشريعتها؛ ولذلك يقول عن الله تعالى بأنه مشكلة، ويعتبر عدم خوضهم في

<sup>(</sup>١) الصوفية والسوريالية: ص٥٥.

<sup>(</sup>Y) ولد محمد أركون في منطقة القبائل في الجزائر، يقال أنه يهودي الأصل، وأنه كان يعرف بعركون، درس في السوربون وأصبح أستاذاً فيها بعد نيله الدكتوراه منها، له كتب عديدة تنضح ببغضاء شديدة ضد اللغة العربية التي ينادي بتفجيرها، ويرى أن الله تعالى وتقدس مشكلة، ويسخر من المؤمنين بأن الله خالق العالم يستخدم مصطلح التاريخية والتاريخانية بتقديس كامل، ويمجد كل معارض للإسلام مشكك فيه من مسكويه والتوحيديّ حتى خلف الله، وينتقد من يثني على شيء في الإسلام مثل نقده لموريس بوكاي، وبالجملة فهو من عتاة أعداء الإسلام وممن تولى كبر المحاربة له. انظر: الإسلام والحداثة: ص ١٤٥، ورأيهم في الإسلام: ص ١٤٥٠.

<sup>(</sup>٣) الإسلام والحداثة: ص ٣٤٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٣٤٣.

هذا المجال دليل قصور وتخشب في اللغة ممارسة وفي الفكر عقيدة، ويضرب لذلك مثلاً أخر وهو فقدان اللغة لمصطلح «الأرثوذوكسية» (١) فيقول: (فهذا المصطلح لا وجود له في اللغة العربية، ومجرد عدم وجوده دليل صارخ على مدى تخلف الفكر والتفكير بهذه اللغة في المرحلة الحالية) (٢).

ثم ينسل إلى مقصده الرئيسيّ الذي ذكره سابقاً فيما يتعلق بالله تعالى، فيقول عن العربيّ: (... لا يُمكن أن يتصور إمكانية طرح مشكلة فكرية حول الله أو مناقشة فكرية حول وجود الله، والسبب هو أن الخطاب القرآنيّ يملأ مشاعره كمسلم أو كعربيّ بوجود الله، إنه يملأ أقطار وعيه ومشاعره إلى درجة أنه لايبقى في وعيه أية مساحة لإثارة مناقشة فكرية حول وجود الله) (٣).

هذه المنهجية الإلحادية التي يحاول رواد وقادة الحداثة ترويجها بين المسلمين ليصلوا إلى مايسمونه عفوية التأويل الإلحاديّ كما يقول أحدهم: (... إن عفوية النقد الماضويّ تذكرنا بعفوية التأويل الإلحاديّ الأول والقائل: "إذا لم يكن الله موجوداً فكل شيء مباح»)(1).

إنه الانفراط العقديّ، والتيه الفكريّ، والضياع المترتب على ذلك، وهو كل المراد من هذه المقولات الإلحادية، الداعية إلى الخروج عن المألوف، وتجاوز السائد والمقصود به بالطبع في مجتمعات المسلمين دينهم وعقيدتهم.

<sup>(</sup>۱) الأرثوذكسية فرقة من فرق النصارى ومذهب تعتنقه جل الكنائس الشرقية، قام هذا المذهب كرد فعل لعقيدة نسطور بطريرك الاسكندرية الذي قال سنة ٤٣١م أن مريم لم تلد إلا إنساناً هي أم له وليست أمَّا لإله، فعقد في مدينة أفسيس في الأناضول مؤتمر في تلك السنة وافقوا فيه على عقيدة البابا كيرنس بطريرك الاسكندرية والتي تقضي بأن للمسيح طبيعة واحدة ومشيئة واحدة. انظر: الديانات والعقائد في مختلف العصور ٣/ دم، والموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب المعاصرة: ص ٥٠٣.

<sup>(</sup>۲) (۳) الإسلام والحداثة: ص ۳٤٤.

<sup>(</sup>٤) مجلة الناقد عدد ١٣ في تموز يوليو ١٩٨٩م الموافق ذو الحجة/١٤٠٩ هـ: ص ٤١ من مقال لأمينة غصن بعنوان (النقد الحديث قراءة الصيرورة لا الحداثة).

وعندما نكرر القول بأن التبعية الغربية بكل ماتعنيه هذه الكلمة من معاني هي المنطلق الأساسي للحداثيين فلانكون قد خالفنا الصواب قيد أنملة، وذلك أن دلالة الحال والمقال من هؤلاء المرتمين تؤكد هذا المعنى.

ولنأخذ على ذلك مثالاً فيما نحن بصدده في مسألة الربوبية كلمات سوريالية هائمة للنصراني الملحد أنسي الحاج (۱)، مجنون قصيدة النثر، وداعية التحرر التام، والتبعية التامة، يقول في كتابه «خواتم» الذي أصدرته مجلة الناقد: (أنت لاتشك في وجود الله بل وجودك أنت، ولاتجد فاعلية بل على حظك، وبصياحك «الله مات» لاتعني أنه الله مات بل إنك تستفزه من قاع خوفك البهيم... لو استطاع الإنسان التخلص من الندم على الماضي ومن الأمل بمستقبل ما يلي الموت، هل كان يستغني عن فكرة الله؟... العدم حقيقة حقاً: إنه فراغي أنا، عدمي الداخليّ...، ومع ذلك لا أستطيع إلا أن أعجب أيضاً بمن ينكرك يا إلهي، كأني أمل بأن تشتبكا أمامي، أو كأنه هو أنا الآخر الذي ما زال رغم الإيمان ينتظر السانحة ليعلن استقلاله المطلق ويستأصل كل مخاوفه.

وأمضى فأصل إلى النتيجة: إعجابي بثورة الملحد وتجديفه سببه حريته المطلقة، التي في نكرانه التام للمسؤول الأكبر ولا مبالاته الناجزة بالثواب والعقاب بات يجني ثمارها دون أشواكها...)(٢).

هذا الهذيان الإلحادي المتنقل بين عفونة الشك إلى قذارة العدمية والعبث إلى الإعجاب الشديد بالإلحاد وأهله يصدر من إنسان غرق في العمالة للغرب حتى الآذان، وارتبط بالمخابرات الأمريكية من خلال «منظمة

<sup>(</sup>۱) أنسي الحاج حداثيّ لبنانيّ من أصل نصرانيّ، يجاهر بإلحاده وشذوذه الفكريّ وانحلاله، ويدعو إلى التخريب والهدم الذي يسميه التخريب الحيويّ، من أعمدة مجلة شعر، ومن السائرين على أهدافها حتى بعد إغلاقها، ركيك العبارة، سقيم الأسلوب، له ديوان سماه «لن» مليء بكل أصناف الضلال، ومثله كتابه خواتم، وكتاباته في مجلة الناقد من هذا الجنس المظلم. انظر: قضايا الشعر الحديث: ص ٣١٦.

<sup>(</sup>٢) خواتم: ص ٧٤ ـ ٧٠.

حرية الثقافة» التي يدير فعالياتها الأمريكان واليهود الصهاينة (١١).

وها هو يعترف في كتابه «خواتم» بذلك ويقول: (... خنقوني مرة بحرير حرية تعبيري، ومرة بصدق هذا التعبير، كمنوا في الجب والبئر يحرضونني على الظهور ويغرقون في خنادق خبثهم)(٢).

ومع كل هذا الوضوح في اعترافه بأنه أداة تنفيذ، ومع صراحة الوقائع المثبتة لعمالته إلا أنه ما زال يعد عند المفتونين بسراب الحداثة من القمم التي لاتطال!!!.

ومن هذياناته في باب الربوبية قوله: (يموت الخلاق إن لم يكن من جهل العالم له فمن علمه به)<sup>(٣)</sup>، وسواء أراد بالخلاق الرب سبحانه وتعالى، أم أراد به الحداثيّ المبدع فإن ذلك كله من الانحراف الذي يسعى هو وأضرابه إلى جعله واقعاً في حياة المسلمين من خلال الجحد والشك والجراءة والاستخفاف بكل ما يتعلق بالله تعالى.

لا غرابة إذا وجدت احتفاء بعضهم ببعض، وثناء بعضهم على بعض في انحطاطهم وهدمهم، فها هو أدونيس في خطبة حماسية، وبيان يشبه البيانات العسكرية يشيد بأنسي الحاج ويحرضه على رفض الموروث والمستنقعات المقدسة ـ حسب تعبيره ـ ويدعوه للرفض والثورة والتمرد ويعدها أساساً لكل تغيير ثم يحثه على الجد في الهدم (أ)، ثم يختم كل ذلك بقوله: (أحييك يا أنسي، أيتها القصيدة المارقة، أيها الشيطان الأصفر، يا أخي) (6).

ولا عجب أن يبتهج أدونيس بمروق صاحبه وشيطانيته؛ لأنهما معاً

<sup>(</sup>۱) انظر: مصداق ذلك في كتاب أفق الحداثة وحداثة النمط لسامي مهدي: ص ٥٥، ٥٦، وقضايا الشعر الحديث لجهاد فاضل: ص ٣٠٥، وبحثاً عن الحداثة: ص ٤١ ـ ٤١، ٤٨، ٥٩، ٩٠.

<sup>(</sup>٢) خواتم: ص ١٥٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: زمن الشعر لأدونيس: ص ٢٢٨ \_ ٢٣٠.

<sup>(</sup>٥) زمن الشعر: ص ٢٣١.

يعتزان بهذه الدركات الكفرية، ويبذلان في سبيل نشرها غاية البذل.

أمّا لماذا كل هذا التبجح بالإلحاد؟ فأمر يجيب عليه أحد نقاد الحداثة قائلاً: (لعل إشكالية الحداثة هي الأكثر لبساً بين الإشكالات الفكرية والثقافية والفنية التي شهدتها لوحة الثقافة العربية الراهنة.

ويبدو أن هذا اللبس والغموض المحيط بها ليس سمة الحداثة في حقل تداولها الاصطلاحيّ والدلاليّ العربيّ فحسب، بل هي ولدت في سياقها الغربيّ متلبسة باللبس والشك والقلق، والعقل المزدحم بتمزقاته وانشراخه... حيث لا أفق سوى العدمية والاستلاب بعد إعلان نيتشه موت الله وموت الجمال معه، والفن لم يعد يعوض عن الحياة بل يساهم في تعميق الاستلاب نحوها، فسيموت الفن تاركاً إيّانا في العراء...

إن الباحث وهو يجهد لاكتشاف خصائص ومميزات الحداثة وسط العوالم القاحلة والعراء الروحيّ إلاّ من الشمس السوداء، وقمر الكارثة الشاحب، لابد أن يقر بصعوبة الإحاطة بكليتها عبر تناقضاتها وتفتت رؤيتها لذاتها وللعالم... وهي إذ تطمح لإلغاء الطبيعة عبر تشييئها التقنيّ (١) لاتلبث أن تنتحب حنيناً إلى فردوس الطبيعة المفقود، فقد اغتالت الله والجمال والأخلاق والفن وراحت تندب وترثي ما اجترحته يداها...

إنها وعي المتاهة إذ تغدو المتاهة هي الحقيقة الواقعية الوحيدة بعد أن مات الإنسان بموت الله عبر قرون من تلاشيه التدريجيّ. . . ) (٢).

وهذه الإجابة تتضمن حقائق ثابتة عن الحداثة المحاربة للثبات، وأول هذه الحقائق أنها تجحد وجود الله، وتسعى في إبطال الإيمان به، وإبعاد البشر عنه، وثانيها أن هذا المسعى جر على الحداثة وأتباعها المزيد من التمزق والشتات والضياع والتيه، وصدق الله العظيم: ﴿ فَإِمَّا يَأْنِينَكُم مِّنِي

<sup>(</sup>١) أي: جعلها أشياء ومنتجات تقنية.

<sup>(</sup>٢) قضايا وشهادات ٢/ ٢٧٥ - ٢٧٦ من مقال لعبدالرزاق عيد بعنوان (الحداثة: عقيدة الأفاعي)، وفيه ثناء وإطراء للماركسية والزعم أنها أبدية وأنها العقلانية الوحيدة، ويتوقع مستقبلاً زاهراً لها ويثني على الحداثة ورموزها وطموحاتها.

هُدًى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْقَىٰ شَقَىٰ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا ﴾(١).

إن نزعات العداء لدين الله والمحاربة لكل مايمت إليه بصلة من أهم مشاريع وإنجازات الحداثة العربية، حتى أصبح التغني بالإلحاد إبداعاً والتدنيس للدين تقدماً، يقول نزار قباني (٢٠):

(حين يصير العدل في مدينة سفينة يركبها قرصان ويصبح الإنسان في سريره محاصراً بالخوف والأحزان حين يصير الدمع في مدينة أكبر من مساحة الأجفان يسقط كل شيء الشمس والنجوم والجبال والوديان والليل والنهار والبحار والشطآن واللي والإنسان حين تصير خوذة

<sup>(</sup>١) الآيتان ١٢٣، ١٢٤ من سورة طه.

<sup>(</sup>٢) نزار قباني شاعر سوريّ، ولد سنة ١٣٤١ هـ/١٩٢٣ م، درس الحقوق وتخرج سنة ١٣٦٤ هـ/١٩٤٥ م، وعمل في بعثة دبلوماسية في القاهرة ثم تركيا ثم لندن وبكين، من رواد الحداثة، اشتهر بأنه شاعر المرأة، حيث جعل منها مجرد جسد، وإناء لتفريغ الشهوة الجنسية، يركز على أعضاء الجنس، والملابس الداخلية للنساء، ويأتي بعبارات صارخة مكشوفة جنسياً، ويجاهر بالإلحاد، والتهكم بالله ورسوله والدين والشريعة، ويبغض العرب لفرط شعوبيته. انظر: الصراع بين القديم والجديد ٢/١٢٦٩، وتاريخ الشعر العربي الحديث: ص ٦٣٥.

تصنع بالعباد ما تشاء تمعسهم تهرسهم تميتهم تبعثهم تصنع بالعباد ما تشاء)(۱). ويقول معين بسيسو(۲): (باسمك تلك المومس ترقص بقناع الرب باسمك يتدحرج رأس الرب)(۳).

أمّا الملحد علاء حامد (٤) الذي نال من الشهرة ـ رغم تأخره في إظهار كفره ـ ما لم ينله من سبقه، وحصل له من حماية الدولة وصيانتها وحراستها لشخصيته وتأمينها لحياته المعيشية مالم يحصل عليه إلاّ كبار رجالات الدولة ومسؤوليها.

هذا الملحد الجريء في إلحاده، الضعيف في حجته، سجل تهافتاته الفكرية الكفرية في رواية «مسافة في عقل رجل» وأعلن فيها الكفر صراحة، وتبجح بالردة أقصى درجات التبجح.

<sup>(</sup>١) الأعمال السياسية الكاملة لنزار قباني ٣/١٠٠ ـ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) معين بسيسو ولد في غزة عام ١٣٤٥ هـ/١٩٢٧، شاعر حداثيّ فلسطينيّ، شيوعيّ ماركسيّ اتخذ سب الله تعالى والتهكم بالإسلام قاعدة لأعماله الشعرية، تخرج من الجامعة الأمريكية عام ١٣٧١ هـ/١٩٥٢، وعمل رئيساً للقسم الثقافي في جريدة الأهرام القاهرية، ثم تولى رئاسة تحرير الطبعة العربية لمجلة «اللوتس» التي تصدر عن اتحاد كتاب آسيا وإفريقيا، هلك عام ١٤٠٤ هـ/١٩٨٤ م. انظر: رفاق سبقوا: ص

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة لمعين يسيسو: ص ١، ٢.

<sup>(</sup>٤) علاء حامد الروائيّ الحداثيّ المصريّ الملحد، صاحب رواية «مسافة في عقل رجل» المليئة بأبشع أنواع الإلحاد والكفر بالله والتهكم بالدين وكل مايتعلق به، نال حظوة كبيرة عند الحداثيين، وحماية قوية من الدولة العلمانية، ورعاية وتأييداً، ورغم مطالبات أهل الإسلام بمحاكمته إلاّ أنه في منعة وحصانة.

فتارة يصف الأديان بأنها عجزت عن إيجاد تفسير علمي مقنع لخلق الإنسان ويسأل: (ماذا كان الإنسان وكيف خلق؟! لقد عجزت الأديان عن تفسير علمي مقنع لتلك الأسئلة الخالدة... وأذابت العقل الإنساني في محلول حمضي مركز من الخرافات...)(١).

وفي مقطع من مقاطع هذا الكتاب النجس بالكفر والردة يتلخص كل فكر علاء حامد حيث يقول: (... الإنسان ليس سوى نظرية مادية بحتة، وجد بالصدفة وسيموت بالصدفة، ويموته يصبح مجرد ذكرى في أروقة الحياة، فلا إله ولا ثواب ولا عقاب ولا جنة ولا نار، ولا جن أزرق أو أحمر ولا ملائكة بيضاء أو خضراء تهفهف بأجنحتها، والرسل ليسو سوى مجموعة من الدجالين، والأديان صيغ بشرية ذكية، والإنسان ابن الطبيعة، خالق نفسه، هو الأوحد والأقوى والأفضل والجبار والمتكبر، وبالتالي فقد وجد بالصدفة، وسيفنى جنسه البشري أيضاً بالصدفة، وعلى البشرية في هذه الحالة الأخيرة أن تبدأ للمرة الثانية من نقطة المداية، وقد يختلف شكل المخلوق القادم عن الإنسان المندثر بعد فناء العالم)(٢).

ثم يتحدث بهذا الأسلوب المتهافت وهذه الطريقة الإنشائية الخالية من أي نظر أو حتى شبهة تأمل عقليّ، فيأتي بما يسميه «افتراضية أن الإنسان مخلوق لله تعالى»، ثم يهاجم هذه الحقيقة بالأسلوب الادعائيّ الهجائيّ، العريّ من البراهين، المرتمي بسخافة اتباعية في أحضان أساتذته الماديين، إذ هو في الحقيقة ليس إلاّ مسخاً مشوهاً للماركسية البائدة، وصدى متهالكاً للشكوك والريب المادية.

علماً بأن الشك والتكذيب الذين ملأ بهما كتابه ليسا في الحقيقة من أبواب الفكر والعلم والبرهان؛ لأن الشاك ـ في أحسن أحواله ـ متوقف لأنه لا علم عنده، أو لأن الأدلة والبراهين عنده متكافئة، وهذا الملحد يصطنع

<sup>(</sup>١) مسافة في عقل رجل: ص ٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٢٥.

الشك ويدعيه تقليداً لديكارت وغيره، ويزعم أن الشك هو الوسيلة الوحيدة للبحث ثم للحكم، بل ويتخذ الشك عقيدة، وهذا كله سفه في العقل، وغمط للحق والبرهان، وحَيْدة عن الدليل الساطع، وإهدار لليقين، وهذا كله مضاد للعقل والعلم والبرهان، وتكذيب بالحقائق، والتكذيب ليس شجاعة كما يصور هذا المادي الملحد وأضرابه، بل الشجاعة والامتياز هو في التصديق بالحق والتكذيب بالباطل.

وعلاء حامد في كل كتابه لايعدو أن يكون صاحب دعاوى مجردة يلقيها ثم يرش عليها من مسوح شكه وتكذيبه وتلفيقه بعبارات استفزازية يناقض بها حقائق الكون وقطعيات العقول، ويزيف كل ذلك بأهواء هابطة في عبارات مزركشة على متنِ تناقضِ فاضح.

ومن أمثلة الدعاوى المجردة التي دأب عليها في هذه الرواية الإلحادية قوله في معرض رده على من يقول بأن الخلق خلقُ الباري ـ سبحانه وتعالى ـ: (ورواية الخلق بهذه الصورة تعني أمر واحد فقط، عقل بشريّ حاول أن يجد لنشوء الخلق أسباباً مقنعة . . . فانتزعها من عادات وتقاليد وأساطير وخرافات شعوب سبقته بمئات السنين ثم عاد ليؤكدها بدعوة ألبسها ثوب إلهي (٢) حتى يصدقها الناس)(٣).

فأين هو البرهان العقلي أو الحسيّ الذي يشهد له بأن العقل البشريّ هو الذي اخترع هذه القضية؟ ثم أين هو الدليل على أن قضية الخلق كانت من عادات وتقاليد وأساطير وخرافات شعوب سابقة؟.

إنها دعاوى تدل على طفولة عقل صاحبها، والعاقل يستحيي أن يواجه حقائق كالشمس، براهينها كعدد الخلق بمثل هذه التهويمات، ومتى كان الباطل المموه بالأدلة متحدياً للحق ذي البرهان، فضلاً عن الباطل العري عن حجة أو دليل؟.

<sup>(</sup>١) هكذا كتب والصحيح أمراً واحداً، والكتاب ملىء بهذا النوع من الأخطاء.

<sup>(</sup>٢) هكذا كتب والصحيح ثوباً إلهياً.

<sup>(</sup>٣) مسافة في عقل رجل: ص ١٢٧.

ولست هنا في صدد الرد المفصل على هذه الأقوال الادعائية، إذ المقصود بيان أوجه الانحراف الاعتقادي في أدب الحداثة، ومقولات هذا الملحد المغالط في قضية نفي وجود الله تعالى والتشكيك في ذلك عديدة أترع بها كتابه، فمرة يجحد بصراحة، ومرة يوهم ويشكك، ومرة يجعل الله تعالى شيئاً من الأشياء المخلوقة، فإنه بعد أن قرر أن الإنسان وجد صدفة ويموت صدفة وسيفنى الجنس البشري صدفة ويوجد جنس بشري آخر(۱)، تناقض وصرح بأنه لابد من وجود قانون كليّ يرتبط به الكون وجوداً وعدماً فقال: (... إذا كان لا يوجد خلاف حول وجود قانون يحكم الكون بدقة شديدة وأن خلف هذا القانون إرادة منظمة امتزجت به يُمكن القول أن القانون هو الله والله هو القانون، وأن البديل لغياب هذا القانون هو الفوضى...)(۲).

وهذا هو القول نفسه الذي سبقت الإشارة إليه عند الكلام عن وحدة الوجود بالمفهوم الغربيّ الإلحاديّ، حيث جعل علاء حامد مايسميه ـ ادعاءً أيضاً ـ القانون الكليّ، جعله هو الله تعالى، فإذا كان هذا قانوناً فمن الذي قتنه؟، ولا مجال للشك في أن القانون الذي يتحدث عنه هو شيء مخلوق، فمن الذي خلقه ومن الذي جعله كلياً؟.

إلى غير ذلك من الإيرادات التي تبين زيف هذا القول الذي يهدف في آخر مغزاه إلى إنكار وجود الله تعالى وربوبيته.

ويواصل هذا الملحد تخبطاته فيقول: (قبل أن نخوض في تعريف محدد لله، ماهيته وجوهره، نقول: إن الأكوان منظورة أو غير منظورة تحكمها أنماط معينة من القوانين التي تنظم سيرها ومسيرتها وحركتها، من هذه القوانين الثابتة على مر الدهور والأزمان أن لكل شيء سبباً، ولو شبهنا الله بخلية أبدية لاتفنى، وأن مخلوقاته ليست سوى انقسام لهذه الخلية الأبدية ولكن بعد إضافة مواد أخرى كيمائية (مواد بشرية) اكتسبت بها

<sup>(</sup>١) انظر: مسافة في عقل رجل: ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٢٨، ونحوه في ص ١٥٧، وص ١٦٠، وص ١٦٣.

خواص جديدة ظاهرية بالإضافة إلى خواص الخلية الأبدية، إذا قلنا بذلك فنحن لم نبتعد عن جادة الصواب ولكننا في نفس الوقت لم نقترب كثيراً من الحقيقة)(١).

ثم يضيف: (الله هو تلك الخلية الأبدية وكذلك مخلوقاته من إنسان وحيوان ونبات وجماد لا فرق في ذلك بين الشمس والبقرة والقمر والشجرة والنجم الثاقب والطفل الخائب، كلها مخلوقات لله انقسمت من الخلية الأبدية بعد أن ارتدت ثوبها الماديّ...، يا صديقي اللدود إذا أردت رؤية الله مجسماً فتأمل الشمس والنجوم والحيوان والإنسان والنبات، أمّا القول بأن الله يجلس على عرش، وأن له مكاناً محدداً يجلس فيه يُمكن التحدث معه بلسان طليق، فهذه أوهام صنعت بمهارة وصدقتها عقول تعيش في دروب الجهالة المفرطة، ولكن إذا أردت معرفة الله فليس أمامك سوى أن تعرف كل القوانين التي تحكم الكون) (٢).

ثم يستطرد في حوار شخصيات روايته الشيطانية ويسأل بشك: (إن كلامك يدور حول ماهية الله، ولكن أما كان من الأجدى أن نبحث عن وجود الله قبل أن نبحث عن ماهيته، فهل حقاً يوجد إله ينظم هذا الكون، أم أن هذا الكون ينظم نفسه ذاتياً دون ماحاجة لقوة منظمة متحكمة) ثم يجيب: (... ليس في جعبتنا أمام هذا التاريخ الطويل أدلة مادية ملموسة على وجود الإله...)

ثم عاد يدندن حول القانون الكليّ الكونيّ وأنه هو الله (٥)، ويتهكم بصفات الله وأسمائه، تعالى الله عما يقول الكافرون علواً كبيراً.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) مسافة في عقل رجل: ص ١٤٩ ـ ١٥٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٥٠ ـ ١٥١.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ١٥٢، ١٥٣، ١٥٦، ١٩١، ١٩١٠

وإذا كان هذه اعتقادات شخص هو من آخر أذيال الحداثة فهل كان سلفه على هذا المنوال؟.

سبق أن نقلنا كلام أدونيس وأركون ونزار قباني وهنا نذكر بعض أقوال نجيب محفوظ (١) الذي ابتهج به العرب عندما منح جائزة نوبل ذات الاتجاه الصهيوني، وعدوه من أعلام الأمة ونبلائها!!، وقد كشف الدكتور السيد أحمد فرج أنواع انحرافاته الاعتقادية والسلوكية في كتابه النادر «أدب نجيب محفوظ وإشكالية الصراع بين الإسلام والتغريب»، ومن ذلك \_ مما له علاقة بهذا الباب \_ تشكيك نجيب محفوظ في وجود الله تعالى، ففي رواية الحب بعد المطر يُجري حواراً بين شخصين وفيه قال أحدهم: ( حدثني أحد الكبار (الشيوخ) فقال: إنه كان يوجد على أيامهم بغاء رسمي.

- ـ زماننا أفضل فالجنس فيه كالهواء والماء.
- لا أهمية لذلك، المهم هل الله موجود؟.
  - ولم تريد أن تعرف؟.
- إذا قدر لليهود أن يخرجوا فمن سيخرجهم غيرنا.
  - ـ من يقتل كل يوم غيرنا!
- من قتل عام ١٩٥٦ من قتل في اليمن من قتل في عام ١٩٦٧!
  - ـ لا أحد يريد أن يجيبني أهو موجود؟.

<sup>(</sup>۱) نجيب محفوظ عبدالعزيز إبراهيم أحمد الباشا، ولد عام ١٣٢٩ هـ/١٩١١ م، عمل سكرتيراً لوزير الأوقاف مصطفى عبدالرزاق ثم تقلب في أعمال وظيفية آخرها أنه عمل مستشاراً لوزير الثقافة ثم صحفياً في جريدة الأهرام، منح جائزة نوبل لمواقفه الموالية لليهود وأعماله التغريبية، وحصل على جائزة رابطة التضامن الفرنسية العربية، له روايات كثيرة مليئة بالمضامين المنحرفة فكراً وخلقاً. انظر: حول الدين والديمقراطية: ص ٢٢٣ ـ ٢٠٥، وأدب نجيب محفوظ وإشكالية الصراع بين الإسلام والتغريب.

- إذا حكمنا بالفوضى الضارية في كل مكان، فلايجوز أن يوجد)(١).

ويعقب الدكتور سيد أحمد فرج على هذا النص فيقول: (إن الكاتب ونأسف له \_ يمارس في هذا الحوار \_ مجاملة لليهود وبغضاً للعرب، وإنكاراً لوجود الله...)(٢).

## ثانياً: نفي كون الله \_ جلَّ وعلا \_ خالقاً مدبراً ونفي توحيد الربوبية:

وهذا من الانحرافات الاعتقادية عند أدباء الحداثة العربية وهو شائع في نتاجهم الأدبيّ والنقديّ والفكريّ، إبحاراً من الانحراف الإلحاديّ السابق، واستعادة لدروس أساتذتهم الماديين، وترديداً أجوفاً وشقشقة عمياء، وتجاويف فكرية خاوية على عروشها، من جنس قول الطائفيّ المحترق أدونيس:

(أعرف الآن

أين يكون الليل إذا جاء النهار

والنهار إذا جاء الليل

أعرف أن جنس الربوبية يتأصل في أحشاء الأرض ويتناسل

أعرف الأرض بالأرض

والسماء بنور الأرض

هكذا أظهر في قميصي الجديد)(٣).

وهكذا في كلمات مفلسة شائنة \_ من طائفيّ يراد له أن يكون رائداً وموجهاً ومعلماً وأستاذاً لجيل \_ تتحدر هذه الكلمات الجوفاء، فاسدة التركيب ضالة المعنى، فالليل \_ كما يظهر لى من النص \_ رمز الظلام

<sup>(</sup>۱) الحب تحت المطر: ص ۳۸ ـ ۳۹ نقلاً عن كتاب أدب نجيب محفوظ وإشكالية الصراع بين الإسلام والتغريب د/ سيد أحمد فرج: ص ٧٠٠

<sup>(</sup>٢) أدب نجيب محفوظ د / سيد أحمد فرج: ص ٧٠.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة ٢٩٢/١.

والتخلف والانحطاط يريد به الإسلام وأهله وتاريخه وحضارته، والنهار رمز التقدم والإبداع هو الأجنبيّ وفكره وفلسفته المادية وأخلاقه الرعناء، وجحده وإلحاده وتكبره على خالقه \_ جل وعلا \_، وها هو يستف من غبار مناهج الإلحاد فينفي كون الله تعالى رباً خالقاً مدبراً مالكاً بيده ملكوت كل شيء، ويندفع في باطنية حاقدة، وإلحاد ماديّ متمرد، ليعلن أنه لا ربوبية خارج الأرض وأهل الأرض، بل فيها تأصلت الربوبية وتناسلت وهي خالقة نفسها \_ حسب خرافات المادية \_ التي أوقع في فخاخها بعضٌ من أبناء المسلمين، مرة بأسلوب البحث العلميّ الموضوعيّ المتجرد، حسب زعمه أو حسب انكسار ومهانة أتباعه بين يديه، ومرة بهيبة الحداثة التي صنعت ونشرت بين أبناء المسلمين وأعطيت مكانة وثنية جعلت ضعفاء العقول والإيمان يلوذون أبناء المسلمين وأعطيت مكانة وثنية جعلت ضعفاء العقول والإيمان يلوذون مراداتها إلا النزر القليل.

كل ذلك لكي ترتكس الأمة في الإذعان الفكري والاعتقادي مثلما ارتكست في غيره من فخاخ السياسة والاقتصاد، غير أنه مع تباشير إصباحيات الصحوة الإسلامية المباركة الراسخة سيضمحل ليل الضياع والفراغ بإذن الله تعالى.

وعودة إلى الباطنيّ أدونيس الذي يقول:

(مسافر ترکت وجهي على

زجاج قنديلي

خريطتي أرض بلا خالق

والرفض انجيلي)(١).

بهذا ينشىء التمرد على الله وعلى دينه، ويتلقى الأتباع هذا على أنه تحرر وإبداع، وتقدم وحياة جديدة، تحذلق لفظيّ يزين الكفر ويشجع على التمرد

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٣٣٦.

والرفض، فيزعم أن أرضه الحقيقية أو المجازية «كناية عن الفكر والثقافة والفن والأدب» لاتخضع لخالق ولاتدين لإله، ولاتتعبد لغير الرفض الإبليسي.

وتنجرف الأذهان العاجزة الكسيحة في الإعجاب والاقتداء بهذا الحاقد الطائفي، وتأخذ أقواله بتلقائية عجفاء وتلقينية باردة، في الوقت الذي ينتقدون فيه على المسلمين الأصلاء أنهم نصوصيون يأخذون علمهم بالحفظ والتلقين، ويعدون ذلك عيباً ومعرة، مع أنهم يملأون أدمغتهم بالهدى بحفظ كلام الله تعالى وكلام رسوله على وهؤلاء الفارغون يسدون فراغ عقولهم بكلام وثني طائفي مادي نجس تلقاه أستاذهم \_ أدونيس \_ عن أساتذته من الباطنيين حيث النشأة والمنبت، والماديين حيث الهوى والقبلة، فحين تقرأ له:

(والله في البيوت

يموت كالبحيرة)(١).

لاتجد إلا نيتشه في زيّ آخر، وقد سبق له أن امتدح عبارته الخبيثة «موت الله» وأثنى على مقتضياتها عند جبران (٢).

واستطراداً مع مقصده الهابط من جحد ربوبية الله تعالى يتناول مسألة التقدم والتخلف، معتبراً أن الأمة متخلفة بسبب المحراب والصلاة وإيمانها بالله وشرعه ودينه، معتبراً ذلك أغلالاً وخندقاً مسدوداً لا باب له، ورملاً وقشاً، وغير ذلك من العبارات التي يرمز بها إلى التخلف، فيقول:

(الأمة استراحت

في عسل الرباب والمحراب

حصنها الخالق مثل خندق

وسدة

لا أحد يعرف أين الباب

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لأدونيس ١٦٣/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٧٨.

لا أحد يسأل أين الباب)(١). ويقول:
(نادر أن ينطق البحر ولكن نطق البحر يبسنا يبس التاريخ من تكراره في طواحين الهواء سقط الخالق في تابوته سقط المخلوق في تابوته والنساء ارتحن في مقصورة ينتشلن الليل من آباره)(٢).

وهكذا تتشابك المفاهيم الإلحادية في هذا الطرح البليد، فمن البحر الذي هو عنده رمز الغرب والتقدم والحركة والإبداع، والأمل المرتجى والثورة المرتقبة يستمد قوته ومجده وحضارته ضد حضارة الإسلام وتاريخه وعقائده التي تبدأ من الإيمان بالخالق البارىء ـ سبحانه وتعالى ـ ثم ضد الممارسات الاجتماعية المتمثلة في عفة المرأة وحجابها.

وفي عبارات أخرى غامضة ملتوية التواء العقيدة الباطنية يقول: (العمل يصعد

من الأرض إلى اليد من اليد إلى التاريخ من التاريخ من التاريخ إلى هباء البدايات)<sup>(٣)</sup>.

هذا هو جوهر الحداثة: ممارسة الشك في الله تعالى، وبث العدمية

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لأدونيس ٢/٣٧٣.

<sup>(</sup>٢)(٣) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ٢٨٣.

ونشر الدهرية، فما دامت البدايات هباء فكل شيء ضياع وعدم وانفلات، هكذا حسب المفهوم الأدونيسيّ الإبليسيّ.

وليس هذا مقصوراً عليه فعصابة الحداثة ملة واحدة وإن اختلفت بينهم الطرائق وتباعدت البلدان، فها هو حداثي آخر من المغرب العربي يردد نفس المعنى الذي قاله أدونيس تحت عنوان (النقد أساس الإبداع)(١).

وقد يظن القارىء لأول وهلة أن المراد هو النقد الأدبي البحت أو الفني أو اللغوي لارتباط كلمة الإبداع بالأدب والفن واللغة، ولكن الحداثي يفسر هذا العنوان العريض ويبين مراده بالنقد الذي هو أساس الإبداع فيقول: (أول مايجب أن يتجه إليه النقد هو المتعاليات بمختلف تجلياتها، ليس الغائب الذي هو يخلق الحاضر والمستقبل، بل الإنسان هو خالق حاضره ومستقبله، لاتستصغروا المتعاليات، إنها المتحكمة في وعينا ولا وعينا. . . إن المتعاليات كمجال معرفي تعتمد قناعة أساسا، وهي أن الإنسان موجود بغيره لا بنفسه، شبح عابر في دنياه، صورة لمثال، مصيره فوقه لا بين يديه تغطيه السماء بحنينها مرة، وتحتفظ له الظلمات بالردع هنا أو هناك)(٢).

إنها محاولة لهدم الدين باسم النقد، ومحو الإسلام باسم الإبداع.

وهذا هو دأب الهدامين من المتفرنجين المقتدمين بملاحدة الافرنج، تقديسُ الكفر باسم الإبداع، ونقد الإسلام وعقيدته باسم التحديث والتطوير الأدبيّ والفكريّ.

فهل صعب على هذه العقول الكليلة أن تبدع إلا على أساس الكفر بالله وجحد ربوبيته ونقد «المتعاليات» والمقصود بها الله تعالى ودينه ونبيه وسائر الغيبيات؟، فالإنسان ـ عندهم ـ موجود بنفسه، وهو خالق حاضره ومستقبله، هكذا ادعاء ووقاحة وجراءة على الباطل، وكأن شرط الإبداع أن

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ٥٤١.

<sup>(</sup>٢) حداثة السؤال بخصوص الحداثة العربية في الشعر والثقافة، لمحمد بنيس: ص ١٩.

يبدع أحدهم في نطاق الإلحاد والكفر والرذيلة الخلقية والكذب الفكريّ وإلاّ فليس مبدعاً ولا أديباً!!.

إنهم في الحقيقة تمردوا على الله تعالى ودينه فسقطوا في كهنوت الحداثة ووثنيتها كما اعترف بعضهم قائلاً: (... تأثر النقد الماركسي العربي بالكهنوتية في بداية الخمسينات من هذا القرن ـ كما يقول غالي شكري (1) وما أن بدأ يتخلص من التبسيط المخل والنظرة الآحادية الجانب والاختزال الايديولوجي بل السياسي للفنون، ومن ثم المصطلحات الغامضة الاستعلائية، حتى هبت رياح الحداثة في السبعينات وقد تلبستها طقوس الكهنوت وأسراره المقدسة، أي: أن التخلف المعرفي ظل ساري المفعول داخل أكثر الأفكار عقلانية ولكنه ترك الماركسية وغزا الحداثة، لم يكن انتقال الوباء من المصادفات . . .)(٢).

نعم إنهم كذلك ولابد؛ إذ لاينفك الإنسان من عبودية وتأليه، فأمّا المسلم فإنه يعبد ربه الخالق الواحد الأحد، وأمّا الكافر فإنه يعبد هواه وشهوته، وشياطين الجن والإنس الذين يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول غروراً.

فهاهم بشهادة أحدهم يمارسون طقوس العبادة الوثنية الكهنوتية للحداثة، وشهادة الواقع أكبر دليل على ذلك فإن الناظر في كتاباتهم يرى بوضوح كيف تغلي مراجلهم حماسة وولها لنحلتهم الجديدة، ويلحظ بجلاء أنهم يخضعون باستكانة أمام شعارات الحداثة إلى حد التقديس والورع العبادي، وهذا أيضاً ما شهد به بعضهم حين قال: (ما من كلمة

<sup>(</sup>۱) غالي شكري حداثي مصري نصراني الأصل قبطي الهوى، يساري الانتماء، من نقاد الحداثة ومنظريها وكبار عتاتها، له كتب كثيرة منها الأقباط في وطن متغير، وديكتاتورية التخلف العربي، وإنهم يرقصون ليلة رأس السنة، وذكريات الجيل الضائع، وشعرنا الحديث إلى أين، وغيرها.

<sup>(</sup>٢) قضايا وشهادات ٣ شتاء ١٩٩١م من مقال للماركسيّ اللبناني محمد دكروب بعنوان محنة الشعر العربي الحديث في العلاقة بين الشاعر والناقد والقراء: ص ٢٢٠.

بعد الحداثة يجري استعمالها بورع طقوسيّ وجهل لكنهها وجوهرها وكيفية تحققها ككلمة الإبداع)(١).

وقد مر معنا قول حسن حنفي في أنه لا مجال للتحرر والعلمانية إلا بإبطال العقيدة المثبتة لربوبية الله أو ما يسميه الثنائية التي تقسم العالم إلى خالق ومخلوق (٢).

وغير مستغرب هذا من رجل يعترف بأنه كافر وأنه ماركسيّ وضعيّ، وذلك في معرض رده على مناقش خشي عليه أن يكون «مؤمناً» فأجابه قائلاً: (... فأنت تعني الإيمان السلفيّ التاريخيّ ... إلخ والمتوارث عبر التاريخ وهو الشيء الذي تخافه عليّ؛ لذلك فإن إيماني يكفرني، كما أنه يكفرك أيضاً، وبالتالي فإن القضية بالنسبة لنا هي التحدي ... وأعتقد أن الأخوة العلمانيين يستعجلون التقدم، إنهم يريدونه إيجابياً فقط، وأنا أريد أولا أن أمنع عوائق التقدم، أي أعمل للتقدم سلباً إذا جاز التعبير، فإذا ما استطعت ذلك عندئذ أسلم المجتمع العربيّ إلى الأخوة العلمانيين لكي يبنوه إيجاباً، ومن ثم أنا مقدم لهم، أنا ماركسيّ شاب وهم ماركسيون شيوخ هذا تقسيم لأدوار العمل ... وفي ما يتعلق بمضمون الوحي وحادث الوحي، فكما بينت لكم، أنا مفكر وضعيّ، أقصد أنا وضعيّ منهجيّ ولست وضعياً مذهبياً، إن كل ما يخرج عن نطاق الحس والمادة والتحليل، أضعه بين قوسين ...) (٣).

إذن نحن أمام زمرة من الملاحدة الذين يعلنون بتبجح كامل كفرهم بالله رباً وإلها وبالإسلام ديناً، وسيلتهم في ذلك التضليل والكذب، ومكابرة الحقائق وجحد البراهين، والتلبيس على أعشار المثقفين، واستجلابهم إلى وهدة الضلال بعبارات الجحود والشك، وزركشات الألفاظ الرنانة والدعاوى العريضة.

<sup>(</sup>١) قضايا الشعر الحديث لجهاد فاضل: ص ٤٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: الإسلام والحداثة: ص ٣٨٨.

<sup>(</sup>٣) الإسلام والحداثة: ص ٢١٨ ـ ٢١٩.

جاؤوا لمحاربة الدين والتراث بدعوى عدم التقليد، فاجتروا الأفكار الأرضية وقلدوها، وتخمرت في عقولهم المستطرقة كل الأحقاد ضد الإسلام وأهله من النصارى واليهود والملاحدة والوثنيين، فالنصرانية يبشر بها الخال وخليل حاوي (1) وأنسي الحاج وأنطون سعادة (۲)، وأمّا اليهود فيخدمهم سعيد عقل (۳) في ملحمة بنت بفتاح، كما قال ذلك خليل حاوي وأنطون سعادة (٤)، أمّا الملاحدة فقد مر الكثير عنهم في كلام أدونيس وحسن حنفي ونجيب محفوظ وعلاء حامد وغيرهم، أمّا الوثنيون فسيأتي ذكرهم في الفصل الرابع من هذا الباب بإذن الله تعالى، وقد لوثت هذه البصمات العتقادية الضالة وجه الثقافة العربية المعاصرة، وصبغت أدبها الحديث الاعتقادية الضالة وجه الثقافة العربية المعاصرة، وصبغت أدبها الحديث

<sup>(</sup>۱) خليل حاوي حداثيّ لبنانيّ نصرانيّ وجوديّ، حاز على الدكتوراه في الفلسفة، غامض الشعر، أسطوري المنزع، انضم إلى عصابة مجلة شعر، ثم تركهم وواصل في أسلوبه الرمزيّ الضبابيّ الغائم، وقلده مجموعة كبيرة من إمعات الحداثة، له ديوان نهر الرماد وبيادر الجوع والناي والريح وهي مليئة بالمضامين الحداثية المنحرفة، انتحر إثر دخول القوات اليهودية إلى بيروت عام ١٤٠٧ هـ/ ١٩٨٧ م. انظر: تاريخ الشعر العربي الحديث: ص ٢٩٦، ورفاق سبقوا: ص ١٧٥ ـ ٢٠٥٠.

<sup>(</sup>۲) أنطون سعادة، ولد سنة ۱۳۲۲ هـ/۱۹۰۶ لأسرة نصرانية مارونية، درس في البرازيل ونشأ هناك ثم عاد إلى لبنان سنة ۱۳۵۱ هـ/۱۹۳۲ لم ليعمل مدرساً في الجامعة الأمريكية، وأنشأ الحزب السوريّ القوميّ الاجتماعيّ، حاول القيام بثورة فقتل سنة معرد المنصرانية والفينيقية، وله أثر كبير في الحداثيين العرب وخاصة عصابة شعر الذين كانوا من أتباع الحزب السوريّ، ولكتابه الصراع الفكريّ في الأدب السوريّ أعظم التأثير فيهم وفي غيرهم، جعل الأساطير الوثنية محور فكرته وأساس دعوته، وربط الإبداع والنهضة بهذه التصورات وكون لنفسه هالة من التعظيم وخلب عقول أتباعه ومنهم أدونيس، وكان يرى نفسه نبياً، وكانوا يرون فيه القوة المقدسة والمخلص والبطل والمنقذ. انظر: موسوعة السياسة ١٩٦٤، والموسوعة الميسرة في الأديان: ص ٤٠٤، والحداثة الأولى: ص ١٩١٨.

<sup>(</sup>٣) سعيد عقل نصرانيّ لبنانيّ معروف، دعا إلى الفينقية الوثنية واللغة العامية وكتب بها، وحارب العربية الفصحى والتراث العربي، يشابه نزار قباني في الشعوبية والمفردات والألفاظ الجنسية والتكرارية. انظر: تاريخ الشعر العربي الحديث: ص ١٩٧، وأسئلة الشعر لمنير العكش: ص ١١. ٢٠، وقضايا الشعر الحديث: ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: الحداثة الأولى لمحمد جمال باروت: ص ١٧٠.

بصباغ الانحراف والتضليل، وجعلت الإطار الأصولي لهذا الفكر ردة وابتعاداً عن دين الإسلام الحنيف، فقد سمحوا لكل فكر ومفكر أن يلج من أبوابهم إلا إذا كان فكراً مسلماً، ولشد ما عادوا مصطلح الأدب الإسلامي لمجرد هذا الانتساب، في الوقت الذي فتحوا فيه عقولهم وقلوبهم لجميع الأسماء والانتماءات، الوجودية والسوريالية والواقعية، أمّا الإسلام والإيمان ونعت الأدب به فجرم ثقافي خطير، ومما يؤسف له أن بعض الأدباء من المسلمين انسحب في هذا المجرى ورد هذه التسمية بحجج أوهن من بيت العنكبوت السحب في هذا المجرى ورد هذه التسمية بحجج أوهن من بيت العنكبوت شمّن في من أن وفيكُر الله المنهم الله المنهم المنه

وفي مجال نفي الربوبية، وجحد كون الله تعالى خالقاً مدبراً يقول أحدهم في تدليس متعمد، واستشهاد بهيجل (٢):

(سفر الهجرات

«الإنسان أجمل ازدهارات الطبيعة»

هيجل)<sup>(۳)</sup>.

والمعنى نفسه يردده عبدالرحمن المنيف(٤) فيقول: (... طبيعة

<sup>(</sup>١) الآية ٤٧ من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٢) هو: جورج وليام فريدريك هيجل، ولد سنة ١١٨٣ هـ/ ١٧٧٠ م، وتوفي سنة ١٢٤٦ هـ/ ١٨٣١ م، من أكبر الفلاسفة الغربيين تأثيراً في الحياة الغربية، ولايُمكن عزل الوجودية والماركسية والبرجماتية عن فلسفة هيجل الألماني ذات الأساس المادي، حيث كان لايؤمن بإله، وذلك هو أساس فلسفة الموضوع والنقيض التي طرحها هيغل وأخذها بعد ذلك ماركس وطورها ليصل إلى الإلحاد صراحة. انظر: الموسوعة الفلسفة: ص ٥١١، وموسوعة أعلام الفلسفة ٢/ ٥٦٩.

<sup>(</sup>٣) غيم لأحلام الملك المخلوع، شعر محمد علي شمس الدين: ص ٣٥.

<sup>(</sup>٤) عبدالرحمن المنيف من أهل الجبيل، ومن قيادات حزب البعث في العراق، حداثي كبير، بل قدوة للحداثيين المحليين وصاحب أكبر رواية عربية وهي «مدن الملح»، تقلب في العلمانية من البعثية إلى الاشتراكية التي تلقاها في إحدى دول أوروبا الشرقية الشيوعية، وفيها اعتنق الفلسفة الماركسية، ثم استقر أخيراً في الليبرالية الديمقراطية كما=

الصحراء تجعل للأسماء أهمية تفوق غيرها، وهذه لم تخلق نتيجة الرغبة أو في لحظة من لحظات الجنون، وإنّما خلقتها الطبيعة ذاتها وأعطتها من الأسماء ما يوازي أهميتها أو الصفات التي تحملها)(١).

ويقول وهو يتحدث عن ثروة البترول على لسان أحد شخصيات روايته: (الصدفة خلقت هذه الثروة والصدفة هي التي دفعتني إلى هنا...)(٢).

ويكرر المعنى نفسه ناسباً الخلق إلى الطبيعة والصدفة، وهذا يعني بدلالة الالتزام نفي كون الله خالقاً ويعني بدلالة المطابقة نسبة الخلق إلى غير الله تعالى يقول: (... إن المدن إذا خلت من المعالم التي تجعلها دائمة ومتميزة فإنها لاتستحق التوقف أو الإشارة، لايهم أن تكون المعالم ما خلقته الطبيعة أو ما صنعه الإنسان) (٣).

وبالجحود والتفسير الماديّ نفسه يتحدث علاء حامد فيقول في روايته مسافة في عقل رجل: (لماذا خلقنا أجنة فأطفال فشباب فكهول مثلنا مثل الحيوان والنبات والحشرات، ينسج التطور قانونه المحكم على كل صغيرة في حياة الأحياء، مرحلة تلو مرحلة لتعود من جديد إلى نفس المرحلة نقطة البداية)(٤).

ويقول: (... الإنسان ليس سوى مخلوق أرضي جاء نتيجة تطور مذهل في عالم مادي عمره ملايين السنين نتيجة تفاعلات كيميائية منذ اللحظة التي انقسمت فيها خلية الأمبيا ليشملها التطور إلى الإنسان أرقى الحيونات)(٥).

<sup>=</sup> في كتابه الأخير الديمقراطية أولاً الديمقراطية دائماً، لايرى في الإسلام أي حل واقعيّ عملي للحياة. انظر: رأيهم في الإسلام: ص ١٣ ـ ٢٢.

<sup>(</sup>۱) مدن الملح ج ۱ التيه ـ عبدالرحمن المنيف: ص ۹ ـ ١٠.

<sup>(</sup>٢) مدن الملح ج ٢ الأخدود ـ عبدالرحمن المنيف: ص ٤٢٥.

<sup>(</sup>٣) مدن الملح ج ٣ بادية الظلمات: ص ٢٨٣.

<sup>(</sup>٤) مسافة في عقل رجل: ص ٩. والصواب فأطفالاً فشباباً فكهولاً.

<sup>(</sup>٥) مسافة في عقل رجل: ص ١٢٥.

وهذا ليس سوى ترديد أبله لنظرية داروين، التي أثبت العلم الحديث بكافة فروعه زيفها وبطلانها، غير أن المأخوذين بنظريات الكفر والإلحاد سرعان ما يفرحون بما يظنون علماً فرح الجعل بدحروجته.

ومن أوائل الحداثيين وطلائعهم بدر شاكر السياب<sup>(۱)</sup> وقد قال بهذه النظرية في قصيدته مرتبة الآلهة:

(كأن الأميبي توأم وهو توأم لها فهو في منجي من الموت قابع)

ثم قال في الهامش: (الأميبيّ حيوان ذو حجيرة واحدة، وهو خالدٌ لا يموت لانعدام شخصيته)(٢).

وعودة إلى هرطقات علاء حامد في نفيه لوجود الله ونسبة الخلق إلى الخلية الواحدة والتمرغ في غبار نظرية دارون، يقول على لسان أحد أشخاص روايته راداً على من يقول بخلق الله للإنسان والكون: (ورواية الخلق التي تحدثت عنها ليست سوى تدخل مباشر من الله لصنع الإنسان مع أن قانون التطور من الامبيا إلى الإنسان يسد مثل تلك الثغرات وهذا النقص)(٣).

وإذا كان أتباع الحداثة قد أشربوا في قلوبهم عجل نظرية دارون المادية الإلحادية فإنهم بكل غباوة يعتنقون ما أثبت الغربيون الماديون الذين جاؤوا بعد دارون بطلانه وفساده، في حين أن المخدوعين من أبناء الشرق الضعيف

<sup>(</sup>۱) بدر شاكر السياب أول من سن الحداثة الشعرية، ولد عام ١٣٤٤ هـ/١٩٢٦م في قرية جيكور جنوب البصرة لأسرة شيعية، تخرج في دار المعلمين ودرس، وتقلب في عدة وظائف، انتمى للحزب الشيوعيّ العراقيّ ثم إلى زمرة الشعراء التموزيين، وعصابة شعر، وشارك في مؤتمر روما الذي أشرف عليه اليهود والمخابرات الأمريكية، أصيب بالشلل ومكث يستجدي زملاءه وأصدقاءه فلم يجيبوه حتى مات في الكويت عام ١٣٨٨ هـ/١٩٦٤ م، شعره مليء بالرموز الوثنية، والانحرافات الفكرية والسلوكية. انظر: تاريخ الشعر العربي الحديث: ص ٦٥٥، والصراع بين القديم والجديد ٢/ ١٢٥٢، وكتاب بدر شاكر السياب لإحسان عباس.

<sup>(</sup>۲) دیوان بدر شاکر السیاب: ص ۳٤۹.

<sup>(</sup>٣) مسافة في عقل رجل: ص ١٢٦ ـ ١٢٧.

انبهروا بالنظرية والفلسفة التي أدت إلى ظهورها، وأثرت في تطبيقها بعد ظهورها، وخلب لبهم اسم «العلم التجريبي» فرضخوا للدعاوى الملبسة بهذا الاسم اعتقاداً منهم أنها حقائق نهائية لا مجال لمناقشتها فضلاً عن ردها والاعتراض عليها، وتوقفوا أمام هذا الصنم الكبير بكل خشوع وخضوع، ولم يعلم هؤلاء ـ أرقاء العقول ـ أن العلم التجريبي مازال في طفولته رغم الاكتشافات الكثيرة، وما زال يتقدم فيصل إلى أشياء جديدة ويلغي ماكان يعد بالأمس أنه حقائق قاطعة، وأتباع الغرب من الشرقيين لاتصلهم الأنباء إلا متأخرة، فنظرية دارون كتب عنها بعض أتباعها ما يؤكد أنها مجرد وهم (۱۱) متى قال أحدهم: (إن نظرية النشوء والارتقاء غير ثابتة علمياً ولا سبيل إلى حتى قال أحدهم: (إن نظرية النشوء والارتقاء غير ثابتة علمياً ولا سبيل إلى اثباتها بالبرهان، ونحن لانؤمن بها إلاّ لأن الخيار الوحيد بعد ذلك هو الإيمان بالخلق الخاص المباشر، وهذا مالايُمكن حتى التفكير فيه)(۲).

وأثبتت الدراسات والتجارب المخبرية أن هذه النظرية زائفة وغير صحيحة، وخاصة الأبحاث التي تمت من قبل علماء الأحياء والتي قرروا فيها بعد تجارب كثيرة ومتنوعة أن المادة الميتة لايُمكن أن تتحول ذاتياً إلى مادة حية، وأن الحيّ لابد أن يتولد عن حيّ أو يشتق من حيّ<sup>(٣)</sup>.

أمّا الأدلة العقلية والبراهين المنطقية الهادمة لهذه النظرية وفروعها فأكثر من أن تحصى، ولكن أتباع الإلحاد لايفقهون، كما قال الله تعالى فيهم: ﴿ أَرْءَيْتُ مَنِ اتَّخَذَ إِلَىٰهَمُ هُوَىٰهُ أَفَأَتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿ أَنَ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللّلْلِهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>۱) وهو جوليان هكسلي من علماء الداروينية الحديثة الذي ألف كتاباً بعنوان «الإنسان في العالم الحديث» وفيه أبطل جذور نظرية داروين فيما يخص الإنسان وأثبت أنه متفرد في كل شيء في نشأته وتكوينه. انظر: معجم الفلاسفة: ص ٢٤٩، والموسوعة الفلسفية للحفني: ص ٥٠١ - ٢٠٠، والإنسان بين المادية والإسلام لمحمد قطب: ص ٢٠٠.

 <sup>(</sup>۲) هذا قول سير آرثر كيث وهو من المتمسكين ببعض شعب نظرية النشوء والارتقاء وهو مايسميه مذهب التطور الذاتق. انظر: كواشف زيوف للميداني: ص ٣٢١.

<sup>(</sup>٣) ممن قرر ذلك ونشره من علماء الأحياء «أغاسيز» والفرنسيّ الشهير «باستور» الذي تنسب إليه عملية التعقيم للأغذية المسماة «البسترة». انظر: كواشف زيوف: ص ٣٢٥.

أَتْ مَرْهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْمَامُّ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَكِيلًا ﴿ اللَّهُ ﴿ الْ

## ثالثاً: نسبة الأبدية للمخلوق والقول بأزلية العالم والخلق:

هذا النوع من الإلحاد مترتب على ما مضى من جحد لوجود الله ونفي كونه \_ تعالى \_ خالقاً مدبراً رباً لهذا الكون وما فيه، وهي مبنية على الاعتقاد الإلحادي القائل بأزلية المادة والمذهب المادي الذي يقرر بأنه لا وجود لأي جوهر غير المادة، فجميع الظواهر النفسية والأخلاقية والاجتماعية والاقتصادية إنما يفسرها الوجود المادي، ويتضمن هذا المذهب أن العالم أبدي (٢).

ومن جذور هذا النوع من الإلحاد أيضاً ما يسمى بالمذهب الطبيعي وهو تفسير تطور المجتمع بقوانين الطبيعة، مثل الأحوال المناخية والبيئية والجغرافية والاختلافات العضوية والجنسية بين الشعوب، وكل ذلك يقوم على مركزية الإنسان في الكون وأنه نتاج أعلى للطبيعة (٣)، وكل ذلك مبني على أزلية المادة التي منها الكون والعالم.

وهذه الادعاءات ومستلزماتها الفكرية والعملية الأخرى دعاوى أعطيت بهرجاً ونفخت فيها المهابة باسم العلم والتجربة، غير أنها لاتثبت على ميزان البحث العقليّ والعلميّ والتجريبيّ، وستنهار مع انهيار حجر زاوية هذه الفلسفة المادية وأعني به: «القول بأزلية المادة وكونها أساس الوجود».

وعقدة هذا القول أن أصحابه لايؤمنون بشيء غير محسوس أو غائب عن الوعيّ البشريّ، ومن هنا بدأت هذه الخرافة في أدمغة الماديين، ولفك هذه العقدة يُمكن أن يقال لهم: ليس كل ما غاب عن الوعي الحسيّ أو الوعي البشريّ يعد معدوماً، فعدم العلم بالشيء لايدل على العلم بعدمه،

<sup>(</sup>١) الآيتان ٤٣ ـ ٤٤ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٢) انظر: ما سبق عن المذهب الماديّ ومدارسه وأشهر شخصياته ص ١٠٨ ـ ١١٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: ما سبق عن المذهب الطبيعيّ في ص ١١٠٠.

وتوجد أشياء كثيرة مغيبة عن الوعي البشري وهي موجودة ولكن الوعي البشري لم يحط بها، وهناك فرق بين موجود مغيب ومعدوم غائب فالأول حقيقة غير منظورة، والثاني خرافة لن تنظر، وليس كل ما غاب عن وعينا يجب أن نتوقف فيه أو نجحده، وذلك لأننا نعيش اليوم حقائق علمية كانت بالأمس مغيبة، ونحس بآثار مغيبات أخرى، وتدلنا هذه الآثار قطعاً على وجود المغيبات المؤثرة مثل الأثير وطبقة الأوزون والغلاف الجوي والضغط الجوي وغيرها، وهناك مغيبات يجزم العقل والحس والوعي البشري بكذبها لكونها تجر إلى المحال أو تصادم الحقائق الثابتة كنظرية داروين (١) وكالنظرية القائلة بأزلية المادة وأبديتها، وأنها \_ حسب التعريف الإلحادي \_ «لاتفنى ولاتستحدث من العدم»، والمادة عند الماركسيين أشد الملاحدة الماديين ليست شيئاً أكثر من وجودها الخارجيّ المتمثل في ظاهراتها المتحركة المتغيرة (٢).

وهذه كافية لقصم فقار هذه الافتراضية المؤلة للمادة العمياء فيقال لهم: إن ظاهرات المادة ليست أكثر من آثار وخصائص لها وتسميتها ظاهرات اعتراف منهم بهذا، وإذا كانت هذه الظاهرات آثاراً فلابد من اليقين بوجود المؤثر<sup>(٣)</sup>.

أمّا الزعم بالمادة الأولى والخلية الأولية للكائنات فزعم لا دليل من العقل ولا الحس ولا التجربة عليه مطلقاً، وعلى افتراض وجود هذه الخلية الأولى فالسؤال الحتميّ: من الذي أوجدها؟ فإن قالوا: أوجدت نفسها وقعوا في الخرافة، فليس في الوجود ولا في تصور العقل ولا في نتائج التجربة أن شيئاً يوجد نفسه؛ إذ لابد أن يكون مسبوقاً بالعدم وإلا لزم التسلسل إلى ما لا نهاية في الماضي، وهذا محال في العقل، والعدم لايفعل شيئاً باتفاق عقول جميع العقلاء مسلمهم وكافرهم، ولايخالف في ذلك إلا مجنون أو مكابر بسفسطة هي حجة عليه قبل أن تكون حجة على غيره.

<sup>(</sup>١) انظر: لن تلحد، لأبي عبدالرحمن بن عقيل: ص ٢٠٩ ـ ٢١١.

<sup>(</sup>٢)(٣) انظر: نقض أوهام المادية الجدلية، لمحمد البوطي: ص ١١٢.

إذن لابد لكل فعل من فاعل، ولكل مصنوع من صانع، ولكل موجود من موجد؛ لأن الشيء لايُمكن أن يوجد نفسه؛ ولأن العدم لايُمكن أن يوجد شيئاً، وهذه أوليات المحاجة، ومقدمات تزييف آرائهم الباطلة.

ثم يمكن الولوج بعد ذلك إلى ذكر قوانين العلية والسبية ودليل العناية ودليل التمانع، وغيرها من الأدلة الكاشفة لزيف دعاوى الملاحدة، والمثبتة أن الله خالق للكون وهو المتولي لتدبيره والتصرف فيه، كما أن في أدلة المكتشفات الحديثة والتجارب العلمية ما يؤكد هذه الحقيقة، وفي علوم الفيزياء الحديثة والأحياء والفلك مايدل دلالة واضحة على أن الكون والإنسان والعالم كله من خلق الله، أوجده بعد أن لم يكن موجوداً، ومن أراد أن ينكر كل هذه البراهين فليبطل دليل العلية والسببية، والعناية والتمانع، وليأت بالشمس من المغرب، وليمنع تعاقب الأوقات والفصول وليرفع أسباب الحياة المعيشية عن الأرض: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ وليرفع أسباب الحياة المعيشية عن الأرض: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ

إن الإيمان بخالق واحد أحد للكون حتمية عقلية حسية تجريبية؛ لأن الإيمان بتسلسل في الخلق لاينتهي أمر لايُمكن للعقول قبوله، في حين أن الإيمان بخالق، ينتهي به هذا المحال العقليّ، وذلك وفق دليل قطعيّ عقليّ هو قانون العلية، وأيهما أسلم وأصح في العقول الإيمان بشيء غير متصور عقلاً كالتسلسل وأزلية المادة، أم الإيمان بشيء حتميّ التصور والوقوع؟.

والعقل السليم لايتصور تسلسل الخالقين إلى غير نهاية، على اعتبار أن المادة خالقة وسبب للوجود كما يقول الملاحدة، ولكنه مضطر إلى الإيمان بخالق لا أول له هو الله الواحد الأحد الذي لم يلد ولم يولد وهو الأول الذي ليس قبله شيء.

وإذا نظر العاقل إلى مماحكات الملاحدة عموماً، والملاحدة المقلدين من العرب خصوصاً يجد أن جدلياتهم تسير ضمن منهج من المغالطات والتقريرات والألفاظ التي تتصنع العقلية والمنطقية، وتتلبس بلبوس التقدم

<sup>(</sup>١) الآية ٣٥ من سورة الطور.

العلميّ زيفاً وافتراءاً، مع أن التقدم العلميّ في حقائقه لا في افتراضاته بعيد كل البعد عن دعم الإلحاد، وفي العلوم المادية والمكتشفات العلمية مايدل بجلاء ووضوح على زيف الإلحاد ويقينية الإيمان بالله تعالى، غير أن الملاحدة يكثرون الادعاء، ويتبجحون بالعلم التجريبيّ ويتعاظمون بالتقدم العلميّ، ويتسلقون على ظهور المكتشفات، وينتفشون بذكر الأسماء الأجنبية المعروفة في مجال العلوم والمعارف المادية، فيدلسون على ضعفاء العقول والإمعات وفاقدي الشخصية.

وهذه الأفكار المنحرفة لم تعش بقوة ذاتية فيها؛ لأن الوهن ملازم لكيانها، بل عاشت بقوة تحميها أو بطنطنة محترفين لها يدعون إليها أو ببهرج إعلام يزيف الحقيقة ويزين الفساد.

وإذا انتقلنا إلى الأدب العربي المعاصر - محل البحث - وما فيه من انحرافات من هذا القبيل، فإننا نجد ما يدل بجلاء على أن القوم استهدفوا دين الأمة وعقيدتها قبل أن يستهدفوا أي شيء آخر، فمنذ أن أعلن كاهن الحداثة في تلمود الحداثة الثابت والمتحول أنه ليس للخلق أول<sup>(۱)</sup> والملأ من أتباعه على مسلكه يرددونه بصيغ أخرى ما قاله هناك وما قاله هنا من أن (... جوهر الإنسان ليس في كونه مخلوقاً بل في كونه خالقاً... وجوهر الإنسان في أنه كائن خلاق مغير، وجوهر الثقافة بالتالي هو إذن في الإبداع المغير)(۱).

وهنا سر المسألة في ربط الإبداع بالكفر ومزجه بالاعتقاد القائل بأبديته وأزليته وأزلية العالم، مع أن إلجام الإبداع بالزيف قتل واغتيال له؛ ولذلك لم تستطع الشيوعية المادية الملحدة أن تهرب من الميتافيزيقيا في الفن والأدب، بل كانت مغرقة في ذلك وإن ربطتها بالحاجات الاقتصادية وصراع الطبقات.

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٢ ـ تأصيل الأصول: ص ٧٥.

<sup>(</sup>٢) الثابت والمتحول ٣ صدمة الحداثة: ص ٢٤٨ وقد يقال بأن هذه الجملة ليست صريحة في الدلالة على المقصود، والناظر في سياق هذه الجملة وسباقها ولحاقها وخاصة ص ٢٥٠ يجد أن هذا المعنى الخاسر هو المراد عند أدونيس.

لكن أدونيس وأتباعه يرون أنه لا إبداع إلا بالإلحاد، زعماً منهم أن حضارة القرن العشرين قامت على الإلحاد، وهذا كذب واضح، فإن العلوم التجريبية والمعارف التطبيقية وحقائق العلم البحتة قامت على جهود متدينين غير ملحدين من النصارى واليهود، أمّا خرافات الفلسفات المادية وهرطقات الإلحاد الفكري فجاءت على يد عاطلين فاشلين لا جهد لهم في التقدم المادي من أمثال ماركس وسارتر وهوبز ونيتشه.

وتبعاً لهذه النظرة الإلحادية عند أدونيس وربطها بالإبداع يقرر في صلف أبدية الشعر، فيقول: (... إن العمل الشعري لا ينتهي، الآلة وحدها تنتهي وهو لا ينتهي... إن وعي الشاعر لذاته لا يبدأ من التاريخ، أو من الماضي، بل يبدأ من ذاته نفسها، وذاته في يقظة دائمة، ففي كل لحظة يعيش ويفكر ويخلق كأنما للمرة الأولى...)(١) ويُفهم هذا المعنى إذا قرن قوله هذا بأقواله الأخرى الدالة على هذا المقصد عنده بل المبنية عليه، كما فصل ذلك في الجزء الثالث من الثابت والمتحول.

وفي مقطع من كلامه الذي يسمى شعراً يصف النطفة بالخلق، وهو تصريح بأبدية الخلق وذاتيته والاستغناء عن الخالق ـ سبحانه وتعالى ـ فيقول:

(لم ترني عيناك بكراً كماء النطفة الخالقة لم ترني أقبل من هناك في موكب النذور وفي خطابي العشب والصاعقة غداً غداً في النار والربيع تعريف أني حاضن البذور غداً غداً توقن بى عيناك)(٢).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لأدونيس ١/٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٢٩٤.

والمقصود هنا هو مهيار، الذي رمز إليه كثيراً في شعره، وامتدحه، وجعله نموذج التكوين الحداثي الآتي، ورمز المستقبل وعنصر الجدة والإبداع، وكثيراً ما يرمز بمهيار لنفسه، على طريقة «القناع» وهو الأسلوب الحداثي المعبر عن شخصية يختفي خلفها الكاتب، ويعبر من خلال تلك الشخصية عن أفكاره وعقائده وآماله وغير ذلك (١) . . . و «مهيار الدمشقي» هو كذلك بالنسبة لأدونيس، وهذا ما أكده جهاد فاضل (٢) في كتابه قضايا الشعر الحديث حيث قال: (. . . أمّا مهيار الذي سمى نفسه به مضيفاً إليه الدمشقي أحياناً كثيرة فهو مهيار الديلمي الشاعر الفارسي الشعوبي الذي يثير اسمه أعذب الذكريات لدى أدونيس، فلكثرة إعجاب أدونيس به سمى نفسه مهيار، وللتفريق بينهما أضاف الدمشقي، وهي كلمة ترمز إلى تلك المرحلة السورية السابقة للفتح العربي، والتي شهدت وجود شخصيات فكرية معروفة مثل يوحنا الدمشقي وسواه، وكل ذلك أمور لها دلالتها عند أدونيس وعند القارىء معا) (٢).

واتخاذ أدونيس لرمز مهيار - إضافة إلى ما ذكره جهاد فاضل - أن مهيار الديلميّ كان مجوسياً ثم أسلم على يد الشريف الرضي (٤) وهو شيعيّ

<sup>(</sup>۱) القناع شخصية يتخذها الشاعر أو الروائي يختبئ وراءها ليعبر عن موقف يريده، أو قضية يطرحها أو فكرة يبثها. انظر: معجم المصطلحات الأدبية: ص ۲۸۰، واتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ۱۲۱ ـ ۱۲۰.

<sup>(</sup>٢) جهاد فاضل اسمه الحقيقي جوزيف فاضل، من أهل لبنان، ناقد حداثي، له مواقف نقدية قوية وصريحة ضد مجموعة من الحداثيين من منطلق قومي، نقد نزار قباني وأدونيس وغيرهما، وكشف أنواع الانحرافات والعمالة، بتشخيص موضوعي، وحصلت بينه وبين نزار قباني مراجعات كشف فيها بعض سوءات الحداثة. انظر: فتافيت شاعر لجهاد فاضل، وقضايا الشعر الحديث له.

<sup>(</sup>٣) قضايا الشعر الحديث، لجهاد فاضل: ص ١٣٩. وانظر: اتجاهات الشعر العربي لإحسان عباس: ص ١٢١.

<sup>(</sup>٤) هو: محمد بن الحسن بن موسى الرضي العلويّ الحسينيّ، أشعر الطالبيين، ونقيب الأشراف، شيعيّ المذهب، له كتب كثيرة منها خصائص أمير المؤمنين علي، وديوان شعر ومجاز القرآن، له شعر رائق، ولد وتوفي في بغداد ٣٥٩ ـ ٤٠٦ هـ. انظر: الأعلام ٩٩/٦.

معروف ودرس على يديه، وعليه تخرج في الشعر والأدب، وتشيع وغلا في تشيعه وسب الصحابة في شعره، وهنا وجه آخر من أوجه إعجاب أدونيس بمهيار وتغنيه به وامتداحه له (١٠).

وطالما تغنى أدونيس بمهيار ومجده وتنبأ له بالمستقبل الباهر، وفي المقطع الذي نقلناه آنفاً شيء من ذلك فهو «النطفة الخالقة» إشارة إلى أبديته وأبدية شعره ومبادئه، وهو العشب والصاعقة، وهذا تعبير عن التدمير والثورة والنماء، وغده ومستقبله مركب من النار ذات الإحراق والإضاءة، والربيع رمز الحياة والتجدد، والبذور يريد بها الأفكار والأتباع الذين أعدوا لبث الفكرة ونشر العقيدة الباطنية الإلحادية، والجذور الوثنية البابلية التي يقول عنها:

(أخلق بابل في الأجناس وفي الأنواع وأخلق بابل في الصلوات وفي الشهوات وأخلق بابل في الأرحام وفي الأكفان، وأخلق بابل بين الخالق والمخلوق وأخلق بابل في الأصوات وفي الأسماء وفي الأشياء وأظل اللهب الضارب في الأشياء خارج هذا الورق الرملي ادشن أنحائي بالضوء، برغبة أن أبقى خارج هذا الملك عصياً)(٢).

<sup>(</sup>۱) مهيار الديلمي هو مهيار بن مرزويه أبو الحسن الديلمي، كان مجوسياً وأسلم سنة ٣٩٤ه على يد الشريف الرضي وهو شيخه وعليه تخرج، تشيع وغلا في تشيعه وسب الصحابة رضي الله عنهم، قال له ابن برهان: يا مهيار انتقلت من زاوية في النار إلى أخرى فيها، كنت مجوسياً وأسلمت فصرت تسب الصحابة. انظر: البداية والنهاية ١٢/ ١٤٥، وتاريخ بغداد ٢٧٦/١٣، ووفيات الأعيان ٢/١٤١، والأعلام ٧/٣١٧.

<sup>(</sup>۲) الأعمال الشعرية الكاملة ٢/ ٣٥٩.

المعاني نفسها مكررة هنا، إلا أنه يضيف رغبته في إحياء بابل الوثنية، وإعادة تاريخها وعقائدها، متمثلاً وثنيتها ومتشبهاً بضلالها في نسبة الخلق إلى نفسه، كما كانت تفعل الوثنية البابلية في نسبتها الخلق إلى آلهتها، إنه بهذه يظهر نفسه في موطن تأليه نفسه، ناسباً الأبدية للمخلوق الفاني الضعيف حيث يقول: (وأخلق بابل بين الخالق والمخلوق) وهو يعني بذلك أنه يؤصل المبادىء والعقائد التي يعتنقها، ويرسخ وجودها في الواقع من خلال التدمير والإحراق (وأظل اللهب الضارب في الأشياء).

تدمير وثورة على كل شيء في الواقع العربيّ، الدين والأخلاق والقيم والنظم والتراث التي عبّر عنها بالورق الرمليّ، ثم يصف نفسه بأنه يضيء نفسه بالضوء، وبالرغبة في البقاء خارج الأطر والقواعد العقدية والأخلاقية وغيرها، ولنا أن نسأل أي ضوء يريده هذا المظلم المتخبط في ظلمات الكفر والجهل والتبعية، ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور.

إن بابل التي يمهد أدونيس الطريق أمام وثنيتها، ويعلن انتماءه إليها لون من ألوان التقلب في الظلمات، من ظلمة الوثنية إلى ظلمة المادية الإلحادية إلى ظلمة الباطنية النصيرية إلى ظلمة النصرانية.

أمّا بابل التي يقدسها ويشيد بها، في الوقت الذي يدنس فيه المدن الإسلامية فإنه يضفي عليها صفات الربوبية، ويلحق نفسه بذلك حين يصفها بالأبدية، وهو يعني شعره وفكره وعقيدته وحداثته، يقول:

(تهجم بابل في طاووس أو جلاد

ويكون التاريخ هشيماً

والقيم قياناً

وتكون الأشجار سبايا

أحياناً

بابل قبل

وبابل بعد وبابل وجه للأحياء وللأموات يولد في أسمائي بشر يزدحمون ويقتتلون / خذيهم

دليهم واحتضنيهم كوني طرقاً لهم وفتوحات، يا أسمائي فأنا الأبد المتشرد خارج أسمائي أبدياً)(١).

هذه الأبدية التي يصف بها نفسه وشعره وفكره هي الفرع الفني والأدبي - إن صحت التسمية - للفكرة الإلحادية التي أصلها في تلمود الحداثة كتاب الثابت والمتحول، وذلك في معرض حديثه عن سلفه جبران خليل جبران الذي يعده طليعة الحداثة العربية المعاصرة بكل مايحتويه جبران من وثنية يونانية ونصرانية ومادية حسب تعبير أدونيس في قوله: (... يشكل نتاج جبران خليل جبران ظاهرة من مستوى آخر تتمثل في تجاوز القديم العربي وصهره في قديم أشمل يوناني - مسيحي - كوني ...)(٢).

ويوجز أدونيس الدلالات الحداثية الأساسية التي أرساها جبران بشعره في نقاط عديدة، منها:

(أ ـ ليس العالم شيئاً مخلوقاً منتهياً، وإنّما هو اندفاع متحرك لاينتهي، إنه يولد باستمرار.

ب ـ رفض الشريعة أو القواعد المسبقة على جميع المستويات.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة ٢/ ٣٦١.

<sup>(</sup>٢) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٥٦.

ج ـ الإنسان كائن خلاق، يشارك في الخلق الإلهيّ، وليس الخلق الشعري إلاّ صورة للخلق الكونيّ بكامله.

د ـ ليس الشعر مجرد انفعال أو تعقل وإنّما هو رؤيا شاملة للكون وبحث دائم عن المطلق.

هـ ـ الحداثة انفصال . . . انفصال على مستوى المطابقات بين المرئيّ واللامرئيّ . . . )(١).

ومن هذا النص نستخلص عدة أمور ذات أهمية بالغة في تصور الحداثة مبدأ ومسلكاً وهدفاً:

الأمر الأول: نسبة الأزلية إلى العالم ونفي كونه مخلوقاً لله تعالى، وما دام كذلك فهو متجدد تجدد المادة التي لا تفنى ولا تستحدث من العدم حسب المفهوم الإلحادي، وما دام الأمر كذلك فليس هناك ثوابت ملطقاً، ومن هذا المبدأ تولد المبدأ الحداثي المجمع عليه من سائر أتباع الحداثة حتى الذين يزعمون أنهم يحترمون الدين الإسلامي.

وهذا المبدأ هو: نفي الثبات مطلقاً، والمناداة بالصيرورة والتغير الدائمين.

وقد تفرع على هذا المبدأ الحداثيّ مبادىء أخرى منها القضاء على فكرة الخلود والثبات، واعتبار أن أي فكرة ثابتة فهي تخلف، ومنها السعي لتغيير كل مطلق ثابت، ومنها اعتقاد أبدية الإبداع.

الأمر الثاني: أن الحداثة بعد أن تأسست على الإلحاد واعتقاد أزلية وأبدية العالم، فهي تسعى إلى هدم الشريعة ورفض نظمها وقواعدها وأصولها ومقتضياتها.

الأمر الثالث: أن الشاعر والإنسان ليسا مخلوقين بل خالقين، وأن الحداثي في عمله الشعري ليس سوى خالق بالمعنى الكوني لهذه الكلمة،

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٥٦ \_ ١٥٧.

وهذا تأليه للشاعر وتأليه للإنسان، وإعراض عن الله تعالى، واستكبار إلحادي على ربوبيته وألوهيته ـ سبحانه وتعالى ـ، واعتبار أن الإنسان يخلق مثل الله، أو يشارك الله في الخلق هو مبدأ حداثيّ يعبرون عنه تارة بهذه العبارة الصريحة في الكفر والإلحاد، وتارة يرمزون لذلك بعبارات «التكوين» و«الإيجاد» و«كونية الشعر والشاعر» ونحو ذلك من الألفاظ.

الأمر الرابع: الحداثة ليست مجرد شعر وأدب وتحديث في الأشكال والأساليب بل هي رؤيا شاملة للكون والحياة والإنسان، وعقيدة شمولية مضادة للتوحيد والإيمان والإسلام والشرع والدين.

الأمر الخامس: الانفصال عن الله وشرعه ودينه، والعقيدة التي جاء بها الإسلام، أو ما عبر عنه أدونيس بالانفصال بين المرئيّ واللامرئيّ.

وهذه الأمور التي طبعت الحداثة العربية بطابعها وكستها بكسوتها، هي التي وجهت المضامين الحداثية في دلالاتها التقريرية الواضحة أو في رموزها وإشاراتها، وهي التي صبغت التيار الحداثي بمختلف مدارسه بهذه الصبغة بصورة كلية أو جزئية، حسب جرأة الحداثي على إظهار مكنونات عقيدته أو تستره خلف الغموض والرموز، وقد شرحت خالدة سعيد (۱) بعض كلام زوجها أدونيس فقالت: (والكتابة الإبداعية واحد من امتدادات الحضور الإنساني والفعالية التاريخية، لذلك تحتم أن يرى فيها المبدعون الحديثون خاصة لغة لكلية التجربة الإنسانية، ومن هنا كان غياب الأغراض في الشعر مثلاً، إذ صارت القصيدة لحظة كلية، تستوعب الوضعية الإنسانية في شموليتها، وهكذا تطلع الشعر والنص الإبداعي عامة إلى النهوض بالدور الفلسفي والفكري والاجتماعي، وبالديني أو الأسراري «وليس الدين»، وإذا كانت الحداثة ـ حركة تصدعات وانزياحات معرفية ـ قيمية فإن واحداً من أهم الانزياحات وأبلغها هو نقل حقل المقدس والأسراري من مجال

<sup>(</sup>۱) خالدة سعيد حداثية سورية باطنية الأصل، زوجة الحداثيّ النصيريّ أدونيس، وشارحة . أقواله، ومتولية أمر الدعاية له، والمنافحة عنه، تنطوي على عداوة شديدة للإسلام كزوجها.

العلاقات والقيم الدينية والماضوية إلى مجال الإنسان والتجربة والمعيش، وإذا كان جبران يشكل إنجازاً مهماً على هذا المستوى من حيث إقامة المصالحة بين الغيبي والإنساني عبر تداخل الدلالات، واستعارة اللغة المقدسة للزمني، فإن ديوان أغاني مهيار الدمشقي قد شكل أول انقلاب بين العالمين ونقل المقدس إلى الحقل الإنساني، ولابد من القول في هذا المجال أن ديوان لن لأنسي الحاج قد أسهم في تجريح المقدس ورفع لواء العصيان البشري وإقامة لغة التجديف، غير أن مهيار يصوغ التجديف بلغة البني الدينية الضدية، وترسم إله الدمار والتفكك وتؤسس لانقلاب القيم ومواقع المقدس.

هذا الانزياح علامة تاريخية كبرى... ومن هذا المنظور يمكننا أن نقرأ ديوان أمل دنقل<sup>(۱)</sup> العهد الآتي، فهذا العهد الآتي هو عهد الإنساني، حيث الإنسان هو البدء)<sup>(۲)</sup>.

فإذا كانت الحداثة العربية بهذه المثابة فما مرادها من نفي الخلق عن الله وإزاحة المقدس، والمفاخرة بالكفر والتجديف؟ إنها تبحث عن دين آخر غير الإسلام، وتتطلع ـ تلافياً للخواء الذي انحطت فيه ـ إلى إله آخر تعبد له، أو ما يعبرون عنه بالبحث عن المطلق حسب قول أدونيس: (... ليس الشعر مجرد انفعال أو تعقل وإنّما هو رؤيا شاملة للكون وبحث دائم عن المطلق)(٣).

<sup>(</sup>۱) أمل دنقل ولد في صعيد مصر عام ١٣٥٩ هـ/ ١٩٤٠ في أسرة متدينة ونشأ على ذلك وكان يلقي خطب الجمعة ثم تحول إلى معجب بالماركسية والوجودية رافضاً يقينية الدين الإسلامي، متخبطاً في الأوهام والشكوك، عاش متسكعاً في المقاهي، متعاطياً للخمور والحشيش، مقارفاً للموبقات، كان سليط اللسان، شديد القبح في منظره ومخبره، تشم رائحة الشيوعية منه عن بعد، وشعره مليء بالعقائد الضالة ومنها التهكم بالله تعالى والامتداح للشيطان، هلك بالسرطان عام ١٤٠٢ هـ/ ١٩٨٧ م. انظر سيرته وعقائده مفصلة في: كتاب الجنوبي لزوجته عبلة الرويني.

<sup>(</sup>٢) قضايا وشهادات ٣ شتاء ١٩٩١م الموافق ١٤١١ هـ: ص ٨٤.

<sup>(</sup>٣) الثابت والمتحول ٣/ ١٥٧.

فما هو المطلق الذي وصلوا إليه؟.

يجيب أحدهم على هذا الأمر فيقول: (إن الوضعية المنطقية (١) التي هي الظل الفلسفيّ لكل تيارات الحداثة تتخلى في الوعي الحداثويّ العربيّ عن المنطق، ليبقى الوضع بمثابة المطلق الوحيد...)(٢).

وهذا الادعاء الإلحادي في كون الوضعية أو الحداثة هي المطلق الوحيد، هو انجرار في نفس المجرى وانسياق في المسار الإلحادي القائم على جحد وجود الله تعالى ونسبة الأبدية للمخلوق من الأعيان كالشاعر والإنسان والطبيعة والمادة، أو المعاني كالشعر والإبداع والحداثة والفكر ونحو ذلك، وهي قضية طالما دندن سدنة الحداثة والعلمانية حولها، فها هو محمد جمال باروت يتحدث في مقال بعنوان «تجربة الحداثة ومفهومها في مجلة شعر» فيقول: (العلمنة في معناها العميق انعطاف من الإله إلى الإنسان، ومن مملكة العرب إلى مملكة الإنسان، وبذلك لم يعد الإنسان يرى العالم نتاج «نظام إلهي أبدي» بل «وجد نفسه أمام نظام من صنع يديه لا استئناف لأحكامه إلى سلطة عليا» (3) من هنا تغيرت نظرة الإنسان إلى العالم «تغيراً جذرياً» (6) ف (لا شيء محرم على العقل» (7) ف (عوض عالم مستقر آمن قائم على قواعد ثابتة لا تتزعزع وجد الإنسان نفسه شيئاً فشيئاً في عالم لا قواعد ثابتة له، عالم على ساكنيه أن يعيدوا بناءه بأيديهم وعلى صورتهم ومثالهم، هكذا أصبح الإنسان أكثر من أي وقت مضى مقياس كل شيء (٧). . .) (٨).

ثم يضيف مستشهداً بكلام بعض الفلاسفة الغربيين قائلاً: (تصبح

<sup>(</sup>۱) سبق تعریفها ص ۱۱۰.

<sup>(</sup>٢) قضايا وشهادات ٢ صيف ١٩٩٠م الموافق ١٤١٠ هـ. مقال لعبدالرزاق عيد: ص ٢٩٣.

<sup>(</sup>٣)-(٧) يشير باروت في الهامش إلى أن هذه العبارات منقولة عن الخال في مقال بعنوان «نحو أدب عربيّ حديث»، مجلة أدب ـ المجلد الثاني ـ العدد الأول شتاء ١٩٦٣م الموافق ١٣٨٧هـ: ص ٩.

<sup>(</sup>٨) قضايا وشهادات ٢ صيف ١٩٩٠ م: ص ٢٥٨ من مقال لمحمد جمال باروت بعنوان «تجربة الحداثة».

الحداثة في هذا السياق وبما هي «نظرة إلى الوجود» أو «عقلية» حسب تعبير الخال... أو نظاماً معرفياً يجد مرجعه في «النزعة الإنسانية الطبيعية» أو «العلمية»... - ثم يوجز هذه النزعة الإنسانية بكلام لأحد الغربيين -: (بأن الإنسان لايحيا إلا حياة واحدة، ولاتحتاج إلى ضمان أو دعامة من مصادر عالية على الطبيعة، وأن العالي على الطبيعة الذي يتصور عادة في شكل آلهة سماوية أو جنات مقيمة، ليس موجوداً على أية حال، ففلسفة النزعة الإنسانية تسعى على الدوام إلى تفكير الناس بأن مقرهم الوحيد هو هذه الحياة الدنيا، فلا جدوى من بحثنا في غيرها عن السعادة وتحقيق الذات، إذ ليس ثمة مكان غيرها نقصده، ولابد لنا نحن البشر من أن نجد مصيرنا وأرضنا الموعودة في عالمنا هذا الذي نعيش فيه، وإلا فلن نجدهما على الإطلاق)(١).

بهذا المعنى فإن «المجتمع الحديث» الذي يعنيه الخال هو المجتمع الذي يقوم على «النظرة الإنسانية الطبيعية» (٢) التي تؤدي إلى «مجتمع قائم على نظرة حديثة للحياة على العلم والتكنولوجيا» (٣) على حد تعبير الخال....

ويعبر الخال عن هذه الإشكالية بقوله: (وإذا فقد الإنسان سنداً له في نظام إلهي أبدي يرئسه (٤) إله عادل رحيم يحميه ويكافئه هنا أو في السموات، وجد نفسه أمام نظام من صنع يديه لا استئناف لأحكامه إلى «سلطة عليا» (٥)، وبذلك يصبح «الإنسان مصدر القيم لا الآلهة» (٢) على

<sup>(</sup>١) يشير باروت إلى أنه نقل هذا النص الإلحاديّ عن لامونت حسب ما أورده هنترميد.

<sup>(</sup>٢) المقصود بالنظرة الإنسانية الطبيعية، الفلسفة التي سبق ذكرها وهي فلسفة تؤله الإنسان والطبيعة وتنفى كل شيء خارج الطبيعة.

<sup>(</sup>٣) يشير باروت في الهامش إلى أن هذه العبارات منقولة عن الخال في مقال بعنوان «نحو أدب عربيّ حديث»، مجلة أدب ـ المجلد الثاني ـ العدد الأول شتاء ١٩٦٣ م: ص

<sup>(</sup>٤) هكذا والصوّاب: يرأسه.

<sup>(</sup>٥)(٦) ينقل باروت هذا النص عن الخال من المقال المشار إلى موضعه في هامش سابقاً بعنوان «نحو أدب عربتي حديث»: ص ١٠.

حد تعبير أدونيس، من هنا يخوض الإنسان صراعاً روحياً مع الفراغ، إذ يؤدي المجتمع الحديث إلى «التبعثر والتمرد والرفض والحيرة والقلق وما إلى ذلك مما يطبع عصرنا الحاضر»(۱)، ومن هنا يحل الشعر مكان الدين، ويصبح «ميتافيزيقيا» المجتمع الحديث حيث يلعب الشاعر «دور الآلهة التي اختفت»(۲) على حد تعبير خالدة سعيد. . . يعيد الشعر في هذا السياق اكتشاف «الله» على صورة الإنسان «الحيّ الميت المحب المبغض الآمل اليائس السعيد التعيس القاهر المقهور»(۱۳)، ويفسر ذلك اهتمام مجلة شعر بالتجربة الميتافيزيقية واحتضانها لما يُمكن تسميته بالتجربة الميتافيزيقية واحتضانها لما يُمكن تسميته علمانياً . . .)(3).

هكذا تتشابك الحداثة تشابكاً عضوياً مع الإلحاد، وتمتزج في رؤية زعماء الحداثة في علاقة مغموسة بالمادية والكفر متعددة الواجهات متنوعة العبارات ذات نسق موحد في مواجهة الإسلام في محاولة لإزاحته عن الوجود من خلال إنكار وجود الله تعالى وربوبيته وألوهيته وشريعته، وإيجاد المطلق (٥) المادي ويقصدون به البديل الإلحادي لله ـ جلً وعلا -، فها هي

<sup>(</sup>١) ينقل باروت هذا النص عن أدونيس في كتابه زمن الشعر: ص ٥٠.

 <sup>(</sup>۲) ينقل باروت هذا النص عن خالدة سعيد في البحث عن الجذور، دار مجلة شعر بيروت ۱۳۷۹ ه/ ۱۹۶۰: ص ۹.

<sup>(</sup>٣) ينقل باروت هذا النص عن الخال في مقال له بعنوان بين المثال والواقع نشر في مجلة أدب صيف ١٩٦٣ م/ ١٣٨٢ هـ: ص ٣.

<sup>(</sup>٤) قضايا وشهادات ۲ صيف ۱۹۹۰ م/۱٤۱۰هـ من مقال لمحمد جمال باروت بعنوان «تجربة الحداثة»: ص ۲۰۸ ـ ۲۰۹.

<sup>(</sup>٥) المراد بالمطلق هو ما كان بلا قيد ولا وثاق، والعريّ عن الصفة والشرط والاستثناء، هكذا عند أهل المنطق والكلام، أمّا عند أهل الفلسفة المادية الحديثة فيريدون به الإشارة إلى أن شيئاً ما صالح من كل الأوجه بلا قيد، وهو التام والكامل والثابت والكليّ وغير النسبيّ، وعلى هذا فقد أطلقوا على الشعر والفن والديمقراطية والمذهب الإنسانيّ وغير ذلك لفظ المطلق. انظر: الكليات: ص ٨٤٨، ومعجم المصطلحات والشواهد الفلسفية: ص ٨٢٨ ـ ٣٠٠.

البنيوية (١) تحاول أن (تجد في اللغة العماد الذي يرجع إليه كل شيء أي المطلق الذي يمكن أن يحل محل الإنسان)(٢).

وهذا النص يحتوي المغالطة الإلحادية الحداثية التي تشير إلى أن الإنسان هو «المطلق» هكذا بصورة مسلمة كعادة الادعاءات الحداثية، ولكن البنيوية جاءت باللغة لتجعل منها مطلقاً آخر.

وتتوارد تصريحات الحداثيين حول هذا الزعم المفرد في المادية تقديساً للشعر والإبداع وتأليهاً للشاعر والفنان، يقول نزار قباني: (... لا أعتبر أن النثر هو الشكل النهائي للشعر، فأنا لا أؤمن أصلاً أن هناك نهايات مطلقة للشعر...) (٣)، ويقول: (الشاعر هو مصدر الشرعية وهو الحاكم الفرد المطلق الصلاحية على أوراقه وعلى أبجديته) (١).

ويقول في جرأة إلحادية حادة فاضحة: (إن الله عندي هو دبيبٌ شعريّ، وإيقاعٌ صوفيّ في داخلي، والشعور الدينيّ لديّ هو شعور شعريّ،

<sup>(</sup>۱) البنيوية مفهوم تحدد حديثاً وانتشر في مجالات العلوم الإنسانية، يقوم على أساس الهيكل، والبنية هي هيئة ما نضبط به المشاهد والمحسوس، وأنه لابد أن يكون نظاماً متراص العناصر «البنيات» بحيث يكون كل تغيير في عنصر ما تغييراً في كل العناصر، ولابد أن يكون المثال مبنياً بطريقة تجعل عمله قادراً على إعطائنا معرفة بخصوص كل الظواهر المعاينة. ومصطلح البنيوية متسع غير منضبط، زائغ في حقل البحث نظراً لاتساعه واختلاف مفاهيمه، وقد ظهرت البنيوية كمنهج ومذهب فكري لها إيحاءاتها الاعتقادية الايديولوجية بما أنها تسعى لأن تكون منهجية شاملة توحد جميع العلوم في نظام إيماني جديد من شأنه أن يفسر علمياً الظواهر الإنسانية كافة، ولذلك توجهت البنيوية توجهاً شمولياً ينطلق من قاعدة مادية للنظر إلى العالم والإنسان والكون والحياة، ومن مشاهير البنيوية ليفي شتراوس وسوسير رولان بارت وميشيل فوكو وغيرهم الذين كانوا ماركسيين أو ملاحدة. انظر: المفاهيم والألفاظ في الفلسفة وغيرهم الذين كانوا ماركسيين أو ملاحدة. انظر: المفاهيم والألفاظ في الفلسفة المعاصرة: ص ٢٠، دليل الناقد الأدبي: ص ٢٦، ومعجم المصطلحات الأدبية المعاصرة: ص ٢٠، دليل الناقد الأدبي: ص ٢١، ومعجم المصطلحات الأدبية المعاصرة: ص ٢٠، دليل الناقد الأدبي:

<sup>(</sup>٢) قضايا وشهادات ٣ شتاء ١٩٩١ م/١٤١١ هـ، من مقال لشكري عياد بعنوان «من الأصول الفكرية للحداثة»: ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) أسئلة الشعر، لمنير العكش: ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٨٧.

والكفر عندي هو موت صورة الله ـ القصيدة في أعماقي. . كل كلمة شعرية تتحول في النهاية إلى طقس من طقوس العبادة والكشف والتجلي . . كل شيء يتحول بالشعر إلى ديانة ، حتى يصير الجنس ديناً . . والغريب أنني أنظر دائماً إلى شعري الجنسي بعيني كاهن ، وأفترش شعر حبيبتي كما يفترش المؤمن سجادة صلاة . . أشعر كلما سافرت في جسد حبيبتي أني أشف وأتطهر وأدخل مملكة الخير والحق والضوء ، وماذا يكون الشعر الصوفي سوى محاولة لإعطاء الله مدلولاً جنسياً)(١).

تعالى الله عما يقول الكافرون علواً كبيراً.

وهكذا تتبدى الحداثة في حقيقتها الإلحادية وبلسان كبار منظريها وزعمائها، ولست أدري بعد هذا: لماذا تنبري أقلام بعض من ينتسب إلى الإسلام للدفاع عن الحداثة وأصحابها؟.

ألم يقرأ هؤلاء ما سبق نقله؟ وما سوف يأتي من مثل قول كاتب مقدمة ديوان السياب واصفاً المقياس الذي سار عليه السياب المتمثل في أن (... الشاعر هو محور العالم)(٢)، أو قول البياتي (٣) تحت عنوان «كلمات لا تموت»(٤):

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ١٩٦.

<sup>(</sup>Y) ديوان شاكر السياب المقدمة ص: «ص».

<sup>(</sup>٣) هو: عبدالوهاب البياتي، ولد في بغداد لأسرة شيعية سنة ١٣٤٤ هـ/١٩٢٦ م، وتخرج من دار المعلمين العالية في بغداد، انتمى للشيوعية الماركسية، وهو أحد كبار الذين سنوا سنة الحداثة في الشعر العربيّ الحديث، تنقل ما بين مصر وسوريا والعراق والاتحاد السوفيتي ثم هو الآن في أسبانيا، لايخفي عداوته للإسلام ولا مناقضته لقضاياه، وهو مغرم بالشيوعية ورموزها، وخاصة صديقه الماركسيّ التوركيّ يهوديّ الأصل ناظم حكمت، يعتبر البياتيّ إماماً من أئمة الحداثة، ورائداً من رواد الانحراف الحداثيّ العربيّ، وله مؤلفات عديدة ترى الحداثيين الامعات على آثارها يهرعون، وعلى منوالها ينسجون. انظر: تاريخ الشعر العربي الحديث: ص ١٦٦، ورأيهم في الإسلام: ص ٩٤، ورحلة في عقول مصرية: ص ٩٧٥، والحداثة في ميزان الإسلام: ص ٩٠.

(كلماتي لن تهرم كلماتي لن تهزم كلماتي

لن تصدأ...)(١) إلخ.

دعاوى عريضة بأبدية هذا الكلام الذي أقل ما يقال فيه أنه مجرد خطابية فجة وبيانات يسارية ساذجة ويواصل قائلاً:

(وأنا أبصر

وسمائي تمطر

عبر الظلمات)<sup>(۲)</sup>.

ثم يبشِّر بالشاعر الحداثيّ الذي على منواله ويصفه بأوصاف احتفالية مكشوفة قائلاً:

(كلماتي

أزهار

لن تذبل

فلنرحل

فسيأتي شاعر

من بعدي

في باقة ورد

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ۱/ ۳۸۱.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ۱/۲۰۰

في مشعل يقتحم الأسوارا ويضيء الأنوارا وسيصنع من كلماتي من حبر دواتي مدناً وحدائق ونجوماً ومطارق)(١).

وهذه المضامين المفرطة في تقديس الشاعر والشعر، وإعطائه من الأوصاف ما يسخر منه أولوا العقول؛ هي فرع عن التصور الضال الذي سبق الإشارة إليه مرات في هذا الباب.

وإذا كان الحداثيون يزعمون أنهم يتمردون على كل قيد ويصادمون كل الله وقداسة فلماذا نجدهم يرتمون في تقديس الأوثان الجاهلية البائدة والأوثان الجاهلية المعاصرة من مذاهب وأساليب وأفكار؟ بل إننا نجدهم ينحطون مع لوازم هذه العبوديات الكافرة إلى حد تقديس الحرف والكلمة كما في قول البياتي:

(أيها الحرف الذي علمني حب الحياه أيها الحرف الإله آه لاتطفىء مصابيحك، آه كل ما أكتبه محض صلاه لك للعالم ما أكتبه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣١٦/٢

محض صلاه

وسلاح في يدي ضد السلاطين وأحفاد الغزاه)(١).

ويقول:

(حتمى أمري الحرف

قدري، ناري الحرف

وطنى منفاي الحرف)(٢).

وهكذا ينطرح البياتي عبداً للحرف والشعر ويصلي لها ويقدسها معتقداً أزليتها وأبديتها، ويخاطب الشعر قائلاً: (إلهي بين يديك أنا قوس فاكسرني...)<sup>(٣)</sup>، ويقول واصفاً كلماته بكلمات الله تعالى التي لاتنفد: (لو كان البحر مداداً للكلمات لصاح الشاعر: يا ربي نفد البحر ومازلت على شواطئه أحبو)<sup>(٤)</sup>.

ويتحذلق ممجداً الإبداع إلى حد مقارنته بالخلق وهو مهووس كغيره من الحداثيين بهذه الكلمة فيقول: (العربات الذهبية حاملة للجسد المنفي بذور الإبداع ونار الخلق الأولى من أي السنوات الضوئية يأتي هذا الضيف...) (٥).

وبنفس مجوسى يقول واصفاً الشعر:

(خرجت من نار الشعر طقوس الحب...

خرجت من نار الشعر الآيات

ونبيّو الثورات...)<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) ديوان البياتي ٢/٤١٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٤٢٥.

<sup>(</sup>٣)(٤) المصدر السابق ٢٩/٢.

<sup>(</sup>٥)(٦) المصدر السابق ٢/ ٤٤٢ \_ ٤٤٣.

أمّا أنسي الحاج فإنه يتجاوز في اعتقاد أبدية وأزلية الكلمة ويتعدى في تقديسه لها كل من سبقه حين يقول ـ وأستغفر الله من نقل هذا القول ـ: (تقتل الكلمة جسد الله بعد قتل الله روحاً وجسداً)(١).

وبدون أدنى حياء أو تردد يعلن هذا الملحد مثل هذا القول ويبثه بين أبناء المسلمين لإنهاء أي قداسة في قلوبهم لله تعالى وإفراغ قلوبهم وعقولهم لتكون مهيأة لصب قاذورات الإلحاد فيها باسم الحداثة والإبداع والتحديث الأدبيّ والفنيّ الذي يحاول أن يصبغه بصبغة الربوبية من دون الله تعالى فيقول: (الشعر فعل إيمان الحياة وفعل وحدة الكون، «أراني مضطراً أن أوضح باستمرار أني لا أعني الكتابة الشعرية فحسب، بل الشعر كروح وجو وعالم، الموجود في كل شيء»).

إنه ما قبل الإنسان، وإنه الإنسان وما وراءه وفوقه وبعده، هو خالق الدين والفن والجمال والحب، هو بطانة الروح بل روحها)(٢).

وهذا كله يعود إلى الأصل الحداثيّ الذي نحن بصدد الحديث عنه وهو نسبة الأبدية للمخلوق، واعتناق الدهرية عقيدة وسلوكاً فيما يتعلق بالإنسان في وجوده وموته، إذ يعبر أحدهم عن هذه القضية بقوله: (... فأينما وجدت وهناً بشرياً ففكر بالزمن، إذ الإنسان لايعدو كونه فلذة افتلذت من كبد الزمان وطوح بها في هذا الفراغ اللامتناهي)(٣).

فما دام أن الإنسان في حسبانهم وجد بهذه الكيفية العشوائية فلا إله ولا خالق ولا نهاية للعالم، فلا مانع أن يمارسوا أي شيء بأقوالهم أو بأعمالهم، وهذا ما يتطابق فعلاً مع سلوكهم الكتابي وسلوكهم العملي المبني أساساً كما يقول أحدهم على نقد المتعاليات التي يقصدون بها الله تعالى ودينه وسائر الغيبيات الاعتقادية، ويخلص من ذلك إلى القول بأن الإنسان

<sup>(</sup>١) خواتم، لأنسي الحاج: ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٢٨.

<sup>(</sup>٣) مجلة الناقد عدد ١٣ تموز ١٩٨٩م الموافق ذي الحجة ١٤٠٩ هـ: ص ٨ من مقال ليوسف سامى اليوسف.

هو خالق حاضره ومستقبله<sup>(۱)</sup>.

فالإنسان عندهم موجود مادي، وهو مستمر أبداً كما عبر أحدهم في سفسطة إلحادية قائلاً: (البشرية باقية والإنسان زائل)(٢).

أمّا الإيمان بأن الله خالق العالم فهم من أبعد الناس عنه وأشدهم إعراضاً عنه، وأكثرهم نقداً وتهكماً به وبالمؤمنين به، فها هو محمد أركون يتهكم بالمؤمنين الذين يؤمنون بأن الله خالق العالم ويصفهم بالأصوليين والأرثوذكس فيقول: (... موقف المتكلمين الفقهاء، أي الأصوليين الذين يدافعون عن الموقف الأرثوذكسيّ كما حدده القرآن بأن العالم مخلوق من الله، وبين موقف الفلاسفة الذين قالوا بأزلية العالم...)(٣).

ولذلك اشتد تلبط هذه الفئة بالدنيا وعظم إخلادهم إلى الأرض لأنهم يرون أن هذه الدنيا هي غاية كل شيء كما قال أسلافهم: ﴿وَقَالُواْ مَا هِي إِلَّا وَلَا مِن كَيَانُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَغَيَا وَمَا يُهَلِكُنَا إِلَّا الدَّهَرُ . . . . ﴾ (٤) ، وغير مستغرب من كانت هذه عقيدته أن يهبط في عقيدته وسلوكه إلى أسفل حضيض، أليست الأرض هي غايتهم ومحراب آمالهم؟:

(هي الأرض محرابنا السرمديّ عليها سنبني صروح السلام) وما دامت الأرض والحياة فيها هي المقصد والمنتهى عندهم فلا غرابة أن تسمع واحداً يوصي آخر بقوله بلهجة عامية لبنانية: (كول. واشرب وعيش وانبسط ما تخلي الدنيا تعتب عليك، بعدها الدنيا ما في شي. ويضرب على بطنه بزهو ومرح ويشرب. . .) (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: حداثة السؤال، لمحمد بنيس: ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) رأيهم في الإسلام: ص ١٢٠ في مقابلة مع جمال الغيطاني الماركسي سابقاً الوجوديّ لاحقاً. انظر: المصدر نفسه: ص ١١٥.

<sup>(</sup>٣) الإسلام والحداثة: ص ٣٤٠.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٤ من سورة الجاثية.

<sup>(</sup>٥) ديوان البياتيّ ١/١٧٥.

<sup>(</sup>٦) شخصيات وأدوار في الثقافة العربية، لمحمد دكروب: ص ١١٥، وهذا الحديث عن ليلة زار فيها مارون عبود في داره وكان يشرب الخمر.

ولو سئل أحدهم عن وجود الكون، وهل يُمكن لفكرتهم المادية القائلة بأبديته واستقلاله عن خالق بارىء موجد له من عدم؟ لوجدت الإجابات التي يخيل لأصحابها أنها عقلية علمية، بينما هي في حقيقة الأمر عكس ذلك.

وهكذا وبدون برهان إلا مجرد الادعاء يتشدق بعضهم في هذه القضية الخطيرة فيقول: (... فالإنسان والقمر والشمس والنجوم لها خصائصها الذاتية وقوانينها التي تحكم حركتها ووجودها... وأيضاً تحكمها قوانين تحدد الصلة بينها وبين غيرها من الكائنات؛ لأن حتمية وجود مثل هذه القوانين يترتب عليه انتظام الكون...)(۱).

ثم ينكس على رأسه قائلاً: (إذا كنا قد انتهينا كنتيجة حتمية بوجود قانون ينظم حركة الكون وعمله. وإذا كنا قد قلنا بحتمية وجود أجهزة لتنفيذ القانون كالعائل في الأسرة والحاكم في الدولة، وإذا قلنا بنظرية تطابق المثلثات نجد أن أضلاع المثلث الوضعيّ تتمثل في القاعدة وهي المجتمع الذي ينطبق عليه القانون وساقا المثلث وهما القانون والجهاز الممثل في الحاكم وهذا هو المثلث الوضعيّ، أمّا المثلث الإلهيّ فنجد أنه مثلث ناقص ضلع (٢)، ويتمثل هذا الضلع في حاكم الكائنات. أي الله الذي ينكره البعض، ذلك أن ضلعا المثلث الآخران وهما القانون والكائنات لا يجحدهما أحد، إذن فالخلاف حول الضلع الثالث هو الحاكم أي الإله، وسبب هذا الخلاف أو الجحود أو الإنكار هو الفصل بين القانون وبين الله. وذلك أنه في المثلث الوضعيّ القانون ليس الحاكم بل منفصل عنه تماماً، أمّا الله في مثلث الكائنات فهو غير منفصل عن القانون فالقانون هو الله والله هو القانون. . .) (٣).

ثم يرتب على هذه الخرافات الوثنية أحكامه العامة في شأن الخلق

<sup>(</sup>١) مسافة في عقل رجل: ص ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) هكذا!

<sup>(</sup>٣) انظر: مسافة في عقل رجل: ص ٢١٥.

ونظم حياتهم ونحو ذلك، وعلى المنوال نفسه في الادعاء والجزم والمكابرة الجاهلة يفسر وجود الإنسان بنظرية المادة وتحولها من شكل إلى شكل لتكتسب شكلاً آخر(١).

ثم يزعم جازماً دون أن يكلف نفسه عناء الإدلاء ببرهان واحد، فيقول مقدساً نظرية دارون: (النظرية هي التي تبقى، النظرية التي يصنع على أساسها العلمي ملايين المخلوقات. تبقى النظرية الهندسية خالدة باقية. أمّا التطور الإنساني فبداخله مولد الطاقة، أي بداخله إمكانات وعوامل تطوره. . . الإنسان لايولد بل ينشأ، ثم الإنسان لايموت بل يهدم؛ لأن الموت فناء، وهنا الموت تحول من مادة إلى مادة أخرى أي أنه هدم، إذن فالإنسان ينشأ بناء على نظرية هندسية يتوالى نشوء الأجيال بناء على عليها. . .)(٢).

وبهذا الكلام وأشباهه زُين للذين كفروا في هذا العصر ضلالهم وكفرهم وجهلهم وانحرافهم فصدوا عن السبيل، وتمادوا في الغواية، ورتعوا في ظلمات الكفر والإلحاد، وانتكسوا إلى أسفل سافلين في العقل والفكر والاعتقاد والأخلاق والسلوك ﴿إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَامُ مَلَ أَمْ أَضَلُ سَكِيلًا ﴾ (٣).

وما راج كفرهم وانحرافهم إلا على أصحاب العقول السقيمة والقلوب الميتة والنفوس المريضة، ببهرج من القول صنعوه، وبشكوك ألبسوها لباس الموضوعية الكاذبة، والتحرر الزائف، والعقلانية المنعدمة، وبإعلام ودعاية أظهرتهم على أنهم العقلاء المفكرون المثقفون المجددون، وساعدهم في كل ذلك ضعف أهل الحق، والاستضعاف النازل بهم وجهل أبناء المسلمين بدينهم، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

<sup>(</sup>۱)(۲) مسافة في عقل رجل: ص ۲۱۵ ـ ۲۱۳

<sup>(</sup>٣) الآية ٤٤ من سورة الفرقان.

## رابعاً: الزعم بأن الوجود عبث:

هذه العقيدة الضالة فرع عن العقائد الإلحادية السابقة، وهي نفي وجود الله تعالى، ونفي كونه سبحانه رباً خالقاً، ونسبة الأبدية إلى المخلوقات.

وقد انطلق الحداثيون من اعتقاد عبثية الوجود إلى فوضى عارمة تدعو إلى التدمير والهدم والاغتراب والعدمية والثورة والرفض لكل شيء: الدين والإنسان والحياة، وهذه نتيجة طبيعية للاعتقاد الفاسد المبنيّ على فصل الإنسان عن خالقه \_ جلَّ وعلا \_ وغمسه في المادية، وغرس مبادىء العداوة لكل شيء سوى الذات الواحدة الواجفة الجافلة من كل المبادىء والقيم والنظم.

ومن مفردات هذه العقيدة العبثية الفوضوية ما نقرؤه في كتابات الحداثيين من دعوة إلى تدمير بنية المجتمع، ورفض رسالة الأدب والفن، والحماسة لتفجير اللغة، وامتداح الاغتراب والعدمية والعبثية، والمناداة بالفردية، والأدب الجنسيّ والشذوذ، وجعل اللاوعي مركز الإبداع، ورفض العقل والمنطق والنظام والدعوة إلى الانحطاط والبهيمية، وإلى العزلة والهروب والهزيمة، وممارسة الغموض والرمزية الطلسمية، والنكوص نحو الأوثان والرموز الجاهلية وغير ذلك من ظواهر الشتات والتمزق والمعيشة الضنك التي اختار هؤلاء طريقها بابتعادهم عن الهدى والخير والفلاح.

ومن الطبيعيّ ـ نسبة إلى اعتقادهم عبثية الوجود والإنسان ـ أن يشعروا بالقلق بل من الضروري أن يشعروا بالضياع والحيرة والتمزق لعدم إيمانهم بالله تعالى، ومن الحتميّ أن يعيشوا حياة التناقض والتشاكس لجحدهم الدين وفرارهم من الأخلاق، وهذا مايظهر في حياتهم الشخصية من إغراق في الخمور والمخدرات والشذوذ الجنسيّ والزنا والدعارة، وفي نتاجهم الفكريّ والأدبيّ من عبثية وتناقض ويأس يشبه العقيدة النصرانية في الخطيئة، غير أن النصارى ابتدعوا لأنفسهم مايسمونه الخلاص وهؤلاء يعتقدون أن الإنسان تمادى في الخطيئة وانغمس فيها إلى حد يستحيل معه الوصول إلى خلاص،

وليس هذا خاصاً بالمذهب الوجودي وأضرابه من المذاهب العدمية بل هو مثلاً في البنيوية في موت المؤلف<sup>(۱)</sup> والكتابة ضد الكتابة<sup>(۲)</sup> وما تحويه من إيحاءات عبثية عدمية تقدس اللغة والنص على حساب هدم الإنسان، وما المنهج التفكيكي ببعيد عن مثل هذا الإيحاء، ولاسيما إذا علمنا أن «البنيوية» استفادت من الوجودية والماركسية وتأثرت بهما، ولكنها جاءت حسب قول أصحابها لتخرج على جمود الوجودية وانغلاق الماركسية، بيد أنها تحولت في الحقيقة إلى لون آخر من الانغلاق والتقوقع حول النص واللغة.

ولست هنا في صدد تعديد عبثية المذاهب الأدبية الغربية؛ لأن ذلك يطول، ويُمكن تلخيصه في أن الآلة الفكرية الغربية تدور حول عدة قضايا من أظهرها العبثية والانفراط ﴿وَلا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْناً قَلْبَهُ عَن ذَكْرِناً وَاتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَاكَ أَمْرُهُ فُرُكاً ﴾(٣)، والحداثيون العرب غلفت قلوبهم وغفلت، واتبعوا أهواء أهل الإلحاد فكانوا مثلهم حياتهم في ضنك، وأمرهم في فرط الضياع والعبث، وحتى كتاباتهم التي يمجدونها ويقدسونها قصيرة العمر فاقدة القيمة؛ لأنها عبث في عبث، زعموا أنهم يحررونها من قيم الدين والخلق فوقعوا في رق العبثية، وانصهروا في حياة العدمية والضياع.

يقول أنسي الحاج: (... إن الكتابة عبث فلماذا لاتكون؛ فور ذاك، تمريغاً لعبث الوجود بعبثها ولمحدودية الخلق بلا محدودية جنونها وهدمها؟، لعل هدمها يثقب مخرجاً في جدار، وعبثها قد يفضي إلى إيجاد غايات للوجود...)(3).

وهكذا يربط أنسي الحاج بين عقيدته الزاعمة أن الوجود عبث

<sup>(</sup>۱) مبدأ بنيوي يقوم على إلغاء دور المؤلف فلا هو مبدع ولا عبقري وإنّما مجرد مستخدم للغة ورثها، وهذه اللغة «المادة ذاتها» هي التي تنطق وتتكلم وليس المؤلف أو صوته. انظر: دليل الناقد الأدبى: ص ١١٤.

<sup>(</sup>٢) مفهوم بنيوي، وهو مؤلف بهذا العنوان، لعبدالله الغذامي.

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٨ من سورة الكهف.

<sup>(</sup>٤) خواتم: ص ١٥.

وممارسته الكتابية الداعية إلى العبث، ويسعى هو وصنوه أدونيس إلى نشر هذا الوباء الأدبي الذي يُمكن أن يودي بأشياء كثيرة فكرية وأدبية لو أتيح له أن ينتشر.

ومن كلام أنسي الحاج في هذا الصدد ما قاله في صراحة فجة: (العدم حقيقة حقاً: إنه فراغي أنا، عدمي الداخليّ، حيث لم أشأ أو لم أعرف أن أمتلىء بالنور بالظلام، بكل ما يملأ، بكل ما يُفرغ ويطحن ويلوث ويطهر، بكل هذه العوالم المحتشدة بكل هذه التي قد تكون مجموعة فراغات، ولكن كل الحياة، حياة العصور كلها، لا تكفي لاستهلاكها.

ومع ذلك لا أستطيع إلا أن أعجب أيضاً بمن ينكرك يا إلهي... وأمضي فأصل إلى النتيجة: إعجابي بثورة الملحد وتجديفه سببه حريته المطلقة...)(١).

وبهذا الإعلان يربط الحاج بين مدلولات حداثية عديدة أولها الإلحاد الذي يثير إعجابه، ثم العدم الذي يعتبره حقيقة، ثم النتاج الأدبيّ الإبداعيّ الذي يرسم هذه الدعاية الفكرية ويسوّقها في الكتب والمجلات والأندية والمحافل الثقافية.

وما «قصيدة النثر» الخالية من كل قيود القصيدة القديمة والحديثة ومن كل مضامين الخلق والقيم والعقيدة إلا صورة من صور هذا الركام (٢).

وإذا أردنا تقصي ظاهرة العبثية في الحداثة العربية فإننا نجدها قد نبتت مع أول المحاولات الحداثية من السياب وجيله، فها هو السياب يعبر عن هذا المعنى على لسان المومس العمياء في صيغة ريبية فيقول:

(وخلاصك الموعود والغبش الإلهي الكبير!

<sup>(</sup>١) خواتم: ص ٧٤ ـ ٧٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: مجلة الأدب الإسلامي، عدد ٤، ربيع الثاني ١٤١٥ هـ: ص ٤٦ مقال بعنوان «ظاهرة العبث في الشعر العربي المعاصر» لرجاء النقاش.

ماكان حكمة أن تجيء إلى الوجود وأنت تموت؟)(١)

أمّا نازك الملائكة (٢) فعلى الرغم من تحفظاتها على الحداثة عقيدة ومسلكاً ومحاولاتها كسر حدتها إلاّ أنها كانت من أوائل من نشروا هذا المذهب ونصروه ودعوا إليه، ولم يتبين لها خطورة ما فعلت إلاّ بعد فوات الأوان، وكان مما قالته في قضية عبث الحياة والوجود والشك في غاية الوجود الإنساني:

(هـكـذا جـئـت لـلـحـيـاة ومـا أد

ري إلى أين سوف تمضي الحياة

وسأحيا كما يشاء لي المج

هول حيرى تلهو بي الظلماتُ

هـــا أنــا الآن حــيـرة وذهــول

بسیسن مساض ذوی وعسمسر یَسمسرُ

لست أدري ما غايتي في مسيري

آه لوينجلي لعينيّ سرّ)(۳)

وتقول أيضاً:

(ماذا وراء الحياة؟ ماذا

أي غمــوض وأي سِرٌ

<sup>(</sup>١) ديوان السياب: ص ٤١٥.

<sup>(</sup>۲) نازك الملائكة ولدت في بغداد عام ۱۳٤٢ هـ/۱۹۲۳م لأبوين شاعرين، درست في دار المعلمين العالمية ثم توجهت إلى أمريكا لدراسة الإنجليزية وآدابها، تجيد عدة لغات وعندها عدة شهادات، وعملت أستاذة في كلية التربية في جامعة البصرة، تعتبر من رواد الحداثة ومن أوائل الذين رسخوا الشعر الحر، ولكنها ما لبثت ـ بعد أن اكتشفت فداحة الجناية الحداثية ـ أن نقدت الحداثة وخاصة في شقها الفنيّ. انظر: تاريخ الشعر العربي الحديث: ص ۷۷۷، والصراع بين القديم والجديد ۲/۱۲۷۷.

<sup>(</sup>٣) ديوان نازك الملائكة ٢٨/١ ـ ٢٩، وفي ص ٣٦٢ كررت هذا القول.

وفيم جئنا؟ وكيف نَمضي؟
يا زورق بل، لأي بَحر؟
يدفعك الموج كل يـوم
أين ترى آخر المقر؟
يا زورقي طال بي ذهـولي
وأغرق الوهم جو عمري)(١)

وتصف نفسها وحياتها بالسفينة التائهة في خضم موج الحياة العابثة فتقول:

(في لجة البحر الرهيب سفينة تحت المساء ألقت بها الأقدار في لجج المنايا والشقاء الريح تصرخ حولها وتضج في ظلم الفضاء والموج يضربها ويلقيها على شفة الفناء سارت ولا ربان يهديها إلى الشط السحيق حيرى يخادعها الظلام فلا شعاع ولا بريق من فوقهاهول الرعود وتحتها اللجّ العميق سارت وما تدري إلى أين المصير وما الطريق)(٢)

وبعد هذه المعاناة الشديدة والضيق من هذاالتصور العبثي الشكي في الغاية من الوجود الكوني والإنساني تصرخ قائلة:

(تعذبني حيرتي في الوجود وأصرخ من ألمي من أنا)<sup>(٣)</sup>

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ٥٥٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/٢٠٢.

<sup>(</sup>٣) ديوان نازك الملائكة ١/٢٥.

وتسأل سؤال المتشكك المضطرب الحائر الخائر الذي لايعلم لماذا خلق ولا إلى أين يذهب؟ فتقول:

(لماذا نعود؟

أليس هناك مكان وراء الوجود

نظل إليه نسير

ولانستطيع الوصول

مكان بعيد يقود إليه طريق طويل

يظل يسير يسير

ولاننتهي ليس منه قفول...)(١).

أمّا ثالثة أثافي الحداثة عبدالوهاب البياتيّ فيقول واصفاً فكرته المغلقة على أن الحياة عبث وضياع وانتحار:

(لابد أن نختار

أن نقبض الريح وأن ندور الأصفار

أن نجد المعنى وراء عبث الحياة

فالعيش في هذا المدار المغلق انتحار)(٢).

ولكن صلاح عبدالصبور (٣) وهو من أوائل كهان الحداثة قد أسرف في

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢٥٦/٢.

<sup>(</sup>Y) ديوان البياتي ٢/٩٦.

<sup>(</sup>٣) صلاح عبدالصبور شاعر من مصر، ورائد من رواد الحداثة، مليء شعره بالمضامين الحداثية المنحرفة، كما في قصيدته «الناس في بلادي» و «مأساة الحلاج» وغيرها، تأثر بشعراء الغرب خاصة أليوت وكافكا وغيرهما، وبذل جهداً كبيراً في نشر المضامين الحداثية والعلمانية، وكانت خاتمته الموت بالسكتة أثناء ليلة رقص وخمر في منزل أحمد عبدالمعطي حجازي، لما عوتب عن موقفه الموالي لدولة اليهود ومسايرته للسادات في ذلك، وكان ذلك سنة ١٤٠١ هـ/١٩٨١ م. انظر: تاريخ الشعر العربي=

هذا الباب وتوثب على الحقائق مكابراً يقرر العبثية في صيغة أسئلة شكية مرتابة، وذلك في قصيدته الشهيرة «الناس في بلادي» حيث يصورهم - وهم من المسلمين بلا شك - لأنه يتحدث عن مصر كنانة الإسلام، يقول صلاح عبدالصبور:

وهو يحب المصطفى
وهو يقضي ساعة بين الأصيل والمساء
وحوله الرجال واجمون
يحكي لهم حكاية... تجربة الحياة
حكاية تثير في النفوس لوعة العدم
تجعل الرجال ينشجون
ويطرقون

(وعند باب قریتی یجلس عمی مصطفی

يحدقون في السكون في لجة الرعب العميق والفراغ والسكون ما غاية الإنسان من أتعابه، ما غاية الحياة؟ با أيها الإله!!)(١).

وبهذه الطريقة الشكّية يزجي صلاح ريبه في صيغة سؤال استنكاري يوجهه إلى الله تعالى عن غاية الحياة، غير أنه في موضع آخر يتجاوز هذه الأسئلة بتقريرية واضحة قائلاً:

(تسألني رفيقتي: ما آخر الطريق؟

<sup>=</sup> الحديث: ص ٦٦٥، قضايا الشعر الحديث: ص ٥٥٧، ٢٦٢ ـ ٢٦٨، ورفاق سبقوا: ص ٢٤١ ـ ٢٥٠، ٢٧٠ ـ ٢٧٢.

<sup>(</sup>۱) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٣٠.

وهل عرفتُ أوله نحن دمی شاخصةً فوق ستار مسدلة خطی تشابکت بلا

قصد على درب قصير ضيق...)(١).

ثم يعقب على ذلك بأن الله وحده يعلم هذه الغاية، وفي هذا شيء من بقايا النشأة الأولى التي عاشها قبل أن تلوث عقيدته فلسفات الضياع التي أملت عليه أن يقول:

قال الصديق:

يا صاحبي!

ما نحن إلاّ نفضة رعناء من ريح سموم

أو منية حمقاء

والشيطان خالقنا ليجرح قدرة الله العظيم)(٢).

أمّا الجيل الثاني من الحداثيين العرب فيمكن أن نأخذ منه نموذجين:

الأول: محمود درويش (٣)، الذي عبر عن هذه العبثية بقوله:

(إنا خلقنا غلطة في غفلة من الزمان)(٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٣٨.

<sup>(</sup>٣) محمود درويش شاعر فلسطيني حداثي شيوعيّ، عضو في الحزب الشيوعيّ الإسرائيليّ راكاح، وعضو المجلس الوطنيّ التابع لمنظمة التحرير الفلسطينية العلمانية، يسمونه شاعر الأرض المحتلة، له دواوين شعر مليئة بالمضامين الحداثية المنحرفة. انظر: تاريخ الشعر العربي الحديث: ص ٦٢٦، والحداثة في ميزان الإسلام: ص ٩٤.

<sup>(</sup>٤) ديوان محمود درويش: ص ٤٢.

والثاني: النصراني توفيق صايغ<sup>(۱)</sup>، القائل: (لففت العباءة حولي تعكزت إلى القفر إلى قمتي الجرداء حيث الغبار ولا الإله نجو بقمتي الجرداء)<sup>(۲)</sup>. (مصيفي الفراغ مشتاي الفزع وعيشي قطار بينهما صغيره معذا؟

## خامساً: نسبة الخلق إلى غير الله، وتسمية غير الله خالقاً:

وهذا مما دأب عليه أهل الأدب العربيّ المعاصر، واجترأوا عليه حتى

<sup>(</sup>۱) توفيق صايغ حداثي فلسطيني، ولد لأسرة نصرانية سنة ١٣٤٢ هـ/١٩٢٣ م، درس في صغره على يد مبشرة أمريكية، ثم في مدرسة الفنون الأمريكية في صيدا، ثم التحق بالكلية العربية في القدس والتي أنشأها الإنجليز، عاش في بيت له نزعة نصرانية قوية ثم درس في الكلية الأسقفية، ثم حاز على منحة من مؤسسة روكفلر لدراسة الشعر والنقد في جامعة هارفرد، ومنحة أخرى من المجلس الثقافي البريطاني فدرس في جامعتي أكسفورد وكامبردج، ثم عمل محاضراً في كامبردج، ثم عاد إلى بيروت ليكون ضمن عصابة مجلة شعر، ثم أنشأ مجلة حوار الممولة والموجهة من المخابرات الأمريكية، ولما انكشفت عمالته أغلق المجلة وغادر إلى أمريكا ليعمل في جامعاتها وبقي هناك إلى أن هلك في عمالته أغلق المجلة وغادر إلى أمريكا ليعمل في جامعاتها وبقي هناك إلى أن هلك في مليء بالانحرافات الاعتقادية والتجاوزات اللغوية المقصودة. انظر: كتاب توفيق صايغ ميرة شاعر ومنفى، لمحمود شريح، وتاريخ الشعر العربي والحديث: ص ٧٣١.

<sup>(</sup>٢) المجموعات الشعرية لتوفيق صايغ: ص ٣٠٤.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الكاملة لتوفيق صايغ: ص ٣٨.

أصبح من شبه المسلمات لديهم، فيسمون الإنسان خالقاً وكذلك الشاعر والفنان، ويدعون أن الإبداع خلق ثانِ للكون.

ومما لا ريب فيه أن من تجرأ على جحد وجود الله ونفي خلقه للكون فإن جرأته على تسمية غير الله خالقاً ونسبة الخلق لغير الله أشد، وهذه من رواسب ذلك الفكر الإلحادي المادي، وبقية من رعونات التصورات الضالة التي تردى فيها أصحاب الزيغ والهوس الدنيوي الدهري، تحت شعارات براقة خادعة أقاموا عليها المنهج الفكري والعملي من أمثال حرية الإنسان وإنمائه وتحقيق الذات، والتطور... إلخ.

وكأن هذه الأمور لاتتحقق إلا في سياق ماديّ إلحاديّ قوامه جحد الإله \_ جلّ وعلا \_، ودعامته الحملة الضارية على الدين ونظمه وما ينبثق عنه من أعراف اجتماعية ومقومات خلقية.

وكما أن الإسلام يقوم على مبدأ التوحيد لله تعالى في ذاته وصفاته وألوهيته، فإن الفكر الحداثيّ يقوم على الضد من ذلك، على التعددية في الربوبية والألوهية، زاعمين أن ذلك هو أساس التقدم والإبداع والحرية، وهذا الذي يسمونه تعدداً هو عين «الشرك» بالمصطلح الشرعيّ الإسلاميّ، والذي هو اعتقاد شريك مع الله تعالى في خلقه وملكه أو في ألوهيته وعبادته.

وإذا كان المشركون الأوائل يتنصلون من وصفهم بالشرك كما أخبر الله تعالى عنهم: ﴿ ثُمَّ لَمُ تَكُن فِتَنَهُم ۚ إِلَّا أَن قَالُوا وَاللّهِ رَبّنا مَا كُنا مُشْرِكِينَ ﴿ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَيعدونه عين التفوق فإننا نجد أن مشركي هذا الزمان يفاخرون بذلك ويعدونه عين التفوق والتقدم، مخادعين أنفسهم وكاذبين على غيرهم مرتكسين في الوثنية صراحة وبدون مواربة أو غطاء، يعدون الوثنية اليونانية والإغريقية المثل الأعلى للحداثة؛ لما تحتويه من «تعددية» حسب تزيينهم وتلبيسهم، وبدلاً من أن يصفوا الوثنيات بالجهل والشرك والتمزق كما هو حالها حقيقة، نراهم يصفونها بالتحديث والامتياز، ويجعلونها أساس حداثتهم، وجذر عقيدتهم، كتب أحدهم تحت عنوان «مقاربة الحداثة»: (لم تتجل الحداثة طوال العصور

<sup>(</sup>١) الآية ٢٣ من سورة الأنعام.

السابقة إلا مرتين في مكانين متقاربين وزمانين متباعدين، المرة الأولى تجلت الحداثة في اليونان القديمة وأطلقنا عليها الحداثة الزراعية وكان ذلك قبل الميلاد بعدة قرون، والمرة الثانية تجلت الحداثة في القارة الأوروبية، وكان ذلك بعد الميلاد بكثير من القرون وأطلقنا عليها الحداثة الصناعية...)(١).

ثم عاد يتحدث عن الحداثة اليونانية قائلاً: (إنهم لأول مرة في التاريخ وقفوا في وجه فوضى الأسطورة، فجعلوا لها منطقاً خاصاً من جهة، ومنحى إنسانياً من جهة ثانية، كانوا يأتون بالإله الشرقيّ ويجردونه من مظاهر الحيوانية ويعيدون إليه المحيا البشريّ والجسد الإنسانيّ... وقد جعلوا العلاقات بين الآلهة كالعلاقات بين البشر تقوم على التآلف والتخالف والتفرقة والتحالف والرضا والغضب، وكما تجد العلاقات بين الناس تجدها بين الآلهة فهم يأكلون ويشربون ويعربدون ويخونون زوجاتهم... فإدخال المنطق في الأسطورة فعل حداثيّ كبير جعل دراسة الأساطير لاتختلف عن دراسة الناس ونفسياتهم، والصيغة التي أدت إلى فعل الحداثة هي الصيغة الوثنية القائمة على التعدد والحرية... هذا الوضع... أدى إلى قيام الصيغة الوثنية التي أسقطت القداسة عن الملوك والآلهة ففتحت بذلك باب حرية الفكر، في حين لم تستكمل الوثنية صيغتها في الشرق... وقد ظهرت الوحدانيات الشرقية قبل أن تستكمل الوثنية صيغتها فاعتمدت على المقدس والمدنس في الدرجة الأولى وظهرت قوائم التحريم والتحليل...)(٢).

ثم ينعطف على ذكر الفلسفة الإغريقية فيقول: (لو نظرنا في مذاهبهم الفلسفية والأدبية لتبين لنا أن الصيغة الوثنية هي صيغة تعددية ظهرت فيها كل المذاهب. . . هذا النشاط الذي قام به الإغريق سميناه الحداثة الأولى أو الحداثة الزراعية ومازلنا حتى الآن نلجأ إلى استلهامها ولم نستطع أن نتجاوز الحدود التي وصلت إليها طبعاً في الأدب والمسرح والفلسفة والشعر . . . .

<sup>(</sup>۱)(۲) مجلة الناقد، العدد الثامن، فبراير ۱۹۸۹ م/ ۱۶۰۹ هـ: ص ۳۲ ـ ۳۴ من مقال بعنوان «مقاربة الحداثة» لحنا عبود.

استمرت الحداثة الأولى في فعلها طوال بضعة قرون تقريباً إلى أن ظهرت الوحدانية المسيحية في الشرق، وما كانت الوحدانية أن تظهر إلا في الشرق حيث لم تستكمل الوثنية صيغتها ولم تتخذ كامل أبعادها كما لدى الإغريق، وقد تمكنت هذه الوحدانية من التسرب إلى الغرب والانتشار في الطبقات الدنيا من عبيد وجنود وخدم وحراس قصور، حتى أن الامبراطور قسطنطين وجد نفسه يقود جيشاً من الوحدانيين المسيحيين فأعلنها ديانة رسمية، وبذلك تحولت الدولة إلى مؤسسة تخدم وتستخدم الوحدانية المسيحية فتفرضها فرضاً، مما جعل القداسة والدناسة دستوراً واحداً تحظر مخالفته، ومما جعل الصيغة الوثنية تتراجع تراجعاً شبه نهائي في أواخر القرن الخامس، وحلت محلها الصيغة الوحدانية المسيحية التي دشنت فاتحة العصر الوسيط في حوض البحر المتوسط، عصر سيادة الوحدانيات، وهو العصر الذي بات رمزاً لكل ما هو جامد ومتخلف، ولم تقدم الوحدانية أي مظهر من مظاهر الحداثة، بعد أن عملت على سيادة الإيمانية والتسليمية... من أهم مفردات الوحدانية التقديس والتدنيس والتحليل والتحريم وهي مفرزات إيمانية بعد أن تحول التقديس إلى عصمة وتحول التدنيس إلى إدانة، فدخل حوض البحر الأبيض المتوسط في عصر المحظورات والممنوعات المادية والمعنوية)(١).

ثم يستدرك على نفسه مبيناً أن الوثنية انتشرت من جديد وأنها هي التي ورثت للدنيا العالم الحديث فيقول: (والحقيقة أن الصيغة الوثنية وجدت لها ملجأ في بيزنطة، فكمنت فيها مع ما بقي من آثارها، وقد كان لها نشاط إلى هذه الدرجة أو تلك، ولولا بيزنطة لما كان هناك ما نطلق عليه العالم الحديث فقد احتفظت بالمؤلفات والآثار الوثنية ولكن بيزنطة كانت محاوطة بالوحدانية المتشددة شرقاً وغرباً مما أجهض كل المحاولات الساعية إلى إعادة الصيغة الوثنية)(٢).

<sup>(</sup>١)(١) مجلة الناقد، العدد الثامن، فبراير ١٩٨٩ م/ ١٤٠٩ هـ: ص ٣٢ ـ ٣٤ من مقال بعنوان «مقاربة الحداثة» لحنا عبود.

ثم يتحدث عن وحدانية الإسلام ودور المسلمين عند فتحهم للقسطنطينية فيقول: (وظلت الحداثة مغيبة عن حوض البحر الأبيض المتوسط طوال العصور الوسطى، وعندما استطاعت الوحدانية التركية أن تدك حصون القسطنطينية وجهت ضربة أليمة إلى بيزنطة، ولكن بيزنطة المنكوبة قدمت للعالم الأوربيّ أعظم هدية يعرفها التاريخ وهي مؤلفات اليونان والرومان وتراثهم الوثنيّ الذي حمله علماء بيزنطة المهاجرون إلى الأقطار المجاورة وإيطاليا على وجه الخصوص هرباً من الوحدانية التركية المنتصرة.

ليس غريباً أن تبدأ النهضة الإيطالية ثم منها الأوربية في أعقاب سقوط القسطنطينية فقد كان التراث اليوناني أشبه بلمسة سحرية أيقظت العقول والنفوس، وهنا يُمكن أن نسأل: لماذا لم يستطع التراث الوحداني أن يفعل ما فعل التراث اليوناني مع أن الأول أنتج من الآثار الشيء الكثير؟)(١).

ثم يجيب على هذا السؤال بقوله: (إن كل الدعوة الوحدانية المسيحية تنحصر في تحرير الجسد وتلبية مطالبه ولكن في عالم غير هذا العالم الذي ختمت عليه بالإدانة وبأنه عالم الفساد والشرور، وأن على الإنسان أن يتألم ويزهد في هذا العالم ليحيا في العالم الآخر حياة النعمة... فالوحدانية تتناقض كل التناقض مع الحرية، إن وحدانيتها تحول دون تحقيق وعودها فلا حرية مع الوحدانية... لذلك نجد النهضة الأوربية حاولت إعادة الصيغة الوثنية التعددية، فقد وجدت فيها التعبير الأكمل لحرية الإنسان فكراً وجسداً وهنا تبدأ الحداثة الثانية...، ويُمكن تلخيص مطالب الحداثة الصناعية بمطلب واحد هو تحرير الإنسان ليس فقط من الوحدانية بل أيضاً من المشاريع الكبرى التي تبين أنها مشاريع ساحقة للإنسان... وقد كانت الدعوة إلى الصيغة الوثنية واضحة كل الوضوح لدى رجال النهضة... إن الظروف الصناعية عدلت الكثير من الصيغة الوثنية للحداثة الزراعية ولكنها القرفة على نواتها الأساسية، أمّا النواة الأساسية التي أبقت عليها فهي إسقاط أبقت عليها فهي إسقاط

<sup>(</sup>۱) مجلة الناقد، العدد الثامن، فبراير ۱۹۸۹ م/۱۶۰۹ هـ: ص ۳۲ ـ ۳۴ من مقال بعنوان «مقاربة الحداثة» لحنا عبود. وانظر له أبشع من هذا الكلام وأخطر في كتابه «الحداثة عبر التاريخ مدخل إلى نظرية»: ص ۱۹۲ ـ ۲۰۱.

القداسة عن كل شيء، لم يعد هناك شيء خالد قدسيّ أبديّ لا في عالم الفكر ولا في عالم المادة...

وعلى هذا يُمكن القول: أن الحداثة الصناعية أو الحداثة المعاصرة هي محاولة استعادة الصيغة الوثنية للحداثة الزراعية... أمّا القاسم المشترك فهو إسقاط القداسة عن كل شيء فلا العروض ولا القوافي والأوزان والإيقاعات والكلمات والتصريحات، ولا العقائد والأفكار والمذاهب والآراء والعادات والتقاليد والطقوس والممارسات، ولا الأحزاب والكتل والفئات والمجموعات والأفراد، ولا الأنظمة والقوانين والدساتير، ولا المكان والزمان والشهور تحظى بأى قدسية...

ومن هنا كان تشديدنا وتأكيدنا أن الحداثة ليست مذهباً أو عقيدة أو مدرسة مدرسة واحدة، ولايُمكن أن تنحصر في مذهب أو عقيدة أو مدرسة، الحداثة هي الوضع المناقض تماماً للوحدانية، أي وحدانية أدبية كانت أو غير أدبية، عقائدية أو غير عقائدية...)(١).

وقد نقلت هذا الكلام بطوله لأهميته في تصور الحداثة ومعرفتها على وجه الحقيقة، بعيداً عن شبهة المعاداة لها أو التحامل عليها كما يدعي المنبهرون بالحداثة والمتعلقون برموزها، ويتضمن هذا النص عدة أمور حقيقية وعدة مغالطات، وهي:

العهدين العهدين الفكرية بالحداثة الزراعية والصناعية في العهدين القديم والحديث مغالطة واضحة، وافتئات على الحقيقة، ومراده الرفع من شأن الحداثة وجعلها أساس كل تقدم وازدهار، وهذه مجازفة ادعائية وكذب صريح فإن جهد الإنسانية في هذا المجال مشترك، والجهد البشريّ في الإنتاج الماديّ غير خاضع للعقائد والديانات (٢) بقدر خضوعه لإرادة دنيوية

<sup>(</sup>١) المصدر السابق نفسه.

<sup>(</sup>٢) المراد هنا أصل النشاط الإنساني والانتاجية، أما ما يصحب ذلك من بركة أو محق، وما يشمره ذلك الإنتاج من خير أو ضر، وسعادة أو شقاوة؛ فهو رهن الإيمان كما قال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَآتَـقُواْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكُنتِ مِّنَ ٱلسَّكَالِيهِ وَٱلْأَرْضِ ﴾.

كما قال الله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَجَلَنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآهُ لِمَن نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَصْلَنَهَا مَذْمُومًا مَدْمُورًا ﴿ لَكُ ﴾ (١)، وقال ـ جلَّ وعلا ـ: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلدُّنْيَا نُؤْتِهِ عَلَى مُرِيدُ حَرْثَ ٱلدُّنْيَا نُؤْتِهِ مَنَ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ ﴿ اللهِ فِي حَرْثِهِ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِن نَصِيبٍ ﴿ (٢).

Y - المزج بين الحداثة الإنتاجية والحداثة الفكرية مغالطة أخرى طالما كررها أتباع الحداثة وجعلوا ذلك ذريعة للوصول إلى مآربهم غشاً وتدليساً، فإنه قد يوجد الإنتاج من مؤمن وكافر، وليس من شرطه لا عقلاً ولا واقعاً أنه لايصدر إلا من كافر ملحد (بل قامت حضارة القرن العشرين في العلوم التطبيقية وفي العلوم البحتة على أكتاف متدينين ـ غير ملحدين ـ من المسيحيين واليهود) (٣).

" حعله تعدد الآلهة والأرباب كما كانت عليه الوثنية اليونانية سبباً في التقدم والتحرر، وهذه مغالطة، فإن الإنسان مفطور على التعبد لشيء والخضوع لإله مّا، وهؤلاء الوثنيون الذين يشيد بتعدد آلهتهم ليسوا في الحقيقة إلا قطيعاً من الأنعام أو الأناسي المرضى في عقولهم، فإنهم عوضاً عن التعبد لإله واحد أحد فرد صمد، تشعبت عبودياتهم وانفصمت عقولهم ونفسياتهم، وتناقضت حياتهم كما هو معروف من سيرهم وفلسفاتهم؛ وذلك لتناقض الأرباب التي اتخذوها من دون الله ﴿ ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا رَجُلًا فِيهِ شُرَكاً وَ مُنَاكِمُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلَ يَسْتَويَانِ مَثَلًا ﴾ (٤).

3 - قوله بأن اليونان جعلوا العلاقات مع أربابهم وآلهتهم مثل العلاقة بين البشر، هذه حقيقة، ولكنه أراد أن يخلص منها إلى الاقتداء بجهالات أهل الجاهلية ووثنيات أهل الخرافة فنعامل الإله الحق العظيم - سبحانه وتعالى - معاملة الملاحدة لأوثانهم التي ابتكروها من عند أنفسهم، وشتان بين من يتعبد لرب مالك متصرف إله عظيم تشهد بوجوده ووحدانيته وألوهيته كل الحقائق العقلية والحسية

<sup>(</sup>١) الآية ١٨ من سورة الإسراء.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٠ من سورة الشوري.

<sup>(</sup>٣) لن تلحد، لأبي عبدالرحمن بن عقيل: ص ٢١٢، وكان الأولى أن يقول: نصارى كما سماهم القرآن بدلاً من نسبتهم إلى المسيح عليه الصلاة والسلام.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٩ من سورة الزمر.

والتجريبية، ومن يتعبد لإله اخترعه من عقله الكاسد وذهنه الفاسد.

• ـ قوله بأن المنطق دخل الأسطورة وحولها إلى فعل حداثي، هذه حقيقة من حيث وصف محاولة اليونان إضفاء المنطق والعقل على وثنياتهم وجاهلياتهم لتسويغها وتبريرها، أمّا كون المنطق العقليّ السليم يتفق مع الأساطير والأرباب، فهذا باطل وكذب فكري صريح.

7 ـ قوله بأن الصيغة الوثنية أسقطت القداسة عن الملوك والآلهة ففتحت بذلك باب حرية الفكر عكس الحقيقة، فقد كان اليونان يقدسون أربابهم المتخذة من دون الله ويؤلهونها ويخضعون لسلطانها وكانوا أرقاء لهذه الآلهة.

٧ ـ يحتوي كلامه تمجيداً وإطراء للوثنيات المختلفة، وذماً وتدنيساً للتوحيد، وهذا من مقتضيات فكره الوثني الإلحادي، ومن لوازم الكفر الماديّ الحداثي الذي يريد نصرته وإيجاد الأرضية القبلية له.

٨ - قوله بظهور الوحدانيات في الشرق إثر الوثنيات التي كانت موجودة في اليونان قول مخالف للحقيقة؛ فإن الإنسان الأول آدم عليه الصلاة والسلام وذريته كانوا مؤمنين موحدين ثم طرأ الكفر على أجيال لاحقة، ثم تتالت الأنبياء بدعوات التوحيد، وكلما انحرفت البشرية وتمادت في الغواية بعث الله لها رسولاً يعيدها إلى توحيد الله، فالوثنية طارئة والتوحيد هو الأصل في البشرية.

٩ ـ قوله بتأثير التعددية الوثنية «الشرك» في الفلسفات اليونانية حق.

• ١ - قوله بأن الحداثة الثانية ويقصد المعاصرة مازالت تستلهم التعددية الوثنية اليونانية حق، وهذا هو محور الاهتمام والصراع والمعارك المتجددة بين الإسلام والحداثة، وهذا القول شهادة كبرى من أحد رواد الحداثة على أن الحداثة المعاصرة في عقيدتها وفكرها جاهلية وثنية ذات امتداد وثني وجذور إلحادية وأعماق كفرية منحرفة.

11 - الزعم بأن كل وثنيّ هو تعدديّ تحرريّ منفتح، وكل وحدانية فهي ركود وجمود وتخلف، مغالطة وتوثب واجتراء على معاكسة الحقائق، وتعميم يحتوي من البطلان على قدر عموميته؛ لأن في حقائق التاريخ

ومعايير الأخلاق وبراهين العقول ما يثقل كاهل هذا المغالط إذا كان يريد أن يتكلم ببرهان وليس بالدعاوى العريضة، ومن يطلع على تاريخ البشرية وتاريخ الأديان يجد أن الإنسان كلما قرب من الدين الحق كانت معاني الرقي العقلي والخلقي فيه أكبر وأظهر، وكلما ارتكس في الوثنية والإلحاد كلما انعدمت فيه المعاني الراقية وأخلد إلى الأرض يتبع هواه ويسير على عمى وضلال، وليس دليلا أظهر على هذا من حال الغربيين اليوم، فهم على ما وصلوا إليه من تقدم مادي محسوس، إلا أنهم انحدروا في أخلاقهم وعقائدهم ونظم حياتهم إلى أهبط المستويات باعترافهم هم (١).

17 ـ تسمية الإسلام بالوحدانية التركية مغالطة دليل مفضوحة فإنه يستحيل ـ بيقين ـ أن تند عن ذهن هذا الكاتب الذي يتظاهر بالعلم والمعرفة والفلسفة أن يعلم أن الأتراك الذين فتحوا القسطنطينية كانوا مسلمين موحدين معتزين بذلك منتمين إليه فوق كل انتماء، وجهادهم لفتح القسطنطينية كان بالإسلام وللإسلام وليس للعرق التركيّ أو غيره.

17 - وصفه الحياة الغربية المعاصرة أو ما أسماه بالنهضة الأوروبية، بالوثنية والارتباط بالوثنية اليونانية، وأن الدعوة إلى الصيغة الوثنية واضحة كل الوضوح لدى رجال النهضة، هذا صحيح في مجمله وينقصه أن التصور الوثنيّ اليونانيّ ضارعه عند الغربيين التصور النصرانيّ والمشروع اليهوديّ.

1٤ ـ قوله بأن النواة الأساسية للحداثة المعاصرة إسقاط القداسة عن كل شيء، هذا صحيح وواقع.

<sup>(</sup>۱) انظر على سبيل المثال: رواية ضياع في سوهو لكولن ولسن، وله أيضاً سقوط السحف رقص ٦٥، وص ٢٥، وص ١٥، وص ٢٥، وض ٢٥، وض ٢٥، وض ٢٥، وض ١٥٠ وغيرها كثير. وانظر له أيضاً: كتابه «رحلة نحو البداية» مليء بالشواهد في هذا الموضوع، وانظر: رواية «أنا» وهو للبرتو مورافيا، و«العجوز والبحر» لأرنست همنغواي، و«جولة في عالم التيه والضياع» لنجيب عبدالله الرفاعي. وسيأتي في الفصل المختص بالأخلاق شواهد من هذه الكتب وغيرها.

وخلاصة القول في كل ما سبق: إن قضية نسبة الخلق إلى غير الله وتسمية غير الله خالقاً ما هو إلا اقتباس من الوثنيات اليونانية الإغريقية، التي قامت على تعدد الأرباب، وهؤلاء الذين يزعمون الانعتاق من التقليدية والنمطية والماضوية «حسب تعبيراتهم» نجدهم بكل صراحة يرتمون في تقليد الهوس الوثنيّ والخبال الأسطوريّ، ثم يزعمون بعد ذلك أنهم قد قطعوا شوطاً في التقدم والارتقاء، وذلك به (إحلال التنوع والتمايز مكان الواحدية وإحلال المتغيرات مكان الثوابت وفك الاشتباك بين الطبقات والمؤسسات والعقائد)(١).

فلا غرابة حينئذ أن تجد هؤلاء التلاميذ البررة للفكر الغربي يرددون مقولات أساتذتهم وينقلونها نقلاً مترجماً إلى لغة العرب.

ومن هذا المنطلق تجدهم يحاربون الوحدانية ويشيدون بالوثنية ويعتبرون اعتقاد التوحيد والوحدانية في خلق العالم وفي نظام الحياة سبباً للتردي والضعف والخمول والرجعية، ويعدون التعدد الإلهيّ الوثنيّ سبباً للتقدم والازدهار (٢).

وعلى هذه القاعدة الإلحادية الجوفاء سار الحداثيون في التنظير والممارسة، وسوف أسرد فيما يلي بعض الشواهد على هذه القضية:

ولتكن البداية مع كاهن الحداثة «أدونيس» القائل في وصف ثورة أهل الهدم الحداثي :

(بلى في بلادي خالقون

وساع كآفاقها الواسعة

نقيون كالشمس في عريها

فتيون كالأنجم الطالعة...

<sup>(</sup>١) مجلة الناقد، عدد ٩، مارس ١٩٨٩ م/ الموافق ٥/٨/٩ هـ: ص ١٧.

<sup>(</sup>٢) انظر في هذا: حداثة السؤال، لمحمد بنيس: ص ٤٤، ٦٤.

بلى في بلادي أنا خالقون بنبض شرايينها عمروها محو عثمة اليأس واليائسين بأجفانهم بفرحتهم لامتلاك الوجود بأحزانهم هنا دفقوا دمهم في الزمان هنا اختصروا عمرهم في ثواني هنا ملأوا كل شيء يقينا)(١).

هذه الكلمات من ضمن مقطع أطلق عليه اسم «الفراغ» يتحدث فيه عن أرض المسلمين أرض العرب بتهكم وازدراء ويصفها بالتخلف والرجعية ويرمز لذلك (بالشبح والسراب والرمل واليبس والدكنة والمحل والملل والمقابر والأنين والمجازر والحقد والصقيع)(٢)، ثم يتحدث عن ماضي المسلمين ديناً وتاريخاً فيرسل سيل شتائمه المكرورة (فالدين أساطير مغلقة، وأجفان مخيطة بالغبار، وأمس المسلمين فراغ وانطفاء وضياع، أحرق البلدان وبذر بذور الموت وخرب الأعمار)(٣)، فانحطت البلاد في فراغ وتلويث ويأس، ثم يسأل أسئلة المستنكر:

(لمن جيلنا يحرق البخور لمن يسجد وأي إله ترى يعبد؟ لمن ينتمي ويشد يديه اعتدادا ويحيا له صحة وجهادا)(٤).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١٣٤/١ - ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ١٢٩/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ١٣٠/١.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية لأدونيس ١٣٢/١.

وهي لهجة استنكار على أن الجيل المعاصر ما زال رغم المحاولات المارقة لأدونيس وأضرابه يسجد ويعبدالله تعالى.

ثم ينادي بثورة حداثية عارمة ضد هذا:

(فراغ فراغ ألا ثورة

تشيد لنا بيتنا

وتجري معاصرها زيتنا

وتملأ بالحاصدين الحقولا

وتملأ بالخلق بالثورة العقولا

ألا ثورة في الصميم تنشئنا من جديد

وتمحق فينا هوان العبيد؟)(١).

ثم يتحدث عن هذه الثورة وأعمالها وأوصافها وأوصاف القائمين بها، والمقصود بها الثورة الحداثية القائمة على الإلحاد والانحراف، ووصف الثورة بالخلق ووصف أتباعها بالخالقين وامتلاك الوجود، وقدرتهم على أن يملأوا كل شيء يقينا!!.

وكيف يرجى من النار بارد الماء؟، وكيف يطلب من حفرة الحش ماء طهوراً؟، وكيف يرجى من ثوار الحداثة المرتابين المنحرفين أن يملأوا كل شيء يقينا؟.

وهذه الكلمات التي غصت بالمديح والخطابية والثناء المفرد للحداثة، والهجاء المقذع لما سواها والتوقعات الكثيرة والآمال الكبيرة للحداثة وأهلها، وهي قضايا طالما انتقدها الحداثيون في الشعر القديم، غير أنهم إذا لزم الأمر تجردوا من مبادئهم وارتدوا ثياب غيرهم التي ما انفكوا ينتقدونها في كل مناسبة، ثم يختم أدونيس هذا المقطع بدعوى انتفاشية صارخة فيقول:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٣٣٣.

(بلى في بلادي لكل الزمان لكل المصير اكتناه وإن شوهوه وفيها لخلق لصيرورة الحياة إله وإن أنكروه...)(١).

هنا مربط الحداثة الفكري: تأليهها ووصفها بالقدرة الخارقة على الخلق ليس للحياة فحسب بل ولخلق صيرورة الحياة ومستقبلها؛ وذلك لكونها «إله» وإن أنكره المنكرون، إنها ديانة وثنية يتعبد لها هؤلاء، وإله الحداثة الخالق ـ بزعمهم ـ للحياة وصيرورتها إله موجود لايضره إنكار المنكرين له.

وفي الحقيقة أن أدونيس لم يتجاوز الحقيقة في وصفه «للملة الحداثية»، ولم يخطىء حين بين أنهم عبيد لهذا الإله المزعوم «إله الثورة الحداثية»، ولا عجب من إقراره بهذا الواقع بل العجب من إنكار بعض الناس هذه الحقيقة واستماتتهم في الدفاع عن هذه «الملة»!!.

وفي مقطع آخر بعنوان «الثائر» يكرر أدونيس نفس المعاني، ممتدحاً ومبجلاً وغارقاً في ألفاظ الفخر والمديح أشد ما يكون الغرق وهو الذي طالما انتقد أغراض الشعر القديم، يقول أدونيس:

(زندك المتعب يجري نهراً يرفع بيتاً وهو في قنديلنا الشاحب يساقط زيتاً

هاهنا يسبح غيمة

وتعاريش وخيمة

أنت صليت عليها وانحنيت:

زند يا متعب يا خالق من أين أتيت؟)<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١٣٦/١.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ۱/۱۱۷ ـ ۱۱۸.

فهو لم يكتف أن أضحى «الثائر الحداثيّ» عنده رمزاً للحياة والمجد والبقاء والضياء، بل تجاوز قدر كل هذه المدائح الفارغة ليصبح خالقاً ويناديه في عبودية خاضعة وابتهاج طفوليّ بقوله: (يا خالق) وهو الذي سبق له أن صلى وانحنى للغيمة والخيمة، هذه الطقوس الحداثية الجديدة مجال التقديس والإجلال العباديّ.

كل هذا يؤكد أن هذا الاتجاه الذي يحاول أدونيس غرسه في دروب المسلمين ليس إلا نحلة وثنية جديدة تتستر بالتحديث والتجديد ودعاوى التقدم والحضارة، إلا أن ألفاظ ومصطلحات التعبد والتأله ولوازم التدين الوثني تأبى إلا أن تبرز حقيقة هؤلاء.

ومن هذه اللوازم أنه يتصور نفسه وهو يبشر بدينه الحداثي يعيش في غربة وحصار وتفرد، متشبها في ذلك بأصحاب العقائد والأديان الذين يعيشون المشاعر نفسها ويصورون معاناة الغربة ويأخذون منها زاداً معنوياً لاستمرارهم.

أدونيس يتمثل هذه المعاناة وهو يقوم بدور الداعية الإلحادي الوثني فيقول تحت عنوان «نشيد الغربة» مخاطباً «فينيق (١١)»:

(غربتك التي تميث غربتي غربتك التي تحب تنتشي غربتك التي تموت هلعاً لغيرها غربتك التي تموت ولعاً بغيرها

<sup>(</sup>۱) فينيق طائر أسطوري موطنه بعلبك، تقول الأكذوبة بأنه يحترق كلما أدركه الهرم، لينبعث فتياً من رماده، ومن هنا أخذ الحداثيون هذه الأسطورة وطاروا بها اعتزازاً وانتماء، والفينقيون قوم يتكلمون السامية سكنوا الشاطئ الشرقي من البحر المتوسط، واستقروا في فينيقيا وكانت أكبر مدنهم صور وصيدا، وكانت لهم ثقافة وفلسفة ونظام دولة، ويعود الأوروبيون اليوم بجذورهم الفكرية والفلسفية إلى هؤلاء. انظر: الموسوعة العربية ويعود الأدرابيانات والعقائد ٢/ ٢٣٦، والحداثة الأولى: ص ١٤٨ ـ ١٥٢.

غربتك الوحيد فيها غربتي غربة كل خالق يحترق يولد فيها الأفق)(١١).

يصف الغربة التي يعيشها «فينيق» والتي يعيشها السائر على دربه «أدونيس» بأنواع من الأوصاف ذات الأبعاد الدينية، ثم يضفي على فينيق وعلى نفسه صفة الخلق ويشبهه ويشبه نفسه بالخالق ولكن في صورة تدنيسية «غربة كل خالق يحترق» وفي مضمون وثنيّ بحت يقوم على التصورات الإغريقية الوثنية البدائية.

وإذا كنت أقول بأن أدونيس يمارس ديانة إلحادية يبذل جهده من أجل نشرها وتوزيع أفكارها على الناس، وعلى المسلمين خاصة، فإن هذا القول ليس مجرد دعوى أو رمي بالظنون، بل هو ما تثبته كتابات أدونيس النثرية والشعرية، وقد سبق في هذا البحث ذكر مقاطع عديدة تدل بوضوح على هذا الذي قلناه، وسوف يأتي ـ إن شاء الله ـ من الدلائل ما يؤكد هذا المعنى.

بيد أنه من المناسب أن أذكر هنا كلمات لأدونيس فيها تلخيص لعقيدته وموجز لملته التي يدعو إليها ويدور فكره وشعره ونثره حولها، قال:

(أسير في الدرب التي توصلُ الله.

إلى الستائر المسدلة

لعلني أقدر أن أبدله)(٢).

وإذا سأل سائل عن هذا البديل الذي يريده «أدونيس» فإنه يجد الجواب واضحاً في الخليط الاعتقاديّ الذي يرتكز على الكفر بالله ورسله ودينه وشرعه.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/١٥٧ ـ ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/٥٠١.

فلا تناقض عنده أن يكون إغريقياً نصرانياً باطنياً شيوعياً سوريالياً ليبرالياً ما دامت كل هذه المذاهب في صف آخر غير صف الحق والدين القويم، ولا ضير عنده أن يجحد وجود الله وربويته، لينتسب إلى جاهلية الحداثة التي يؤله من خلالها غير الله تعالى وينسب إلى غيره الخلق والتصرف، وينطرح عبداً يؤدي طقوس العبادة لآلهة وأرباب غير الله تعالى.

نقرأ له وهو يمارس الترتيل التعبديّ لفينيق ويصفه بالخلق، وسواء أراد بهذا فينيق الوثن الإغريقيّ، أو أراد به المرموز عنه: «الثائر، الرافض، الحداثيّ، العلمانيّ» فإن الأمر لايختلف كثيراً من حيث أن كلا المرادين انحراف وضلال.

يقول في مقطوعة بعنوان «ترتيلة البعث»:

(فينيق فينيق

ياطائر الحنين والحريق

يا ريشة

ساحبة وراءها الظلام والبريق

مسافر خطاك عمر زهرة

لفتتك انخطافة وناظراك منجم

مسافر زمانك الغد الذي خلقته

زمانك الغد الحضور السرمديّ في الغد

لموعد:

به تصیر خالقاً، به تصیر طینة تتحد السماء فیك والثری . . . ) (۱).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ١٦٥.

وينتقل أدونيس من وصف فينيق أو مثاله المعاصر بالخلق إلى وصف زوجته بذلك فيقول:

(أسأل ماذا أُنشد

لزوجتي، لهذه الوالهة الخالقة الحب على مثالها)(١).

أمّا إذا تحول إلى مهيار فإنه ينغمس في مديح وتمجيد غير معهودين حتى عند شعراء البلاط المستجدين بشعرهم، بل إنه يستغرق في ثناء عبوديّ صوفيّ وتهالك منقطع النظير، ففي مقطع بعنوان «البربريّ القديس» يقول:

(ذاك مهيار قديسك البربري

يا بلاد الرؤى والحنين

حامل جبهتي لابس شفتي

ضد هذا الزمان الصغير على التائهين

ذاك مهيار قديسك البربري

تحت أظفاره دم وإله

إنه الخالق الشقيّ . . . ) (٢).

ومهيار هو القناع الحداثي لأدونيس الباطنيّ وأفكاره وعقائده الوثنية، فهو المراد بالقول السابق وهو المراد بقوله: (أحمل هاويتي وأمشي أطمس الدروب التي تتناهى، أفتح الدروب الطويلة كالهواء والتراب ـ خالقاً من خطواتي أعداء لي، أعداء في مستواي، وسادتي الهاوية والخرائب شفيعتى...

ولا شريان عندي لهذا العصر ـ إنني مبعثر ولا شيء

يجمعني

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢٠٢/١.

<sup>(</sup>Y) المصدر نفسه 1/ XVX.

أخلق شهوة كلمات التنين.... إنني نبي وشكاك... إنني حجة ضد العصر...)<sup>(۱)</sup>. ويقول ممتدحاً نفسه ومفتخراً بمبادئه: (أفتح باباً على الأرض أشغل نار الحضور في الغيوم التي تتعاكس أو تتوالى

مي المحيط وأمواجه العاشقة في المحيط وأمواجه العاشقة

في الجبال وغاباتها، في الصخور

خالقاً لليالي الحبالي

وطناً من رماد الجذور

من حقول الأغاني من الرعد والصاعقة

حارقاً مومياء العصور)(٢).

إنه لون جديد وتعبير معاصر يماثل التعبير الجاهليّ القديم القائل: «لنا العُزى ولا عُزّى لكم» (٣)، افتخار بالباطل والإثم والضلال، حين يرمز لها «بالباب والنار والحضور والغيوم والليالي الحبالى والحقول» ومضادة للخير والحق والفضيلة حين يرمز لها «بالرماد ومومياء العصور».

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه 1/ ۲۷۷ ـ ۲۷۸.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢٩٦/١.

<sup>(</sup>٣) من أقوال أبي سفيان بن حرب لما كان قائداً للمشركين في أحد، وقد أمر النبي على أن يجيبه المسلمون فقال: «قولوا: الله مولانا ولا مولى لكم». أخرجه البخاري ٧/٢٦، ٢٧٢ في كتاب المغازي، باب: إذ تصعدون ولا تلوون على أحد، وباب: غزوة أحد، وفي كتاب الجهاد، باب: مايكره من التنازع والاختلاف في الحرب، وأخرجه أحمد في المسند ٤/٣٢ من حديث البراء رضي الله عنه ١/ ٢٨٧ و ٤٦٣ من حديث ابن عباس رضى الله عنهما.

وينتقل أدونيس إلى حقل التفلسف التمردي، فيخاطب الأرض على أنها خلقت في سبعة أيام ثم أنها قامت بخلق غيرها من الموج والأفق، وقد يُظن لأول وهلة أن أدونيس لايجحد أن الله هو الخالق للأرض، فعلى ما في قوله من كذب في زعمه أن خلق الأرض تم في سبعة أيام أضاف بأن هذا القول كله لغز وأحجية وليس من الحقيقة في شيء، كل هذا في قوله تحت عنوان «الأيام السبعة»:

(أيها الأمة التي تسخر

من حبي ومقتي

أنت في سبعة أيام خُلقت

فخلقت الموج والأفق

وريش الأغنية

وأنا أيامي السبعة جرح وغراب

فلماذا الأحجية

وأنا مثلك ريح وتراب)<sup>(۱)</sup>.

ونتيجة ذلك أنه يخلق مثلما الأرض خلقت غيرها ـ حسب قوله ـ وقد صرح بهذا في مقطع واضح الدلالة بعنوان «أخلق أرضاً» حيث يقول:

(أخلق أرضاً تثور معي وتخون

أخلق أرضأ تحسستها بعروقي

ورسمت سماواتها برعدي

وزينتها ببروقي

حدها صاعق وموج

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/٢٩٧.

وراياتها الجفون)(١).

فكما هو الواضح في هذا القول الرديء أنه ينسب إلى غير الله الخلق وينعت نفسه بالخلق، ولايغيب عن البال أنه لايريد الخلق الإنشائي للأرض فذلك مما يعجز عنه أهل الأرض جميعاً ولكنه يقصد بخلق الأرض إنشاء أرض جديدة وأناس جديدون يثورون على ماضيهم ويهدمون تراثهم ويحرقون تاريخهم وينقلبون على كل معاني الحق والهدى والرشاد، لينتج بهم وبأفكارهم أرضاً جديدة تقوم على الإلحاد بالله والشرك به والجحد بالنبوة والمعاد.

وأيًا كان الأمر في ظاهر اللفظ أو مقصده فإن الذي يهمنا في هذا الصدد أن أدونيس استخدام عبارة الخلق استخداماً منحرفاً كان له أثره البالغ على أتباع الحداثة حتى استهانوا بصفة «الخلق» واسم «الخالق» ودنسوها باستعمالاتهم الباطلة.

وفي موطن آخر يتطاول الباطنيّ على مقام الربوبية فيقول: (أخلق للريح صدراً وخاصرة وأسند قامتي عليها، أخلق وجهاً للرفض وأقارن بينه وبين وجهي...، كالهواء أنا لا شرائع لي \_ أخلق مناخاً تتقاطع فيه الجحيم والجنة أخترع شياطين أخرى وأدخل معها في سباق وفي رهان... أطلق سراح الأرض وأسجن السماء...)(٢).

هذا الهراء الذي كتبه أدونيس نثراً وبقي هكذا عنده وعند أتباعه ثم طرأ له بعد عام ١٣٨٤هـ ـ ١٩٦٥م أن يعتبره شعراً "، فصار شعراً عنده وعند المقلدين له!!.

وهذا نفسه حصل في موضع آخر من «الأعمال الشعرية الكاملة» في مقطع بعنوان «تحولات العاشق» حيث اعتبرها مزيجاً من الشعر والنثر مع غلبة

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ١/٥٠٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر نفسه ١/٦.

النثر (۱)، وهذا المقطع عبارة عن أوصاف جنسية، وتفاصيل للعملية الجنسية، ورموز جنسية عن عورات الرجال والنساء، وأوصاف لجسد المرأة واعتبارها مجرد متعة وموضع لتفريغ الطاقة الجنسية، وهذه هي حقيقة الدعوة التحررية التي ينادي بها العلمانيون والحداثيون، وفي هذا المقطع الجنسيّ يقول:

(يا امرأة

كما خلقتك اشتهيني

كما شئتك انسكبت في

تدخلين في إيقاعي

تدهنين ثدييك بكلماتي وتغرقين في قرارة الحب)(٢).

ولايحتاج أدونيس إلى تبرير أو تفسير أقواله هذه وأشباهها؛ لأنه تجاوز حد النقد بما وضعه من قواعد وأصول تقوم على اعتبار أن الإبداع فوق المناقشة والمحاكمة.

ولذلك نجده في أحد المقاطع يعود إلى جذوره الاعتقادية الوثنية، إلى «بابل» الوثنية مريداً إحياءها وإنعاشها وبث روح الحياة في عظامها النخرة، وما من شيء يدعوه لذلك وهو الذي يتبرأ من العقائد كل العقائد كما يزعم ويتخلص من كل الثوابت كما يدعي.

والتفسير الوحيد لهذا أنه لما تصدى لمشروع كبير اسمه الحداثة وجد أن في طريقه عوائق تعترض قدرته على ترسيخ هذا المشروع ونشره، وأضخم وأثبت هذه العوائق هو الإسلام العظيم، فلجأ إلى نقائضه الوثنية القديمة والحديثة لعله يستطيع أن يتقوى بها، ولكنه كما قال تعالى: ﴿مَثَلُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ أَوْلِيكَاءَ كَمَثَلِ الْعَنْكُبُوتِ التَّخَذَتُ بَيْتًا وَلِيّاً وَلِنَا الْعَنْكُبُوتِ التَّخَذَتُ بَيْتًا وَلِيّاً

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر نفسه ٧/١.

<sup>(</sup>۲) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٢٥٥.

أَوْهَنَ ٱلْبُنُوتِ لَبَيْتُ ٱلْعَنْكُبُوتِ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن شَيْءً وَهُوَ ٱلْعَذِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ إِنَّ ٱلْعَالَمُ ٱلْأَمْثَالُ يَعْمُونَ مِن شَيْءً وَهُوَ ٱلْعَذِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ اللَّهَا وَمَا يَعْقِلُهُ مَا إِلَّا ٱلْعَكِمُونَ ﴿ الْعَالِمُونَ الْآَيَا ﴾ (١).

والمقطع الذي أشرت إليه هو قوله:

(لا أعطي لغتي إلا للجذر، وعادة صوتي

أن يتبطن شمس الرغبة \_ بابل، عادة صوتى

أن يخلق بابل كي يتغير هذا الزمن

أن يخلق بابل كي يتبرأ هذا الوطن

أخلق بابل في الأجناس وفي الأنواع وأخلق بابل في

الصلوات وفي الشهوات وأخلق بابل في الأرحام

وفي الأكفان، وأخلق بابل بين الخالق والمخلوق

وأخلق بابل في الأصوات وفي الأسماء وفي الأشياء

وأظل اللهب الضارب في الأشياء

خارج هذا الورق الرملي أدشن أنحائي...) $^{(7)}$ .

ويعتز أدونيس بموقعه ومشاريعه الإلحادية، ويفتخر بأتباعه الذين ينظرون إليه باعتباره «خالقاً» فيقول:

(أجمل ما تكون أن تخلخل المدى...

والآخرون ـ بعضهم يرى إليك زبداً وبعضهم يرى إليك خالقاً...)<sup>(٣)</sup>.

(١) الآيات ٤١ ـ ٤٣ من سورة العنكبوت.

<sup>(</sup>۲) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ٣٥٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ٢/٢٥٤.

لا غرو أن يكون أدونيس بهذا الشعور المتعالي وهو يرى أن التابعين له ينظرون إليه بهذه النظرة التقديسية الهائلة التي ما كان يحلم بها(١).

ولما استخف أتباعه فأطاعوه اعتلى به غروره وكبرياؤه فأعلن على رؤوسهم:

(أنا العالم مكتوباً

وأهدابي تهيمن على الأرض

هكذا

أخرج قصائدي من طين خطواتي

أرجم الزمن بأحوالي

وأصرخ: أنا المعنى)<sup>(٢)</sup>.

ويخضع الأتباع في إذعان ومحاكاة صنمية عمياء على نحو ما قررته خالدة سعيد في مقالة لها عن أدونيس تتحدث فيها عن الشعراء الشباب قائلة: (... إنهم يكملون ما بدأه أدونيس، إنهم الباحثون عن الذات المستقبلية)، وتقسم الشعراء إلى فئتين: (فئة الذين يسقطون في لغة أدونيس ويصرّفون عبرها شوقهم الخاص، يضيعون صوتهم الخاص، وفئة الذين يحاورون أدونيس)(٣).

ويصف أحد نقاد الحداثة هذه السوق الحداثية الأدونيسية بأنها (ساحة محكومة كسوها بقوانين عرض وطلب، وسوق تعامل ورساميل رمزية أو غير

<sup>(</sup>۱) انظر على سبيل المثال كتاب «مسار التحولات قراءة في شعر أدونيس» لأسيمة درويش: ص ۱۰ ـ ۲۰، وبقية الكتاب في تبجيل أدونيس وإعلاء شأنه بصورة مباشرة أحياناً وغير مباشرة في أحيان كثيرة؛ وذلك بتغليف إعجابها بأدونيس بغلاف النقد والدراسة لشعره.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ٢٤٩.

<sup>(</sup>٣) مجلة الناقد، العدد الأول، يوليو ١٩٨٨ م: ص ٦٣.

رمزية وأصول تبادل ومجاملة وبروتوكولات تضامن وممالأة معروفة كلها للجميع)(١)، وهو يعني بهذه السوق الشبكة الدولية الحداثية المبتدئة من باريس ولندن وغيرها من مدن الإنتاج والمنتهية بالسوق العربية حيث الاستهلاك الأعمى، والاعتناق البدائي لأفكار وعقائد فلاسفة وأدباء مدن الإنتاج.

ويضيف هذا الكاتب أن أدونيس يعيش افتضاحاً فراغياً خلال لغة صاخبة تفضي إلى أن (... يتساءل كثيرون عما يُمكن أن يفعلوا بهذه الآلة اللغوية البالغة الصخب التي تشكل كل شعر أدونيس أوتكاد.

وليس من المبالغة في شيء القول إن الكثيرين يجدون أنفسهم مجبرين على الإجابة بد لا شيء أو لا شيء تقريباً، إن هذا الشعر يبهر بعض القوم؛ لأنهم بالأساس باحثون عما يبهر، والحق أن أدونيس يبهر هؤلاء ويسدي لهم خدمة كبيرة، هي في الأوان ذاته أكبر إساءة وأكبر تمييع للشعر، إذ يمكنهم من توهم قول الشعر بأيسر التكاليف، وادعاء النبوة بأسهل السبل، والتشبه بالحداثة بفضل أبسط الألعاب اللغوية، لكل إن ينتطح للشعر بمجرد أن يتلاعب بخرز الكلام، ولكل مهما كان من فقر تجربته في الوجود ومغامرته في اللغة أن يعد نفسه رائياً...)(٢).

ثم يفسر هذا الناقد الحداثيّ بعض أسرار هذا الإعجاب والانبهار بأدونيس وأولها أنه صاغ من نفسه بطلاً وصور ذاته معلماً من معالم التقدم والازدهار، فقال: (هو أولاً شعر مكرس منذ بداياته منذ «قصائد أولى» (٣) و «أوراق في الريح» (٤) و «مهيار» بخاصة لانتظار البطل، بطل رومانسيّ، مخلص مأمول، تمنح له جميع الصفحات...

وهو ثانياً شعر قائم على السرانية (من السر) سرانية تظل مع ذلك لفظية يصرح بها دون أن يمثل عليها. . . سرانية أو إخفاية تبلغ في بعض

<sup>(</sup>١) أدونيس منتحلاً، لكاظم جهاد: ص ١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٣.

<sup>(</sup>٣)(٤)(٥) أسماء لمقاطع يسميها أدونيس شعراً.

القصائد حدود الكاركاتورية «أشرد في مغاور الكبريت» أعانق الأسرار، في غيمة البخور في أظافر العفريت»(١)...

وهو ثالثاً شعر الأنا المفحمة المنتفخة المتمركزة... هذه الأنا المضخمة التي ستكشف شيئاً فشيئاً عن فراغيتها تسود عمل أدونيس كله، تبدأ في مهيار بعمومية كونية... إلى هذيان مضجر حول الاسم الشخصي «كيف أسكن أسمائي... مشكل هذه الأنا الفراغية التي لاتجد خلاصاً... إلاّ في مطالعة ذاتها في مرآة مفخمة مرآة الكون ومرآة الاسم... ولما كانت جميع الشواهد الشعرية تأتي لتثبت لنا أنه امتلاء كاذب وانتفاخ رنان فإن هذا ينتهي إلى شعر مُسقم لا عمق فيه ولا حداثة) (٢).

هذه شهادات من داخل البيت الحداثيّ تؤكد أن ما ذكرناه في هذا الصدد حق، والحق ما شهدت به الأعداء.

ولايفتأ أدونيس يكرر تفخيمه لنفسه كلما حانت له فرصة، ففي مقطع جنسيّ شهوانيّ طويل بعنوان «جسد» يتطاول في صلف وغرور قائلاً:

(... أتدحرج بين أنا الجمر وأنا الثلج

وبين

الياء

والألف

اتدلى

أخلق في اليوم يوماً آخر

<sup>(</sup>١) كلمات لأدونيس يستشهد بها كاظم جهاد على ما سماه «السرانية الإخفائية» وهي في الحقيقة نزعة باطنية أثرت في أعماله تأثيراً كلياً بحكم نشأته النصيرية، وسوف يأتي تفصيل ذلك.

<sup>(</sup>۲) أدونيس منتحلاً: ص ۱۳ ـ ۱۶.

وأربط بحبل الدقائق أهوائي. . . )(١).

وإنه لمن عجائب الأمور أن تجد الحداثيين يتمردون على الله تعالى وشرعه ودينه، وعلى القيم والأخلاق والنظم والعقل، ثم ينخرطون في تبعية هذا المتعالي بنفسه، المنتفش بالجهل والكذب والانحراف والضلال، فإذا وصف نفسه بأنه رب أو إله أو ضوء أو نهار أو نهر فلاتجد من الأتباع إلا الموافقة والتصفيق والإعجاب!!!.

ها هو يكتب عن نفسه أو عن فكرته ويرمز لها بالضوء، وينعته بالخلق فيقول:

(أيها الضوء

خلقت إلهاً ويرفضك الظلام

ألهذا كنت العين الوحيدة التي خلقت من أجل

أن تسكنها الظلمات

ألهذا كنت الخالق يلبس شكل الخليقة...)(٢).

ومع ذلك لاتجد من أتباع أدونيس - وأكثر الحداثيين أتباع له - إلا التصديق والانقياد والقبول؛ لأنه صور لهم أنهم سيكونون بمجرد اتباعهم له ومحاكاتهم لفكره وشعره في منزلة أعلى من البشر وأرفع من الإنسان، إنها منزلة «الربوبية» التي طالما خادعهم بأنهم سيرتقون إليها في مثل قوله: (الإنسان كائن خلاق - يشارك في الخلق الإلهيّ، وليس الخلق الشعريّ إلا صورة للخلق الكونيّ بكامله. . .) (٣).

لقد سولت لهم أنفسهم سوء أعمالهم وأضلهم «سامريّ الحداثة» فأخرجه لهم عجلاً جسداً له خوار هو عجل الحداثة الذي ألهوه وعبدوه من

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ٥٩٠ ـ ٥٩١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٦٧٠ ـ ٦٧١.

<sup>(</sup>٣) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٥٧، ونحوه في ص ٢٤٨.

دون الله وقالوا لن نبرح عليه عاكفين قائلين: (ليس الشعر رسماً بل خلق)(١) و(... الشاعر هو من يخلق أشياء العالم بطريقة جديدة)(٢)، وإذا سألتهم من أنتم؟ أجابوا: (نحن هدامون وكل منا قائد اللوعة والرماد... هكذا نعلن أنفسنا غواة وخائنين، الهاوية تأتي معنا تعرف ذلك سنعمقها سنوسعها، سنصنع لها أجنحة من الريح والضوء)(٢).

وإن استفسرت عن وسيلتهم في هذا الهدم والضلال قالوا: الحضور الشعري: (هذا الحضور الوحيد الفاجع المعزول، والذي هو مع ذلك الحضور البهي الصامد الباقي العنيد حتى الحجر وحتى الريح، هذا الحضور مطلق ينظم الواقع حوله، وفق اشعاعه، وبحسب دفعته، إنه معط، خالق، وليس وارثا، نحن نخلق ولا نرث)(٤).

وفي سراديب ضلال وانحراف وإفساد يتقلب بهم كاهن الحداثة من عجل إلى صنم إلى وثن، متخذاً لهم آلهة وأرباباً من دون الله، فبينما الشعر وسيلة هدم ونسف إذا به فجأة «المطلق والخالق» وإذا بهم ينقلبون فجأة كذلك من كونهم عبيداً للحضور الشعري والإبداع إلى كونهم خالقين، ويصرخ بهم في تشجيع وتحفيز قائلاً لهم: (اللاتقليدي، الرائد، إنسان الرفض المستبق الخالق السهم الراثي البكر النقي المغسول، إنسان البداية والنموذج أبداً، هذا ما نتطلع إليه ونبشر به، هذا هو مجتمعنا وقارئنا وصديقنا هذا هو عالمنا)(٥).

وأي صراحة أوضح من هذه على أن القوم يشقون لهم ديانة جديدة وملة حديثة، يدعون إليها ويبشرون، ملة تقوم على نفي وجود الله تعالى ونسبة الخلق والإيجاد إلى غيره \_ جلَّ وعلا \_، وتسمية غيره خالقاً، وإسناد

<sup>(</sup>١) زمن الشعر: ص ١١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٢٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ۲۲۸.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٢٤٠.

الخلق والأمر إلى أي شيء سوى الله تعالى، وتلقي الأوامر والتشريعات والنظم والمناهج من كل أحد سوى الله \_ جلً وعلا \_، أمّا من هو هذا السوى؟ فإن الحداثة العربية تجيبك بأنه كل إله يمكنهم اتخاذه شريطة ألا يكون هذا الإله هو الله \_ جلً جلاله \_.

وهذا هو منطق الكفر منذ القدم كما أخبر الله تعالى في كتابه العظيم: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللهُ وَحَدَهُ الشَّمَأَزَّتُ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ اللهُ مِن دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ (فَيُ) (١٠).

(والآية تصف واقعة حال على عهد النبي على حين كان المشركون يهشون ويبشون إذا ذكرت آلهتهم، وينقبضون وينفرون إذا ذكرت كلمة التوحيد، ولكنها تصف حالة نفسية تتكرر في شتى البيئات والأزمان، فمن الناس من تشمئز قلوبهم وتنقبض نفوسهم كلما دعوا إلى الله وحده إلها، وإلى شريعة الله وحدها قانونا، وإلى منهج الله وحده نظاماً، حتى إذا ذكرت المناهج الأرضية والنظم الأرضية والشرائع الأرضية هشوا وبشوا ورحبوا بالحديث، وفتحوا صدورهم للأخذ والرد، هؤلاء هم بعينهم الذين يصور الله نموذجاً منهم في هذه الآية، وهم بذاتهم في كل زمان ومكان، هم الممسوخو الفطرة، المنحرفو الطبيعة الضالون المضلون، مهما تنوعت البيئات والأزمنة، ومهما تنوعت الأجناس والأقوام)(٢).

وإذا أردنا أن نستدل لهذه الحقيقة القرآنية التي بها تجلت نفسيات هؤلاء، وعقلياتهم القائمة على الصدود والإعراض عن الله الملك الحق المبين، والاستكبار الواهن الضعيف على الله القوي الشديد؛ فإننا نجد الكثير الوفير من أقوالهم ومواقفهم، وقد سبق منها جملة مفيدة في الدلالة على هذا الشأن، ولابأس بالإثبات بجملة أخرى تؤكد أن هذا المعنى - في نسبة الخلق إلى غير الله - وهو نوع من الانحراف في توحيد الربوبية - ليس

<sup>(</sup>١) الآية ٤٥ من سورة الزمر.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن، لسيد قطب ٥/٥٥٥٠.

مختصاً بكاهنهم الرجيم أدونيس، وإنّما هو عند غيره من الكهنة وأتباعهم، وكيف لايكونون كذلك وأستاذهم هو الذي قرر لهم بأن (الإبداع عمل إيجابي محض، وهو خلق ثان للكون...)(١)، وبأن (... الشاعر يعمل على إعادة خلق العالم ورسمه بخطوط وألوان مختلفة)(٢).

وكيف لايكونون كذلك؟ وهم وإياه رضعاء ثدي الحياة المادية الغربية الإلحادية، فلا غرو أن تتشابه أقوالهم؛ لأن قلوبهم قد تشابهت، ومواردهم تماثلت، ومقاصدهم تشابكت، فها هو أحدهم يقول مفتخراً بجهله وضياعه: (لا ثقة لدي ولا يقين) (٢) فماذا يعمل إذن هذا التائه؟ إنه يجيب بجواب لايتفق مع عقيدة الشك والتيه، إنه يقفز ليقول بكل جراءة: (... يجب إذا متابعة التنفس ـ أخذاً وعطاءً ـ فنشارك الخالق في عمله الخارق...) (٤).

سبحان الله العظيم وبحمده، كيف تجرأ هذا الذي يصف نفسه ويفتخر بانعدام الثقة واليقين ليتطاول على مقام الربوبية العظيم؟!.

قال الله تعالى: ﴿خَلَقَ ٱلْإِنْسَانَ مِن نُطُفَةِ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ ۗ ۞﴾ (٥).

(ويا لها من نقلة ضخمة بين المبدأ والمصير، بين النطفة الساذجة والإنسان المخاصم المجادل الذي يخاصم خالقه فيكفر به ويجادل في وجوده أو في وحدانيته، وليس بين مبدئه من نطفة وصيرورته إلى الجدل والخصومة فارق ولا مهلة، فهكذا يصوره التعبير، ويختصر المسافة بين المبدأ والمصير لتبدو المفارقة كاملة والنقلة بعيدة، ويقف الإنسان بين مشهدين وعهدين متواجهين: مشهد النطفة المهينة الساذجة، ومشهد الإنسان الخصيم المبين...)(٢).

<sup>(</sup>١) رأيهم في الإسلام: ص ٣٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٤.

<sup>(</sup>٣) رأيهم في الإسلام: ص ٥٧ في مقابلة مع رشيد الضعيف وهو نصراني من لبنان.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٥٩.

<sup>(</sup>٥) الآية ٤ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٦) في ظلال القرآن ٢١٦٠/٤.

وهو دأب لجميع هؤلاء، لم يبرأ منه أحد منهم ولم يخلص، وفي التدليل على ذلك من الشواهد الشيء الكثير، غير أني أكتفي ببعض ذلك، مما يصور لنا عقائد القوم، يقول أحدهم:

(صار الله رماداً صنماً رعباً في كف الجلادين رعباً في كف الجلادين أرضاً تتورم بالبترول حقلاً ينبت سبحات وعمائم بين الرب الأغنية الثورة والرب القادم من هوليود في أشرطة التسجيل في رزم الدولارات

ماذا تختار؟

رب القهر الطبيعي

اختار الله. . الأغنية الثورة)<sup>(١)</sup>.

تعالى الله عما يقول الكافرون علواً كبيراً.

وعلى الرغم من وضوح دلالات هذه الكلمات وشدة انحرافها وضلالها إلا أننا نجد كاتباً حداثياً يدافع عنها ويرد على مجلة الدعوة السعودية حين نقدتها، ويرد على الشيخ عوض القرني حين أشار إليها في كتاب (الحداثة في ميزان الإسلام)(٢) وبين وجه الإلحاد والكفر والضلال فيها.

<sup>(</sup>۱) الكتابة بسيف الثائر علي بن الفضل لعبدالعزيز المقالح، مقطع بعنوان «الاختيار»: ص • - ٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: الحداثة في ميزان الإسلام، للشيخ عوض القرني: ص ٨٦.

وينبري هذا الحداثيّ يدافع عن شريكه في العقيدة الإلحادية، وينافح عن هذه القصيدة المترعة بالكفر، ساكباً أصباغ خداعه ومغالطته على القول وقائله فيقول: (... ثمة قصيدة نالت دون غيرها أكبر قدر من هذا الحراب ونال صاحبها أكبر قدر من الهجوم، بوصفه رمز الحداثة والتحديث البارز في هذه المنطقة، أعني الدكتور عبدالعزيز المقالح، الشاعر اليمنيّ الذي تجاوز إبداعه أفق المنطقة، وصار أحد أعمدة الشعر العربيّ المعاصر)(۱).

ثم ينفتل إلى الكلمات الإلحادية يؤولها ويحللها ويتحدث عنها بكلام اعتذاريّ تبريريّ هو أقرب إلى السفسطة منه إلى الحقيقة، وفيه من لطخات الانحراف مثل ما في الكلام المتصدّى له، يقول: (... وتتجاوب الدلالات الرأسية مع الأفقية ليبرز من الثنائية المتعارضة في طرفها الأول، الدال المنفيّ - «رب القهر الطبيعيّ» - الذي يغدو علامة على عصور يشيخ فيها الحب «الإنسان» والشعر «الإبداع» وسلاحاً يلازم سوط الجلادين ورعب المجلودين، وتبريراً تأويلياً يضع الشرع في خدمة الحكم، فيتقلص الشرع الى سبحات وعمائم ورزم من دولارات، تبرر كف الجلادين، وتبارك الرب القادم من هوليود، كيس يسرق أرضاً تتورم بالبترول، بين الأمس القاتل واليوم المقتول.

إن نفي الدال الذي ينطوي على «رب القهر الطبيعيّ» يبدأ بوضعه إزاء نقيضه «رب الأغنية ـ الثورة» والمدلول المراوغ الذي يومىء إلى منتجي صورة هذا «الرب» يعابثه الدال الذي يكشف ـ بالمجاورة ـ عن تلازم ما تخفيه «العمائم» أو تتجه إليه «سبحات» المسبحين من «رزم الدولارات» من ناحية، و«الرب القادم» في «أشرطة التسجيل» من «هوليود» من ناحية ثانية، وذلك تقابل يفرض نفسه على القارىء، كي يختار بدوره، في سياق الصراع الاجتماعيّ المكبوت، والنص الأوسع لما لايقال بين «رب القهر الطبيعيّ» في التأويل النقليّ الاتباعيّ و«رب العدل» الذي يتجلى مناقضاً للأمس القاتل واليوم المقتول، وقرين الأغنية التي تذيب جبال الحزن وتغسل بالأمطار

<sup>(</sup>١) الحداثة والإسلام: ص ١٩٥ من مقال لجابر عصور بعنوان «إسلام النفط والحداثة».

الخضراء تجاعيد الأرض، ومباركاً الفعل الإنسانيّ «الحب، الشعر» الذي تتولد منه شموس التكوين وأفعال الخلق، وإذ تقوم الحركة الأفقية للدوال على التقابل بعين هذا «الرب» وذاك فإن التقابل يسقط نفسه رأسياً فيلازم «رب القهر» غياب الحب والخصب والإبداع...)(۱).

ترى أي فرق من حيث الانحراف بين هذا النص المدافع والنص الذي يدافع عنه؟.

هذا القول حاشية شرح على المتن، والجامع بينهما السخرية من الله تعالى، وإضافة الخلق إلى غير الله، ووصف غيره من المخلوقين بصفات الربوبية، تعالى الله ربنا عما يقول هؤلاء علواً كبيراً.

ويظل هذا الطرح من محاور الفكر والممارسة الحداثية إلى حد أصبح من المعتاد في كلامهم أن تقرأ أن (النقد الحقيقي هو النقد الخالق)(٢).

وفي ابتهاجهم بعقائدهم واحتفالهم ببعضهم تقرأ مثلاً: (فلنرقص معاً للحياة أيها الكادح الخلاق)<sup>(٣)</sup> و(الجهل الخلاق)<sup>(٤)</sup>، والشاعر ـ عندهم خلاق له كرامة وكبرياء (هنالك كرامة بل لا قل كبرياء لاتغادر الخلاق حتى في قعر انذلاله)<sup>(٥)</sup>.

وعلى مائدة الانحراف الاعتقاديّ تجد قول بعضهم:

(ما نحن إلا نفضة رعناء من ريح سموم

أو منية حمقاء

<sup>(</sup>١) الحداثة والإسلام: ص ١٩٩ ـ ٢٠٠ من مقال لجابر عصور بعنوان «إسلام النفط والحداثة».

<sup>(</sup>٢) شخصيات وأدوار، لمحمد دكروب: ص ٢٣. وانظر: شبيه ذلك في خواتم لأنسي الحاج: ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق لمحمد دكروب وهو يخاطب حنامينه: ص ٩٢.

<sup>(</sup>٤) خواتم لأنسى الحاج: ص ١١٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١١٠.

والشيطان خالقنا ليجرح قدرة الله العظيم)(١١).

فأيّ انحراف أكبر من هذا؟ وأيّ مضادة لعقيدة الإسلام أوضح من هذه المضادة؟.

إذا لم يكن هذا هو الانحراف بعينه والإلحاد والكفر بالله تعالى فأين يا ترى يوجد الإلحاد؟.

وعندما تتجاوب قلوب وعقول الأتباع مشيدة بهذا الشاعر ممتدحة له فإن ذلك يؤكد سريان هذا الداء الإلحاديّ إلى حد أصبح فيه تآمر الفارغين من الطائفيين والصليبيين والعلمانيين على ديننا وعقيدتنا وشريعتنا هو عين الإبداع وقمة الريادة!!.

وليس هذا فحسب، بل هو تبجيل لثمار المؤامرة الدنيئة التي أنتجت هؤلاء، ومؤسسات «حوار» و«مواقف» و«الآداب» و«فصول» و«شعر» و«إبداع» و«أصوات» و«ألف» و«الناقد» وغيرها من صحف ومجلات الغثاء.

لقد ادعوا التحرر والانطلاق، والقدرة على التحويل والتغيير، فكان تحررهم هو الخروج عن الدين، وانطلاقهم هو الجري في ساحات الإلحاد، وتغييرهم هو التقلب في عرصات الجاهلية الوثنية القديمة والحديثة، ومن بعض شأنهم في هذه المضامير المظلمة «تأليههم للشعر والشاعر» ف(الشعر فعل إيمان الحياة وفعل وحدة الكون... إنه ما قبل الإنسان وإنه الإنسان، وما وراءه وفوقه وبعده، وهو خالق الدين والفن والجمال والحب، هو بطانة الروح بل روحها، الشاعر ليس رائياً فحسب، فهذه صفته السكونية، بل هو سيد آمر منشىء يلعب بالعالم ويداه آلتا تدمير ورحمتا تكوين... يظن بعض المؤلفين أن التفرد هو غاية الخلق في الأدب والفنون... غاية الخلق «إذا المؤلفين أن التفرد هو جزء طبيعيّ من الخلق وفي أساس تكوينه، الشاعر الفنان متفرد بالسليقة...)(٢).

<sup>(</sup>۱) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٣٨.

<sup>(</sup>٢) خواتم لأنسى الحاج ١٢٨ ـ ١٢٩.

وهكذا يسترسل هذا العبث الحداثيّ مرة بجحد وجود الله، ومرة بجحد ربوبيته، وثالثة بمساواة الشاعر بالله تعالى في خصائص صفاته - جلَّ وعلا - كما قال أحدهم: (ولعل الشاعر الأول خلق القصيدة الأولى في سبعة أيام كما خلق الله الكون في سبعة . . .)(١).

وفي الجملة نجد أن شعراء وكتاب الحداثة قد تمادوا في هذا النوع من الانحراف تمادياً يصح معه أن يقال بأن هذه أصبحت من ظواهر "إبداعهم" وهذه بعض الأمثلة على ذلك:

يقول نزار قباني:

(من ينتقى؟

لي من كروم المشرق

من قمر محترق

حُقّاً غريب العبق

آنية مسحورة خالقها لم يخلق. . . )(٢).

ويقول:

و بقول:

(فاليوم أخلق منك إلهاً وأجعل نهدك قطعة من جوهر)(٣)

(قد كان ثغرك مرة

ربي فأصبح خادمي)<sup>(٤)</sup>.

ويقول:

<sup>(</sup>١) ديوان سعدى يوسف، مقدمة طراد الكبيسى لهذا الديوان ١١/١.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية الكاملة لنزار قباني ١/٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/ ٤٧٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/٣٤٧.

(لاتخجلي مني فهذي فرصتي لأكون رباً أو أكون رسولاً)(١).

ويقول ساخراً من الهلال رمز المسلمين:

(يا هلال أيها النبع الذي يمطر ماس وحشيشاً ونعاس

أيها الرب الرخامتي المعلق

أيها الشيء الذي ليس يصدق. . . ) $^{(1)}$ .

ويقول محمود درويش:

(طوبی لمن یعرف حدود سعادتي

طوبى للرب الذي يقرأ حريتي

طوبى للحارس الذي يحبس طمأنينتي) (٣).

ويقول:

(وسرحان يرسم شكلاً ويحذفه: طائرات ورب قديم)(٤).

ويقول: (خريف جديد لامرأة النار: كوني كما خلقتكِ الأساطير والشهوات... كوني ملائكتي أو خطيئة ساقين حولي...)(٥).

ويقول معين بسيسو:

(باسمك تلك المومس

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٧٦١/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣/ ٢٢ ونحو ذلك في ٣/ ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) ديوان محمود درويش: ص ٣٨٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٥١٠.

<sup>(</sup>٥) ورد أقل: ص ۸۷.

ترقص بقناع الرب باسمك يتدحرج رأس الرب)(١).

ويقول عبدالعزيز المقالح<sup>(۲)</sup> في وصف جريمة اعتداء مزين ومصفف شعور النساء على إحدى النساء اللاتي قام بتصفيف شعرها ثم اغتصبها وزنى بها، فيتحدث عنه المقالح معتذراً ومبرراً جريمته قائلاً:

(لا تصلبوه

الخالق الذي أحب ما خلق

بكفه سوى الجبين الذهبتي والحدق

لا تصلبوه)<sup>(۳)</sup>.

ويقول محمد الفيتوري(٤):

(لوددت لو أني سكبتك في دمي

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لمعين بسيسو: ص ٢٥١.

<sup>(</sup>٢) عبدالعزيز المقالح حداثيّ يمانيّ، من كبار دعاة العلمنة والحداثة، صاحب ديوان الكتابة بسيف الثائر علي بن الفضل، الذي سخر فيه بالله تعالى وتجرأ بالشتم على مقام الألوهية المقدسة، غنى للشيوعية والشيوعيين، نال الدكتوراه عام ١٣٩٧ هـ/١٩٧٧ في موضوع الشعر العاميّ في اليمن، وعمل مندوباً لليمن في جامعة الدول العربية ودرس في جامعة صنعاء ورأس مركز الدراسات والبحوث اليمنية. انظر: هموم الثقافة العربية: ص ١٣٩، والحداثة في ميزان الإسلام: ص ٨٦.

<sup>(</sup>٣) ديوان عبدالعزيز المقالح: ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٤) هو: محمد مفتاح الفيتوري، شاعر حداثي سوداني الأب، مصري الأم، ليبي الجنسية، أسود البشرة قصير القامة دميم الوجه، أثر ذلك عليه نفسياً فعاد بإحباط عليه وتعصب للزنجية وغنى للعنصر الأسود بعنصرية، ولد عام ١٣٤٨ هـ/١٩٣٠ م، درس في الكتاب وحفظ القرآن ودخل الأزهر، له ديوان شعر حداثي مليء بالعنصرية السوداء، ثم اليسارية الرعناء، يقال أنه تاب أخيراً من الحداثة، والله أعلم بحاله الآن. انظر: تاريخ الشعر العربي الحديث: ص ٦٦٨ ـ ٣٦٩.

عرقاً إلهياً وعطراً لوددت لو أني خلقتك صورة، تنمحي دهراً فدهراً)<sup>(۱)</sup>.

ويقول:

(وكنت لا أعي

كنت أنا التمثال والأزميل والخالق)<sup>(٢)</sup>.

ويقول ممدوح عدوان(٣):

(السفينة ربانها خالق قادر

کن

أكن

لا تكن

أترنح بين تلال من الماء والريح

بين رغائبه

ثم أذعن

هذي السفينة ربانها خالق قادر

يأمر القلب بالخفقان

ديوان الفيتوريّ ١/٤٠٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٤٨٠.

<sup>(</sup>٣) ممدوح عدوان شاعر حداثيّ سوريّ، ولد عام ١٣٦٠ هـ/ ١٩٤١ م، أصدر ١٢ مجموعة شعرية، يعتبر عند الحداثيين من أهم الشعراء العرب بعد جيل رواد الحداثيين، يعمل في الصحافة السورية، وله مشاركات في المؤتمرات الأدبية الحداثية. انظر: تاريخ الشعر العربي الحديث: ص ٧٠٣، وغلاف ديوانه الأعمال الشعرية الكاملة.

ويأمر بالرجفان)(١).

وأشباه هذا الكلام كثير في نتاج هذه الفئة.

ومن مظاهر انحرافاتهم في هذا الباب:

## سادساً ـ نسبة الربوبية إلى غير الله تعالى:

وهذا قد أغرقوا فيه وبالغوا فيه أبعد المبالغة، وحاكوا فيه أساتذتهم من الغربيين، وجروا في نفس منوالهم، والغربيون ساروا في هذا على وفق جذور عقائدهم ومرجعياتهم الفكرية، حيث يمدون أسبابهم إلى ثقافة الإغريق وفلسفته وعقائده، وهي الثقافة القائمة على تعدد الأرباب وتعدد الآلهة، ونسبة الخلق والإيجاد والتصريف إلى هذه الأوثان التي اتخذوها من دون الله.

والأرباب المتخذة عند الإغريق أرباب أرضية، ولذلك اتجهوا بدياناتهم إلى الأرض، واعتقدوا أن آلهتهم تسكن الأرض وتصعد الجبال وذرى الأشجار، وتهبط إلى أعماق الأرض والآبار، والتصقوا بمسائل الفلاحة والزراعة، وقدسوا عناصر الخصب؛ ولذلك كله تعددت آلهتهم وأربابهم الباطلة التي اتخذوها من دون الله، من آلهة الأرض إلى آلهة الخصب والنماء، ومن آلهة الطهر إلى آلهة العهر التي يباح معها ما أسموه بالدعارة المقدسة التي تستباح فيها الأعراض وتنتهك فيها المحرمات.

وهي آلهة وأرباب تتصارع وتتقاتل وتموت وتحيا، وتميت وتحيي وتضر وتنفع إلى آخر ما في تلك القائمة الوثنية من خرافات وضلالات<sup>(۲)</sup>، ولقد استمدت أوروبا روح هذه الوثنيات الإغريقية، ومدت جذور فكرها إليها، وتأثرت بها في العصر الحاضر في ميادين عديدة اعتقادية وسلوكية

<sup>(</sup>۱) الأعمال الشعرية الكاملة، لممدوح عدوان ٧٣/٢ من مقطوعات تحت عنوان «لابد من التفاصيل».

<sup>(</sup>٢) انظر: الديانات والعقائد في مختلف العصور، لأحمد بن عبدالغفور عطار ٢٢٦/١ ـ ٢٣٥.

وفكرية وتطبيقية، ومن هذه الأجواء انبثقت الحداثة وتصاعدت نيرانها مرتكسة في تلك الوثنيات القديمة بأقوى مايكون الارتكاس، متخذة من أساطير اليونان وأباطيل بابل وغيرها خلفية فكرية اعتقادية، تقوم على تعدد الأرباب، وتفتخر بأنواع الألوهيات وتعتمد على أصناف الشركيات، وتعد ذلك أساساً للتحرر والانطلاق نحو آفاق إبداعية مستقبلية ﴿وَزَيْنَ لَهُمُ ٱلشَيْطَنُ أَعْمَلُهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ ﴾ (١٠).

ثم جاءت الحداثة العربية بتقليدها ومحاكاتها للحداثة الغربية، تردد الأفكار والعقائد ذاتها، ولقد (... كانت متشربة إلى أبعد حد بالنموذج الثقافيّ الشعريّ الغربيّ، حيث طرحت إشكالية الحداثة كتأصيل في الهوية الحضارية...)(٢).

وحين كتب أدونيس قصيدته «أرواد يا أميرة الوهم» قال بأنه اعتمد فيها (على الأسلوب الشعري القديم في فينيقيا وما بين النهرين، وهو الأسلوب الذي ورثته التوراة في أروع أشكاله، وتأثر به كثير من شعراء أوروبا وطوروه... وآمل في استخدام هذا الأسلوب من التغيير الشعري، أن أضع مع زملائي الشعراء حجرة صغيرة في الجسر الذي يصلنا بجذورنا وبحاضر العالم)(٣).

وإذا كانت مجلة شعر وعصابتها تعتبر عند الحداثيين الموافقين والمخالفين لها نموذجاً تقدمياً، والشعراء التموزيون على وجه الخصوص أكثر تقدمية من غيرهم، فإن شعر والتموزية كان لها أبلغ الأثر في الشعر الحديث المستعرب على دروب الانغماس الوثنيّ (لقد مضت حركة مجلة شعر بعيداً في النفاذ إلى رموز التاريخ الثقافيّ الحضاريّ ما قبل الإسلاميّ (الوثنيّ) ممثلة في الأساطير الأكثر التصاقاً بطبيعة الرؤيا في الشعر)(٤).

<sup>(</sup>١) الآية ٢٤ من سورة النمل.

<sup>(</sup>٢) الحداثة الأولى، لمحمد جمال باروت: ص ١١٠.

<sup>(</sup>٣) مجلة شعر، عدد ١٠، ربيع ١٩٥٩ م/١٣٧٨هـ السنة الثالثة: ص ٧ ـ ٨.

<sup>(</sup>٤) الحداثة الأولى: ص ١١١.

والتموزيون مصطلح أطلقه جبرا إبراهيم جبرا<sup>(۱)</sup> على كل من أدونيس والخال والسياب وخليل حاوي وجميعهم كانوا من شعراء مجلة شعر<sup>(۲)</sup>.

وهؤلاء يشتركون في تصوير حاضر العرب المسلمين عقيدة وسلوكاً وقيماً وانتماء؛ تصويراً مليئاً بالشتم والاستخفاف، يصورونها أرضاً خراباً ماتت فيها القيم الإنسانية ومعالم الحضارة، ثم يلوحون بقيم جديدة وعقائد جديدة، ويرون أن بلوغ العالم الجديد الذي يتوقون إليه وينتمون عقدياً إليه لايكون إلا بالموت والهدم الذي يعقبه البعث والخصب أي بعث الآلهة تموز وأدونيس (٣).

وفي محاولة لتعميق جذورهم في واقع المسلمين نجد محاولاتهم التضليلية التي تقوم على اعتبار أن وثن «تموز» ليس غريباً على العرب بل هو موجود في عاداتهم ومعتقداتهم الشعبية، يقول جبرا عن الرمز التموزي بأنه (ليس بالرمز الجديد علينا كأمة فيها من العادات والمعتقدات الشعبية كثير من أسطورة تموز بأشكالها المتعددة)(٤).

وحركة شعر وما استتبعها من نشاطات ليست إلا شجرة نبتت بجذور مختلفة نصرانية صليبية، وغربية مادية، ويونانية وثنية.

يتضح ذلك بالتأمل في أسسها والتي منها «الحزب القوميّ السوريّ»<sup>(٥)</sup>

<sup>(</sup>۱) جبرا إبراهيم جبرا، شاعر وناقد حداثيّ نصرانيّ من فلسطين، رأس مجموعته الشعراء التموزيين، له ديوان «تموز في المدينة» وعالم بلا خرائط باشتراك مع عبدالرحمن منيف، وأحد أهم أعضاء عصابة مجلة شعر، تأثر بجيمس فريرز، وكتابه الغصن الذهبيّ، وترجم جزءاً منه باسم «أدونيس» وسعى في ترويج أفكار فريزر ونشرها، توفي من قريب. انظر: الحداثة الأولى: ص ١١٢ ـ ١١٥، وتاريخ الشعر العربي الحديث: ص ٧٢٦، وكتابه البئر الأولى فصول من سيرة ذاتية.

<sup>(</sup>٢) انظر: الحداثة الأولى: ص ١١٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١١٢ ـ ١١٣.

<sup>(</sup>٤) مجلة شعر، عدد ٧ ـ ٨، صيف ١٩٥٨ مقال بعنوان «المفازة والبئر» و «الله حول البئر المهجورة» ليوسف الخال: ص ٥٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: إثبات ذلك في الحداثة الأولى: ص ١١٤، ١١٨، ١١٩.

الذي أسسه أنطون سعادة الذي كان له فيهم أبلغ التأثير بنشاطاته وكتبه، وخاصة كتابه «الصراع الفكريّ في الأدب السوريّ» وقد أكد ذلك أدونيس حين تحدث عن هذا الكتاب قائلاً: (كان صاحب الأثر الأول في أفكاري وفي توجُهي الشعريّ؛ ولأنه بالإضافة إلى ذلك أثر تأثيراً كبيراً في جيل كامل من الشعراء، بدءاً من سعيد عقل وصلاح لبكي<sup>(۱)</sup> ويوسف الخال وفؤاد سليمان<sup>(۱)</sup>، وانتهاء بخليل حاوي. . . وكان إلى ذلك ملهماً لكثير من الأفكار والآراء الشعرية والنقدية في النقاش الذي دار حول مجلة شعر والمشكلات التي أثارتها)<sup>(۳)</sup>.

بل إن أكثر شعراء مجلة شعر الذين أسسوها كانوا ينتمون إلى الحركة القومية الاجتماعية التي أسسها وقادها أنطون سعادة، ولايستثنى منهم سوى جبرا والسياب<sup>(٤)</sup>، فما الذي أسسه أنطون سعادة في مجلة شعر؟، وما الذي استتبع ذلك من تأثيرات على مستوى الحداثة العربية جمعاء وعلى الاتباع الطيعون من التلامذة الجدد؟.

لقد أسس أنطون سعادة نظرة جديدة تتناول القضايا الكبرى في الحياة وأوجد رؤية اعتقادية حديثة، وكان يرى أن (الأدب والفن لايُمكن أن يغيرا أو يتجددا إلا بنشوء نظرة فلسفية جديدة يتناولان قضاياها الكبرى، أي قضايا الحياة والكون والفن التي تشتمل عليها هذه النظرة)(٥)، وكان يسعى إلى

<sup>(</sup>۱) صلاح لبكي، محام وأديب وشاعر لبنانيّ، والده نعوم لبكي سياسيّ نصرانيّ، ولد صلاح عام ١٣٧٤ هـ/ ١٩٠٦ م، وله مؤلفات عديدة ودواوين وكان رئيساً لجمعية أهل القلم في بيروت وهي التي دعت إلى مؤتمر عام لجميع الأدباء العرب عام ١٣٧٣ هـ/ ١٩٥٤ م، توفي بعد ذلك بعام، كان من المتأثرين بدعوة أنطون سعادة. انظر: تاريخ الشعر العربي الحديث: ص ٣٨٥.

<sup>(</sup>٢) فؤاد سليمان، شاعر لبناني، من أتباع أنطون سعادة وحزبه ومن المتأثرين به، له ديوان أغانى تموز. انظر: تاريخ الشعر العربى الحديث: ص ٧٣٨.

<sup>(</sup>٣) مجلة الكفاح العربي، عدد ٣٠١، في ١٩٨٤/٤/١٦ م/١٤٠٤ هـ: ص ٥١، مقال لأدونيس بعنوان «نحو فهم آخر للتجديد الشعري».

<sup>(</sup>٤) انظر: الحداثة الأولى: ص ١١٩.

<sup>(</sup>٥) الصراع الفكري في الأدب السوري، لأنطون سعادة: ص ٦٦.

(إنشاء أدب جديد فيه كل عوامل التجديد ودوافع البعث)(١).

ولكن ما الهوية التي يريد تشكيلها لهذا الاتجاه؟ بعد أن قرر بأن الأمة ضائعة الشخصية وهو يبحث لها عن هوية لكنها ليست قومية عربية من جهة العرق، وليست انتماء دينياً من حيث الاعتقاد (إنه لايرى في العرق والدين مقومين من مقومات الأمة...، بل تغدو العروبة انتماء لغوياً ثقافياً حضارياً تضرب جذوره في مرجعية أعمق وأبعد تاريخياً، هي مرجعية الموروث "السومريّ، الكنعانيّ، الآراميّ، البابليّ» الذي يرى فيه سعادة الينبوع الحضاريّ الأول في العالم)(٢).

ومن هذا المنطلق يدعو أنطون سعادة أتباعه (ولا ريب أن الحداثيين جميعاً تأثروا بأنطون سعادة بصورة مباشرة أو غير مباشرة)<sup>(٣)</sup> يدعوهم إلى عبادة الآلهة الوثنية، فها هو يتوجه بنداء إلى (الأدباء الواعين أن يحجوا ويسبحوا إلى مقام الآلهة السورية فيعودوا من سياحتهم حاملين إلينا أدباً يكتشف حقيقتنا النفسية ضمن قضايا الحياة الكبرى التي تناولها تفكيرنا من قبل في أساطيرنا التي لها منزلة في الفكر والشعور الإنسانيين، تسمو على كل ما عرف ويعرف من قضايا الفكر والشعور)<sup>(3)</sup>.

وبهذا التنظير الوثنيّ وأشباهه أصبحت الأسطورة الوثنية إحدى مقومات الشعر الحديث عامة، والشعر العربيّ المعاصر خاصة (وهكذا ارتفعت الأسطورة إلى أعلى مقام... وثمة أسباب كثيرة ربما كان في أولها - وإن لم يكن أقواها - التقليد للشعر الغربيّ الذي اتخذ الأسطورة - منذ القديم - سداه ولحمته... أضف إلى ذلك كله أن للأسطورة جاذبية خاصة... وهي من ناحية فنية تسعف الشاعر على الربط بين أحلام العقل الباطن ونشاط العقل الظاهر... لهذه الأسباب ولغيرها ذهب الشاعر الحديث - في توق

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦٢.

<sup>(</sup>٢) الحداثة الأولى: ص ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) سوف يأتي إثبات ذلك \_ إن شاء الله \_ في الفصل الرابع من الباب الأول.

<sup>(</sup>٤) الصراع الفكري في الأدب السوري: ص ٨٦.

محموم ـ يبحث عن الأسطورة، ويعتمدها أنى وجدها، لايعنيه في ذلك أن تكون بابلية «عشتاروت تموز» أو مصرية «أوزوريس» أو حثية «أتيس» أو فينيقية «أدونيس، فينيق» أو يونانية «أورفيوس، برميثيوس، عولس، أوديس إيكار سيزيف، أدويب. . . إلخ» أو مسيحية . . . بل إنه ذهب إلى بعض حكايات الجاهلية ورموزها الوثنية «زرقاء اليمامة . . . اللات» . . .)(١).

ولم تبق الأسطورة عند هذه المكانة لدى شعراء وكتاب الحداثة، بل أصبحت معياراً للتقدم، والحرية والإبداع، وأساساً عقدياً للحداثة المعاصرة في مضامينها المتنوعة.

وهذا ما قرره أحدهم قائلاً: (لم تتجل الحداثة طوال العصور السابقة إلاّ مرتين... المرة الأولى في اليونان القديمة...، والمرة الثانية في القارة الأوربية... قيام الصيغة الوثنية التي أسقطت القداسة عن الملوك والآلهة، ففتحت بذلك باب حرية الفكر... إن الصيغة الوثنية هي صيغة تعددية... وهذا النشاط الذي قام به الإغريق سميناه الحداثة الأولى أو الحداثة الزراعية، وما زلنا حتى الآن نلجأ إلى استلهامها ولم نستطع أن نتجاوز الحدود التي وصلت إليها...)(٢).

من هذا كله نستطيع أن نفهم ظاهرة الانحراف العقدي في ما يتعلق بتوحيد الربوبية وخاصة في نسبة الربوبية إلى غير الله، إنها وبكل بساطة ووضوح عقيدة وثنية ورثها هؤلاء عن أسلافهم وأخذوها عن أسيادهم، فارتكسوا في حمأة الضلال، ودخلوا إلى الخرافة والتخلف الفكري من أوسع الأبواب.

وأمثلة هذه الظاهرة كثيرة في كتابات الحداثيين وسوف أورد بعض النماذج في هذا الصدد.

<sup>(</sup>۱) اتجاهات الشعر العربي المعاصر لإحسان عباس: ص ۱۲۸، وقد أدخل جملة من الحقائق في إطار الأساطير وعد من ذلك المسيح ويحيى عليهما السلام والخضر عليه السلام، وحادثة الإسراء والمعراج والمهدي المنتظر.

 <sup>(</sup>۲) مجلة الناقد، عدد ۸، فبراير ۱۹۸۹ م/۱۶۰۹ هـ: ص ۳۵ من مقال لحنا عبود بعنوان «مقاربة الحداثة».

فمنها ما انتشر في كلام أدونيس «رائد الحداثة العربية الأول وأستاذ مبدعيها» فهو يتحدث عن نفسه باعتباره الرائد والقائد الذي سن الطريق لمن جاء بعده، فيقول:

(... فعبرت المفازة

وتركت ورائي الطريق

باسم رب يخط كتابه

في كهوف العذاب العتيق

ارفع هذا الحريق)(١).

يجعل نفسه مغامراً يعبر المفازات التي هي الماضي والأصالة والتراث، ثم رباً يخط الكتابة رمز التقدم، ويرفع الحريق رمز التدمير والهدم لكل ثابت أصيل وهو المعنى الذي ردده في موضع آخر:

(۔ من أنت؟

ـ رمح تائه

ـ رب يعيش بلا صلاة)<sup>(۲)</sup>.

هكذا بكل صفاقة يجعل من نفسه رباً، وذلك يقتضي أن يؤلّه عند أتباعه الذين يقرأون هذا الكلام ويتشبعون بمضامينه، وكيف لا وهو يدندن مفتخراً بنفسه بمناسبة وغير مناسبة؟ والأتباع يصيخون السمع بإعجاب وانبهار، وهو يقول لهم:

(يولد في أسمائي

بشر

يزدحمون ويقتتلون / خذيهم

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لأدونيس ١/٣٤٧.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق 1/ ٤١٧.

دليهم واحتضنيهم كوني طرقاً لهم وفتوحات يا أسمائي فأنا الأبد المتشرد خارج أسمائي أبدياً)(١).

ومن الأمثلة قول أحد الماركسيين العرب ممتدحاً الشيوعية، وشعارها المتمثل في المطرقة والمنجل ودولتها الإلحادية «الاتحاد السوفيتي»، وينقل هذه الأبيات ماركسي آخر في احتفالية باهتة فيقول: (وإذ اندلعت الحرب الكونية أعلن إلياس خليل زخريا<sup>(٢)</sup> موقفه بوضوح حيث هو موقعه، فوقف ضد النازية والفاشية بطبيعة الحال واختار المعسكر الذي رأى فيه معسكر التحرر والتقدم والتغيير فهتف للاتحاد السوفياتي تحديداً، وغنى بطولات شعوبه وجيشه الأحمر ومجد ملحمة ستالينغراد حيث إحدى ذروات الدفاع عن الوطن وعن إنسانية الإنسان وحريته:

منجله في الوغي ربه

والمطرق الفولاذ صوت الرسيل

يا فارس النور فداك الضحي

أحد السيالي وتسقّ السرعيل)(٣)

وإذا انعطفنا إلى المؤسسين الأوائل للحداثة العربية السياب والبياتي فإننا نجد هذا اللون من الانحراف قد أخذ جانباً من التركيب الفكريّ

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لأدونيس ٢/ ٣٦١.

<sup>(</sup>٢) إلياس خليل زخريا، ولد في البترون في لبنان عام ١٣٢٩ هـ/١٩١١ م، ودرس في الكلية العلمانية في حمص ثم في الجامعة اليسوعية في بيروت، ودرس العلوم الأدبية في السوربون، وهو شاعر وناثر وصحافي عمل في عدد من الصحف والمجلات، وكانت له مساهمات سياسية حيث شارك في حركة قومية اسمها الغساسنة، وجمعية أهل العلم، توفي في ١٤٠٦ هـ/١٩٨٦ م. انظر: شخصيات وأدوار: ص ٢٥٩.

<sup>(</sup>٣) شخصیات وأدوار لمحمد دکروب: ص ٧٠ ـ ٧١.

والعقدي لديهم، فالسياب يطرح أسئلة شك في الله تعالى ويسأل هل يؤمن الناس بأن في السماء مدبراً سمعياً بصيراً؟:

(نرى العراق يسأل الصغار في قراه

ما القمح؟ ما التمر؟

ما الماء؟ ما المهود؟ ما الإله؟ ما البشر

فكل ما نراه

دم ينز أو حبالٌ، فيه، أو حفر...

أكانت النساء والرجال مؤمنين

بأن في السماء قوة تدبر

تحس تسمع الشكاة تبصر

ترق ترحم الضعاف تغفر الذنوب؟)(١).

ويسترسل السياب في هذه القصيدة مؤلهاً أوثان اليونان:

(ليعوسر بروس في الدروب

وينبش التراب عن إلهنا الدفين

تموزنا الطعين...

أواه لو يفيق

إلهنا الفتيُّ لو يبرعم الحقول...

عشتار ربة الشمال والجنوب...

ليعوسر بروس في الدروب

لينهش الآلهة الحزينة، الآلهة المروعة

<sup>(</sup>١) ديوان السياب: ص ٤٨٤.

فإن من دمائها ستخصب الحبوب سينبت الإله، فالشرائح الموزعة تجمعت تململت، سيولد الضياء من رحم ينز بالدماء)(١).

فمن الارتماء في الشك في وجود الله تعالى وفي كونه يسمع ويبصر ويدبر، يبتدىء التسلسل الفكري للسياب في هذه القصيدة، وإن كان قد جعل هذا المقطع في وسط القصيدة، ثم ينحدر إلى الوثنيات اليونانية ورموزها ليضفي عليها صفات الألوهية ويصفها بالقدرة على إحياء أرضنا "يبرعم الحقول" "ستخصب الحبوب" وينعتها بالنور والضياء بل بالقدرة على وهب الضياء للآخرين!!

وهكذا انطلقت الحداثة \_ من أول تجاربها \_ في هذا الميدان تجحد الحقيقة وتقدس الوهم والخرافة، وتؤله الأوثان، وتتخذ من أسمائها رموزاً للتقدم والرقيّ والحياة الجديدة، فتموز رمز الإحياء والبعث القوميّ يناديه باسم الرب ويطلب منه العون والسقيا والحياة:

(تموز هذا، أتيس هذا، وهذا الربيع هذا، وهذا الربيع يا خبزنا يا أتيس أنبت لنا الحب وأحي اليبيس التأم الحفل وجاء الجميع يقدمون النذور يحيون كل الطقوس وبنذرون النذور

<sup>(</sup>١) ديوان السياب: ص ٤٨٣ ـ ٤٨٥.

سیقان کل الشجر ضارعة والنفوس عطشی ترید المطر شدد علی کل ساق یارب، تمثالك فلتسق العراق

فلتسق فلا حيك عمالك...

... شدوا على كل ساق يارب تمثالك

فاسمع صلاة الرفاق...

تمثالك البعل

تمثالك الطفل

تمثالك العذراء

تمثالك الجانون والأبرياء)(١).

وإذا كان السياب قد انحدر إلى التموزية بعد الماركسية، فإن البياتي - وهو من المؤسسين لحركة الحداثة العربية - تقلب في انحدارات اعتقادية عديدة أشهرها الشيوعية التي لازمت فكره وشعره وشعوره وولاءه، حتى لتكاد حين تقرأ له تعده من روسيا أو الصين الشيوعية.

وحينما أراد أن يثبت عروبته جاء بالمضامين الشيوعية الإلحادية، ففي قصيدة أغنية إلى جمال عبدالناصر (٢)، يقول:

<sup>(</sup>١) ديوان السياب: ص ٤٣٤ ـ ٤٣٩.

<sup>(</sup>٢) جمال عبدالناصر، قائد ورجل دولة وعسكري، ثار مع مجموعة من الضباط على =

(باسمك في قريتنا النائية الخضراء

في العراق

في وطن المشانق السوداء

والليل والسجون

والموت والضياع

سمعت أبناء أخي باسمك يلهجون

فدى لك العيون

يا واهب الربيع للقفار

ومنزل الأمطار في قريتنا الخضراء...)(١).

وطالما انتقد الحداثيون الشعراء القدامي لمدائحهم في الملوك والخلفاء والسلاطين ولكننا نجد هذا عندهم وبصورة أبشع وأشنع.

فالقدامى مدحوا ملوك المسلمين الحاكمين بشرع الله المجاهدين في سبيل الله، وهؤلاء مدحوا كل ساقط في فكره وعمله وعقيدته بمدح لم يُسبق إليه، فهم يضفون عليهم صفات الألوهية والربوبية، وفي المقطع السالف أوضح دليل على ذلك، فهو يضفي على عبدالناصر صفات الربوبية «واهب الربيع، منزل الأمطار» وإن كان يريد بها المعاني الضمنية لهذه

الملك فاروق عام ١٣٧١ هـ/ ١٩٥٧ م، ثم انقلب على زميله الضابط محمد نجيب، رسخ النظام العلماني ممارسة، وتقلب بين الإنجليز والأميركان والروس، وحارب دعاة الإسلام وعلماءه وزج بهم في السجون وقتل سيد قطب وغيره من إخوانه ومارس سياسات متقلبة، فقد نبغ على يد الأمريكان كما أثبت ذلك مايلز كوبلاند في لعبة الأمم، ثم اتجه إلى الاتحاد السوفيتي، وشارك في إنشاء منظمة عدم الانحياز، وزج بجيشه في اليمن فهلك أكثره، وسلمه غنيمة باردة لليهود في حزيران ١٩٦٧ م/١٩٨٦ هـ، توفي فجأة سنة ١٣٩٠ هـ/ ١٩٧٠م بعد أن عاث في الأرض طغياناً وفساداً. انظر: موسوعة السياسة ٢/ ٧٥.

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ۲۰۷/۱.

الأوصاف، مما قد يتذرع به الذين ينافحون عن الذين يختانون أنفسهم.

غير أننا نجده في موضع آخر يصرح بنسبة الربوبية لغير الله فيقول:

(عندما أستيقظ حبى

فإن ثلج العالم الأسود ربي)(١).

أمّا النصرانيّ يوسف الخال فتنعكس عقيدته في أقواله الساخرة بالله تعالى، ومنها:

(... وحين أموت خذوا جسدي

ولاتدفنوه

لئلا يقوم مع الفجر يوماً

ويكشف سر الإله

مع الشوق يحلو لنا الانتظار

وإن فرغت خمرة في الكؤوس

فها هو ذا الرب بين الحضور . . .

وفي الحب تنكشف الأحجيات

فلا يتدحرج صخر القبور

 $e^{(Y)}$ ...) $e^{(Y)}$ .

وبالنَّفَس النتن نفسه يتحدث النصرانيّ الآخر توفيق صائغ، فيقول:

(أي أم أحبت أطفالها

حب يسوع بلفظ البركة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٤٥٣.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الكاملة ليوسف الخال: ص ٣٥٤ \_ ٣٥٥.

وعاقر بعد من قال

إنما هي من الحور الحسان

حلم المؤمن

فإن لم تلد، فلا لعقم

بل منحة من الأرباب:

أن تنعم باللذة

الخصبة خصب المتئمات)(١).

فمن منبعه النصرانيّ إلى رؤيته الوثنية في اعتقاد الأرباب، ثم إلى اعتقاد نفسه رباً حيث يقول:

(أنا رب قديم

تقصد موحاه الأمم

فتحت الكوة أتلصص

فألفيتني مقعداً أجش

وكبوت)<sup>(۲)</sup>.

ومن كبواته الاعتقادية ينفث أقواله الممتزجة بالنصرانية المحرفة مع الوثنية الجاهلية، مع الكلام المفكك الركيك، يقول:

(رفرف على أرضنا

یا ضباباً معزی

وحل علينا

<sup>(</sup>١) الأعمال الكاملة لتوفيق صايغ: ص ٩٠ ـ ٩١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٠١.

أخف أعز الضيوف وامتسح بالدخان أنفاس رب أب يا جناح ملاك رؤوف...)(١).

وفي هذا النص دلالة واضحة على عمق التأثير النصراني في أفكار وعقائد ونتاج توفيق صائغ، فهو برغم عكورة مشاربه الحديثة من مادية وإلحادية وعلمانية، وبرغم مزاعمه الانتماء إلى الفكر التحرري اللاديني، إلا أنه لم يستطع أن يتخلص من جذوره النصرانية، التي من أول شركياتها التثليث القائل بالأب والابن وروح القدس، ويعنون بالأب الرب ـ جل وعلا وتقدس عما يقولون.

أمّا نزار قباني فإن نرجسيته وتعاليه بذاته جعلته ينسب الربوبية إلى نفسه: (لا تخجلي مني فهذه فرصتي لأكون رباً أو أكون رسولاً)(٢)

(ولا تحسبي أن قلبي تحجر

فاليوم أخلق منك إلها

وأجعل نهدك قطعة جوهر)<sup>(٣)</sup>.

ويقول:

(كوني حقل بهار يلذع كوني الوجع الراتع إني أصبح رباً إذ أتوجع)<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۱۸۱.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية الكاملة ٢/ ٢٦١.

<sup>(</sup>T) المصدر نفسه 1/2۷٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ٢/ ٨٠.

ذلك أنه قد انغرس في قلبه الشك في الله تعالى، وفي كونه رباً حقيقياً، حيث يقول:

(يا إلهي

إن تكن رباً حقيقياً. . فدعنا عاشقينا)(١).

فأضحى \_ بناء على هذه الريب الدنسة \_ يصف بالربوبية غير الله العظيم فمرة نفسه كما سبق ومرة ثغر خدينته:

(قد كان ثغرك مرة

ربي فأصبح خادمي)<sup>(۲)</sup>.

ومرة يصف والده بذلك:

(أمات أبوك؟

ضلال.. أنا لايموت أبي

ففي البيت منه

روائح رب، وذکری نبی)<sup>(۳)</sup>.

ويصف الهلال، رمز المسلمين بالربوبية والجمود والتحجر وهي إضافة مقصودة، وجمع بين لفظ الرب ورموز التخلف وعباراته، مع نسبته الربوبية لغير الله تعالى، يقول قبانى:

(يا هلالُ

أيها النبع الذي يمطر ماس

وحشيشاً ونعاس

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ٢/ ٢٥.

<sup>(</sup>Y) المصدر نفسه 1/ ٣٤٧.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة 1/٤٥٨.

أيها الرب الرخامي المعلق

أيها الشيء الذي ليس يصدق

دمت للشرق. . لنا

عنقود ماس..

للملايين التي قد عطلت فيها الحواس)(١).

وإذا انتقلنا إلى ما يسمى بشعراء المقاومة العربية، إلى شعراء من فلسطين فسوف نجد المضامين نفسها تتكرر في قوالب وعبارات مختلفة، فهاهو الشاعر الشيوعيّ الفلسطينيّ سميح القاسم (٢) يتحدث عن نفسه وشعره وفكره وعقيدته وكتبه:

(ربما تكسد في الأسواق كتبي

ربما ينقلب الأنصار أعداءً، وقد ينفض مني الكف صحبي

ربما أبقى وحيدا

أنا والحزن ودربي

ربما. ﴿ لكنني أقسم بالحرف الملبي

بكيان من صنيعي صار ربي صار ربي

أن أسوق النار من كل طريقِ

واذريك رماداً عن حريقي)<sup>(٣)</sup>.

أمّا الكيان الذي صار رباً له فهو الكيان الشيوعيّ الذي انتمى إليه

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ٢٦٦/١ ـ ٣٦٧.

<sup>(</sup>٢) سميح القاسم، حداثيّ فلسطينيّ شيوعيّ المعتقد، إسرائيليّ الهوية، أحد أعضاء الحزب الشيوعيّ الإسرائيليّ «راكاح» شارك في مهرجانات عديدة ضمن الوفد الإسرائيليّ، له دواوين عديدة، مليئة بالانحرافات. انظر: تاريخ الشعر العربي الحديث: ص ٦٢٧.

<sup>(</sup>٣) ديوان سميح القاسم: ص ٤٧٥.

سميح القاسم فكراً ومسلكاً وانطرح عند أبوابه مادحاً مبجلاً لرموزه وتاريخه (۱)، يقول في قصيدة بعنوان «طلب انتساب للحزب»:

(إلى مايرفلنر وشيوعيون

لا أعرف أسماءهم من أسيوط واللاذقية

وفولفوا غراد ومرسيليا ونيويورك

وأزمير، ومن جميع المدن والقرى

وأكواخ الصفيح والعرائش

المتشبثة بكوكبنا \_ بكرتنا الأرضية

اعطنى إزميلك المسكوب من صلب المرارة

. . . اعطنى مطرقة من منجم الحقد المصفى

علني انسف ما ظل من الأصنام نسفا)<sup>(۲)</sup>.

ويقول:

(أجل عادت مع الصوت

رؤى نسلي الذي أقسمت أن يأتي

ووجه الأرض مخلوق من البدء

بصورة سفر تكوين

يسمى الاشتراكية

<sup>(</sup>١) انظر أمثلة لذلك في ديوانه: ص ١٠٧، ١٢٥ ـ ١٢٦، ١٨٣، ٢٦٩ ـ ٢٦٩، ٢٨١، ٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) ديوان سميح القاسم: ص ٢٧١ ـ ٢٧٢.

وفى البدء

تعوم الأرض في الضوء

وكيف نشاء

سنرسم صورة الأفلاك والأمواج والأحياء

رفيقي ـ آه يا إيفان الكسييفتش

أتاني الصوت.. صوت الجد اكتوبر

أتانى طيبأ أخضر

وقال: تعال يا ولدي الشقى تعال

... سلاماً يا سواعد أخوتي العمال

سلاماً يا مداخنهم

سلاماً يا منازلهم

سلاماً للجسور الشهل

للآلات للأبراج للأزهار للأطفال

لطهر حدائق العشاق...)(١).

هذا هو الكيان الذي اتخذه رباً، واتخذ معه الاشتراكية إنجيلاً وسفر تكوين وبداية، ورؤى أمل وحياة، وطقوس عبادة وتأله، بعد أن كفر بالله تعالى واستكبر عليه وعلى دينه.

يقول تحت عنوان «رسالة إلى الله»:

(سيد الكون أبانا

ألف آمنا وبعد

<sup>(</sup>۱) ديوان سميح القاسم: ص ۲۹۱ ـ ۲۹۲.

من حقول البؤس هذه الكلمات

. . . يا أبانا، يا أباً إيتامه ملوا الصلاة
يا أبانا، نحن مازلنا نصلي من سنين
يا أبانا نحن مازلنا بقايا لاجئين
. . . يا أبانا نحن بعد اليوم لسنا بسطاء
لن نصلي لك كي تمطر قمحاً
لن نحلي لك كي تمطر قمحاً
نحن أنجبنا على الحزن كبار الأنبياء
وخلقنا من أمانينا التي تكبر . . رباً
شق من مأساتنا للفجر رباً . . .)(١).

إنه الدين الجديد الذي انتحله هذا الحداثيّ بعد جحده ربوبية الله وألوهيته، خاطب الله تعالى بالعبارة الكفرية النصرانية الشهيرة «أبانا الذي في السماء تقدس اسمك» والتي يزعم النصارى أنها من الإنجيل، وهي ليست منه بل مما كتبت أيديهم، ثم بعد هذا الخطاب النصرانيّ توجه بإلحاد وعناد إلى الله تعالى بأنه لن يصلي له، ولن يأخذ بدينه؛ لأنه دين خرافات وحجب ورقية \_ حسب زعمه \_ ولن يتبع نبي الإسلام؛ لأن عقيدته الشيوعية الماركسية قد أنجبت له كبار الأنبياء وأوجدت له رباً يعبده ويخضع له من دون الله.

وفي موضع آخر يخاطب ربه الجديد قائلاً: (أيها الرب الترابي الذي يخشى عبيده ... أيها الرب فكن ما شئت.. واحكم وتحكم..)(٢).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص ٦٣ ـ ٥٠.

<sup>(</sup>٢) ديوان سميح القاسم: ص ٤٧٥ ـ ٤٧٦.

أمّا زميله الماركسي الآخر توفيق زياد<sup>(۱)</sup> فعلى المنوال نفسه، فمن نشأة وأصل طائفي درزيّ، إلى فرع شيوعيّ ماركسيّ، وقد غرق في محبة الشيوعية وتمجيدها، إلى آذانه، وخبط في خوضها المنتن إلى حد جعله يتغنى بأمجاد الشيوعية قبل قيام الدولة الماركسية في الاتحاد السوفيتيّ الهالك، فهو يمتدح ثورة باريس المسماة كومونة باريس<sup>(۱)</sup>، وينسب إليها سيادة الكون فيقول:

(حبى الأول أنت

شرف الحرية، فارسها المغوار

سيد هذا الكون

وسيد كل الثوار

الحر الأول أنت

أول عبد يتجرأ أن يمشي منتصب الظهر)(٣).

وتوفيق زياد هو صاحب ديوان «شيوعيون» يقول فيه:

<sup>(</sup>۱) توفيق زياد درزيّ فلسطينيّ ماركسيّ متعصب أحد عملاء اليهود، وأشهر المداحين للماركسية ورموزها، إلى حد تقديم طقوس العبادة لرموزها، مثل قصيدته عند قبر لينين، وشعره يدور على مستنقع الماركسية في خطابية فجة، وارتماء بليد، والشيء من معدنه لايستغرب، هلك عام ١٤١٦ هـ، وهو على تمسكه بالحزب الشيوعيّ الإسرائيليّ، وعلى مبادئه المعادية للإسلام وقضاياه. انظر: تاريخ الشعر العربي الحديث: ص ٦٢٨، والمرشد تراجم الكتاب والأدباء: ص ٤٤.

<sup>(</sup>۲) الكومونة أو البلدية هي وحدة الحكم المجلس المحلي في فرنسا، ويراد به عند الماركسيين ما حدث في سنة ۱۷۹۲م عشية الاستيلاء على سجن الباستيل وانطلاق الثورة الفرنسية حيث بادر مجموعة إلى تشكيل لجنة دائمة مقرها بلدية باريس أطلقت عليها كومونة ثورية متطرفة مسلحة وقامت بأعمال إبادة ومجازر للملكيين واتخذت تدابير مضادة للنصرانية ثم ثار عليها الناس وأعدم أصحابها. انظر: موسوعة السياسة ٥ ٤٢٢ ـ ٢٦٢.

<sup>(</sup>٣) ديوان توفيق زياد: ص ٩٦٩.

(قالوا: شيوعيون. قلت: أجلهم حمراً بعزمهم الشعوب تحرر قالوا: شيوعيون. قلت: منية موقوتة للظالمين تقدر

قالوا: شيوعيون قلت: أزاهر بأريجها هذي الدنا تتعطر

قالوا: رعاع. قلت: ذلك محتدي شرف يزين عروبتي وينور...

... يا سائلي.. لاتستتب أمورنا حتى يظللنا اللواء الأحمر)(١).

ويقول تحت عنوان «إلى عمال موسكو»: (معكم أنا..

يا أخوتي العمال في موسكو أنا معكم لدهر الداهرين

معكم.. مع الحزب الذي نقل الرعاع إلى قباب الكرملين

ومع اللواء الأحمر العالي.. لوائك يا لينين ... يا أخوتي أحفاد لينين العظيم الغارزين لواءكم عند السماء السابعة الضاربين سرادقاً فوق النجوم

<sup>(</sup>۱) دیوان توفیق زیاد: ص ۷ ـ ۸.

هذه يد العمال للعمال ملحاً في عيون الكارهين)(١).

ويقول في عبادة وخضوع ونسك شيوعيّ إلحاديّ، في مقطوعة بعنوان «أمام ضريح لينين»:

(أمامه وقفت خافض الجبين

ضريحك الذي يعيش في القلوب

يا لينين

أحسست أنني أنا المعذب الشقى

المعدم الذي نصيبه من الحياة كوخ طين

أملك كل شيء

أقوى من الزمان والقضاء

وانني أقدر أن أقتحم السماء)(٢).

## ومن مظاهر انحرافاتهم في توحيد الربوبية:

سابعاً: السخرية والاستخفاف بالخالق الرب العظيم ـ جلّ وعلا ـ والتدنيس لصفة الربوبية:

يتعمد كتاب وشعراء الحداثة \_ لكي يظهروا تحررهم من الدين \_ أن يسبوا الله عدواً، وينالوا من جلاله المقدس، ويسخرون من ذاته العلية ويستخفون باسم الخالق والرب، ويحاولون إنزال قداسة الربوبية بتشبيهات كافرة، ومساواة بين الخالق والمخلوق، بل وتقديم للخالق على المخلوق. ويجعلون الربوبية كما وردت في الشرع الحنيف والملة

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص ١٣ ـ ١٨.

<sup>(</sup>Y) المصدر نفسه: ص ۳۱ ـ ۳۲.

الحقة محل استخفاف، ويعدون الإيمان بربوبية الله تخلفاً ورجعية، وفيما سبق من الانحرافات في هذا الباب مايدل دلالة واضحة على كل هذه الأمور.

وفي هذا المبحث زيادة بيان لحال هؤلاء، ولنبدأ بطاغوت الحداثة «أدونيس»، وذلك حين يتحدث عن قصة الإسراء والمعراج، على أساس أنها مجرد حكاية وأسطورة يضيف إليها من عنده أكاذيب وخرافات وسخرية بالرب تعالى، فيقول:

(... وانطلق الرفرف، صار يعلو

وحطنى في حضرة الإله ـ ما رأيته

لم تره عين، وما سمعته

لم تسمعه إذن

نوديت لاتخف

خطوت خطوة كأنني خطوت ألف عام

أحسست حول كتفي

يداً، ولم تكن محسوسة

فأورثت قلبي كل علم)(١).

ويقول:

(وللكلام شجر، وللخطى حنين

والله في البيوت

يموج كالبحيرة)(٢).

دیوان أدونیس ۲/ ۱۳۹ ـ ۱٤۰.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ١٦٣/٢.

وفي افتخار بنفسه وتعالي باسمه يكتب تحت عنوان «قادر أن أغير: لغم الحضارة \_ هذا هو اسمى»:

(الأمة استراحت

في عسل الرباب والمحراب حصنها الخالق مثل خندق

وسده

لا أحد يعرف أين الباب

لا أحد يسأل أين الباب)(١).

فالأمة عنده متخلفة عاطلة بسبب المحراب والصلاة والعبادة؛ ولأن الخالق الله ـ سبحانه وتعالى ـ حصنها أي وضع في طريقها الأغلال والحواجز والسدود حتى أصبحت الأمة لاتعرف المخرج من الفوضى والتخلف.

هكذا وبأوسع أبواب التهكم والسخرية بالله تعالى ودينه وشرعه يجترىء هذا الباطني على أغلى وأعلى مقدسات المسلمين.

وفي موضع آخر يقرن بين الله تعالى والملحد الشيوعي «ماو<sup>(۲)</sup>» في صورة تهكم واضحة، فيقول: (الفانتوم لدايان، والنفط يجري إلى مستقره،

<sup>(</sup>۱) ديوان أدونيس ۲/۳۷۲.

<sup>(</sup>۲) ماوتسي تونغ الزعيم الشيوعيّ الصينيّ، ولد سنة ١٣١٠ هـ/١٨٩٣ م، وهلك سنة ١٣٩٦ هـ/١٩٩٦ م، تأثر سنة ١٩٢٠م بكتاب البيان الشيوعيّ لماركس واعتنق الشيوعية وبعد عام أصبح أميناً للمؤتمر الأول للحزب الشيوعيّ الصينيّ وتحرك للثورة على كاي شك، وبدأ يؤلف على خلاف النظرة الماركسية التقليدية في صراع الطبقات، وتولى زعامة الحزب ١٣٥٤ هـ/١٩٥٩ م، وأصبح في ١٣٦٨هـ ١٩٤٩م رئيساً للحكومة الشيوعية في الصين بعد حرب مع كاي شك، وأعلن رفضه للماركسية السوفيتية وشقً الحركة الشيوعية في العالم، وألف الكتاب الأحمر الذي أصبح كتاباً مقدساً للشيوعيين في الصين وغيرها، ولما توفي انحسر نفوذ مذهبه وأخذت زوجته إلى السجن وأذلت بتهمة التآمر على أمن الدولة. انظر: موسوعة السياسية ٥/١٩٥٠ - ٢٠٠٠.

صدق الله ولم يخطىء ماو)(١).

وتتكرر منه هذه الصور التهكمية والكذب على الله تعالى وعلى ملائكته عليهم السلام، وينضح قوله بأبشع أنواع الاستخفاف، وذلك في قوله:

(كثيراً حبس الخالق الشمس والقمر تأديباً

كان حين يتوبان

ويستأذنان بالشروق

يأتي إليهما ملاك يأخذ بآذانهما ويطلعهما

من باب التوبة

كان الخالق حين يخرج أنثى إلى الأرض

يبعث إليها ملاكين

يضع الأول يده بين ثدييها

يضع الثاني يده في مكان آخر<sup>(٢)</sup>

حين يتعب المكان

يحملانها إلى ظل تحت شجرة المحنة

أمر الخالق ما يسمونه الوطن أن يجلس على

كرسي من الزجاج بهيئة السرطان وحوله تماثيل) (٣).

ولايتوانى أدونيس أن يكرر هذه الألفاظ والمعاني الساقطة في كثير من كلامه النثري والنقدي والشعري، وفيه اجتراء صريح وسخرية واضحة بالله تعالى، وبالوحي المعصوم، وبالملائكة الأبرار، ثم يقال هذا هو الإبداع،

<sup>(</sup>۱) ديوان أدونيس ۲/ ۲۹۰.

<sup>(</sup>٢) يقصد الفرج.

<sup>(</sup>۳) دیوان أدونیس ۲۰۷/۲ ـ ۲۰۸.

وهذه هي الحداثة، ومن خالفها فهو المتخلف، ومن عارضها فهو رجعي متجمد.

ثم يأتي بعد ذلك مغرور جاهل يدافع عن هؤلاء وأضرابهم ويزعم أنهم مجرد أدباء يسعون لتحديث أساليب وأشكال الأدب، وأنه يُمكن الجمع بين عقائدهم بينهم وبين أهل الإسلام، بل بعضهم يرى أنه يُمكن الجمع بين عقائدهم الحداثية والإسلام، على طريقة الذين يقولون: ﴿إِنَّ أَرَدْنَا إِلَا إِحْسَنا وَتَوْفِيقًا﴾(١).

رغم أن الحداثيين بسائر دركاتهم يجمعون على عدة أمور هي عندهم بمثابة الأساس لمنطلقهم الفكري والعقدي، منها على سبيل المثال النقد الجذري للدين والأخلاق، فمنهم من يدعو إلى النقد الهدام صراحة ومنهم من يلبس مراده بعبارات خادعة موهمة على طريقة دعاة الباطنية القدماء؛ لأنه لو صرح في بيئته أو مجتمعه لرفض وحورب.

أمّا من كان في مجتمع أو بيئة قابلة للتصريح، فإنه لايتردد في ذلك، فها هو أدونيس يصول ويجول بأقواله الكفرية دون أدنى رقيب، ويسخر ويستهزىء، ويهدم ويسعى لتدنيس كل مقدس عند المسلمين كما في الأقوال السابقة ذكرها، وكما في كتابه الثابت والمتحول حين يتحدث عن نيتشه وجبران بإعجاب ومحبة فيقول: (كل نقد جذري للدين والفلسفة والأخلاق يتضمن العدمية ويؤدي إليها، وهذا ما عبر عنه نيتشه بعبارة «موت الله»، وقد رأينا أن جبران قتل الله هو كذلك \_ على طريقته \_ حين قتل النظرة الدينية التقليدية إليه، وحين دعا ابتكار قيم تتجاوز الملاك والشيطان أو الخير والشر، والواقع أننا بعد أن ننتهي من قراءة المجنون نشعر أن ثمة تاريخ من القيم ينتهي.

ومن الواضح أن جبران لايحلل تحليلاً فلسفياً أو علمياً القيم التي يهدمها، وإنّما يعرضها بشكل يجعلها مشبوهة، فمتهمة، فمرفوضة، إنه

<sup>(</sup>١) الآية ٦٢ من سورة النساء.

يحاول بتعبير آخر، أن يظهر خطأ التفسيرات التي تقدمها الأديان والأخلاق التقليدية للعالم والإنسان فيما يدعو إلى محو المذهبية القيمية، ويؤكد على فاعلية الحياة والإنسان الذي يبتكر القيم الجديدة، الأخلاق التقليدية هي التي تعيش الخوف من الله، وتنبع من هذا الخوف، الأخلاق التي يدعو إليها جبران هي التي تعيش موت الله)(١).

سبحان الله وتعالى عما يصفون.

## وفي هذا النص الخبيث عدة أمور:

أولاً: أن الهدم أصل حداثي، منه ينطلقون وعلى محاوره يتحركون.

ثانياً: أن أول شيء يريدون هدمه هو الإيمان بالله تعالى؛ لينطلقوا بعد ذلك إلى هدم الدين كله والخلق والقيم والنظم التي قامت على هذا الدين.

ثالثاً: أن من أساليبهم عرض عدميتهم وإلحادياتهم المبتدئة بهدم الإيمان بالله؛ عرضها بشكل تدريجي وخطوات شيطانية، «بشكل يجعلها مشبوهة فمتهمة فمرفوضة» كما قال أدونيس في النص السابق.

ومن الواضح جداً لمن تتبع أمر الحداثة العربية أنها تسلك هذا المسلك وتختط هذا المنهج وتسير عليه، ومن هنا أشكل أمرها على بعض الناس؛ لجهلهم؛ ولقوة تلبيس أبالسة الحداثة عليهم.

رابعاً: أن الأخلاق والقيم الفكرية والسلوكية التي يدعو إليها الحداثيون تبتدىء بجحد وجود الله وربوبيته وألوهيته، ثم بجحد كل ما ينبني على ذلك من شرائع وشعائر وأخلاق ونظم، كما قال أدونيس: (الأخلاق التي يدعو إليها جبران هي التي تعيش موت الله، وتنبع من ولادة إله جديد، إنه إذن يهدم الأخلاق التي تضعف الإنسان وتستعبده ويبشر بالأخلاق التي تنميه وتحرره، إنه يهدم الأخلاق السلبية التي تقبل الراهن الموروث من القيم، ويبشر بالأخلاق الإيجابية الفعالة التي تخلق هي نفسها القيم، إنه يريد بالتالي

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٧٨.

أن يحل محل الفكر المأخوذ بأخلاق المستقبل محل الفكر المأخوذ بأخلاق الماضي؛ ولهذا فإن كتاب المجنون دعوة لقلب نظام القيم)(١).

وهذا الهيام الفوضويّ الذي يشيد به أدونيس ويدعو إليه هو أحد منطلقات التدمير الحداثيّ.

ومن وسائلهم في ذلك السخرية بالله تعالى والاستخفاف بربوبيته وألوهيته ـ جلَّ وعلا \_؛ ولذلك من المعتاد عندهم أن تجد في كلامهم مثلاً: (... كل ما في الدنيا مجاني لا ثمن لشيء؛ لأن الرب مجاني ...)(٢).

وتجد:

(باسمك تلك المومس

ترقص بقناع الرب

باسمك يتدحرج

رأس الرب)<sup>(۳)</sup>.

وتجد أحدهم يقول: (مأساتك السوداء كانت منذ قال الله فليكن الوجود وكان، ثم بدا له أن يصنع الشمس اللعينة والحياة)(٤).

والآخر يقول:

(لماذا خلقني؟

وهل كنت أوقظه بسبابتي كي يخلقني)<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ٣/ ١٧٨ \_ ١٧٩.

 <sup>(</sup>۲) قضایا وشهادات ۳ شتاء ۱۹۹۱ م/۱٤۱۱ هـ. من حوار مع أنطون مقدسي: ص ۲۱ أجراه سعدالله ونوس.

<sup>(</sup>٣) معين بسيسو الأعمال الشعرية الكاملة: ص ٢٥١.

<sup>(</sup>٤) سميح القاسم في ديوانه: ص ٣٠٦.

<sup>(</sup>٥) محمد الماغوط في الآثار الكاملة: ص ٢١٨.

والآخر يسأل بتهكم: (توقفت أمام اصطبل الحيوانات، اتهجت إلى ركن وجلست مسنداً يدي على ركبتي متقرفصاً، دخنت واحدة وحلمت قليلاً، هل تعمد الله أن يخلق هذا العالم على هذا الشكل من الفوضى والتنوع؟ رائحة الحيوانات كريهة...)(١).

وحتى عند السياق الجدليّ السوفسطائيّ تجد التهكم الهابط في مثل قول علاء حامد: (إذا كان لا يوجد خلاف حول وجود قانون يحكم الكون بدقة شديدة، وأن خلف هذا القانون إرادة منظمة امتزجت به حيث يُمكن القول أن القانون هو الله... والله هو القانون.. يُمكن القول إنه تعبير لمضمون واحد سمه ما شئت: الله.. القانون.. الوجود.. فهي كلها أسماء بشرية لا دخل للإله فيها لكنها تعبر عن فكرة جوهرية)(٢).

وفي السياقات الروائية والقصصية تقرأ أنواعاً من التهكم والسخرية والاستخفاف بالله ـ جلِّ وعلا ـ وربوبيته والتشكيك في ذلك:

فمثلاً في رواية سقوط الإمام تقول نوال السعداوي<sup>(٣)</sup>: (... الصف وراء الصف متعرج كجيش نمل بلا ملكة وعيونهم تدور باحثة في الكون عن الرب، أين أنت يارب؟)<sup>(٤)</sup>.

(... وإذا سأله المدرس سؤالاً تلفت حوله متحيراً وبدأ بتهتهة، وحين يضحك التلاميذ يقول: لو كانت هناك عدالة في الكون لما

<sup>(</sup>١) محمد شكري في الخبز الحافي: ص ١١١.

<sup>(</sup>۲) مسافة في عقل رجل: ص ۱۲۸ ونحوه في ص ۱۲۹، ۱۹۰، ۱۹۰، ۱۹۳.

<sup>(</sup>٣) نوال السعداوي، دكتورة، وكاتبة في شؤون المرأة العربية من وجهة نظر علمانية إباحية، تعارض الإسلام صراحة، وتنادي بمناقضته جهرة، وتتبنى معاداته بحقد ظاهر، وتسعى لفرض النموذج الغربي الإباحي في المجتمع والمرأة خاصة، خرجت في مظاهرة في أمريكا تضم أكثر من ٣٠٠ ألف شاذ يطالبون بمزيد من الحرية للشواذ، ودافعت في مؤلفاتها عن الشذوذ الجنسي، والبغاء الجماعي، ملبسة ذلك كله بلبوس علمى كاذب. انظر: العقلانية هداية أم غواية: ص ٥٨، ٩٩ ـ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) سقوط الإمام: ص ٦٨.

خلقني الله، اتهته وجميعهم لايتهتهون، وهمس في أذني بصوت خافت: الله غير موجود لأن العدالة غير موجودة، وهمست في أذنه بدوري: لو كان الله موجوداً لما كان الوفاء يقابله الخيانة والخيانة يقابلها الوفاء، وكنت يا أمي تلميذاً في التاسعة من عمري وهو زميلي وربط بيني وبينه الإيمان العميق بعدم وجود الله، وظلت قدرتي على الإيمان بالله مرتبطة بقدرتك على خيانة أبي...)(١).

وفي رواية مدن الملح أشياء من هذا القبيل، ومن أمثلة ذلك قوله: (... يارب يا صاحب الخيمة الزرقاء أنت العالي وتعرف بالقلوب احرس الوادى وجنبه البلاء)(٢).

وقوله: (آكوب أقوى من ربهم)(٣).

وقوله: (أخطر شيء في هذه الحياة بعدالله والمال هو السروال، إذا كانت دكته قاسية أتعب، وإذا ارتخت دكته أشقى وأتعب)(٤).

وفي رواية ألف وعام من الحنين قول من أشنع الأقوال ـ أستغفر الله من إيراده ـ يقول الملحد: (المنامة... بلدة تعودوا أن يقولوا عنها بأن الله تبرزها في يوم من أيام الغضب)(٥).

ويقول: (... ينبغي أن تكون راضياً في تقليد الله فهو كذلك وحيد لكنه على ما يرام وأنت تعلم أنه لا شقيق له ولا فيا لخرابنا)(٢).

ومن أمثلة الاستخفاف والسخرية بالله تعالى: جعل الله تعالى في صفة امرأة كما قال يوسف الخال: (ليس ضرورياً أن يصف الشاعر امرأة يحبها،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٧٠.

<sup>(</sup>٢) مدن الملح ١/٥٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/٤٦٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٥/٥٩ وهناك أمثلة أخرى في هذه الرواية منها ٢٦٧/٣، ٥/٢٦، ٧٩٦/٠.

<sup>(</sup>٥) رشيد بوجدرة ألف وعام من الحنين: ص ١١ ـ ١٢.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٣٨.

أن يصف عينيها وصدرها وجسدها، العيون الخضر والقامة البيلسان وما إلى ذلك. . من وحي هذه المرأة قد يكتب قصيدة عن الله)(١).

ومن أمثلة السخرية والتدنيس والاستخفاف قول السياب:

(وأبصر الله على هيئة نخلة كتاج نخلة يبيض

في الظلام

أحسه يقول: يا بني يا غلام

وهبتك الحياة والحنان والنجوم)(٢).

وقوله:

(هل أن جيكور كانت قبل جيكور في خاطر الله.

في نبع من النور)<sup>(٣)</sup>.

وقوله:

(لولاك ما كان وجه الله من قدري)(٤).

وقول نازك الملائكة:

(وأضحك ضحكة رب كئيب تَمـرد مخلوقه الكافر)(٥)

ويقول البياتي:

(فاسكبي روحك الحنون بروحي لأرى من صفائه وجه ربي)(١) وقول صلاح عبدالصبور:

<sup>(</sup>١) قضايا الشعر الحديث: ص ٣٠١.

<sup>(</sup>٢) ديوان السياب: ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٩٠.

<sup>(</sup>٥) ديوان نازك ٢/٥٣.

<sup>(</sup>٦) ديوان البياتي ١/ ٦٩.

(يا ربنا العظيم يا معذبي
يا ناسج الأحلام في العيون
يا زارع اليقين والظنون
يا مرسل الآلام والأفراح والشجون
اخترت لي

لشدما أوجعتني

ألم أخلص بعد

أم ترى نسيتني؟

الويل لي نسيتني نسيتني نسيتني)(١).

ويقول عن لوركا(٢) الشيوعيّ الأسبانيّ:

(... أمّا الكلمات الحلوة والممرورة

فقد إنسابت جدول

يمضي حيث سقطت، وعض التراب فمك

حتى يغفى في حضن الله الغاضب

يرجوه أن يعفو عن خفراءٍ بلداء

قتلوا آخر أبناء الرب)<sup>(٣)</sup>.

ويصف الخال الرب \_ جلَّ وعلا \_ بأوصاف خبيثة فيقول:

<sup>(</sup>۱) دیوان صلاح عبدالصبور: ص ۲۰۸ ـ ۲۰۹.

<sup>(</sup>٢) لوركا: شاعر وكاتب مسرحيّ أسبانيّ شيوعيّ قتل في أوائل الحرب الأهلية ١٣٥٤ هـ/ ١٩٣٦ م، امتدحه كتاب وشعراء الحداثة العربية ورددوا ذكره كثيراً. انظر: الموسوعة العربية الميسرة ١٩٧١.

<sup>(</sup>٣) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٢٣٠.

(وحين أموت خذوا جسدى ولاتدفنوه لئلا يقوم مع الفجر يوماً ويكشف سر الإله مع الشوق يحلو لنا الانتظار وإن فرغت خمرة في الكؤوس فها هو ذا الرب بين الحضور)(١). ويقول جبرا إبراهيم جبرا: (والله يهدر صوته بين الشجر)(٢).

ويقول:

(يا حمل الله الحامل خطايا العالم ارحمنا) $^{(n)}$ .

ويقول توفيق صايغ:

(من جير دم لجوليا

الحوارية العذراء

عذرتها ألهتها

أهلت أمها أن تُمسي

حماةً الله)<sup>(٤)</sup>.

ويقول:

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة ليوسف الخال ص ٣٥٤.

<sup>(</sup>٢) المجموعة الشعرية الكاملة لجبرا: ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الكاملة لتوفيق صايغ: ص ٣٠٥.

(الإله الصبيّ كيف يُشيخُنا

يقلبنا زبانية؟

المكتنز الخدين كإليتين

كيف يحفر في خدودنا

وتحت عيوننا الجور؟)<sup>(١)</sup>.

ويقول:

(الهتي الحية اللاتموت

آسى، الهتي، لكِ)<sup>(۲)</sup>.

ويقول أنسي الحاج:

(تقتل الكلمة جسدالله بعد قتل الله روحاً وجسداً) $(\pi)$ .

ويقول:

(العشق الأول الأقرب مايكون إلى دهشة الله الأولى بمن خلق)(٤).

ويقول:

(اللهو المجنون من صفات الألوهية، الفنان في لحظة الخلق فلذة إله)(٥).

ويقول:

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۳۱۱ ـ ۳۱۲.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ص ۳۸۰.

<sup>(</sup>٣) خواتم: ص ١٩.

<sup>(</sup>٤) خواتم: ص ٣٤.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٥٨.

(سوء التفاهم يرافق كل نفس، كل عمل؟

الله خلق الإنسان وسرعان ماندم وقال: ما هكذا كان المقصود أن يصير)(١).

ويقول:

(حيث العلاقة هي مع الله لا مع كائنات منحطة وحين أتمرد على الخالق لا على عبيد متسلطين) (٢٠). ويقول:

(تعكس البركة زرقة السماء أنقى مما يعكسها النهر الله في البركة مطمئن وفي النهر منزعج الصمد يرتاح في جمود الحركة ويراقبها بعيون الغدران

هل يستطيع الله أن يبطل إلهاً)<sup>(٣)</sup>.

وكلامه من هذا الصنف كثير.

ويقول سعدي يوسف (٤) في مقطع بعنوان «رفض»: (أنا في انتظار يديكَ يا رباً يسير على الرمال

... وبقيت أنت...

و المستنقعات

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٨.

<sup>(</sup>٤) سعدي يوسف، حداثيّ عراقيّ، ولد في البصرة عام ١٣٥٧ هـ/ ١٩٣٤ م، وانتمى للشيوعية وكتب عنها، ولما يصل إلى الثامنة عشرة من عمره، له دواوين عديدة جمعها في مجلد كبير بعنوان الأعمال الشعرية الكاملة، مليئة بالأفكار والعقائد الماركسية الإلحادية. انظر: تاريخ الشعر العربي الحديث: ص ٧٣٣.

الهى الرملي مجهول الصفات إلا من الألم المقدس في انتظاري وأنا أشق الرمل لكنى أغوص أحصى اللانهاية في النهاية كنبيك الممنوع صلباً عن طواطمهم متألماً حتى الشهادة)(١).

ويقول مظفر النواب(٢):

(هل تاب النورس من ثقل جناحين المكسورين؟ وهل تاب الطين الفاغم في رفع امرأة خاطئة؟!. فأتو ب!

هل تاب الخالق من خمر الخلق

ومسح كفيه الخالقتين لكل الأوزار الحلوة في الأرض

فتلك ذنوب

تعال لبستان السر

أريك الرب على أصغر برعم ورد

<sup>(</sup>۱) دیوان سعدی یوسف: ص ۱۷ه.

<sup>(</sup>٢) مظفر بن عبدالمجيد النواب جاءت أسرته من الهند واستوطنت العراق، ولد في بغداد عام ١٣٥٧ هـ/ ١٩٣٤م لأسرة شيعية، انتمى للماركسية وأصبح من غلاة الشيوعيين، وسبب له ذلك أنواعاً من السجن والتشريد حتى استقر أخيراً في دمشق، وهو شاعر حداثتي بذيء العبارة غارق في الجنس والخمر والشتائم السياسية، والسب لله ولدينه وللمؤمنين. انظر: مظفر النواب شاعر المعارضة السياسة: ص ٩ - ١٢.

<sup>(</sup>٣) مظفر النواب شاعر المعارضة السياسية قراءة في تجربته الشعرية لعبدالقادر الحصيني وهاني الخير: ص ٦٢.

يتضوع من قدميه الطيب قدماه ملوثتان بشوق ركوب الخيل وتاء التأنيث على خفيه تذوب)(١).

(يا من رأى الله شاحنة ليس تلوي)(٢).

ويقول:

(فالبلاد التي هو منها

سراب

تخاف الحقائق منه

فإن سكن الخلق

يأخذ عزلته بزوايا من الله عابقة بالشراب

ويثمل بالله سبحانه

والبلاد التي درجات الكحول بها

لم تصلها الخمور

وبالوهم يسكرها بين حين وحين)<sup>(٣)</sup>.

ويقول أمل دنقل:

(وانظر نحو عينيك

فترعشني طهارة حب

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦٣ وص ١١٨ وص ١١٩.

<sup>(</sup>٢) مظفر النواب شاعر المعارضة السياسية قراءة في تجربته الشعرية لعبدالقادر الحصيني وهاني الخير: ص ١٤١.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لأمل دنقل: ص ٤٨.

وتغرقني اختلاجة هدب وألمح ـ من خلال الموج ـ وجه الرب يؤنبني

على نيران أنفاسي يقبلني ...

. . . وأهرب نحو عينيك

يطالعني الندى والله والغفران

وأسقط بين نهديك

لتحترق الرؤى

وأغرق فيهما بالنار والشك)(١).

ويقول:

(شفتاي نبيذ معصور

صدري جنتك الموعودة

وذراعاي وساد الرب)<sup>(۲)</sup>.

ويقول:

(من يفترس الحمل الجائع

غير الذئب الشبعان

ارتاح الرب الخالق في اليوم السابع

لكن. . لم يسترح الإنسان)<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۸۰.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لأمل دنقل: ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لنزار ١/٤٩٣.

وأمّا نزار قباني فقد أغرق وأكثر من السخرية والاستخفاف بالله تعالى، وسوف أذكر ههنا بعض ذلك:

يقول عن محبوبته:

(إني أحبك من خلال كآبتي

وجهاً كوجه الله ليس يطال)(١).

ويقول:

(امرأة ناهية كالرب في السماء)(٢).

ويقول:

(أريد البحث عن وطن...

ورب لايطاردن*ي*)<sup>(٣)</sup>.

ويقول:

(مادمت يا عصفورتي حبيبتي

إذن فإن الله في السماء)(٤).

ويقول مخاطباً محبوبته وأنه حين يحبها:

(يكون الله سعيداً في حجرته القمرية)(٥).

ويقول:

(الله يفتش في خارطة الجنة عن لبنان)(٦).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٩٧٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/٧٣٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/ ١٨٨.

<sup>(</sup>٥)(٦) المصدر السابق ٢/ ٣٢٣ و ٣/ ٨٨٥.

ويقول:

(طلبوا منا بأن ندخل في مدرسة القتل

ولكنا رفضنا

طلبوا أن نشطر الرب نصفين

ولكنا اختلجنا

إننا نؤمن بالله

لماذا جعلوا الله هنا من غير معنى)(١).

ويقول عن عشيقته:

(حين وزع الله النساء على الرجال

وأعطاني إياك

شعرت..

أنه انحاز بصورة مكشوفة إلتي

وخالف كل الكتب السماوية التي ألفها

-فأعطانى النبيذ وأعطاهم الحنطة

ألبسني الحرير وألبسهم القطن

أهدى إلي الوردة

وأهداهم الغصن

حين عرفني الله عليك

ذهب إلى بيته

فكرت أن أكتب له رسالة

الأعمال الشعرية لنزار ٢/ ٣٥١ و٣/ ٦١٧.

على ورق أزرق وأضعها في مغلف أزرق وأغسلها بالدمع الأزرق أبدؤها بعبارة: يا صديقي كنت أريد أن أشكره لأنه اختارك لي.. فالله \_ كما قالوا لى \_ لايستلم إلآ رسائل الحب ولايجاوب إلآ عليها حين استلمت مكافأتي ورجعت أحملك على راحة يدي كزهرة مانوليا بست يد الله. ويبست القمر والكواكب واحداً.. واحداً)(١).

> ويقول: (لأنني أحبك يحدث شيء غير عادي في تقاليد السماء

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لنزار ٢/٤٠٤.

يصبح الملائكة أحراراً في ممارسة الحب ويتزوج الله حبيبته)(١).

ويقول محمود درويش:

(نامي فعين الله نائمة عنا وأسراب الشحارير)(٢).

ويقول:

(هكذا الدنيا

وأنت الآن يا جلاد أقوى

وُلد اللهُ

وكان الشرط*ق*)<sup>(٣)</sup>.

ويقول:

(تتحرك الأحجار

هذا ساعدي متمايل كالرعب

ليس الرب من سكان هذا القفر)(٤).

ويقول:

(يومُكِ خارج الأيام والموتى

وخارج ذكريات الله والفرح البديل)(٥).

ويقول معين بسيسو:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٤٤٢.

<sup>(</sup>۲) دیوان محمود درویش: ص ۲٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٦٤، ٢٦٦، ٢٦٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٤٨٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٥٥٤.

(لم يبق سوى الله.

يعدو كغزال أخضر تتبعه كل كلاب الصيد

ويتبعه الكذب على فرس شهباء

سنطارده، سنصيد لك الله.

من باعوا الشاعر يا سيدتي

سيبيعون الله)<sup>(۱)</sup>.

ويقول:

(مولاتي:

تيمور على أبواب سمرقند، وتيمور هو الله.

ملائكة الله، شياطين الله.

بطانته، عسكره، ماذا أفعل)(٢).

ويقول:

(وطرقت جميع الأبواب

أخفتني عاهرة

كان الله معى

لكن الله هناك يدلى بشهادته

في مركز بوليس

ـ فُتح المحضر...

\_ ما اسمك؟

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لمعين بسيسو: ص ٣٤١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٧٢.

- كم عمرك...؟

- ما عنوانك...؟

ـ مهنتك . . . وكانت مهنته الله .

صبغوا بالحبر أصابعه

أخذوا بصمات الله.

والتقطوا صورته

كان الله معى

لكن الله ورائي كان هو المخبر

آلة تسجيل قد غرست في قلبي

آلة تسجيل قد غرست في قلب الله)<sup>(١)</sup>.

ويقول عن بيروت:

(أيتها المدينة السحابة الرصاصة الرغيف

. . . . . .

ها أنت مثل الله.

في يديه السلسلة

لا أنت سنبلة

لا أنت قنبلة)<sup>(۲)</sup>.

ويقول سميح القاسم:

(والله نحن نشاؤه بغرورنا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٤٠ ـ ٤٤١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٣٦.

شيئاً له قسماتنا الشوهاء ترسمه أنانياتنا)(١).

ويقول عن هروشيما:

(من أي أعماق البشر

يتفجر الموت الزؤام على البشر؟!

ولأي كهف ينزوي الله المعفر بالغبار وبالدخان وبالشرر؟)(٢).

ويقول:

(حین قیل: انقضی کل شیء

كانت المئذنة

شارب الله تحت النعال الغريبة) (٣).

ويقول:

(الحزن ياسمين

في وطن العجائب السبعين

والفقر موسيقى

وقتل الله في كمين

خبزٌ)(٤).

ويقول توفيق زياد وهو درزيّ فلسطينيّ وماركسيّ حداثيّ:

(وإلى الأشجار أو العمدان

<sup>(</sup>١) ديوان سميح القاسم: ص ٣١٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٢٤ ـ ٣٢٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤١٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٥٤.

وإلى الريح وجه الله العريان)(١).

ويقول عبدالعزيز المقالح في قصيدة بعنوان «البرجوازي»:

(احذروه... إنه يبدو عطوفاً ورقيقاً

وهو قد يظهر أحياناً لأيام رفيقاً

ويناجى الله في صمت ويدعوه طليقاً

ريد بي الله في فيلك ويدعوه فليك

ثم لايلبث كالشيطان \_ كفراً \_ أن يفيقا

فيبيع الله والإنسان والحب العميقا)(٢).

ويقول:

(يكاد النهار على أفقهم أن يموت

ويحتضر الله والعقل خلف معابدهم

في البيوت)<sup>(٣)</sup>.

ويقول:

(تحت جلدي تعيشين نبكي معاً ونصلى نجوع

ونعري، نجدف في الله والشعب يضبطنا عسس الليل)(٤).

ويقول محمد الماغوط(٥):

(یار ب

دیوان توفیق زیاد: ص ۱۳۰.

<sup>(</sup>٢) ديوان المقالح: ص ٧٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٣٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٥٣٥.

<sup>(</sup>٥) محمد الماغوط، شاعر روائيّ حداثيّ من سورية، عمل في مجلة شعر وهي التي أظهرته واحتفت به، يكتب بالشعر المنثور، وله مجموعة شعرية ومؤلفات منها: سأخون وطني، ويعتبر من أبرز الثوار على الشعر العربيّ، وأول من أتى بقصيدة النثر، التي تبنتها بعد ذلك عصابة شعر وسارت على منوالها. انظر: مقدمة الآثار الكاملة لمحمد الماغوط: ص٧-١٣.

أيها القمر المنهوك القوي أيها الإله المسافر كنهد قديم يقولون أنك في كل مكان على عتبة المبغى، وفي صراخ الخيول بين الأنهار الجميلة وتحت ورق الصفصاف الحزين كن معنا في هذه العيون المهشمة والأصابع الجرباء أعطنا امرأة شهية في ضوء القمر)(١).

(إنني أعد ملفاً ضخماً

عن العذاب البشري

لأرفعه إلى الله.

فور توقيعه بشفاه الجياع

وأهداب المنتظرين

ولكن ياأيها التعساء في كل مكان جُلً ما أخشاه

أن يكون الله أميّاً)<sup>(٢)</sup>.

ويقول محمد الفيتوري:

<sup>(</sup>١) الآثار الكاملة لمحمد الماغوط: ص ٦١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٦٥.

(لا شيء لكي أكتب كلمة فالكلمة في شفة الله. والله على الأرض سجين)(١). ويقول أيضاً: (عندما غسلتني المحبة أبصرت في وجهها الله. حدقت في مقلتيه المفرغتين من الشمس والحلم حتى تساقط نصف القناع)(٢). ويقول ممدوح عدوان في تهكم واضح: (فسبحان من خلق الطاعة البشرية سبحان من صنع العظم مثل العجين مطيعاً لكل القوالب صاغ الدموع بكل المقاييس سبحان من جعل العنق صالحة للمشانق والأمن منسجماً مع عتم الجون وأنشأ للكفر ناطحة للسحاب وأنشأ أقبية في بلادي

وسبحانه

<sup>(</sup>۱) ديوان الفيتوري ۲۷۸/۱.

<sup>(</sup>۲) ديوان الفيتوري ۲/ ١٤٥.

كيف أخفى معاجزه عن عيونى فلم أتعجب سوى خلقه للجمال ورفع السماء بلا عمد کن.. أكن.. لاتكن)<sup>(۱)</sup>. ويقول أيضاً: (ويباغتنى الله في نعمة تنتقى صفوة القوم كيف أصدق أن لدى الله نبع حنان ولا يتطلع يوماً إلى قهرنا ولا يرى البشر الساكنين زرائب والآكلات بأثدائهن بلا شبع حيث صنعة العهر أمان من الفقر والموت جوعاً وكيف تغافل كي لا يرى الآكلين النفايات في مدن مناسف لا يسند القلب في ضعفه تحت عبء الهموم إلهى الذي قيل لى إنه صاغني مثله كنت أرغب لو صغته شبهي

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لممدوح عدوان ج ٢ لابد من التفاصيل: ص ٧٧ - ٧٨.

كنت أسكنته وطناً يتفنن كيف سيبكيه في كل يوم يشكك في خلقه ويطالبه أن يصفق للظلم...)(١).

الى أن يقول:

(فتبارك هذا الإله

الذي كان يرفض أن يتمرغ في عيشنا

لم يكن يتقن اللعب فوق المزابل

لم يعرف السير في قسوة الوعر

لم يعرف النوم جوعاً

ولم يعطنا ما يواجه هذا البلاء

ها هو الله يأتي أخيراً

على هيئة الطير

ينقر أرواحنا...)(٢).

إلى آخر هذا الكلام الخبيث المليء بالاستهزاء والسخرية بالله الخالق العظيم. ويقول أحمد دحبور (٣):

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لممدوح عدوان ج ٢ للخوف كل الزمان: ص ١٧ - ١٨٠

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ص ١٧.

<sup>(</sup>٣) أحمد دحبور، شاعر حداثيّ، فلسطينيّ، ولد سنة ١٣٦٥ هـ/ ١٩٤٦ م، في حيفا، خرج إلى لبنان، ويستقر الآن في سورية، تتلمذ شعراً في نشأته على يد موريس قبق الذي بغض إليه الشعر العربيّ وعلقه بالحداثة وعلمه كيف يكون حداثياً، وبدأ بتقليد خليل حاوي وابتهج بلقاء الفرنسيّ جان جينيه، ملأ شعره بمضامين الملة الحداثية. انظر: مقدمة ديوان أحمد دحبور: ص ١٦ ـ ٢٦.

(على القناة علامة

ودم على الجولان

وأسأل: أين وجه الله.

تأخذني كواكب سبعة وتعيدني مئة)(١).

ويقول:

(أنشد راحة نفسي فأفتح المذياع:

«والتفت الساق بالساق

إلى ربك يومئذ المساق»

فليبارك الرب لهاثنا وآثامنا الضرورية

بمزيد من الظلام الضروريّ) (٢).

ويقول محمد علي شمس الدين (٣) في ديوانه غيم لأحلام الملك المخلوع:

(احتفال بمجيء الليل

«فطم» احتفلت بمجيء الليل

أخذت زينة نهديها

وتعرت لتصير أشد نقاء من قلب الله)(٤).

وكلامهم الخبيث النجس من هذا النوع كثير، أكثر من قدرتي على إحصائه، وأوسع من حيز هذا البحث، وفي الشواهد السالفة مايدل بجلاء

<sup>(</sup>۱) دیوان أحمد دحبور: ص ۳٤٧ ـ ۳٤٨.

<sup>(</sup>٢) ديوان أحمد دحبور: ص ٧٣٧.

<sup>(</sup>٣) محمد على شمس الدين، شاعر حداثي، شيعي من جنوب لبنان.

<sup>(</sup>٤) غيم لأحلام الملك المخلوع: ص ٣١.

على مقاصد هؤلاء في تحطيم الدين ومحو آثاره من النفوس وتدنيس أجلٌ وأعظم شيء في عقيدة المسلمين.

وقد اتخذوا ذلك منهجاً وأساساً من أسسهم، ومحوراً من أهم المحاور التي انبثقت منها حداثتهم وإبداعهم، وهذا مايطلقون عليه أحياناً تدنيس المقدس، وأحياناً أخرى يسمونه نقل المقدس إلى الحقل الإنساني، في شبكة من الإلحاد والكف والشرك والباطنية والنصرانية والإباحية الخلقية والعلمانية الحكمية إلى آخر سوءات هذا الاتجاه.

ونقل المقدس إلى الحقل الإنساني عنوان عريض كبير أدخلوا تحته كل ألوان انحرافاتهم وكفرهم الصريحة والمبطنة (وهكذا تطلع الشعر والنص الإبداعي عامة إلى النهوض بالدور الفلسفي والفكري والاجتماعي وبالديني أو الأسراري . . . وإذا كانت الحداثة حركة تصدعات وانزياحات معرفية قيمية ؛ فإن واحداً من أهم الانزياحات وأبلغها هو نقل حقل المقدس والأسراري من مجال العلاقات والقيم الدينية والماضوية إلى مجال الإنسان والتجربة والمعيش، وإذا كان جبران يشكل إنجازاً مهماً على هذا المستوى من حيث إقامة المصالحة بين الغيبي والإنساني عبر تداخل الدلالات، واستعارة اللغة المقدسة للزمني، فإن ديوان أغاني مهيار الدمشقي قد شكل أول انقلاب بين العالمين ونقل المقدس إلى الحقل الإنساني، ولابد من القول في هذا المجال أن ديوان «لن» لأنسي الحاج قد أسهم في تجريح المقدس ورفع لواء العصيان البشري وإقامة لغة التجديف، غير أن مهيار المقدس ورفع لواء العصيان البشري وإقامة لغة التجديف، غير أن مهيار وتؤسس لانقلاب القيم ومواقع المقدس، هذا الانزياح علامة تاريخية وتؤسس لانقلاب القيم ومواقع المقدس، هذا الانزياح علامة تاريخية كبرى...)(١).

وفي هذا النص وفي الشواهد التي قبله من التوضيح والصراحة مايكفي في الإجابة على الأسئلة المتعلقة بانهماك الحداثيين في هذه اللغة الإلحادية،

<sup>(</sup>۱) قضایا وشهادات ۳ شتاء ۱۹۹۱م من مقال لخالدة سعید: ص ۸٤.

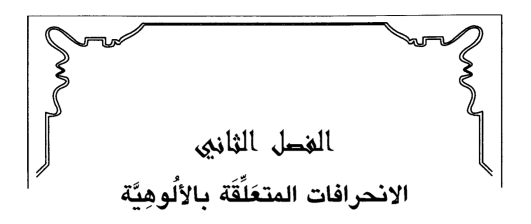
بل وإفحام الأتباع الذين يدافعون عن الحداثة ويقسمونها إلى أقسام يُمكن أخذ بعضها ورد البعض الآخر، إذ أن (النواة الأساسية «للحداثة»(١) التي أبقت عليها هي إسقاط القداسة عن كل شيء، لم يعد هناك شيء خالد قدسيّ أبديّ لا في عالم الفكر ولا في عالم المادة...)(٢).

هذا هو المراد الحقيقي، والمنهل الذي يردون عليه ويصدرون عنه، وهذه هي أهم معالم انحرافاتهم فيما يتعلق بالله تعالى وجوداً وربوبية.



<sup>(</sup>١) كلمة توضيح ليست من النص المنقول.

<sup>(</sup>٢) مجلة الناقد، العدد الثامن، فبراير ١٩٨٩ م/ ١٤٠٩ هـ: ص ٣٣ من مقال بعنوان مقاربة الحداثة لحنا عبود.



الألوهية: لفظ مشتق من الإله وهو المألوه الذي يَوْلَهُ إليه الخلق في حوائجهم ويضرعون إليه فيما يصيبهم، ويفزعون إليه في كل ما ينوبهم، والألَهُ والألوهة والألوهية هي العبادة (١٠).

وكانت العرب في الجاهلية يدعون معبوداتهم من الأوثان والأصنام آلهة، ولفظ الجلالة «الله» أصله إلاه على فعال بمعنى مفعول؛ لأنه مألوه أي معبود (٢).

وتوحيد الألوهية هو: إفراد الله بالعبادة والطاعة بأن لايتخذ الإنسان مع الله أحداً يعبده ويخضع لحكمه وشرعه، فلا إله إلا الله وحده لا شريك له فهو المعبود الحق وما سواه باطل، وهو الذي يجب إفراده بالعبادة قولاً وقصداً.

**ويسمى هذا التوحيد**: توحيد القصد والطلب، وتوحيد الإرادة، وتوحيد العبادة.

وهذا النوع من التوحيد هو الذي بعث الله به الرسل، وأنزلت به الكتب مع أخويه توحيد الربوبية والأسماء والصفات، ولكن أعظم اهتمام

<sup>(</sup>١)(٢) انظر: لسان العرب ٢١/ ٤٦٨، ٤٤٩.

الأنبياء كان بتوحيد الألوهية، ليخلص الناس عبادتهم وتوجههم لله تعالى، بحيث لايصرفون شيئاً من ذلك لغير الله، لأي أحد من المخلوقين مهما كانت منزلته، ولا يخضعون لأي شرع غير شرع الله، ولا لأي حكم غير حكم الله، فمن أخل بهذا التوحيد فهو كافر مشرك، وإن أقر بتوحيد الربوبية والأسماء والصفات، بل من أتى ناقضاً واحداً من نواقض توحيد الألوهية فهو كافر وإن أتى بكل أنواع العبادة الأخرى.

وهذا التوحيد هو الذي من أجله خلق الإنس والجن: ﴿وَمَا خَلَقَتُ الْإِنسُ وَالْجِنِ: ﴿وَمَا خَلَقَتُ الْإِنسُ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ (أَنَّ ﴾(٣) وبسببه تباينوا فكان منهم أهل النجاة وهم المؤمنون الموحدون، وأهل الهلاك وهم الكافرون والمنافقون، وهو الذي سيسأل عنه الخلق يوم القيامة قبل غيره.

وهذا التوحيد هو معنى «لا إله إلا الله»، وأهله هم حزب الله، وأهل رحمته ورضوانه وجنته، ومنكروه أو منتقصوه هم أعداء الله وأهل غضبه ومقته، وهو محور الدين كله وأساس كل شيء فيه، فإن صح صح كل شيء وإن فسد فسد كل شيء أن

وأنواع التوحيد الأخرى يتضمنها توحيد الألوهية وليس العكس فقد يقر المكلف بتوحيد الأسماء والصفات وتوحيد الربوبية ولكنه لايعبد الله فهذا

<sup>(</sup>١) الآية ٢٥ من سورة الأنبياء.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٦ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٣) الآية ٥٦ من سورة الذاريات.

<sup>(</sup>٤) انظر: طريق الهجرتين لابن القيم: ص ٣٠٥.

ليس له في الإسلام نصيب، فإن توحيد العبد لله في ربوبيته لايعني أنه يوحده في ألوهيته، فقد يقر بربوبية الله وأنه الخالق المالك المتصرف، ولايعبد الله \_ عَزَّوَجَلَّ \_(1).

وأيضاً (فمن لايقدر على أن يخلق يكون عاجزاً والعاجز لايصلح أن يكون إلهاً، قال تعالى: ﴿أَيْشُرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْنًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴿إِنَّ اللَّهُ ﴿٢) (٣).

وكذلك توحيد الله في أسمائه وصفاته لايتضمن أنواع التوحيد الأخرى ولكن العبد الذي يفرد الله بالعبادة لايتصور أنه لايؤمن به رباً خالقاً مالكاً مدبراً أو أنه لايعتقد كماله في أسمائه وصفاته؛ لأن إخلاص العبادة لايكون لغير الرب الخالق، ولايكون لمن فيه نقص أو عيب(٤).

وعلى كل حال (فإن توحيد الإثبات (٥) هو أعظم حجة على توحيد الطلب والقصد الذي هو توحيد الإلهية لتلازم التوحيدين، فإنه لايكون إلها مستحقاً للعبادة إلا من كان خالقاً رازقاً مالكاً متصرفاً مدبراً لجميع الأمور حياً قيوماً سميعاً بصيراً عليماً حكيماً موصوفاً بكل كمال منزهاً عن كل نقص، غنياً عما سواه مفتقراً إليه كل ما عداه، فاعلاً مختاراً لا معقب لحكمه ولا راد لقضائه ولايعجزه شيء في السموات ولا في الأرض ولايعزب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض ولاتخفى عليه خافية، وهذه صفات الله \_ عَزَّوَجَل \_ لاتنبغي إلا له ولايشركه فيها غيره، فكذلك لايستحق العبادة إلا هو ولاتجوز لغيره، فحيث كان متفرداً بالخلق والإنشاء والبدء والإعادة لايشركه في خاف أحد وجب إفراده بالعبادة دون من سواه لايشرك معه في عبادته أحد كما قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اَعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي فَا لَكُمُ اللَّذِي مَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشَا

<sup>(</sup>١) انظر: الإيمان للدكتور محمد نعيم ياسين: ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٩١ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) شرح العقيدة الطحاوية: ص ٢٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٢٨، والإيمان لمحمد نعيم ياسين: ص ١٥.

<sup>(</sup>٥) المراد به توحيد الربوبية والأسماء والصفات.

وَالسَّمَآءَ بِنَآءُ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجَ بِهِ، مِنَ الثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُّ فَكَ تَجْعَلُوا لِيَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمُ تَعَلَمُونَ ﴿(١)(٢)(٢).

هذا وإن توحيد الألوهية يشتمل على العبادة الكاملة الشاملة لله تعالى وهي التلقي من الله تعالى في كل شأن من شؤون الحياة، وكما نتلقى من الله تعالى أمور العبادات المحضة التي هي شعائر التعبد من صلاة وصيام وحج وزكاة، كذلك نتلقى منه أمور الشرائع والنظم التي تحكم أمور حياتنا: (... واعتبار شيء من القوانين للحكم بها ولو في أقل قليل لاشك أنه عدم رضا بحكم الله ورسوله، ونسبة حكم الله ورسوله إلى النقص وعدم القيام بالكفاية في حل النزاع وإيصال الحقوق إلى أربابها، وحكم القوانين إلى الكمال وكفاية الناس في حل مشاكلهم، واعتقاد هذا كفر ناقل عن الملة، والأمر كبير وليس من الأمور الاجتهادية، وتحكيم الشرع وحده دون كل ما سواه شقيق عبادة الله وحده دون ما سواه، إذ مضمون الشهادتين أن يكون الله هو المعبود وحده لاشريك له، وأن يكون رسوله على هو المتبع المحكم ماجاء به فقط، ولا جردت سيوف الجهاد إلا من أجل ذلك والقيام به فعلاً وتركاً وتحكيماً عند التنازع) (٣).

هذه هي حقيقة العبادة وحقيقة توحيد الألوهية، وما غرق الناس في هذا الزمان في أعظم ولا أظهر من الشرك في هذا التوحيد بمعناه الشامل لأحكام الشعائر والشرائع، حتى لقد أضحى الشرك في الأحكام والنظم من أيسر وأسهل الأمور عند كثير من أبناء المسلمين ولا حول ولا قوة إلا أيسر

مع أن الله تعالى عدّ التوجه إلى غيره في أمور الأحكام والشرائع شركاً

<sup>(</sup>١) الآيتان ٢١، ٢٢ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) معارج القبول للشيخ حافظ الحكمي ٢٨٦/١. وانظر: مائتي سؤال وجواب في العقيدة، وتسمى أعلام السنة المنشورة: ص ١٩، وعلم التوحيد للدكتور عبدالعزيز. الربيعة: ص ٨٤.

<sup>(</sup>٣) فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ ٢٥١/١٢.

فقال سبحانه: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ اللَّهُ ﴾ (١).

وأكد سبحانه وتعالى أنه لايصح إيمان الإنسان ولايستقيم حتى يتحاكم إلى شريعة الله المنزلة ويقبل بها دون تبرم أو صدود، فقال: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي آنفُسِهِمْ حَرَّجًا مِنْمَا فَضَيْتَ وَيُسَلِمُوا تَسَلِيمًا (أَنْ ) (1).

ولهذا كله يجب على المسلمين في هذا العصر الذي شاعت فيه أنواع الشرك الأكبر أن يجتهدوا في بيان هذا المعنى الذي سادت مساوئ الانحراف فيه في مجالات عدة من الحكم والنظم والفنون والثقافات وغيرها ليعيدوا الناس إلى عبادة الله الواحد الأحد ويخلعوا عبادة وطاعة كل ما سواه.

هذا وبعد بيان هذه الحقيقة القرآنية والعاصمة الإيمانية لابد هنا من ذكر بعض نواقض هذا التوحيد مما له صلة بموضوع البحث، وهي نواقض للإسلام، فمن تلبس بواحد منها فليس له في الإسلام نصيب:

الأول: الشرك في عبادة الله تعالى:

فمن توجه بالعبادة إلى غير الله بالصلاة أو الصيام أو النسك أو الدعاء، أو قال بأن غير الله معبود له، فهو مشرك خارج عن الإسلام، قال تسعالي : ﴿إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِأَلَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلْطَالِمِينَ مِنْ أَنْهَارًا ﴾ (١٥)(٤).

الثاني: من نفى ألوهية الله تعالى أو نفى بعض خصائص ألوهيته سبحانه وتعالى، قال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشْكِي وَمُعْيَاى وَمَمَاتِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ﴾ (٥).

قسال تسعسالسي: ﴿ فَإِنَّهُمْ يَوْمَهِذِ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ آَيَّ إِنَّا كَذَلِكَ نَفْعَلُ

<sup>(</sup>١) الآية ٢١ من سورة الشوري.

<sup>(</sup>٢) الآية ٦٠ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٣) الآية ٧٢ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٤) انظر: مؤلفات الشيخ الإمام محمد بن عبدالوهاب ـ القسم الأول: ص ٣٨٥.

<sup>(</sup>٥) الآية ١٦٢ من سورة الأنعام.

الثالث: من نفى حق العبادة لله وحده دون سواه:

قال تعالى: ﴿ قَالُوٓا أَجِعْتَنَا لِنَعْبُدُ اللّهَ وَحْدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ اللّهَ وَحْدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ اللّهَ وَحْدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ اللّهَ وَخَدَهُ وَنَا اللّهُ عَلَيْكُم مِّن الصَّلِيقِينَ ﴿ قَالُ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُم مِّن الصَّلِيقِينَ ﴿ قَالُ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُم مِّن الصَّلِيقِينَ ﴿ قَالُ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُم مِّن رَبِّكُمْ رِجْسُ وَغَضَبُ ﴾ (٣).

قَال تعالى: ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهُا ٱلْكَ نِرُونَ ﴿ لَا أَعْبُدُ مَا نَعْبُدُونَ ﴾ وَلاَ أَنشُهُ عَلِيدُونَ ﴾ وَلاَ أَنشُهُ عَلِيدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴾ عَلِيدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴾ عَلِيدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴾ وَلاَ أَنشُهُ عَلِيدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴾ لكُو دِينَ ﴾ (٤).

وقال سبحانه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ (٥).

الرابع: من ألَّه غير الله أو وصف سوى الله بالألوهية مقراً بذلك:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَقَالَ اللَّهُ لَا نَنَجِذُوۤا إِلَهَ يَنِ اَثَنَيْنَ إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ ۗ وَحِدُّ فَإِنَّى فَارَهَبُونِ اللَّهُ مِنَ الْأَرْضِ هُمْ يُنشِرُونَ فَارَهَبُونِ اللَّهَ مِنَ الْأَرْضِ هُمْ يُنشِرُونَ اللَّهِ لَوَ كَانَ فِيهِمَا ءَالِهُ أَ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتًا فَشُبْحَنَ اللَّهِ رَبِ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ اللَّهُ لَلْسَدَتًا فَشُبْحَنَ اللَّهِ رَبِ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ اللهَ لَا يُشْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ اللَّهُ آمِ التَّهَ ذُوا مِن دُونِهِ مَا الْهُمُ قُلُ هَاتُوا لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

<sup>(1)</sup> الآيات ٣٣ ـ ٣٥ من سورة الصافات.

<sup>(</sup>۲) الآيات ۱ ـ ۷ من سورة ص

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٧٠ - ٧١ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٤) سورة الكافرون.

<sup>(</sup>٥) الآية ٦٠ من سورة غافر.

<sup>(</sup>٦) الآية ٥١ من سورة النحل.

بُرُهَانَكُوْ هَاذَا ذِكْرُ مَن مَعِيَ وَذِكْرُ مَن قَبْلِيَّ بَلْ أَكْثَرُهُوْ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْحَقَّ فَهُم مُعْرِضُونَ وَهَا لَكُوْ مَن مَعْرِضُونَ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوْحِى إِلَيْهِ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَّا أَنَّا فَأَعْبُدُونِ وَهَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ أَنَّا أَنَّا فَأَعْبُدُونِ وَهَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

## الخامس: شرك الطاعة والاتباع:

وهو التوجه إلى غير الله بالطاعة يأخذ منه ما يحل ومايحرم وما يجوز ومالايجوز مايباح وما لايباح.

وهذا الضرب من الشرك هو الذي يعم وجه البسيطة اليوم، فبلاد الكفر حوت ألوان هذا الشرك وغيره، ففيها شكر الطاعة والاتباع في التحليل والتحريم والمنع والإباحة بغير ما أنزل الله، واتخذ أهلها الأرباب والآلهة الباطلة من دون الله، وفي بلاد المسلمين وقع من أهلها في هذا الضرب من الشرك كل من رضي بشريعة غير شريعة الله، أو اتبع منهجاً غير منهج الإسلام، أو اتخذ طريقة في الحياة العامة أو في النظم والدساتير غير طريقة محمد على وأصحابه.

قال تعالى: ﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُواْ شَرَعُواْ لَهُم مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأَذَنَ بِهِ اللّهُ ﴿ (٢) ، وقال سبحانه: ﴿ أَغَنَ ذُوَا أَخْبَ ارَهُمْ وَرُهُبَ نَهُمْ أَرْبَ ابًا مِن دُونِ اللّهِ وَالْمَسِيحَ أَبْنَ مَرْيَكُمْ وَمُنَا أَمِرُوٓا إِلّا لِيَعْبُ دُوّا إِلَنْهَا وَحِدُا ۚ لَا إِلَنْهَ إِلّا فَيُعْبُدُوا إِلَا لِيَعْبُ دُوّا إِلَىٰهَا وَحِدُا ۚ لَا إِلَىٰهُ إِلّا فَيُعْبُدُوا إِلَىٰهَا وَحِدُا ۗ لَا إِلَىٰهُ إِلّا فَيُعْبُدُوا إِلَىٰهُا وَحِدُا لَا اللّهُ إِلّا فَيُعْبُدُوا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

## السادس: شرك الولاء والمحبة:

وهو قريب من سابقه، وذلك أن أن ولاء المسلم ومحبته يجب أن تكون لله ولرسوله ولشريعته وللمؤمنين، وإن من مقتضيات كلمة التوحيد أن يكون المسلم متوجها بالولاء محبة ونصرة لله ولما يحبه، ومن نواقض التوحيد أن يتوجه بالولاء والمحبة للكفار والمشركين والملاحدة، ولمناهجهم

<sup>(</sup>١) الآيات ٢١ \_ ٢٥ من سورة الأنبياء.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢١ من سورة الشورى.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣١ من سورة التوبة.

وأديانهم ومذاهبهم الضالة وأفكارهم الباطلة، ذلك بأن التوحيد وهو الأمر الجليل العظيم ليس مجرد كلمة تنطقها الألسن بل هو أمر شامل وقضية كلية وقاعدة عامة، ينضوي تحت هذه الكلمة كل عمل الإنسان وكل فكره وكل مشاعره.

ولايتم التوحيد على حقيقته حتى تكون كل أعمال الإنسان وكل أفكاره ومشاعره متوافقة مع شهادة التوحيد، مستقيمة على منهاجها، متوجهة كلها إلى الله وحده متلقية عن شريعته وحدها.

وقد تقع من الإنسان الزلة والهفوة والمعصية والخطأ العملي أو العلمي، وذلك له أحكامه الدنيوية والأخروية في دين الإسلام، أمّا أن يقام منهج للحياة في النظم أو في الفكر أو في السلوك أو في العلاقات على أسس مخالفة لأمر الله أو مناقضة لشرع الله، فذلك هو الشرك الذي لايغفره الله، ولو ظل الإنسان ينطق بكلمة التوحيد ليلاً ونهاراً.

ومن أدلة هذا النوع من الشرك قوله تعالى: ﴿إِنَّهَا وَلِيْكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَنُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُمْ رَكِعُونَ ﴿ وَهَ وَمَن يَتُولَ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهِ يَنْ اللَّهِ هُمُ الْعَلِبُونَ ﴿ يَا يَالًا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ إِن اللَّهُ اللَّهُ إِن اللَّهُ اللَّهُ إِن اللَّهُ أَن اللَّهُ إِن اللَّهُ اللَّهُ إِن اللَّهُ أَن اللَّهُ إِن اللَّهُ إِن اللَّهُ أَن اللَّهُ إِن اللَّهُ اللَّهُ إِن اللَّهُ أَن اللَّهُ اللَّهُ إِن اللَّهُ اللَّهُ إِن اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّالَةَ الللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ الللللَّاللَّال

وقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَتَخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَنَرَىٰ أَوْلِيَآةُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضِ ۚ وَمَن يَتَوَلِّهُمْ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمُ ۚ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ (٢).

وقوله تعالى: ﴿لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآذُونَ مَنْ حَاّذَ اللَّهِ وَكَشُولُهُ وَلَوْ حَشِيرَتُهُمُ ﴾ (٣). اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَلَوْ حَشِيرَتُهُمُ ﴾ (٣).

السابع: من لم يكفر المشركين والملاحدة والنصاري واليهود

<sup>(</sup>١) الآيات ٥٥ ـ ٥٧ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) الآية ٥١ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٢ من سورة المجادلة.

والشيوعيين والعلمانيين، أو شك في كفرهم أو صحح مذهبهم فهذا كافر بلا ريب (١)، وأكفر منه من امتدح الكفر والإلحاد والشرك والنفاق وأهلها.

الثامن: من اعتقد أن غير هدي الله ورسوله أكمل من هديهما، أو أن حكم غيرهما أحسن من حكمهما، كالذي يفضل حكم الطواغيت أو مناهج الكفر الاعتقادية أو السياسية أو الفكرية(٢).

التاسع: من أبغض شيئاً مما جاء به الرسول ﷺ فقد كفر، ولو نطق بالشهادتين وعمل بمقتضاهما<sup>(٣)</sup>.

العاشر: من استهزأ بشيء من دين الرسول ﷺ أو ثواب الله أو عقابه أو أخباره أو شريعته فقد كفر (١) كما قال تعالى: ﴿وَلَهِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُكَ إِنَّمَا كُنَّا مَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُل أَبِاللّهِ وَءَاينهِ وَرَسُولِهِ كُنتُمْ نَسُتَهْزِءُونَ ﴿ لَا يَمَنِكُمْ اللّهُ عَنْ طَآبِهُمْ فَيَدُرُوا فَدَ كُنتُمْ نَعُذَبُ طَآبِهُمْ أَبَاللّهُ عَن طَآبِهُمْ فَيَدُمُ نَعُذَبُ طَآبِهُمْ فَا نَعُمُ مَعْدَ إِيمَنِكُمْ إِن نَعْفُ عَن طَآبِهُمْ فِينَكُمْ نَعُذَبُ طَآبِهُمْ فَا نَهُمْ مَعْدَ إِيمَنِكُمْ أَن اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ أَنْهُمْ صَالِعُهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

الحادي عشر: مظاهرة المشركين والكافرين والملاحدة ومعاونتهم على المسلمين بالقول أو الفعل أو الامتداح أو الدفاع عنهم وتحسين باطلهم، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَوَلَّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُم اللَّهِ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْقَلِمِينَ ﴾ (٦).

الثاني عشر: من اعتقد أن بعض الناس يسعه الخروج عن شريعة محمد على أو أن مايعتقده أو يكتبه أو يعمله لاينضوي تحت حكم الشريعة، وأنه حرّ فيما يعتقد أو يعمل وليس لدين الله عليه سلطة أو هيمنة،

<sup>(</sup>١) انظر: مؤلفات الشيخ الإمام محمد بن عبدالوهاب ـ القسم الأول العقيدة: ص ٣٨٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٣٨٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٣٨٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق ص: ٣٨٦.

<sup>(</sup>٥) الآيتان ٦٥، ٦٦ من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٦) الآية ٥١ من سورة المائدة.

أو أن معايير الحلال والحرام والحسن والقبح والصواب والخطأ التي جاءت بها الشريعة الإسلامية لايخضع لها، ويسعه أن يخرج عليها في أقواله وأعماله فهذا كافر.

الثالث عشر: الإعراض عن دين الله لايتعلمه ولايعمل به (۱)، قال تعلمه ولايعمل به (۱)، قال تعلمات (وَمَن أَظْلَمُ مِنَن ذُكِّرَ بِنَايَنتِ رَبِّهِ، ثُرُ أَعْرَضَ عَنْهَا إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنْفَقِمُونَ (۱).

هذه أظهر نواقض توحيد الألوهية، ولا فرق فيها بين الهاذل والجاد، والآمن والخائف إلا المكره، وكلها من أعظم الأمور خطراً، وأكثرها وقوعاً (٣)، وخاصة في المجال الذي يتطرق له هذا البحث وهو أدب وفكر الحداثة، فإن الناظر في كتب ومجلات «الحداثة» يجدها تنضح بهذه الأمور صراحة أو من خلف حجب العبارات الموهمة والرموز الغامضة.

فعندهم التوجه بالعبادة القلبية والعملية والفكرية لغير الله، ولديهم الانتساب العبادي لغير الله صراحة، وهم في الوقت ذاته يتبجحون بنفي ألوهية الله تعالى أو نفي بعض خصائص الألوهية، وينفون حق العبادة لله وحده دون سواه، ويؤلهون غير الله، ويتوجهون لغيره بالطاعة والاتباع، ويأخذون من كل المناهج والشرائع والعقائد والنظم والأفكار إلا الإسلام، فهم عنه معرضون وله محاربون ومنه نافرون.

ولاؤهم ومحبتهم للكفر وأهله وعقائده وضلالاته، وعداوتهم وبغضهم للإسلام وأهله وعقيدته وشريعته، يفاخرون بالكفر ويمتدحون الإلحاد، ويقررون أن غير هدي الله ورسوله أهدى وأكمل، قد بدت البغضاء من أفواههم وما تخفي صدورهم أكبر، فكل ما له علاقة

<sup>(</sup>١) انظر: مؤلفات الشيخ الإمام محمد بن عبدالوهاب ـ القسم الأول العقيدة: ص ٣٨٧.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٢ من سورة السجدة.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة ٣٤٢/٣.

بالإسلام وتاريخه فهو مبغوض مكروه عندهم يستهزئون بالله ورسوله وكتابه وشريعته وعقيدته صراحة بلا مواربة، يضاهؤون قول الذين كفروا من قبل، ويظاهرون أهل الكفر والإلحاد ويمتدحون أديانهم وأفكارهم وفلسفاتهم ويدافعون عنها، ويحسنون كل باطل وضلال، ويقبحون كل هدي وخير ورشاد، وإذا قيل لهم في ذلك قولاً واعظاً أو مجادلاً قالوا: الأدب والفن لايخضعان لموازين الحلال والحرام، هذا عند من يقر علناً بأن في الإسلام حلالاً وحراماً، أمّا من ينفي الإسلام كله ويرفض أن يكون هناك حلال وحرام فلا ريب أنه في شطط من كفره وإلحاده أشد وأعتى من سابقه.

وإذا تكلموا عن الإسلام كتاباً وسنة وشريعة وعقيدة قالوا: التراث، ثم سووا بين الحق الصراح في الكتاب والسنة والباطل واللغو من الأشعار والأقوال، وتناولوا الجميع على أساس أنه موروث إنساني يقبل الأخذ والرد، فهم عن دين الله معرضون وعن شريعته مستكبرون لايتعلمون الدين ولايعملون به، هذا حالهم وهذه صفتهم، وفيما يأتي من نصوص وأقوال مأخوذة من كتاباتهم ما يثبت هذه الدعوى، فأول وأخبث أنواع باطلهم فيما يتعلق بتوحيد الألوهية هو:

# نفي ألوهية الله تعالى مطلقاً، وهو المظهر الأول:

وهم يمارسون ذلك بالجحد والنكران الصريح، وحتى أنه أضحى من المألوف في كتابات زعمائهم وأئمتهم عبارات من أمثال «قتل الألوهية» أو «قتل الله» \_ تعالى الله وجل عما يقولون علواً كبيراً \_، وغير ذلك من العبارات المؤدية إلى هذا المعنى الخبيث، مثل قول نزار قبانى:

(من بعد موت الله مشنوقاً

على باب المدينة

لم تبق للصلوات قيمة

لم يبق للإيمان أو للكفر قيمة)(١). وقول توفيق صايغ:

(قلبي بحر لم يعد يمشي عليه الألم

طارد الإلهَ من بعد، وإمّا قضى

احتوى جثمانه ثلاث ليال

قلبي قبر أفلت منه جثمان الإله)(٢).

وفي موضع آخر ينفي وجود الإله ويقرنه بالغبار رمز العدم والضياع فيقول:

(لففت العباءة حولي

تعكزت إلى القفر

إلى قمتي الجرداء

حيث الغبار ولا الإله

نجوٌ بقمتي الجرداء)(٣).

ويعبر البياتي عن جحد الألوهية وعقيدته القائلة بقتل الإله ـ جلّ الله وتعالى ـ فيقول:

(رأيت الإله على المقصلة

رأيت الديوك على المزيلة)(٤).

أمّا أستاذ الضلال الحداثيّ أدونيس فله في هذا المجال الدنس أوسع باع، فها هو يقول تحت عنوان «الإله الميت»:

(اليوم حرقت سراب السبت سراب الجمعة

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة ٣٤٢/٣.

<sup>(</sup>٢) المجموعات الشعرية لتوفيق صايغ: ص ٤٠٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٣٠٤.

<sup>(</sup>٤) ديوان البياتي ١/ ٤٩٢.

اليوم طرحت قناع البيت وبدلت إله الأيام السبعة بإله ميت)(١).

فالجمعة رمز المسلمين، والبيت قبلتهم، والحجر الأسود ركن البيت، والله تعالى هو إله الأيام السبعة، كلها عنده محل تهكم وسخرية واستخفاف، ويحتم ذلك كله بلفظ "إله ميت"، والمعنى نفسه يكرره في موضع آخر فيقول:

(كان في أرضنا إله نسيناه مذ نأي

وحرقنا وراءه هيكل الشمع والنذور

نحن صغنا من القباب

صنماً من تراب

ورجمناه بالحضور

بالطريق الذي كان أن يبدأ)(٢).

أي فجاجة إلحادية أصرح من هذه الأقوال؟، وأي جرأة على الله تعالى أخبث من هذه الجراءة؟.

وهذا الطاغوت الحداثي الأكبر الذي تتبعه مناهج الحداثة العربية وتعده في قمة السلم الحداثي وفي منزلة من الاقتداء لاتضاهى، يخط بكلامه هذا وأمثاله معالم الحداثة العربية، ويترسم الأتباع خطواته في عمى، وإن لم يقل بعضهم مثلما يقوله سادن الحداثة هذا، إلا أنه فتح أمامهم أبواب الاجتراء على الله تعالى ودينه ورسوله في مثل قوله: (دم الآلهة طري على ثيابي)(٣).

ويبحث عن أضرابه من المشككين والملاحدة ليتخذهم منطلقاً لإفكه وضلاله، ويمتدح الأفاك الأثيم النصرانيّ جبران خليل جبران ويستشهد

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لأدونس ١/ ٣٤٦.

<sup>(</sup>۲) الأعمال الشعرية الكاملة لأدونيس ١/ ٣٨٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/٤٠٦.

بقوله: (إن بلية الأبناء في هبات الآباء، ومن لا يحرم نفسه من عطايا آبائه وأجداده يظل عبد الأموات؛ حتى يصير من الأموات)(١)، ثم يضيف شارحاً: (وفي هذه المقطوعة يسمى الله والأنبياء والفضيلة والآخرة ألفاظا رتبتها الأجيال الغابرة وهي قائمة بقوة الاستمرار لا بقوة الحقيقة، شأن الزواج الذي هو عبودية الإنسان لقوة الاستمرار، والتمسك بهذه التقاليد موت والمتمسكون بها أموات، وعلى كل من يريد التحرر منها أن يتحول إلى حفار قبور، لكي يدفن أولاً هذه التقاليد، كمقدمة ضرورية للتحرر)(٢).

#### ولهذا القول دلالات عديدة منها:

 ١ ـ أنه يتخذ جبران سلفاً له في إلحاده وضلاله، ويتخذ قوله رصيداً لهذا التوجه.

٢ ـ أن القول الحداثيّ العام العائم الذي لاتظهر دلالاته أول وهلة يكون له عند الحداثيين دلالات أخرى، وشاهد ذلك النص السابق الذي أخذه أدونيس من كتاب المجنون لجبران ليقوم بعد ذلك بشرحه وتمرير عقيدته من خلال التواطؤ المعنويّ بين المعتقدين الفاسدين.

" - يصف أدونيس أسس عقيدة المسلمين «الإيمان بالله والنبوات والمعاد» بأنها مجرد ألفاظ قررتها الأجيال الماضية، وهي موجودة الآن بحكم الاستمرار وقوته، وليس بقوة الحقيقة.

وهذا القول إضافة إلى كونه إلحاداً صريحاً وكفراً بواحاً، فهو أيضاً مجرد دعوى يخبط بها هذا المتردي في وجوه المنتكسين والمرتكسين والإمعات، فيعمي به أبصارهم وبصائرهم، ويقذف في قلوبهم الجرأة على ممارسة الإجرام والإفك الثقافي والاعتقادي.

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٨٧.

وفي هذه الدعوى المجردة أكبر دليل على أن الأفكار المنحرفة والعقائد الباطلة ما كان لها أن تعيش، وهي تحمل بذور فنائها فيها، لولا وجود قوة خادعة، وألفاظ موهمة وشعارات عاطفية، كما صنع هذا الباطني حين خلص من دعواه الباطلة في جحد وجود الله والأنبياء والآخرة ليقرر بعد ذلك بأن هذا هو سبيل التحرر، وكم جنت دعاوى التحرر وشعاراته على المسلمين حين رفعها حداثي مفتتن، وعلماني مُستَرق، فما أفاد المسلمون منها إلا تشكيكاً في دينهم وقدحاً في عقيدتهم، وتشويهاً لشريعتهم وسخرية بتاريخهم، وولاء لعدوهم، وعداوة لأمتهم.

إن المشيحين عن دين الحق والهدى والرشاد من رؤوس الكفر وأذنابه، لم يفقهوا هذا الدين ولم ينظروا إلى حقائقه نظرة إنصاف وبحث عن الحق، بل تجارت بهم أهواء الباطل كما يتجارى الكلب بصاحبه لايذر عرقاً ولا مفصلاً إلا دخله، وهؤلاء استحوذت عليهم سنة تقليد الضعيف للقوي، فأنماعوا في الباطل وأشربوا حبه، حتى صارت معرفتهم به وتعمقهم فيه واستمساكهم به أشد وأقوى ما يكون الاستمساك، ثم يتطاولون على الإسلام وحقائقه القاطعة وبراهينه المؤكدة مع أن معرفتهم بالشبه والافتراءات المثارة حول الإسلام، أكثر من معرفتهم بحقائق الإسلام ذاته.

3 - يسمي أدونيس الإيمان بالله وأنبيائه واليوم الآخر تقاليد، وهذا ملمح من ملامح الحداثة العربية، يمارسه بعض أتباعها، الذين لايعلنون ما يعلنه أدونيس والبياتي وغالي شكري وأنسي الحاج وقباني من كفر وإلحاد، ولكنهم يتوجهون إلى هدم الدين بطريق ملتو ومسالك مريبة منها محاربة التقاليد البالية والتقاليد القديمة، ونحو ذلك من عبارات أمثال: الرمال الضريرة، والكهوف الميتة، والأعشاب اليابسة، والزمان الحرون، وما أشبه ذلك من رموز وألفاظ تحتها أفاع وحيات.

فمحاربة التقاليد أساس حداثي، وفي النص الأدونيسيّ التفسير الجليّ لمرادهم بالتقاليد. • - زعمه بأن التحرر لايقوم إلا على الإلحاد والكفر بالله تعالى وهو ما عبر عنه بقوله: (على كل من يريد التحرر منها أن يتحول إلى حفار قبور، لكي يدفن أولاً هذه التقاليد كمقدمة ضرورية لتحرره)(١)، وقد سبق أن قال بأن الله والأنبياء والآخرة ليست إلا تقاليد.

والزعم بأن التحرر لايقوم إلا على الإلحاد، زعم كاذب وادعاء أجوف، فها هي أوروبا التي يتخذها قبلة له تغرق في نتائج انفلاتها من الدين، وتسقط في حمأة الانحرافات الخلقية والنفسية والاجتماعية إلى حد جعل بعض عقلائهم ينادي بالعودة إلى الدين والأخلاق ووضع ضوابط للحرية، وذلك بعد أن أذاقهم الله لباس القلق النفسيّ والتوتر العصبيّ، حين أعرضوا عن الهدى، واستكانوا إلى الإلحاد والمادية، فكثر الظلم والعدوان وحقد القلوب وفساد الضمير والأنانية المفرطة، والإجرام المنظم والدعارة والشذوذ والربا والجشع، والتفكك الأسريّ والاجتماعيّ، والأمراض الجنسية والنفسية، وغير ذلك من نتائج هذا التحرر الإلحاديّ الذي ينادي به أدونيس وغيره من رواد الحداثة وأتباعها.

إن ربط التحرر بالإلحاد والكفر بالله تعالى هو أحد أهم المضامين الاعتقادية الحداثية، وسوف يأتي في ثنايا هذا المبحث إثبات ذلك، وقد سبق في الفصل الأول من هذا الباب ذكر شيء من ذلك.

ثم إن تحررهم المزعوم من عبادة الله تعالى ومن الإقرار بألوهيته لم يخلصهم من العبودية لغيره، بل ارتكسوا في تأليه غير الله وعبادة غير الله من مناهج ونظم وعقائد وأفكار وأحزاب، وهذه الحقيقة مما اعترف به بعض الحداثيين حين قال: (... التخلص من الإله، في الفكر المادي، دفع إلى ابتداع إله آخر، هو الذات الثورية) (٢).

<sup>(</sup>۱) قضايا وشهادات ۲ صيف ۱۹۹۰ م/۱۶۱۰ هـ: ص ۲۳ من مقال بعنوان «أسئلة عن الثقافة الطبقة والتشكيلات الاجتماعية» لعصام خفاجي.

<sup>(</sup>۲) ديوان الفيتوري ۱/ ۳۹۳.

إن سعيهم الحثيث في تحطيم معاني الألوهية وجحد حقائقها قابله في الوقت نفسه تأليه وعبودية للمخلوقين ونتاج المخلوقين، وخالطه بؤس وألم وضنك، كما اعترف بذلك محمد الفيتوري في مرحلته السابقة حين أغرق نفسه في ظلمات الحداثة والعلمانية العربية، يقول:

(احترقت ستائر الإله حتى أنائي الأزليّ شاه أنائي المقدس انحطم بالفظاعة الألم)(١).

وإحساس الفيتوري بالألم جراء هذا الاجتراء على الله الإله الحق المبين، هو من بقايا الفطرة في نفسه ومن بقايا تربيته المنزلية ودراسته الشرعية، وهو في هذا على عكس أدونيس صاحب الجذور النصيرية والتربية النصرانية اليهودية والممارسة الشيوعية، وكذلك أشباهه مثل الخال وأنسي الحاج وجبرا الذين يجاهرون بالكفر، ويفتخرون به، ويمتدحون أهله، ويتلذذون بدعوتهم إليه وممارستهم له، كما قال أدونيس في وصفه لخطته ومنهجه وطرائق تفكيره ودعوته:

(أسير في الدرب التي توصل الله.

إلى الستائر المسدلة

لعلني أقدر أن أبدله)(٢).

وما هو بقادر على تبديل ما حفظه الله ولا تغيير ما وعدالله ببقائه واستمراره (وكم صدوا عن سبيله صداً، ومن ذا يدافع السيل إذا هدر؟، واعترضوه بالألسنة رداً، ولعمري من يرد على الله القدر؟،... وكم أبرقوا وأرعدوا حتى سال بهم وبصاحبهم السيل، وأثاروا من الباطل في بيضاء ليلها كنهارها ليجعلوا نهارها كالليل، فما كان لهم إلا ما قال الله: ﴿بَلْ نَقَذِفُ

<sup>(</sup>١)(٢) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/٥٠١.

بِٱلْمَقِي عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَعُهُم فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ وَلَكُمُ ٱلْوَيْلُ ﴾(١)(٢).

والمتتبع لكتابات أدونيس وآرائه يتضح له أن هذا الرجل الباطنيّ وجد في الحداثة بغيته في الوصول إلى عقول وقلوب بعض أبناء المسلمين، من خلال شعارات التحديث والتجديد الأدبيّ واللغويّ والشعريّ والفنيّ والنقديّ وما أشبه ذلك من عناوين خادع بها أتباعه من بعده.

فهو لايفتأ يمتدح نفسه ويشيد بخطواته، ويجعل من ذاته وأفكاره أساساً لهدم الألوهية وتمزيق الإله \_ حسب تعبيره الكفرى \_ فهو يقول:

(للإله الذي يتمزق

في خطواتي

أنا مهيار هذا الرجيم

أرفع الميتين ذبيحه

وأصلى صلاة الذئاب الجريحه)(٣).

ويقول أيضاً:

(... غير أنا غداً نهز جذوع النخيل

وغداً نغسل الإله الهزيل

بدم الصاعقة

ونمد الخيوط الرفيعة

بين أجفاننا والطريق)<sup>(٤)</sup>.

غسيل الإله الهزيل عبارة واضحة للكفر وجحد الألوهية ودم الصاعقة

<sup>(</sup>١) الآية ١٨ من سورة الأنبياء.

<sup>(</sup>٢) تاريخ آداب العرب لمصطفى صادق الرافعي ٢٩/٢ ـ ٣٠.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٣٤٩.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/٣٩٨.

رمز للحداثة والتغيير الثوريّ وهو «صدمة الحداثة» كما في أحد أجزاء تلمود الحداثة الثابت والمتحول.

وحين يتحدث عن الإسلام، ينفث سمه وصديد أفكاره، ويصدر أقبح الأوصاف بالله تعالى ودينه وكل الرموز العلمية والتاريخية المتعلقة بالإسلام، يقول أدونيس في «رحيل في مدائن الغزاليّ»:

(قافلة كالناي، والنخيل

مراكب تغرق في بحيرة الأجفان

قافلة ـ مذنب طويل

من حجر الأحزان

آهاتها جرار

مملوءة بالله والرمال:

هذا هو الغزاليّ)<sup>(١)</sup>.

فهو يرمز للتخلف والرجعية بالناي والنخيل والغرق وبحيرة الأجفان والمذنب الطويل وحجر الأحزان والآهات والجرار والرمال، ويريد بها الله تعالى ودينه ورسوله وورثة وحيه وهديه (... وأي بارقة أمل في شبيبة ترتاح لمجمل هذا الأدب أو بالأحرى لأخص خصائص قبحه...، إله يغرق في الرمال، كلمة كافرة مفلسة يؤنس شبيبتنا بها طائفي، ويراد منه أن يكون رائداً وموجهاً ومعلماً لأدبنا الحديث!!.

... هؤلاء صناع الحضارة وصائغوا قوانين العلم لم يدعوا أن الإله يغرق في الرمال، بل أقروا بإله حي قيوم محيط بكل شيء؛ لما بهرهم من عظمة الخلق ونظامه؛ ولأنهم رأوا بتلسكوباتهم مالم يره ذلك الطائفيّ بعينه العوراء.

وهذا الطائفي الذي خرج من وراء الكواليس ليكون من قدر أمتنا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ١٢١.

الخائب<sup>(۱)</sup> أن يكون هو وأضرابه من معالم الأدب الحديث: افترى على الحضارة ما ليس فيها وليس عنده بديل صحيح، إنه يتكلم بأسلوب البحث العلمي تارة، وبهيبة الأدب الحديث تارة عن ميتافيزيقيات طائفية هي منتهى الخرافة والتخلف والرجعية، يبشر بهذه الكهانة الوثنية بعد تعتيم شديد، ويصب اهتمامه على تحطيم الثوابت الحضارية في أمتنا، إن وثنيهم الكبير يصوغ قصيدة الغبار ليمزج شبيبتنا بالريح)<sup>(۲)</sup>.

إنه لايتردد أن يقول بكل وقاحة وجرأة:

(لم يبق نبي إلا تصعلك لم يبق إله...

هاتوا فؤوسكم نحمل الله كشيخ يموت

نفتح للشمس طريقاً غير المآذن، للطفل كتاباً غير الملائك للحالم عيناً غير المدينة والكوفة هاتوا فؤوسكم)<sup>(٣)</sup>.

أي دعاية للكفر والإلحاد أعظم من هذا الكلام؟ وأي مناقضة حاقدة للإسلام أشهر من هذه الكلمات الكافرة؟.

إنه تحدِّ صارخ للإسلام عقيدة وشريعة وحضارة وتاريخاً وواقعاً، وتطاول من قزم طائفي موتور، ليس له هم إلا تحطيم الثوابت وإزاحة الحقائق وتزييف البراهين، واقتناص الشبيبة الجاهلة وتلويثها فكراً وعقيدة وشعوراً، وتسخيرها في مهاوي الجهالات، مستسلمة لهذا الطفيلي الطائفي الحاقد وأشباهه، تنقل فكره وترفع ذكره وتدافع عنه، وتستجدي مكانة في ثقافة الصحف الهادمة من خلال ترديدها ومحاكاتها لأقواله وأفكاره، التي قام هو بأخذها عن أساتذته الملاحدة وشيوخه الباطنين.

<sup>(</sup>۱) هذا قول يحتاج إلى تفصيل، فإن كان قصده بالقدر تقدير الله تعالى فلا يصح هذا القول ولا يجوز، وإن كان قصده بالقدر المقدور فيصح وهذا مثل إطلاق الشر في القدر، فالقدر، فالقدر خيره وشره يراد به المقدور لفلان خيره وشره، انظر: مجموع فتاوى ابن عثيمين ٨/ ٤٥٠.

<sup>(</sup>٢) القصيدة الحديثة وأعباء التجاوز لأبي عبدالرحمن بن عقيل الظاهري: ص ١٢٢ - ١٢٤٠.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢٦٦٦.

إن إسقاط الألوهية والعبودية بعد جحد وجود الله وربوبيته من أهم الأسس التي تمارسها الحداثة في سائر منطلقاتها وأعمالها على حد ما عبر به أدونيس في قوله:

(أنا المتوثن والهدم عبادتي)<sup>(١)</sup>.

وهدمه يبدأ حسب ما صرح بها مراراً وتكراراً بهدم الألوهية وتحطيم معاني العبودية لله تعالى وهو ما قرره في تلمود الحداثة الثابت والمتحول فقال: (لم يعد الإنسان عبداً لله ولا خاضعاً له، أي: لم تعد علاقته به علاقة عبد بسيد... ولم تعد هذه العلاقة علاقة مخلوق بخالق...)(٢).

وحتى عند الذين قد لايعدون من غلاة الاتجاه الحداثي، أو يشار اليهم بأنهم يمارسون حداثة متعقلة متزنة أو غير ملحدة ونحو ذلك من عبارات التوفيق والتلفيق.

حتى عند هؤلاء نجد النفس الإلحاديّ والتأصيل الشكيّ الهدميّ في مواجهة الدين وأصوله وقواعده، ولنأخذ على ذلك مثالاً بإحسان عباس (٣) الباحث والناقد المعروف صاحب الباع الطويل في التصنيف الأدبيّ الحداثيّ، خاصة في حقل الهوية الفنية للنص والدراسات النقدية التطبيقية من حيث المضمون الفنيّ والفكريّ، وخاصة في كتابه اتجاهات الشعر العربيّ المعاصر، وهو الذي سوف نورد منه النص المقصود.

ذلك أنه بعد أن تحدث عن مفهوم التطور والتحول في الشعر الحديث

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٦٤٢.

٢) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٧٣.

<sup>(</sup>٣) إحسان عباس ولد في فلسطين عام ١٣٣٨ هـ/ ١٩٢٠ م، تخرج في كلية الآداب جامعة القاهرة ثم منها حصل على الماجستير والدكتوراه عام ١٣٧٣ هـ/١٩٥٤ في الأدب العربي، عمل أستاذاً للأدب العربي في الجامعة الأميركية في بيروت ١٣٨١ ـ ١٤٠٦ م / ١٩٦١ م، ثم أستاذاً في جامعة برنستون، له العديد من الدراسات والبحوث والكتب النقدية من منطلق حداثي بحت، وفي هذا البحث نقولات عديدة عنه تكشف موقفه الفكري والاعتقادي. انظر: غلاف كتابه اتجاهات الشعر العربي المعاصر، والصراع بين القديم والجديد ٢/ ١٢٥٩.

باعتباره قانوناً لا فكاك منه، شرح المراد فقال: (... وأصبح التطور لايعني انتقال سمات مذهب شعري \_ في حقبة ما \_ إلى سمات مذهب آخر، في حقبة أخرى، بل أصبح حركة متسارعة بعدد الأفراد الذين يقولون الشعر، وبذلك قضى على فكرة الخلود الكلاسيكية، وأصبح التميز \_ في الدائرة الشعرية \_ مرحليا، وصحب هذا كله إيمان بأن كل قيمة ثابتة \_ أياً كان منبتها ومهما تكن مدة ثباتها \_ فهي تشير إلى الركود أو التخلف والجمود، سواء أكانت تلك القيم تتصل بالدين أو بنمط حياة أو طريقة تفكير، وكان هذا الوجه من النظر يصيب أكثر ما يصيب مؤسسة قائمة على ثوابت ضرورية مثل الدين \_ وخاصة الدين الإسلامي في صورته السنية \_ من حيث أنه صورة كبيرة من صور التراث، والحق أن الإنسان الحديث حين يعتقد أنه يعيش في كون قد غابت عنه الألوهية، فإنه لابد أن يعيد النظر في كثير من القيم التي كانت تتصل بالنواحي الغيبية، ولكن الإسلام ليس قاصراً على هذا الجانب، وإنّما هو أيضاً نظام حياة وأسلوب تنظيم، وبما أن التنظيم يعني ثبات قيم معينة، فإن الثورة على التراث كانت تتناول هذا الجانب منه أيضاً ...)(١).

### وهذا النص يحتوي عدة قضايا:

الأولى: أن التطور - أصل الأصول الحداثية - لا يعني التجديد الفنيّ، بل القضاء على فكرة الثبات والأصول والقواعد والضوابط الاعتقادية والفكرية والخلقية.

الثانية: أن أول قضية يتصدى لها «مبدأ التطور الحداثي» هي قضية الدين، وتصديه لها بطريقة الزحزحة والإزاحة والإذابة والإبعاد.

الثالثة: أن الدين المقصود والمستهدف من هذه الخطة الإبليسية الحداثية هو دين الإسلام، وعقيدة أهل السنة والجماعة على وجه الخصوص.

<sup>(</sup>١) اتجاهات الشعر العربي المعاصر لإحسان عباس: ص ١١٣.

الرابعة: أن المراد بالتراث عند حديثهم عن مواجهة التراث وهدم التراث ومحاكمة التراث وإزاحة التراث هو الدين الإسلامي.

الخامسة: اعتقاد الحداثيين أن الإنسان الحديث يعيش في كون غابت عنه الألوهية، وهذا هو مربط مقاصدهم في مصطلحات التطور وعدم الثبات والتجديد في مقابل الجمود والتراث.

ولعاقل أن يسأل: أي إنسان تريدون؟ إن كان الإنسان الغربي حيث القبلة التي وجهتهم لها وجوهكم، فليس هو المعيار لإثبات هذه الدعوى التي تتذرعون بها لجحد الدين ونسف علاقة الإنسان به وإن كان الإنسان المراد هو الإنسان العربي حيث الكلام عن حداثة عربية فلاريب أن العربي مهما بلغ تفريطه العصياني ما زال يؤمن بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد على نبياً، ولايستثنى من ذلك إلا المرتدون من أبناء المسلمين من شيوعيين وعلمانيين وحداثيين وباطنيين وأضرابهم، أمّا أصحاب الكفر الأصلي من نصارى ويهود العرب فهذا هو مضمارهم.

السادسة: أن جحد الألوهية والزعم بغيابها عن واقع الإنسان ـ والمراد الألوهية التوحدية حسب العقيدة الإسلامية ـ لا يقتصر عند مجرد الجحد النظريّ بل يمتد إلى كل مقتضيات الألوهية، إلى الإسلام نظام حياة وأسلوب تنظيم؛ لأن النظام ثبات، والإسلام ثبات، ولابد من تقويض الثابت والمؤسس والمنظم والمؤصل، كيما تسود الحداثة الهادمة الفوضوية التخريبية.

السابعة: أن هذا النص وإن كان وصفاً تحليلياً لواقع الحداثة إلا أنه إقرار ضمني من صاحبه بسلامة وصحة هذا المنحى الإلحادي الذي وصفه وشرحه، وهو في أحسن الأحوال يصف وكأن الأمر ـ أمر الألوهية والدين الإسلامي ـ لا يعنيه من قريب أو بعيد.

ولما كانت الحداثة بهذه المثابة من التصور والاعتقاد، وجدنا أن كتابها ومنظريها ودعاتها وأتباعها يحومون حول هذه المعاني سعياً لقطع الصلة بالإسلام أولاً؛ لكونه يشكل القوة الفاعلة المناقضة لاعتقاداتهم الباطلة؛

ولكونه عالج مشكلات الانحراف الاعتقاديّ والعمليّ منذ أول وهلة في صراعه مع الكفر والشرك والإلحاد والوثنية، وكشف عوار هذه الانحرافات التي أوبقت الإنسان وردته في أسفل سافلين، ولكون الإسلام يحتوي على القوة البرهانية الدامغة، ويتحدى بقوة حقيقية كل ألوان وأشكال الزيف والردة والانحطاط.

فصراع الحداثة مع الإسلام ليس إلا امتداداً للصراع القديم بين الإسلام والكفر والإيمان والجاهلية، وحزب الرحمن وحزب الشيطان، والذي يتصور الصراع على غير هذا الوجه وبغير هذه المثابة واهم أو جاهل أو مغرض، لايعرف الحقيقة على وجهها، أو يعرفها ويتجاهلها.

وأكبر دليل على ذلك أنك تجد أشد شيعة الحداثة عتواً، ركزوا جهدهم منذ البداية على نسف الحقائق الأولية لدين الإسلام، الربوبية والألوهية على وجه الخصوص، ثم النبوة والوحي والغيبيات، فها هو أحدهم يتحدث بطريقة تقريرية خطابية قائلاً: (ما عاد الإنجاز يقاس بالانسجام مع مفاهيم غيبية بل مع عمل يتجه صوب أهداف موضوعية عقلانياً، وفي إيجاز فإن السلوك بدأ يقاس في ضوء قيم جديدة... فالإنسانية إذا هي خالدة وحدها دون سواها، مستبدلاً بفكرة الألوهية فكرة البشرية كما فعل كونت)(١).

وهكذا بكل ادعائية يقرر أن السلوك الإنسانيّ بدأ يقاس في ضوء قيم جديدة هي القيم المادية الإلحادية بعيداً عن الغيبيات وبعيداً عن الألوهية التي ذهبت \_ على حد زعم الكاتب \_ وجاء بديلاً عنها فكرة تأليه الإنسان؛ لأن الإنسانية خالدة!!.

إنه التبشير المنحط بعقيدة دنيئة أنتجتها الصليبية والصهيونية والماسونية والعلمانية، لإسقاط شباب الأمة في مطحنة الضياع والتيه، وتذرية الأمة

<sup>(</sup>۱) المثقفون العرب والغرب لهشام شرابي نقلاً عن قضايا وشهادات ۱۸/۲ من مقال لسعد الله ونوس بعنوان «بين الحداثة والتحديث».

بكاملها في أعاصير التخلف الوثني، وذلك بنزع يقينها بدينها وزعزعة إيمانها بخالقها وإلهها.

وفي هذا المضمار الإلحاديّ الكفريّ تتحدث إحدى الكاتبات عن المضمون ذاته فتقول: (أصبح الإنسان مع نزع هالة التقديس والألوهية عن الكون ومدبره، أصبح يقع في مركز الكون، ويشكل مبدأ القيم والغايات وعندئذ ترسخت الحركة الإنسانوية... توقف الإنسان عن الدوران حول المقدس وحلت مشروعية إنسانية جديدة محل المشروعية الدينية السابقة، ونتج عن ذلك أخلاق جديدة وقوانين جديدة تنطبق على البشر دون استثناء ودون اعتبار اللون والعرق أو المذهب والدين، ألم تطرح الماركسية نفسها بديلاً إنسانياً عالمياً لكل عصور الاضطهاد والاستعباد السالفة، ورسمت الحلم الذي لايشيب بحق الإنسان في المساواة والتحقيق الذاتيّ الإنسانيّ والانعتاق من الاغتراب)(۱).

هذا الكلام مجرد ترجمة لأفكار وعقائد الغرب وتاريخ الغرب في صراعه مع الدين النصراني المحرف، ولكنه في الوقت ذاته إسقاط علماني خبيث على المسلمين، وتنزيل مغرض على واقع يخالف الواقع الغربي جملة وتفصيلاً.

وإلا فمن هو الإنسان الذي نزع هالة التقديس والألوهية عن الكون ومدبره إلا الإنسان الغربي المادي الملحد، وليس هو الإنسان المسلم الذي يؤمن بالله إلها وخالقاً ومدبراً حتى وهو في أشد حالات عصيانه وضعفه الإيماني.

وأي أرض تراجع عنها مفهوم الألوهية؟ إنها ليست أرض المسلمين ولا بلاد المسلمين على الرغم من الأنظمة العلمانية الطاغوتية المفروضة عليها، وعلى الرغم من محاولات المسخ الإعلاميّ والثقافيّ والتربويّ

<sup>(</sup>۱) قضايا وشهادات ۲ صيف ۱۹۹۰ م/ ۱٤۱۰ هـ: ص ۱۰۲ من مقال بعنوان «امرأة الحداثة العربية» للدكتورة أنيسة الأمين.

والاجتماعيّ الموجه إليها، إلا أنّ بلاد المسلمين لم تتأله لغير الله، ولم تتعبد لغير الخالق المدبر \_ جلَّ وعلا \_، وها نحن نشاهد اليوم حالات التوق الشديد لدى المسلمين في الانفلات من ربقة الأئمة المضلين من رؤوس الضلال المسلطين على رقاب المسلمين وبلادهم، ولكن العلمانيين والحداثيين لايفقهون.

ولا أدل على ذلك من المثل الذي ذكرته هذه الكاتبة حين أشادت بالماركسية باعتبارها الممثل لفكرة الإنسانوية ـ حسب تعبيرها ـ والبديل الإنساني العالمي لكل عصور الاضطهاد والاستعباد، والحلم الذي لايشيب . . . إلى آخر تلك العبارات الممتدحة للنموذج العلماني الحداثي، الإنساني، حسب زعمهم.

وقد رأينا ورأى العالم أجمع كيف تمزقت الماركسية وانهارت بعد أن مارست أبشع أنواع الكفر والاستبعاد والاضطهاد، فإذا هي أثر بعد عين، وإذا أبناؤها الذين تلقوا تعاليمها وتشبعوا بعقائدها المفلسة هم الذين يسعون في هدمها ويشتدون في تحطيمها، وإذا الشعوب التي رزحت تحت التسلط والجبروت الإلحادي العلماني الحداثي الماركسي تنتفض بقوة وصلابة تطالب بالحرية وتنشد أنسام الحياة الإنسانية بعيداً عن هذه المبادىء الملحدة الظالمة.

ولسوف يشهد العالم كيف تتهاوى المبادى، والنظم الغربية الليبرالية الرأسمالية البرجماتية، بل إن علائم هذا الانحسار والاندحار تلوح في الآفاق ولايبصرها إلا أولو الألباب، أمّا الذين عشيت أبصارهم من وهج المخادعة، وما زالت عقولهم في حالة الدهشة والإغماء فإنهم يستبعدون ذلك غاية الاستبعاد.

ومن الأمثلة على ذلك مقال لتركي الحمد (١) بعنوان «هل أن الغرب

<sup>(</sup>۱) تركي الحمد، ولد في بريدة سنة ۱۳۷۲ هـ، ودرس بعد الجامعة في كلورادو، ومن جامعتها حصل على الماجستير في العلوم السياسية والدكتوراه من جامعة جنوب=

فهو يصف من يفكر ويستشرف المستقبل على ضوء كلام الله المعصوم بأنه (غير قادر على التعامل التاريخيّ مع الواقع المعاش، وأنه يعيش خوفاً دفيناً وعدم ثقة بالنفس وتفكيراً رغبوياً خادعاً، وخطاباً أيديولوجياً مغلقاً، وممارسة لعمليات النكوص والهروب والتضخيم والاختزال، وعدم فهم لجدلية هيجل، وممارسة التعصب القائم على ثنائية صارمة قوامها الصواب والخطأ والصديق والعدو، وغير ذلك من مؤشرات السقوط والموت والذبول)(٣).

ثم يختم هذه الألقاب الهجائية بقرار «رهبويّ تبعيّ» فيقول: (... إن المعطيات الموضوعية تقول: إن الغرب وخلال المستقبل المنظور غير آيل (للسقوط أحببنا ذلك أم كرهنا)(٤).

<sup>=</sup> كاليفورنيا، عمل أستاذاً في جامعة الملك سعود ـ كلية العلوم الإدارية، له دراسات وبحوث ومقالات عديدة ومشاركات ثقافية مختلفة، كان ينحى المنحى الجدليّ الديالكتيكيّ، ثم انتقل محاكياً محمد عابد الجابري وسائراً على خطاه، ثم هو يتبنى اليوم الليبرالية الغربية والبرجماتية السياسية والفكرية، ويدافع عن الطروحات التحررية من وجهة نظر لائكية بحتة. انظر: دليل الكتاب والكاتبات: ص ٨٩ ـ ٩٠.

<sup>(</sup>١) الآيتان ١٦ ـ ١٧ من سورة الإسراء.

<sup>(</sup>٢) الآيات ٨ ـ ١٠ من سورة محمد.

 <sup>(</sup>٣) انظر: مقال تركي الحمد «هل أن الغرب يسقط»، جريدة الشرق الأوسط، عدد ٤٧٢٤ في ١١١/١١/١٤م/ ١٤١١ هـ: ص ١٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

ولو أردنا أن نحاكم سقوط هذا الكاتب واضطراب موازينه واختلال انتماءاته لوجدنا الشيء الكثير، والذي قد يتذرع له ويعتذر عنه بالنسبية الفكرية، وعدم القطع، وبالذرائعية الوصولية، وبالتطور المستمر للفكر، وغير ذلك من المعاذير الواهية.

لقد كان هذا الكاتب المنافح عن بقاء الغرب والمستعير لمفاهيمه وفكره وطموحاته إلى حد التقديس؛ كما قال عنه أحد زملائه في أنه (يعطي الأفضلية للإيديولوجية الغربية في مفهوم المواطنة)(١)، وأنه طرحه (يدل على البؤس الفكريّ والأيديولوجيّ الذي يؤصل مفاصل الكثيرين من المثقفين العرب)(٢).

كان هذا الكاتب يتخذ من العلمانيّ الكبير محمد الجابري<sup>(٣)</sup> رمزاً كبيراً، ومفكراً كبيراً، وأستاذاً عظيماً، وقدوة في العقيدة والفكر، بل كان يتقمص أفكاره وكتاباته ويعيدها بصياغة أخرى، ثم بعد حرب الخليج الثانية كتب عنه عدة مقالات بعنوان «رمز هوى... الجابري وزلزال الخليج» بين فيها سقوط الجابري وزيف فكره وضعف تحليله وقلة بصيرته، فما المانع أن يسقط الشق الماديّ الغربيّ كما سقط الشق الماديّ السوفيتيّ وكما سقطت فلسفاته عند الحمد وكما سقط الجابري؟.

<sup>(</sup>۱) مجلة اليمامة، عدد ۱۱۹۹ ـ ۲۲ رمضان ۱٤۱۲هـ، مقال لإسحاق الشيخ يعقوب: ص ٢٠ وهو يحاكم التوجه الغربيّ لدى تركي الحمد من منطلق ديالكيتكي. انظر: اليمامة عدد ١٢٠٣: ص ٤ في ٢٦/١٠/٢١ هـ، واليمامة عدد ١٢٠٠ في ٢٩ رمضان ١٤١٢.

<sup>(</sup>٢) محمد عابد الجابري، كاتب ومتفلسف مغربي، يعمل أستاذاً للفلسفة في جامعة محمد الخامس - كلية الآداب في الرباط، له مجموعة من المؤلفات والدراسات عن التراث الإسلاميّ مثل نحن والتراث ومعالم نظرية خلدونية في التاريخ الإسلاميّ، وإشكالية الفكر العربيّ المعاصر، ونقد العقل العربيّ، وتكوين العقل العربيّ وغيرها وكلها تنطلق من أساس علمانيّ فلسفيّ. انظر: هموم الثقافة العربية لفرحان صالح: ص ٥ - ٢٧، والحداثة في ميزان الإسلام: ص ١١٠.

 <sup>(</sup>٣) نشرت هذه المقالات في جريدة الشرق الأوسط، عدد ٤٥٧١ في ١٩٩١/٦/١٢ م/ ١٤١١هـ.
 ١٤١١هـ و ٤٥٧٢ في ٢٠/٦/١٩٩١ م/ ١٤١١ هـ.
 ١٤١١ هـ، ومقال في ٢/٧/١٩٩١ م/ ١٤١١ هـ.

والمذهب الإنسانيّ الذي تتبناه الحداثة وتدعو إليه وتتخذه إلهاً من دون الله هو الفرع الفلسفيّ للشجرة المادية الغربية، وقد اقتطعه الحداثيون والعلمانيون وجاءوا به إلى بلاد الإسلام؛ ليستنبتوه كما استنبتوا من قبله الفلسفات الأخرى كالوجودية والماركسية والقومية والوطنية.

إن الحداثة في توجهها إلى النزعة الإنسانية واتخاذها قاعدة ومنطلقاً لاتبتعد عن الأرض التي تجمع بينهما أرض المادية الكافرة الملحدة، ومن طبائع الأمور أن تجد هذا النحو من الاشتراك والتداخل والتشابك.

والشأن هنا في هذا النظام المعرفيّ الماديّ، الذي يراد له أن يكون الرائد والموجه الفكريّ والثقافيّ في أوطان المسلمين، ولعقول أبناء أمة الإسلام.

إن الاختناق العقليّ الإلحاديّ الذي تعيشه أوروبا بعد سلسلة طويلة من الزيغ والانحراف أمر له ما يبرره نظرياً، ولكن الأمر الذي لايفهم إلاّ على أنه مؤامرة مقصودة هو نقل هذه الفضلات الفكرية إلى أمة لديها حقائق اليقين بالبرهان لا بالادعاء، وبالتذوق والتخلق، لا بمجرد الانتساب.

ولنأخذ على ذلك مثالاً بسيطاً، وهو ما نشاهده اليوم بين المسلمين من بقايا أخلاق وثوابت عقيدة، رغم ما لدى المسلمين من ضعف فيها، إلا أن أجهل المسلمين خير من كثير من علماء المادية الغربية الذين لا مانع عند أحدهم أن يكون ولده شاذاً وابنته زانية، بل ربّما كان هو يمارس الشذوذ وزنا المحارم، وإذا نزلت به نازلة انتحر، والمسلم لايفعل ذلك مهما انحطت درجة التزامه بالإسلام، نعم لقد تقدموا في النواحي المادية، ولكن أمتنا خير من أمة الغرب مهما تأخرت مادياً، وأولئك شرِّ منا مهما حققوا من تقدم ماديّ، ويكفي أن يطلع المنصف على حقيقة الغرب الاستعمارية الظالمة، وتسلطه المباشر وغير المباشر، وظلمه الموزع على بقاع الأرض، وخاصة على المسلمين، وما أحداث البوسنة والشيشان وفلسطين وكشمير والسودان إلا أمثلة على الطغيان والظلم الغربيّ، أمّا الأمراض الاجتماعية والنفسية والفكرية فالحديث عنها قد امتلأت به الكتب والصحف الغربية المهتمة بهذا الشأن.

تنطلق الحداثة الغربية والعلمانية وفروعها العربية من منطلق جعل الإنسان «إلهاً» وجعل «الإنسانية» ديناً، وفصل علاقة الإنسان بالله رباً وإلهاً.

وقد أخذ الحداثيون العرب هذا المفهوم من أساتذتهم الغربيين، تحت ستار تلاقح الثقافات، والعقلانية، ونحو ذلك من العبارات التي يشوشون بها على ضعفاء الدين والعقل، يقول أحد المفكرين الغربيين وهو يؤصل النزعة الإنسانية: (... الإنسان لا يحيا إلاّ حياة واحدة، ولاتحتاج إلى ضمان أو دعامة من مصادر عالية على الطبيعة، وأن العالي على الطبيعة الذي يصور عادة في شكل آلهة سماوية، أو جنات مقيمة ليس موجوداً على أية حال، ففلسفة النزعة الإنسانية تسعى على الدوام إلى تفكير الناس بأنه مقرهم الوحيد هو هذه الحياة الدنيا، فلا جدوى من بحثنا في غيرها عن السعادة وتحقيق الذات، إذ ليس ثمة مكان غيرها نقصده، ولابد لنا نحن البشر من أن نجد مصيرنا وأرضنا الموعودة في عالمنا هذا الذي نعيش فيه وإلاّ فلن تجدهما على الإطلاق)(۱).

هذا المعنى الإلحادي منقول بحذافيره ـ إن لم يكن نصاً مترجماً فمعنى مؤصلاً ـ عند أكثر الحداثيين والعلمانيين العرب.

فها هو يوسف الخال ومحمد جمال باروت يقرران أن (العلمنة في معناها العميق انعطاف من الإله إلى الإنسان، ومن مملكة العرب إلى مملكة الإنسان وبذلك لم يعد الإنسان يرى العالم نتاج إلهي أبدي بل وجد نفسه أمام نظام من صنع يديه، لا استئناف لأحكامه إلى سلطة عليا، ومن هنا تغيرت نظرة الإنسان إلى العالم تغيراً جذرياً، فلا شيء محرم على العقل، فعوض عالم مستقر آمن قائم على قواعد ثابتة لاتتزعزع، وجد الإنسان نفسه، شيئاً فشيئاً في عالم لا قواعد ثابتة له، عالم على ساكنيه أن يعيدوا بناءه بأيديهم وعلى صورتهم ومثالهم، هكذا أصبح الإنسان أكثر من أي وقت

<sup>(</sup>۱) القول لـ «لامونت» وقد نقلته من قضايا وشهادات، من مقال لمحمد جمال باروت ص ۲۰۹ وعنوانه «تجربة الحداثة ومفهومها» في مجلة شعر.

مضى، مقياس كل شيء، إذ أن العصر الحديث عصر علماني بدأ حين وعى الإنسان قدرته وأخذ يعرب عن وجهة نظره الفردية المستقلة إلى نفسه والله والكون، ولقد تأتى له أن يشك، وفي شكه عزم على الاكتشاف لنفسه وبنفسه)(۱).

ويؤكد يوسف الخال هذا الاتجاه الكفريّ حين يقول: (... إذا فقد الإنسان سنداً له في نظام إلهيّ أبديّ، يرئسه (٢) إله عادل رحيم يحميه ويكافئه هنا أو في السموات، وجد نفسه أمام نظام من صنع يديه لا استئناف لأحكامه إلى سلطة عليا) (٣).

وهو المعنى الذي أشار إليه أدونيس في مؤتمر روما حين قال: (... لا يقدر الشعر أن يتفتح ويزدهر إلا في مناخ الحرية الكاملة \_ حيث الإنسان مصدر القيم لا الآلهة ولا الطبيعة)(٤).

وتكرر خالدة سعيد كلام زوجها حين تقرر بأن (الشعر يحل مكان الدين ويصبح ميتافيزيقيا المجتمع الحديث حيث يلعب الشاعر دور الآلهة التي اختفت) (٥).

وعلى هذه الأسس قامت الحداثة، وأضحى مطلب الحداثة تحرير الإنسان من الوحدانية والتوحيد، وإسقاط القداسة عن كل شيء؛ لأن الحداثة وضع تعددي مشابه للوثنية اليونانية الجذر الأولى للحداثة الراهنة،

<sup>(</sup>۱) هذا النص ممزوج من كلام يوسف الخال في مقال له بعنوان «نحو أدب عربي حديث» المنشور في مجلة أدب المجلد الثاني، العدد الأول شتاء ١٩٦٣ م/ ١٣٨٢ هـ: ص ٩، وكلام محمد جمال باروت المنشور في قضايا وشهادات العدد ٢ صيف ١٩٩٠ م/ ١٤١٠ هـ: ص ٢٥٨.

<sup>(</sup>۲) هكذا والصواب «يرأسه».

<sup>(</sup>٣) نحو أدب عربي حديث، مجلة أدب، مجلد ٢، عدد ١ شتاء ١٩٦٣ م/ ١٣٨٢ هـ: ص ٩.

<sup>(</sup>٤) الأدب العربيّ المعاصر، أعمال مؤتمر روما ١٩٦١ م/ ١٣٨٠ هـ: ص ١٦٩.

<sup>(</sup>٥) البحث عن الجذور، دار مجلة شعر ـ بيروت ١٩٦٠ م/ ١٣٧٩ هـ: ص ٩.

وهذا الوضع التعدديّ الوثنيّ مناقض تمام المناقضة للتوحيد الذي يعتبر أساساً للتخلف والرجعية على حد تعبير أحدهم (١٠).

وفي عبارة صريحة يقول: (... إن الحداثة الأولى ارتبطت بقيام المدن / الدول في اليونان... إن قيام أي وحدانية يعني القضاء على فعل الحداثة) (٢).

ويعد محمد بنيس<sup>(۳)</sup> أن المعرفة القائمة على أحدية الله الواحد الأحد أساساً للتخلف إذ هو صورة للمتعاليات الإسلامية ـ حسب تعبيره ـ، والتي تبدأ من الله الواحد، وتتجسد اجتماعياً في الأدب وسياسياً في القبيلة إلى آخر تحليلاته الهابطة (٤).

أمّا محمد أركون فيعتبر أن الله \_ عزَّ وجلَّ \_ مشكلة، ويسأل كيف يُمكن لنا أن نعبر عن هذه المشكلة باللغة العربية (٥٠).

وقد انبث هذا الضلال المتمثل في نفي ألوهية الله في كلام وأعمال الشعراء والروائيين الحداثيين، وسوف أسرد هنا بعض الأمثلة على ذلك:

قال السياب:

<sup>(</sup>۱) انظر: مجلة الناقد، العدد الثامن، فبراير ۱۹۸۹ م/۱۶۰۹ هـ: ص ۳۳ ـ ۳۴ من مقال لحنا عبود بعنوان «مقاربة الحداثة».

<sup>(</sup>٢) الحداثة عبر التاريخ لحنا عبود: ص ٢٦٨.

<sup>(</sup>٣) محمد بنيس ناقد حداثي مغربي، ولد في فاس عام ١٣٦٨ هـ/١٩٤٨ م، حصل على شهادتي دكتوراه من جامعات في الرباط ويعمل أستاذاً للشعر العربي في كلية الآداب في جامعة الرباط، أنشأ مجلة الثقافة الجديدة عام ١٣٩٣ هـ/١٩٧٤م وهو عضو في هيئة تحرير مجلة مواقف التابعة لأدونيس، وأحد المؤسسين لدار توبقال للنشر في المغرب، حداثي، متعصب شديد الكراهية للإسلام، يظهر ذلك في كل كتاباته وخاصة كتابه حداثة السؤال. انظر: الإسلام والحداثة: ص ٤١٩، وأصوات ثقافية من المغرب العربي: ص ٥٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: حداثة السؤال لمحمد بنيس: ص ٤٤ وص ٦٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: الإسلام والحداثة: ص ٣٤٣.

(أهذه مدينتي؟ أهذه الطلول خُط عليها عاشت الحياة من دم قتلاها فلا إله فيها ولا حقول؟)(١).

ويصف العراق وهو ينغمس في حالة الشك في الله تعالى، ويسأل بشك: لماذا الناس هناك يؤمنون بأن في السماء من يدبر، قال:

(نرى العراق يسأل الصغار في قراه:

ما القمح؟ ما الثمر؟

ما الماء؟ ما المهود؟ ما الإله؟ ما البشر؟

فكل ما نراه

دم ينز أو حبال فيه أو حفر

أكانت الحياة

أحب أن تعاش، والصغار آمنين

أكانت الحقول تزهر؟

أكانت الماء تمطر؟

أكانت النساء والرجال مؤمنين

بأن في السماء قوة تدبر

تحس، تسمع الشكاة تبصر

ترق ترحم الضعاف تغفر الذنوب)(٢).

<sup>(</sup>١) ديوان السياب: ص ٤٧٢.

<sup>(</sup>٢) ديوان السياب: ص ٤٨٤.

أمّا البياتي فيعبر عن جحد الألوهية بتعبير آخر، وذلك حين يصف تخلف رجل مسلم عنده فهو متخلف ـ ويعبر عن الله تعالى بلفظ العنقاء رمز المستحيل فيقول:

(رجل بالموت مضاء، قلق، تحسبه أعمدة ووهاد وجسور يركع في منتصف الليل أمام العنقاء)(١).

أمّا يوسف الخال فهو المجترىء على عملية الهدم والتدمير، والمنادي بصراحة أن نكون امتداداً لأوروبا، هل سبب ذلك نصرانيته أم إلحاده؟ لا فرق؛ لأن المقصود هو إبعاد المسلمين عن دينهم وإلقاؤهم في أحضان العقائد المتشاكسة المتهالكة، يقول:

(لیت ذاك النهار لم یك، انظر

كيف غارت جباهنا، كيف جفت

في شراييننا الدماء، وكيف

انبح فينا صوت الألوهة

... كل الجراحات يا بحر

حبالي ونحن مهد عريق

للولادات: أيُّ، أيُّ إلهِ

ما رأى النور بيننا، ما تربّى

کیف یحیا، یشقی یموت)<sup>(۲)</sup>.

ويتهكم بالدين والذي أنزله فيقول:

(بيني وبين السماء شعرة من الزمن. كلابي تنبح

<sup>(</sup>١) ديوان البياتي ٢/ ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية ليوسف الخال: ص ٢٢٧ - ٢٢٩.

في الدار، ولا عظام في قبور الموتى والذباب يأكلون العيون في مدينة الرب)(١).

ويعبر عن جحوده وإنكاره لله فيقول:

(لا نور لا ظلام لا إله)<sup>(۲)</sup>.

أمّا النصرانيّ توفيق صايغ عميل منظمة حرية الثقافة التابعة لوكالة المخابرات المركزية الأمريكية (٢) فقد تمادى به استرضاؤه لأسياده إلى حد التهالك في مضادة الدين الحق والإله الحق، وله في ذلك الأقوال الكثيرة، منها:

(وما إلهك إن لم يجب)<sup>(٤)</sup>.

وفي موضع آخر يتهكم بالله تعالى، وينال من مقام الألوهية جاحداً فيقول:

(أيها المعطى رذاذاً والآخذ سيولاً

والمتلكىء في العطاء كأنما

بذرة الألوهة بين طيات اليد القابضة

والهاب، تكاد تتعثر للأخذ

كأنك تقتضي بأخذك أعناق أرباب قدامى

وكأنك لاتدرك

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٨٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٢٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: بحثاً عن الحداثة: ص ٤٢.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الكاملة لتوفيق صايغ: ص ١٦٥.

أن عطاءاتك نفايا وقد خسرتُ صرحك)<sup>(١)</sup>.

وفي مقطع طويل حشد كل أحقاده ودفائنه الرخيصة ضد الله العظيم المجليل بوصف جنسي فاضح ثم يقول عن الله تعالى:

(ورسمك الذي بدا يتهلهل

. . . أأدركت ما بنا

أم أعماك الغرور واللاانتظار

وإباؤكَ أن ترانا انتشينا

نقمة ومقتا

نجزيك بهما عن الليالي المداد

نقعتنا بها بحمأة الترجي

ولا رجاء

ونفضتنا عنك، أرخص مما اشتريتنا

ولم تخلّف لنا

غير وعدٍ برسول من لدنك

ينقل لنا خيراتك

ينفخ في رماد الذكريات؟

أراعك أنا استدرنا

حول الرسول ساخرين

وأما شدا باسمك

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۲۰۳.

خائفاً خافتا شدونا عالياً صاخبين: بغير حب إلهى بغير محبة؟ ولم نعذب رسولك ليبوح إنك مغلوب كايانا وفي عوز مثلنا وأسرٍ وصحراء ورسالاتك هذى إلينا استغاثات لا غرام وتقربك الآن إلينا ليس حباً بقربي لكن لتسكين إبرة فيك لاتكل وتريدنا وقد خرطشتنا برشاشك أن نسكن إبرتك ونحن (ألم تدرك؟) تقبلنا اللهيب لنوقد الكره الأصم وابتلعنا العصير

لنتقيأ معه

اسمك والماضى وذكراكا)(١).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۲۰۳ ـ ۲۰۰.

هذا المقطع البذيء المرتكس في أنتن أنواع الكفر والإلحاد هو شيء مما يطلق عليه الحداثة والإبداع، وقائله ممن يعد عند الحداثيين قمة من قممهم التي لاتطاول.

مع أن الحقيقة أن هذا الكفر البواح، ليس إلا جزءاً من المؤامرة الخبيثة على القرآن وأهله والسنة وأتباعها، وهذا مايؤكد أن القضية ليست قضية ثقافة وفن وإبداع وشعر وتحديث، بل هي قضية حرب على أمة الإسلام، وحرق لهويتها ومهاجمة لأثمن وأعز مايعتقده المسلم؛ وإلا فما وجه الربط بين التحديث والكفر؟.

إن أدونيس والخال والصائغ وجبرا وزملاءهم غير المباركين من كتاب وأدباء ورواد الحداثة العربية المعاصرة، تؤكد دلائل أقوالهم وأعمالهم وبعض ما انكشف من علاقاتهم وصلاتهم الظاهرة والخفية أنهم ليسوا سوى أدوات لأعداء الإسلام من يهود ونصارى وغيرهم، وإني لأعلم وأنا أكتب هذا القول أن من يطلع عليه من الأقزام المقلدين المنبهرين سوف يسخر منه ويزدريه؛ وذلك حسب الانتماء المأجور والمحاكاة البلهاء، غير أن مغزى هذه العقائد الحداثية المبثوثة في أعمال أصحابها لايمكن أن تسعف هؤلاء التلاميذ الصغار والمطايا المستعبدة فكرياً واعتقادياً في إيجاد العذر المقبول ـ على الأقل ـ فيما يتعلق بعداوتهم الحقيقية للإسلام عقيدة وشريعة وشعيرة وسلوكاً وتاريخاً ورموزاً وحضارة.

وإن أعجب من دفاع بعضهم عن الحداثة وانها لاتناقض الإسلام فقد عجب قبلي من هذا أحد الذين خبروا شأن الحداثة وسبروا أكثر أغوارها فقال: (... رأيت صغيراً صغيراً يكتب في مجلة سعودية ويؤكد... أن أدب الحداثة بإطلاق لايعارض الإسلام، وأن الإسلام قدير على الدفاع عن نفسه.

فطال عجبي وأسفي معاً في هذه الأعباء البشرية التي قزمها قدرها السابق، وأبت إلا أن تكون في مواصفات القزمية في اللاحق، عجبت للإسقاط الطفوليّ بجرة قلم: «أدب الحداثة لايعارض الإسلام»، وبهذه السرعة يجاوب الطفل العربيّ، وبهذه السرعة يتناسى المبهور ما حوله، وبهذه السرعة يجحد هموم المخلصين ويقول: في أذني وقر!.

وكلمة «لا خوف على الإسلام» عنوان عريض لسذاجة أولئك الأطفال)(١).

ومن ذا الذي يشك في أن الحداثة تناقض الإسلام تمام المناقضة؟ وفي مفردات روادها من أمثال ما سبق نقله في الفصل المتعلق بالربوبية، وكذلك في هذا الفصل المتعلق بالألوهية، ويكفيك من شر سماعه!!، ولولا ضرورة إثبات الانحرافات لما استطعت نقل هذا الكلام الشنيع.

وعودة إلى توفيق صائغ وموقفه من الألوهية، نجده يقول:

(الملائكة، لا ملائكة في الأثير

قصقص البيض الجناح، تصغرن

شحّرن الملامح لا يرفرفن...

يأتين إن يأتين في ركب إله

- ولا إله

. . . تقتص خطو إله

- ولا إله)<sup>(۲)</sup>.

فمن تسمية الملائكة بالإناث وهو دأب الكافرين من قبله كما قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ لَيُسْمُونَ الْلَكَيْكَةَ شَعِيةَ ٱلْأُنتَى لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ لَيُسْمُونَ الْلَكَيْكَةَ شَعِيةَ ٱلْأُنتَى لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ لَيُسْمُونَ اللَّهُ على الكافرين. جحد الألوهية ونفي وجود إله، ألا لعنة الله على الكافرين.

<sup>(</sup>١) القصيدة الحديثة وأعباء التجاوز لأبي عبدالرحمن بن عقيل الظاهري: ص ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الكاملة لتوفيق صائغ: ص ٢١١ ـ ٢١٢.

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٧ من سورة النجم.

وعلى نحو القول السابق قال أيضاً:

(عادت لقريتها

ولا قيد ولا جناح

ولا حيوان ولا إله)(١).

فمع جحده الإله لايكتفي بذلك بل يقرنه بالحيوان، إمعاناً في الاستخفاف والتدنيس، ومثل ذلك قوله:

(لففت العباء حولي

تعكزت إلى القفر

إلى قمتى الجرداء

حيث الغبار ولا الإله)(٢).

ويقول أمل دنقل:

(خصومة قلبي مع الله ليس سواه

. . . .

فهل نزل الله عن سهمه الذهبيّ لمن يستهين به

هل تكون مكان أصابعه بصمات الخطاه

خصومة قلبي مع الله. . ليس سواه) $(^{(7)}$ .

ويقول ممتدحاً الشيطان الذي اتبعه؛ لكونه رفض أمر الله وتمرد عليه:

(المجد للشيطان معبود الرياح

من قال «لا» في وجه من قالوا «نعم»

<sup>(</sup>١) الأعمال الكاملة لتوفيق صائغ: ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٠٤.

<sup>(</sup>٣) ديوان أمل دنقل: ص ٣٤٤.

من علم الإنسان تمزيق العدم من قال «لا» فلم يمت وظل روحاً أبدية الألم)(١).

أمّا نزار قباني فيدخل نفي إيمانه بالله تعالى ضمن مخاطاباته الغرامية الفاسقة فيقول:

(ماذا تشعرين الآن؟

هل ضيعت إيمانك مثلي بجميع الآلهة)<sup>(۲)</sup>.

وعلى هذا النفس الخبيث تتتالى كلمات الحداثيين، ومنهم معين بسيسو القائل:

(كفى تلدين، كفى تجهضين

فنحن بغير إله)<sup>(٣)</sup>.

ومثله بلديُّه وزميل مبادئه الضالة سميح القاسم يقول:

(وتصدع الآفات جلجلة الملايين المدوية المريدة:

أيظل؟!

ـ لا . . لا لن يظل إلهنا

ونظل؟!

لا. . يا طفلنا الموعود! . . لن نبقى عبيده!!

فوراء سور العصر خلفنا شعائره البليده!

ووراء سور العصر خلفنا كهوف الموت

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١١٢.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية الكاملة لنزار قباني ٣٣٨/٢، ٣٠٣٠.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة لمعين بسيسو: ص ٤٢٧.

موحشة معذبة.. وفُتنا الليل والأسلاك والأنقاض والقتلى ونصب المجد في الأرض البعيدة! واجتاز موكبنا مخاضات الدم الكبرى إلى شطآن.. جنتنا السعيدة!!)(١).

إنه الفرار من التوحيد وألوهية الله الواحد الأحد إلى وثنية الماركسية التي يصفها بالجنة السعيدة!! ويالها من جنة حشر فيها آلاف وملايين البشر بقوة السلاح والقتل، وما أن حانت لهم الفرصة حتى فروا منها باحثين عن الحرية والنجاة في غيرها، بل العمال الذين هم قوام الثورة الماركسية كانوا أول من ثار على الماركسية في بولندا حتى أسقطوها، ولكن العرب الأتباع لايفقهون.

ويتجاوب سميح القاسم مع جنته الماركسية القائمة على مبدأ «لا إله والحياة مادة» فيقول:

(أي تنين خرافي الألوهة

سمل الأعين في تاريخنا أدمى وجوهه)(٢).

وفي سفوح التحرر الإلحاديّ يتنافس الحداثيون في إظهار كفرهم بكل دين وعقيدة، ومن ذلك ما عبر عنه المقالح في قوله:

(كفرت بهذا الزمان

بكل الزمان

كفرت بصمت الكهوف

. . . بكل قصيدة

<sup>(</sup>١) ديوان سميح القاسم: ص ٣٢٦ ـ ٣٢٧.

<sup>(</sup>٢) ديوان سميح القاسم: ص ٧٧٥.

بكل عقيدة بدين يهوذا)(١).

أمّا التعيس المحترق علاء حامد فإن إلحاده في روايته الكافرة «مسافة في عقل رجل» من أظهر وأشهر ما قيل على سخف وانحطاط في الفكر والأسلوب، فهو يقرر بأن فكرة الإله من صنع البشر وأنها مجرد أوهام لابد من القضاء عليها(٢).

ويصل به إلحاده إلى حد القول: (فلنبدأ بلفظ الله، الذي اختلفت فيه لغات العالم مما جعل البعض يردد أنه لو كان الله موجوداً لأطلق على نفسه لقباً تشترك في نطقه كل لغات العالم بلهجاتها المختلفة، ولكن لفظ الله يختلف من لغة إلى أخرى، ويدللون بهذا على أن الله كجوهر أيضاً صيغة بشرية من اختراع الإنسان اللفظ والجوهر معاً) (٣).

وفي تهافت هذا الكلام وخلوه من العقل والمنطق ما يكفي لسقوطه وإلا فما وجه الدلالة في كون الاختلاف اللغويّ بين البشر في تسمية الشيء يدل على عدم وجوده؟!.

فها هو الإنسان والعقل والأرض والسماء وجميع الأشياء المحسوسة الموجودة، لاتتفق عليها لغات العالم، وعلى هذا المنطق الهزيل تكون هذه الأشياء غير موجودة!!.

والمقصود هنا إثبات أن الحداثة تتبنى جحد ألوهية الله تعالى وتعد الإيمان به تخلفاً وخرافة، كما قال هذا المفتون: (شتان ما بين الاثنين، شعوب اتجهت إلى طريق البحث عن الحقيقة، وأخرى عبدت المجهول فاستعبدها، أصبحوا مجموعة من الرقيق لآلهة من المعتقدات والطقوس والخرافات والعبادات. مجموعة من الخراف يسوقها للذبح سيف ذلك

<sup>(</sup>١) ديوان المقالح: ص ٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: مسافة في عقل رجل: ٢٠، ٢١، ٢٢، ١٢٩، ١٥٦.

<sup>(</sup>٣) مسافة في عقل رجل: ١٤٧.

المجهول الذي يصلون في محرابه، وتحت قبة خرافاته، ذلك المجهول، المرض الخبيث الذي أصاب العقل البشريّ بالخبل والتوهان، حوله إلى مجموعة من الخلايا السرطانية...)(١).

ويوسف الخال رائد الحداثة الأول يتحدث عن الله تعالى برمز حداثيّ خبيث الدلالة في مقطوعات جمعها تحت هذا الرمز الذي سماه «البئر المهجورة» (٢) وهو عنوان لمقطوعته (٣).

وتفسيراً لمقصود الخال بالبئر المهجورة نأتي بكلام النصراني الآخر غالي شكري الذي يشرح المراد موافقاً له فيقول: (والبئر المهجورة عند يوسف الخال فيما أرى هي الله)(٤).

## المظهر الثاني من مظاهر الانحراف في توحيد الألوهية: نفي بعض خصائص الألوهية:

لم تقتصر شرور الحداثة والعلمانية على نفي الألوهية عن الله تعالى بل امتدت لتنال ما ترتب على توحيد الألوهية من قضايا وأمور، تعتبر من أصول الدين وقواعده المحكمة، أو من فروعه المعلومة من الدين بالضرورة.

وإذا كانت الحداثة والعلمانية تسعى بجد في إبعاد الدين جملة وتفصيلاً فإنه مما لاريب فيه أنها جادة في نفي خصائص الألوهية في كل ما يتعلق بالحياة، بأوجه عديدة وطرائق مختلفة، وإن موضوعاً كهذا ليس من البساطة

<sup>(</sup>۱) مسافة في عقل رجل: ۲۳۰.

<sup>(</sup>٢) انظر: الأعمال الشعرية الكاملة ليوسف الخال: ص ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٢٠٣.

<sup>(</sup>٤) شعرنا الحديث إلى أين: ص ١٣٧. وانظر كلام أبي عبدالرحمن الظاهري عن البئر المهجورة في كتابه القصيدة الحديثة وأعباء التجاوز: ص ١٣٥، ١٣٦، ١٣٩، ١٤١، ١٤٢ وقال في ص ١٥٠: (ويوسف الخال من رواد الحداثة في الشعر لكن قصيدته التي مضى طرف منها من أسمج فصول الحداثة، والعجيب أن غالي شكري درسها على أنها من روائع المجد العربى !!).

بحيث يُمكن التماري حوله قبولاً ورداً، بل هو من قضايا التوحيد ومن ثوابت الإيمان؛ ذلك أن أي خصيصة من خصائص الألوهية يعد إنكارها أو التشكيك فيها ناقضاً من نواقض الإسلام.

لأن الإسلام هو الاستسلام الكامل لله ـ عَزَّوَجَلَّ ـ، والإذعان له، بتصديق خبره وامتثال أمره.

والكفر الذي يسبب الخلود في نار جهنم هو التكذيب والإعراض عن هذا؛ إذ كيف يعد مسلماً من قابل خبر الله أو بعضه بالتكذيب، أو استقبل شيئاً من شريعته بالإعراض والرد؟، وهذا الأمر من محكمات الدين الإسلامي، وهو من الحدود الفاصلة بين الإسلام والكفر والإيمان والنفاق، وهو الميدان الذي يتصاول فيه دعاة الإسلام مع أعدائه وشانئيه.

وهؤلاء الذين ينكرون بعض خصائص الألوهية يمارسون ذلك من عدة أوجه وبعدة أساليب، وسوف أذكر بعضاً من ذلك على سبيل التمثيل لهذا اللون من الانحراف العقدي في الأدب الحديث:

نفي حق الله تعالى في حكم عباده والتشريع لهم، باعتقاد العلمانية ديناً أو الإلحاد الصريح مذهباً، أو بالزعم بأن دين الله تعالى لا يصلح لهذا الزمان أو أن أحكامه بشعة وغير ذلك من سعيهم في آيات الله معاجزين، وسيأتي فصل مستقل بهذا النوع من الانحراف، وإنّما أشير هنا إلى بعض الأمثلة في ذلك:

يقول نصر حامد أبو زيد (١) في معرض رده لنصوص الوحي المعصوم

<sup>(</sup>۱) نصر حامد أبو زيد، أحد أشد عتاة أعداء الإسلام المعاصرين، يرى أن القرآن العظيم مجرد نص لغويّ، وأن الوحي مجرد ظاهرة، وكل ذلك قابل للنقاش والأخذ والرد، يتبنى العلمانية ديناً، ومناقضة الإسلام مبدأ، ومحاربة الشريعة الإسلامية غاية، اهتم بالدراسات اللغوية وعلوم القرآن وقضايا التأويل، محاولاً إيجاد أرضية فكرية لتقويض الإسلام، مجمل كتاباته تدل على أنه يتبنى هدم الإسلام من داخل الإسلام نفسه، وفي هذا البحث مناقشة لبعض آرائه، حمته السلطة العلمانية، ومنعت من مقاضاته، وسهلت خروجه خارج البلد، حيث تلقفته الجامعات الغربية في أسبانيا وهولندا وأمريكا وفرنسا.

المنزل على نبينا محمد ﷺ: (... إن النصوص الدينية ليست في التحليل الأخير سوى نصوص لغوية) (۱۰ إن النصوص الدينية نصوص لغوية شأنها شأن أي نصوص أخرى في الثقافة) (۲).

ثم يخلص من هذا الكلام الهزيل ليصل إلى مراده النهائي، والذي سوف يرتب عليه نسف الدين كله فيقول: (وإذا كنا نتبنى القول ببشرية النصوص الدينية فإن هذا التبني لايقوم على أساس نفعي إيديلوجي يواجه الفكر الديني السائد والمسيطر بل يقوم على أساس موضوعي يستند إلى حقائق التاريخ وحقائق النصوص ذاتها)(٣).

وهذه الأقوال ليست إلا وجها كالحا من أوجه الإلحاد الذي غزى به الأعداء بلاد المسلمين وأوجدوا من بين بني جلدتنا ومن يتكلم بألسنتنا من يقول أقوالاً لم يقلها أساتذته، إمعاناً في استرضائهم ونيل حظوتهم والمكانة عندهم.

ثم يأتي ذباب ارتشف من زبالات الغرب ما ارتشف ليخرج بعد ذلك

<sup>(</sup>۱) قضايا وشهادات عدد ۲ بعنوان «الحداثة» صيف ۱۹۹۰ م/۱٤۱۰ هـ: ص ۳۸۹.

<sup>(</sup>٢)(٣) المصدر السابق: ص ٣٩١، ٣٩٢.

<sup>(</sup>٤) الآية ٥ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٥) الآية ٣١ من سورة الأنفال.

مثل هذا الكلام المتهافت الوضيع ليتسلل من خلاله إلى نفي وجود الله تعالى وجحد أخبار الغيب فيقول: (تتحدث كثير من آيات القرآن عن الله بوصفه ملكاً (بكسر اللام) له عرش وكرسي وجنود وتتحدث عن القلم واللوح، وفي كثير من المرويات التي تنسب إلى النص الثاني ـ الحديث النبوي ـ تفاصيل دقيقة عن القلم واللوح والكرسيّ والعرش، وكلها تساهم ـ إذا فهمت فهماً حرفياً ـ في تشكيل صورة أسطورية عن عالم ما وراء عالمنا الماديّ المشاهد المحسوس)(۱).

ثم يصب جام حقده على تطبيقات النصوص الشرعية في الأحكام والتشريعات وهي المقصد الرئيسيّ لكل مقدماته الباطلة الكافرة، فيسخر من الرق والعتق ومصطلح أهل الكتاب وأخذ الجزية والسحر والجن والحسد وحكم الربا ثم إلى «الحاكمية» فيقول عنها: (والانطلاق من معطيات النص الحرفية والتمسك بالدلالات التي تجاوزتها الثقافة وتخطتها حركة الواقع يكشف عن بعده الإيديولوجي بشكل واضح في إصرار الخطاب الدينيّ على جعل العلاقة بين الله والإنسان محصورة في بعد «العبودية» والعبودية تستدعي مقولة «الحاكمية «التي تتأسس عليها وجودياً ومعرفياً)(٢).

ثم يتوجه بالهجوم الإلحادي على مصطلح «العبودية» ويقرر أن دلالة اللفظ مجرد دلالة تاريخية لا حقيقة لها وأن العبودية (لا تعني الامتلاك الكامل للروح والجسد كما كان الحال في النظام الاجتماعي الاقتصادي المسمى العبودية) (٣).

ويضيف قائلاً: (وحين يحصر الخطاب الدينيّ العلاقة بين الله والإنسان في بعد «العبودية» وحده فإنه لايستحضر المعنى المجازيّ للعبودية، بل يصر على تأكيد الدلالة الحرفية، وهي الدلالة التي تتأكد بطريقة حاسمة حين توضع في سياق التأويل الحرفيّ لصورة الإله الملك صاحب العرش

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٩٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٩٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٩٩.

والكرسي والصولجان والجنود التي لا حصر لها)(١١).

فهذا نموذج من نماذج الانحراف العقديّ الذي يُنشر ويُقرأ ويُحمى، وفيه أكبر شاهد على أوهام المادية الجدلية وأكاذيب وأغاليط الإلحاد، والحرب الموجهة ضد الإسلام عقيدة وشريعة، ويُمكن ملاحظة المزيج الكفريّ في النص: من احتماء بدعاوى العلمية والمعرفية والثقافة الشمولية، التي يخادع بها أشباهه من ذوي الهزال العقليّ، ثم السخرية بالله تعالى وبالنص الشرعيّ، وبالفهم السلفيّ القويم لهذه النصوص.

إن إسقاط حق العبودية لله تعالى أحد أظهر دلالات الاتجاه الحداثي العلماني، ومنه يتسرب جحدهم لحق الله تعالى في الحكم والتشريع، وغير ذلك (٢).

وفي الحقيقة أن هذا المتهالك وأشباهه من الكتاب العلمانيين والحداثيين لايفهمون التدين إلا بصيغته الأوروبية إلحاداً وجحوداً ورداً ومكابرة، أشربوا حبها على أنها هي الحرية والتقدم والنهضة، أو مجرد علاقة بين الإنسان وربه عند الذين يقرون بوجود رب خالق، وأي تجاوز لتلك الحدود التي رباهم الغرب عليها فهو التطرف والتعصب والأصولية بل والتخلف والرجعية.

وقد يظن المرء لأول وهلة أن هؤلاء ضلوا سواء السبيل عن جهل وعدم معرفة، فإذا تأمل ما يكتبون وجد أن انخلاعهم الكامل عن الإسلام وانحيازهم الكامل للكفر عن بينة وتصميم وقصد.

إنهم بكل وضوح ضد الإسلام كل الإسلام عن سابق إرادة وترصد، ثم يأتون يتبجحون بعد كل ذلك بأن (العلمنة لاتعني الإلحاد، إنّما تعني حرية الاختيار، واتخاذ موقف فلسفى أمام مشكلة المعرفة، فالكثير من

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٠٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: تأصيل نفي العبودية كأساس حداثي في كتاب الحداثة عبر التاريخ لحنا عبود: ص ١٥٠ ـ ١٥٣.

العلمانيين مؤمنون حقيقيون، ولكنه ليس إيمان التبعية والجهل، وإلا كيف نفهم أن رائد الفضاء الأمريكي يصعد إلى عربته الفضائية يدور في الفلك الكوني وهو يعلق في صدره صليب إيمانه، وفي أوروبا فصلت الحداثة بين الدين والمجتمع المدني، ولكنها لم تلغ الدين ولم تقض عليه، فقط كل يمارس طقوسه وشعائره كما يهوى ويريد، وربّما لايمارسها، ولكن توقف الدين عن فرض سيطرته وتشريعاته على الحياة السياسية والاجتماعية العلنية هي الموقف الحر للروح أمام مشكلة المعرفة)(١).

إن خطاب المغالطة والتدليس الذي يميز اللهجة الحداثية العلمانية يبدو بارزاً عند اصطدامهم ببراهين الإسلام وحقائقه اليقينية، ويظهر معها مقدار التبعية للغرب إلى حد يجعل من المكابرة للحس والواقع والعقل والتاريخ شيئاً سائغاً عند هؤلاء.

وإلا فأين الدراسات الموضوعية التي بناء عليها يجب التفريق بين دين محرف ودين سليم قويم، وبين مجتمع وتاريخ عاش حياة البؤس تحت هيمنة أديان خرافية وجذور وثنية، ومجتمع وتاريخ عاش حياة الحق والخير والعدل والفضيلة؟!.

وأعجب ما في هذا الخطاب الممسوخ أن أصحابه شكلوا من أنفسهم قضاة ومفتين في أمور الإسلام والمسلمين وهم يلبسون عباءة أبي لهب ويمتشقون طيالسة الكنائس والبيع.

وإن من نفي خصائص الألوهية هذا الزعم الافترائي القائم على احتقار الدين والزعم بأن (الأديان بدأت تتقلص تقلصاً سريعاً عن كثير من البلدان حتى أنه لم يعد يدين بالأديان سوى ثلث سكان العالم: أي أن ثلثي سكان العالم حسب أحدث نظرية فقهية عن النار، مآلهم جهنم خالدين فيها أبداً)(٢).

<sup>(</sup>۱) قضايا وشهادات، العدد الثاني صيف ۱۹۹۰ م/۱۶۱۰ هـ: ص ۱۰۳ من مقال لأنيسة الأمين.

<sup>(</sup>٢) مسافة في عقل رجل: ص ٣.

وهكذا تتكرر الطريقة العلمانية الحداثية في مواضع عديدة، أولا الزعم والادعاء، وثانيا التهكم والسخرية؟!.

وإلا فمن أين لهذا أن ثلث سكان العالم ممن يدينون بدين والبقية ليسوا كذلك؟.

إن هذه الدعوى إضافة إلى كذبها ومخالفتها للحقيقة هي محاولة لملء الفراغ وحشد الأعداد ليتكثّر بها في جانب الإلحاد.

ثم السخرية من الدين الإسلاميّ الذي يقرر أن الكفار في النار، يتحدث عن ذلك على طريقة سلفه الذي قال ساخراً بالنبي على حين أخبر عن شجرة الزقوم: «إنّما الزقوم التمر والزبد أتزقمه»(١).

ويعود هذا الخاسر بعد النسبة التي وضعها للتدين وعدمه فيقول: (ما جدوى الأديان وقد شدت الشرق إلى أحضان التخلف بينما ارتفعت هامة شعوب لاتؤمن بالأديان لقمة الحضارة)(٢).

ثم يرسم طريقه الذي اقتدى به، وهو ما يؤكد أنهم ينظرون إلى الدين بعين أوروبية، فيقول: (هناك في البلاد المتحضرة أصبحت الأديان مجرد علاقة خاصة بين الإنسان وربه، هذا إذا كانت موجودة أصلاً وبالتالي أصبحت مجرد إطار، شكل، كلمة تكتب في البطاقة، أما أسلوب الحياة فمنفصل تماماً يحدده المجتمع من خلال اعتبارات أخرى يستوحيها من أسباب الحضارة)(٣).

هكذا تلقى هؤلاء الأغرار هذه الأفكار عن أساتذتهم الغربيين، علماً بأن الغرب أدخل أديانه في أمور حياتية عديدة، ولهؤلاء الأتباع تتوجه أسئلة من مثل:

<sup>(</sup>١) قائل ذلك أبو جهل. انظر: تفسير ابن كثير ١٧/٦ عند قوله تعالى: ﴿أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَةُ اَلزَّقُرِم ﴿ الصافات ٦٢.

<sup>(</sup>٢) مسافة في عقل رجل: ص ٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٥ ونحوه ص ١١.

لماذا هذا التكالب النصراني اليهودي على المسلمين؟.

لماذا يشن الغرب النصراني حربه على المسلمين في البوسنة والهرسك؟.

لماذا يقاتل الصرب تحت رايات وشعارات الصليب؟.

لماذا قام الكيان الصهيونيّ في فلسطين ولم يقم في نيجيريا؟.

لماذا يسعى الغرب من يهود ونصارى في جعل المسلمين دائماً تحت وطأة الضعف والتخلف والتبعية والاستعباد؟.

لماذا يصرح كبار سياسي الغرب بأن معركة كبرى ستأتي بينهم وبين المسلمين في «أرميا صيدون» وأنها آخر معركة في العالم؟.

ثم لماذا هذا الدعم الرسميّ والشعبيّ للمنظمات التنصيرية الموجهة إلى بلاد المسلمين؟.

وأسئلة أخرى كثيرة محرجة لهؤلاء الذين يدافعون عن الغرب أكثر مما يدافع عن نفسه، ويقتدون به ويقلدونه في أحط أموره.

إنهم طلائع العدو، بل هم العدو فاحذرهم قاتلهم الله أنى يؤفكون، هم نقل الإفرازات الإلحادية والصهيونية إلى بلدان المسلمين، وليس معهم من كيانهم الأصلي إلا اللغة العربية التي يستطيعون بها توصيل سمومهم إلى أبناء المسلمين.

ولاتجد في فكر هؤلاء وعقائدهم ما يدل على شخصية عربية إلا اللسان الذي به ينطقون وبه يكتبون، أمّا ما سوى ذلك فقد ذاب في خوض الكافرين واندرج في مدارج الهالكين.

ومن ألوان نفيهم لبعض خصائص الألوهية: القسم بغير الله، وهذا كثير في كلامهم، ومنه قول صلاح عبدالصبور:

(أقسمت بالأهرام والإسلام والسلام

سأقتلك

بكل ما سُقيتُ من مرارة الأيام أغوص في دمك أقسمت بالأخ الذي مضى وخلته بلا ثمن)(١). ويقول: (أقسمت بالقمر وبالسحاب والزهر وباللجين واهب الحياة سأقتلك)<sup>(٢)</sup>. ومثال آخر من أقوال توفيق زياد: (قسماً بأفئدة الأباة الثائرين بكل ساح قسمأ بأجنحة النسور تمردت رغم الجراح قسما بأحداق العذاري

الداميات من النواح قسماً برماني وزيتوني وندماني، وراحي

قسماً بأرضي، بالشواطىء

بالسواقي، بالمراح

<sup>(</sup>۱) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٩٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٩٦.

بالدم بالأحرار

بالعزم المسعر، بالرياح

لتبرقعن نسورنا أعشاشها

بلظى الكفاح)<sup>(١)</sup>.

ويقول النبي ﷺ: «من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك»(٢).

ولولا قصد رصد صنوف الانحرافات لما أوردت مثل هذه القضية وأشباهها؛ لأن القوم قد انغمسوا في ما هو أبشع من ذلك من ألوان الكفر والإلحاد.

ومن أمثلة انحرافاتهم في هذا: التفاخر بعدم الخشية من الله مثل قول توفيق صايغ:

(ارتعدت ركبتاي اصطكتا

لا لخشية الله.

انقلبت خشيتي الخالية

مرقصاً فاحشاً بروما)<sup>(٣)</sup>.

ومن ذلك أيضاً: التهكم بالدعاء الموجه إلى الله سبحانه، واعتباره وباءً وفراغاً، ومجرد عناء لا فائدة من ورائه، يقول أمل دنقل:

(ودعونا الله أن يكشف عنا الغمة المنعقده:

أعطنا ليلة حب واحدة

<sup>(</sup>۱) دیوان توفیق زیاد: ص ۲۸۹ ـ ۲۸۲.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب الأيمان والنذور باب ماجاء في كراهية الحلف بغير الله ١١٠/٤، وأبو داود في كتاب الأيمان والنذور باب كراهية الحلف بالآباء ٣٠٠/٣، وأحمد في مسنده عن ابن عمر ١٢٥/١.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الكاملة لتوفيق صايغ: ص ٣٠٥.

أعطنا ليلة طهر واحدة

أعطنا ليلة صدق واحدة

وتنسمنا صدى الدعوة، غربلنا الهواء

لمن يكن إلا الوباء

جرباً تحت الجلود)<sup>(۱)</sup>.

أمّا التهكم بأنواع العبادة فقد تمادوا فيه \_ وسوف يأتي تفصيل ذلك \_ وإنّما أذكر هنا بعض الشواهد، فمن ذلك الاستخفاف بالسجود في قول نزار قبانى:

(وناهداك. أجيبي من أذلهما؟

ويوم كنت أنا.. لله ما سجدا)(٢).

وفي هذا تهكم بالسجود ونفي له، وهو من حقوق الله تعالى ومن خصائص الألوهية التي لايصح صرفها إلاّ لله، كما لايصح نفي استحقاق الله لها، بيد أن هذا المفتتن لم يقتصر على النوع من الانحراف، وقد سبق ذكر جملة من انحرافاته، وله في أودية الضلال والفساد المدى الواسع والذكر القبيح، فها هو يصف الله \_ جلَّ وعلا \_ بالموت شنقاً، ثم ينفي بعد ذلك أي قيمة أو معنى للصلاة والإيمان، فيقول:

(من بعد موت الله مشنوقاً

على باب المدينة

لم يبق للإيمان أو للكفر قيمة)(٣).

فهل بعد هذا الكفر من كفر؟ ومع ذلك فلا نجد من الحداثيين

<sup>(</sup>١) ديوان أمل دنقل: ص ٧٤٥.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية ١/٤٣٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٣٤٢/٣.

والإمعات التابعين لهم والمدافعين عنهم إلا الإشادة والامتداح لهذا الكلام المنحط الخبيث ولقائله، تحت شعارات التحديث والجمال الفنيّ والإبداع، ألا فلتكسر الأقلام والأيدي التي تكتب مثل هذا الكفر البواح.

ومن ألوان انحرافاتهم في هذا المسار: جعل العشيقة أحب من الله تعالى، كما في قول محمد الماغوط:

(... وكنت أحبك يا ليلي

أكثر من الله والشوارع الطويلة)(١).

ومنها: الاستخفاف بالدعاء وجعله غير نافع ولا مفيد، كقول ممدوح عدوان: (ولو ينفع دعاي الله لدعيت)(٢).

ونحو هذا قول عبدالرحمن المنيف في روايته مدن الملح: (... ورغم أنه فهم المعنى العام للكلام الذي أداه هاملتون كما يؤدي المؤمن الصلاة أو كما يرفع المتوسل دعاءه إلى قوة مجهولة لكي تساعده، فقد احتار...)<sup>(٣)</sup>.

وقاعدة هؤلاء جميعاً في جحد خصائص الألوهية ما صرح به أحدهم قائلاً: (... يجب وضع الدين في إطاره الصحيح، وهو علاقة الإنسان بربه فقط دون المعاملات الإنسانية؛ لأن الأديان لم تعد تصلح كمنهاج في الحياة بعد أن حرمت في كثير من نصوصها أحاسيس المجتمعات نبضها عندما قضت بتحريم ممارسة الفنون من رسم ونحت وتمثيل ورقص وغناء وموسيقى، نأخذ من أحكامها مايتسق والعصر، ونرفض مايخالف ذلك حتى ولو أدى الأمر بنا أن نرفضها جميعاً)(3).

وعلة هذا الجحد والمصادمة والرفض الكامل أو الجزئي للدين أنهم

<sup>(</sup>١) الآثار الكاملة لمحمد الماغوط: ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية الكاملة لممدوح عدوان ١/٦٤.

<sup>(</sup>٣) مدن الملح ج ٥ بادية الظلمات: ص ٧.

<sup>(</sup>٤) مسافة في عقل رجل: ص ٤.

يرون \_ زوراً وبهتاناً \_ أن الإنسان أصبح لإيمانه بالله (مجرد وسيلة، قطعة شطرنج على لوح الأديان) (١) وأن (شرائع الأديان أصبحت الآن وفي أغلبها كسيحة عن ملاحقة التطور المذهل للبشرية) (٢).

وأن النهضة اليوم لم تأت إلا بعد التمرد والرفض للأديان (ففي عصر النهضة كانت المجتمعات شرنقة للدين من خلال سيطرة رجال الدين، إلى أن خلع الفكر تلك الشرنقة ومزقها لتدب فيه الحياة بآراء المفكرين والفلاسفة والعلماء)(٢).

هذه حقيقة نظرتهم للدين وإن صبغوا أعمالهم بصبغة الأدب، ولونوا مقاصدهم بألوان التحديث والإبداع الفنيّ والتطوير اللغويّ ونحو ذلك من عاداتهم الكلامية.

## المظهر الثالث من مظاهر الانحراف في توحيد الألوهية: جحد حق العبودية شتعالى والسخرية بالعبادة ومظاهرها:

وهي نتيجة حتمية للمقدمة الإلحادية الكفرية، التي جعلوها أساساً للحداثة والعلمنة وما يسمونه الإبداع والتطوير، وهي جحد ألوهية الله الواحد الأحد، فمن يجحد أن الله هو الإله الحق المعبود دون سواه فلا ريب أنه سيجحد حقه تعالى في أن يعبده الخلق الذين أوجدهم من عدم ويميتهم ثم يحييهم، وسيسخر بالعبادة ومظاهرها.

وهو دأب أسلافهم من الكفار الأقدمين، فهم على آثارهم مقتدون، كما أخبر الله تعالى في قوله: ﴿وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَيُجَدِلُ ٱلَّذِينَ كَمُوا بِاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٩٥ ونحوه ص ٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر ألسابق: ص ١٩٩.

<sup>(</sup>٤) الآية ٥٦ من سورة الكهف.

جَزَآؤُهُمْ جَهَنَّمُ بِمَا كَفَرُواْ وَأَتَّخَذُواْ ءَايَتِي وَرُسُلِي هُزُوًا ﴿ اللَّهُ ﴾ (١).

وأوجه انحرافهم في هذا الباب عديدة تبدأ من جحد حق العبودية لله تعالى، وقد مر في هذا الفصل عدة شواهد على ذلك:

من أمثال جحد نصر حامد أبو زيد للعبودية، ونفي أن تكون العلاقة بين الله تعالى والإنسان علاقة إله معبود بعبد مربوب (٢).

إلى حد زعمه بكل جرأة وتبجح أن مفهوم العبودية كما ورد في النصوص الشرعية وكما فهمته الأمة الإسلامية في كل عهودها؛ هو مفهوم مصادم للإسلام ذاته، وأن السير في هذا الاتجاه حركة ارتدادية وعملية إخفاء متعمدة لدلالة النصوص<sup>(٣)</sup>، أي أن الأمة كلها منذ مبعث الرسول على حتى حتى اليوم عاشت في لجج الارتداد والخياة ـ حسب تعبيره ـ حتى جاء هذا المنقذ!! ليظهر الحق ويوضح الحقيقة!!.

وبتتبع كلام هذا المفتتن نجد غايته من هذه السفسطات الزائفة تتمثل في إبعاد الإنسان عن الدين، وخلع ألوهية الله تعالى عن حياة الناس، وجعل الإنسان عبداً لنفسه وأهوائه، تحت شعارات العقلانية والعلمية والحياة العصرية وغير ذلك من الترهات ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُ مِ إِذَا دُعِى اللَّهُ وَحَدَمُ كَفَرْتُم وَإِن يُشْرَكَ بِهِ عَوْمَنُوا فَالْحُكُمُ لِلَّهِ الْعَلِي آلْكَيدِ اللَّه ﴿ وَالْحَدَامُ اللَّهُ اللَّهُ

ألم يجعلوا العبادة لله وحده، تخلفاً والوثنية والكفر تقدماً؟.

ها هو أحدهم يقول:

(بين سطور إسفار العبادات

دوران ولفّ

<sup>(</sup>١) الآية ١٠٦ من سورة الكهف.

<sup>(</sup>۲) انظر: قضایا وشهادات ۲/صیف ۱۹۹۰ م/۱٤۱۰ هـ: ص ۳۹۸، ۳۹۹، ۴۰۰.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٤٠١.

<sup>(</sup>٤) الآية ١٢ من سورة غافر.

والاتقدم)(١).

وها هو الآخر يجعل من الإيمان بالله تعالى نقيضاً للعقلانية ـ الإله المعاصر الذي عبدوه من دون الله ـ فيقول: (وما دام الإيمان الذي عمر صدور هؤلاء المهتدين الجدد يقدم نفسه كنقيض لكل عقلانية، ولكل تاريخية، وفي غضون ذلك سيكون الواقع قد تعفن أكثر فأكثر)(٢).

وقد اقتبس الحداثيون أسوأ ما في الغرب من أمور، وجلبوا إلى أوطان المسلمين أشر ما عند الكافرين، والعقائد الضالة والأخلاق الفاسدة.

## يقول البياتي:

(كان لنا فجر وكانت لنا يا طالما غنيت في حبها حتى إذا ما الأمس ولّى مضى ال يا طيفها! نوافذى أغلقت

آلها تسمنحنا ودها وكنت في حبي لها عبدها ساقي وخلى في فمي قيدها وأطفئت أنوارها يعدها)(٤)

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لتوفيق صايغ: ص ٣٠٧.

<sup>(</sup>٢) قضايا وشهادات ٤ خريف ١٩٩١ م/ ١٤١١ هـ: ص ٣٢ من مقال لسعد الله ونوس بعنوان «الثقافة الوطنية والوعى التاريخي».

<sup>(</sup>٣) الآية ١٢٤ من سورة طه.

<sup>(</sup>٤) ديوان البياتي ٢/ ١٨٠.

وسواء قرئت هذه الأبيات على أنها جحد وتمرد على الماضي الإسلاميّ الذي يقوم على عبودية الله، أو قرئت على أنه يخاطب معشوقته التي جعل منها آلهة وجعل من نفسه عبداً لها، فكلا الأمرين يدل على عمق الانحراف الاعتقاديّ، وظهور التبعية للغرب الماديّ.

ومن هذا النمط قول توفيق صايغ:

(إله الصلوات الطوال البعيد

انتشلني لدياره

جعلها دياري)<sup>(۱)</sup>.

وقول أمل دنقل:

(حين أخلع عني ثياب السماء

فأنا أتقدس \_ في صرحة الجوع \_ فوق الفراش الخشن)(٢).

ويقرنون بين عبادة الله وحب الله تعالى والتسكع والسرقة كما في قول أحدهم:

(عاد المتثائب للمقهى

ولحب الله.

عاد العاطل للسرقة)<sup>(٣)</sup>.

ويسخرون بالدعاء الذي هو العبادة، ويصفون عفو الله بالسم كما قال أحمد دحبور: (أسأل الله ألا يسمم بالعفو حزني)(٤).

ويجعلون الكفر والإلحاد وترك الدين والعبادة حرية تفكير واعتقاد،

<sup>(</sup>١) الأعمال الكاملة لتوفيق صايغ: ص ٢٩١.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لأمل ونقل: ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة لممدوح عدوان ج ٢ لابد من التفاصيل: ص ٩٤.

<sup>(</sup>٤) ديوان أحمد دحبور: ص ٥٢٠.

كما يقول الطاهر بن جلون<sup>(۱)</sup> في رواية ليلة القدر: (... أحب القرآن كشعر رائع، وأمقت الذين يستغلونه في تشويشات ويجدون من حرية التفكير، إنهم منافقون... أنا أعرفهم جيداً، لقد تعاملت معهم من قبل، إنهم يستندون إلى الدين للسحق والهيمنة، وأنا أستند حالياً إلى الحق في حرية التفكير وحرية الاعتقاد أو عدمه هذا لايعني سوى ضميري...)<sup>(۲)</sup>.

ويقول في موضع آخر على لسان إحدى شخصيات روايته: (إنني في قطيعة مع العالم، أو على الأقل مع ماضيّ الشخصيّ لقد اقتلعت كل شيء، إنني مقتلعة عن طواعية، وأحاول أن أكون سعيدة، أي أن أعيش حسب إمكانياتي، بجسدي الخاص، لقد اقتلعت الجذور والأقنعة، أنا تيه لاتمسكه ديانة، أسير لا مبالية وأعبر الأساطير.

## ـ هذا مايدعى بالحرية

ـ نعم التجرد من كل شيء، وعدم امتلاك أي شيء لكي لايملكني شيء، حرة، أي مستعدة، سابقة على العقبات، وربما سابقة على الزمن...

- ليس للإنسان شيء في الأصل، هذا صحيح، وينبغي ألا يكون له شيء في النهاية...) (٣).

وعندما يتحدث عن الإسلام والمجتمع المسلم الذي التزم به يقول: (مجتمع قائم على النفاق وأساطير ديانة حُوّل اتجاهها وأفرغت من روحانيتها...)(٤).

<sup>(</sup>۱) الطاهر بن جلون، من مواليد فاس في المغرب سنة ١٣٦٤ هـ/١٩٤٤ م، يقيم في باريس، روائي وناقد وشاعر حداثي، ودكتور في علم النفس، شديد العداء للإسلام قوي الولاء للغرب، وهو من أعلام الفرنكفونية منح جائزة غونكور الفرنسية على روايته ليلة القدر، وهي أكبر جائزة أدبية تمنح في فرنسا. انظر: مجلة الناقد، العدد الثامن، فبراير ١٩٨٩ م: ص ٦٦.

<sup>(</sup>٢) ليلة القدر: ص ٦٠.

<sup>(</sup>٣) ليلة القدر: ص ٦٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ١٠٦ ـ ١٠٧.

ليس بعد هذا الكلام أي إيضاح في عمق وفضاعة الانحراف العقديّ في الأدب الحديث.

وأساس فلسفتهم في جحد حق العبودية لله تعالى ما قاله علاء حامد في روايته مسافة في عقل رجل: (... الإنسان ليس سوى نظرية مادية بحتة، وجد بالصدفة ويموت بالصدفة، ويموت يصبح مجرد ذكرى في أروقة الحياة فلا إله ولا ثواب ولا عقاب ولا جنة ولا نار ولا جن أزرق أو أحمر، ولا ملائكة بيضاء أو خضراء تهفهف بأجنحتها، والرسل ليسو سوى مجموعة من الدجالين، والأديان صيغ بشرية ذكية، والإنسان ابن الطبيعة، خالق نفسه، هو الأوحد الأقوى والأفضل والجبار والمتكبر، وبالتالي فقد وجد بالصدفة وسيفنى جنسه البشريّ أيضاً بالصدفة...)(۱).

هذا الكلام التافه والمنطق الرخيص هو في الحقيقة محور فكرتهم في نواحي انحرافاتهم العديدة، غير أن هذا صرّح وغيره لمح ورمز.

قال الله تعالى: ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ ءَايَنِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِ وَإِن يَرَوْأُ كُلَّ ءَايَةِ لَا يُؤْمِنُوا بِهَا وَإِن يَرَوْا سَبِيلَ ٱلرُّشَدِ لَا يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا وَإِن يَرَوْا سَبِيلَ ٱلْغَيِّ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا ذَلِكَ بِأَنَهُمْ كَذَبُوا بِعَايَدَتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا غَنِفِلِينَ ﴿ لَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقال تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَجُدِدُلُونَ فِي ءَايَتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلَطَنِ أَتَنَهُمَّ كَالَّهُ مَقْتًا عِندَ اللَّهِ وَعِندَ اللَّذِينَ ءَامَنُوأً كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى كُلِ قَلْبِ مُتَكَيِّرٍ جَبَّارٍ ( اللَّهُ عَلَى حَكُلِ قَلْبِ مُتَكَيِّرٍ جَبَّارٍ ( اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِقُلْ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

لقد أغرق هؤلاء في جحودهم واستكبارهم وعنادهم حتى جعلوا التحرر من العبادة لله تعالى والتحرر من الدين والشرائع أساساً للإبداع والتحديث والتقدم والرقي!!.

فأدونيس في حديثه عن نفسه ومنهجه الحداثيّ ومشاريعه الإبداعية

<sup>(</sup>۱) مسافة في عقل رجل: ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٤٦ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٥ من سورة غافر.

يقول: (أنا المتوثن والهدم عبادتي) (١)، وقد سبق نقل كلام أحد منظريهم في الثناء على تعدد الأوثان عند اليونان (٢)، واعتبار ذلك أساساً للتعددية الفكرية الحديثة وللحرية، أمّا التوحيد ـ عنده فجمود وتخلف وتحكم وعوائق وأغلال (٢)، ثم خلص إلى أن مطلب الحداثة هو تحرير الإنسان من الوحدانية وإعادته إلى الوثنية، فقال ما نصه: (... فالوحدانية تتناقض كل التناقض مع الحرية، إن وحدانيتها تحول دون تحقيق وعودها فلا حرية مع الوحدانية. . لذلك نجد النهضة الأوروبية حاولت إعادة الصيغة الوثنية التعددية، فقد وجدت فيها التعبير الأكمل لحرية الإنسان فكراً وجسداً، وهنا تبدأ الحداثة الثانية وبدايتها كانت على شكل مساومة بينها وبين الوحدانية، ولم تظهر بشكل واضع إلا بعد أكثر من قرنين من النهضة الأوروبية التي تشكل البداية فقط) (٣).

إذن هذه الحداثة، وهذا أول طريقها المظلم وبداية حملتها الصليبية والصهيونية الإلحادية لاختراق دار الإسلام، باسم التحديث والتجديد هذه المرة، وفي أزياء العقلانية والتطوير والتاريخية والعصرية.

وما هي في الحقيقة إلا حلقة في سلسلة طويلة من الحرب للإسلام وأهله، وشعبة من شعب الكفر والنفاق يراد لها أن تلقى بظل يحومها على ربوع الإيمان والتوحيد في قلوب المؤمنين، لتوجد مكان التوحيد وثنية باسم التعددية، ومكان اليقين شكا باسم النقاش والحوار، ومكان الشريعة جاهلية باسم العقلانية، تارة بالكفر البواح في الأمكنة التي يتاح لهم فيها المجاهرة به، وتارات بالمخبوء والمستتر تحت الألفاظ والرموز الغامضة في الأمكنة التي لايتمكنون فيها من البوح والتصريح.

وعلى كل حال فقد أضحى التحرر من العبادة لله ومن الإيمان به ومن

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لأدونيس ٢/ ٦٤٢.

<sup>(</sup>۲) انظر: مجلة الناقد، عدد ۸: ص ۳۲ ـ ۳۴، وقد سبق نقل ذلك في ص ۱۹۸ ـ ۲۰۰ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٣.

التوحيد ومن الشريعة أساساً من أهم أسس الإبداع عند أصحاب الحداثة.

ويُمكن القول بكل صراحة: إن منظري ومروجي الحداثة يعلنون بكل جرأة، بأن الكفر بالله ودينه هو أساس الإبداع، ولنستمع إلى قول سادن صنم الحداثة، الباطنيّ أدونيس في هذا المجال، وذلك في أثناء حديثه عن الخروج عن ما أسماه بالمشكلية القديمة للحضارة العربية، المتمثلة حسب زعمه في الوحي والدين والقديم، والتي يراها متناقضة مع ثنائية مقابلة لها، فالوحي مع العقل، والدين مع الفلسفة، والقديم مع الحديث، ويرى أن هذه الثنائية التفاضلية التعليمية أدت إلى دوران الفكر العربيّ والشعر في إطار مغلق وضيق، بين ثنائيّ تقويميّ: حق وباطل، وخير وشر، وإيمانيّ وإلحاديّ، وأصوليّ وخارجيّ وعربيّ وشعوبيّ، وقديم ومحدث (۱).

ثم خلص من ذلك إلى أن هذا المناخ من الهيمنة أدى إلى ثورة مؤداها أنه (لم يعد المطلق الإلهيّ وحده مركزاً، بل صار الإنسان شريكاً له، ذلك هو الجانب الصوفيّ والعقلانيّ الإلحاديّ، لكن على مستوى آخر من هذه الثورة... أصبح العالم تفجراً مستمراً صوب تكامل مستمر، ولم يعد المطلق الإلهيّ وراء العالم أو قبله وحسب، وإنّما أصبح أمامه أيضاً، لم يعد يجيء من الماضي وحده، وإنّما أخذ ينبثق في الحاضر ويجيء من المستقبل أيضاً، ولم يعد المطلق الإلهيّ في هذا المنظور جواباً لا سؤال بعده، وإنّما أصبح سؤالاً، والعالم، إذن، لم يخلق كاملاً، دفعة واحدة وإلى الأبد، وإنّما صار كل شيء فيه للخلق المستمر... هكذا لايعود علم الجمال، بالنسبة إليه علم جمال النموذج أو الأصل أو الثابت، بل علم جمال المتغير، المتحول، المتجدد، ويصبح الإبداع ممارسة الشاعر، الأولى، من أجل تأسيس وجوده في أفق البحث / السؤال، لم يعد الشاعر، بتعبير آخر، يكتفي بمحاكاة العالم، وإنّما أصبح يمارس هو نفسه خلق العالم، وبدلاً من أن يردنا علم جمال الثابت إلى العالم البديع الفائق، الكامل الصنع، أخذ يردنا علم جمال المتحول إلى القصيدة البديعية الصنع، كصورة جديدة عن يردنا علم جمال المتحول إلى القصيدة البديعية الصنع، كصورة جديدة عن

<sup>(</sup>١) انظر ذلك في الثابت والمتحول ج ٣ صدمة الحداثة: ص ٢٦٢ ـ ٢٦٣.

العالم من صور ممكنة لا نهاية لها)(١).

هذه هي أسس الإبداع الحداثيّ وأصول فكرة التحول والتجديد والصيرورة الدائمة.

أمّا القصيدة البديعة التي يعنيها أدونيس في كلامه السابق، فهي من جنس أقواله الإلحادية الخبيثة:

(سقط الخالق في تابوته

سقط المخلوق في تابوته

والنساء ارتحن في مقصورة)(٢).

(أحرق ميراثي، أقول أرضى

بكر، ولا قبور في شبابي

أعبر فوق الله والشيطان

دربي أنا أبعد من دروب

الإله والشيطان)<sup>(٣)</sup>.

هذا بعض تجديده وبعض وممارسته لعلم جمال المتحول، وهو الإطار والصورة الجديدة للعالم الذي يريده أدونيس، وهو اختياره الذي عبر عنه بقوله:

("من أنت" من تختار يا مهيار؟

اني اتجهت، الله أو هاوية الشيطان

هاوية نذهب أو هاوية تجيء

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٦٤ \_ ٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ٢٨٣، وهذا النص وإن كان في الربوبية إلا أنه يتضمن جحد حق العبودية لله سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/ ٢٨٩.

والعالم اختيار
- لا الله اختار ولا الشيطان
كلاهما جدار
كلاهما يُغلق لي عيني
هل أبدل الجدار بالجدار
وحيرتي حيرة من يضيء
حيرة من يضيء

وبعد هذا الكفر البواح لك أن تسأل، هل يوجد من الحداثيين الذين ينتسبون إلى الإسلام من يعجب بأدونيس ويحبه ويدافع عنه؟

وللإجابة على هذا نأخذ كلام أحد الحداثيين المصِرين على أن الحداثة لا تناقض الإسلام، ونرى موقفه من أدونيس صاحب هذه الأقوال الشنيعة.

ففي مقابلة في جريدة الشرق الأوسط مع عبدالله الغذامي<sup>(۲)</sup> سئل: (كيف ترى مستقبل الحداثة الفنية التي يتبناها التيار التجريبيّ بريادة أدونيس؟، وهل يُمكنها أن تفرض نفسها كاتجاه أساسيّ في حركة الشعر العربيّ الحديث ولماذا؟)<sup>(۳)</sup>.

أجاب الغذامي قائلاً: (يبدو لي أن مسألة أدونيس والأدونيسية مسألة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ٢٨٨.

<sup>(</sup>٢) هو: عبد الله بن محمد بن عبد الله الغذامي، ولد عام ١٣٦٥ه في عنيزة، حصل على الماجستير والدكتوراه من بريطانيا جامعة أكستر عام ١٣٩٨ هـ/١٩٧٨، عمل أستاذاً في جامعة الملك عبدالعزيز في جدة ثم انتقل إلى جامعة الملك سعود في الرياض، من الحداثيين الدعاة، يتبنى المنهج البنيويّ وينافح عنه ويفخر بأنه أول من أدخله إلى البلاد، وأنه لا يناقض الإسلام!! حصل على جائزة مكتب التربية العربيّ لدول الخليج عام مادى المنهج الخطيئة والتكفير، الذي أثبت الأستاذ أحمد الشيبانيّ رحمه الله في ملحق الأربعاء أنواع انتحالاته فيه، كما أثبت الانحراف العقديّ للبنيوية وعموم الألسنية، معجب بالملحد النصرانيّ أدونيس. انظر: دليل الكتاب والكاتبات: ص ٢١٠.

<sup>(</sup>٣) جريدة الشرق الأوسط ١٤/٧/٧/٤ الموافق ١٤٠٧/١١/١٨ هـ.

في غاية الحساسية، وقد يكون أدونيس شاعراً متمكناً ومثقفاً واسع الاطلاع، واطلاعه هنا منبثق من معرفته الوثيقة بالثقافة العربية التقليدية مثل ما هو وثيق المعرفة بالثقافة الغربية الفرنسية والإنجليزية، فمن هنا تأتي تجربة أدونيس وكأنها مكونة من عجينة غريبة الأطوار لكنها واثقة من نفسها ـ إلى أن يقول: \_ أدونيس من الصعب دمجه داخل السياق الشعري العربي فهو سيظل مدرسة متفردة، صحيح أنها مدرسة متميزة ورائعة لكن خروجها على السياق العربي خروج كبير جداً، لا يُمكن السياقات التالية لها من الصمود والبقاء داخل جسد القصيدة العربية)(١).

ويعجب أي مسلم من هذا الإطراء البغيض لهذا الرمز الإلحادي المكشوف!! وهذه الادعاءات التبجيلية والارتماء المعتم أمام سادن أصنام الحداثة.

ويبدو أن المادح مثل الممدوح في معرفته بالإسلام وتاريخه وحضارته، ولذلك وهبه صبغة أنه صاحب معرفة وثيقة بالثقافة العربية، علما بأن ثقافة أدونيس العربية ليست سوى ثقافة الانحراف بدءا من الطائفية النصيرية التي نشأ وتربى على عقائدها الضالة وانحرافاتها(٢)، وانتهاء بثقافة الإلحاد التي أشاد بها وامتدحها في كتابه الثابت والمتحول(٣)، وفي منثور كلامه في هذا الكتاب وغيره.

ويمارس هذا المادح أسلوب التعمية بالتعميم الإطرائي حين يصف أدونيس بأنه شاعر متمكن ومثقف واسع الإطلاع.

<sup>(</sup>١) جريدة الشرق الأوسط ١٤٠٧/٧/١٤ الموافق ١٤٠٧/١١/١٨ هـ.

<sup>(</sup>۲) انظر شواهد ذلك وأدلته في كتاب إحسان عباس اتجاهات الشعر العربيّ المعاصر: ص ۱۲٦ وص ۱۱۰، وكتاب أدونيس منتحلاً: ص ۲۳ ـ ۲۴، وكتاب قضايا الشعر الحديث لجهاد فاضل: ص ۱۵۰، وإثبات البياتي لهذا في: ص ۲۱٤ ـ ۲۱۰. وانظر: عودته إلى منبعه الباطنيّ وامتداحه لهذا الاتجاه في الثابت والمتحول ۲ ـ تأصيل الأصول: ص ۲۱، ۹۲، ۹۲، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۱، ۲۰، ۲۰۰.

<sup>(</sup>٣) انظر: الثابت والمتحول ٢ ـ تأصيل الأصول ـ الفصل الثاني بعنوان المنهج التجريبيّ وإبطال النبوة: ص ٧١ ـ ٨٧.

وقد التقيت به في لقاء خصص للحوار بين اتجاه الحداثة واتجاه الإسلام في الرياض عام ١٤٠٨ه وكان مما ذكرته له هذا القول في الثناء على أدونيس وإعطائه شهادة التزكية الثقافية العريضة هذه، فأجاب بإصرار على أن أدونيس مثقف واسع الثقافة وأنه يجب أن نعترف له بهذا الوصف ونحو ذلك من الانجرار في هذا المجرى التبجيليّ التبريريّ الامتداحيّ، وما علم أن أستاذ أدونيس رئيس حزبه «إبليس» أعلم من أدونيس وأوسع ثقافة منه وأكثر اطلاعاً، وكذلك أتباعه الدجالون العتاة على مر التاريخ كانوا على هذه المثابة، ومع ذلك فإن ذلك لم يعم أبصار أولي البصائر وأهل الألباب أهل العلم والإيمان والتصديق والإيقان، فماسمعنا منهم من يمدح ويثني على سعة ثقافة إبليس وكثرة اطلاعه، بل نسمع ذلك حتى من الذين أغرقوا غلي غاية الإغراق في اتباعه وطاعته.

ثم متى أصبحت الثقافة الواسعة مجالاً لامتداح رجل يعلن الكفر والإلحاد، ويفاخر بالوثنية والباطنية، إلا إذا كان المراد من هذا الامتداح تضليل البسطاء ومخادعة ضعفاء العقول وترويج باطل يتستر خلف هذه الشعارات البراقة الكاذبة.

ولو أن هذا المادح اعتُدي عليه في نفسه أو ماله أو أهله ثم جاء من يثني على ثقافة من قام بالاعتداء، أو على أصله ونسبه وحسبه، أو وصفه بأنه صاحب مدرسة متفردة متميزة رائعة، لما قبل مثل هذه الشهادة ولردها وأنكر على صاحبها غاية الإنكار.

فكيف يليق بالمسلمين أن يأتي من أبنائهم وممن يدعي الانتماء لدينهم و وربّما كان من المحافظين على بعض الشعائر الظاهرة ـ فيلقى المدائح المضللة والألقاب الخادعة لرجل يعلن بصراحة أنه يقتل الله «تعالى الله عما يقول»، وتضج كتاباته بالكفر والشرك والإلحاد دون أن يشير أدنى إشارة إلى هذا الانحراف الضخم والتردي الهائل، هذا إن صح أن تذكر هذه الانحرافات مع ذلك التبجيل والمدح، فكيف وقد غطى سوأة الإلحاد بألقاب الثقافة والمدرسة المتميزة والاطلاع الواسع والمدرسة الرائعة؟!.

إنه أمر الأهواء منذ القديم، تهوي بأصحابها في تخوم التبعية، وتجعله يستقبل الكفر والإلحاد بلا أنفة أو حمية إيمانية.

وما من شيء عبث بهذه الأذهان المستعبدة سوى هذه الأهواء الجارفة، التي تمتد رذيلتها إلى شعاب كثيرة في الأفكار والأعمال، منها هذه المدائح الفارغة التي تطل علينا كل يوم من ملحق ثقافي أو كتاب أدبي.

وقد يتصدى لهذا المادح آخر من شكله يمتدحه وهكذا في سلسلة من المدائح والاعتناء والاحتفاء المقصود.

خذ حداثياً آخر يمتدح الغذامي وأدونيس وآخرين فيقول في رسالة موجهة إلى الغذامي: (إني أرشحك أن تكون جبيننا المرفوع أمام المبدعين الآخرين، ووجهنا المضيء في كل احتفال مبهج بالكلمة والإيقاع، كما عبدالعزيز المقالح في اليمن، وعز الدين إسحاق في مصر، وماجدة السامرائي في العراق، وكما أدونيس في الوطن العربي كله أجدني أبتهج بك)(۱).

وأعمال الامتداح هذه على ما فيها من الفجاجة والمعابة هي ـ في اعتبار هؤلاء ـ حق خالص لاينازعهم فيها منازع، ولطالما سعوا بالثلب على الشعراء الأقدمين، في سفاهة وبذاءة، من أجل أنهم امتدحوا ملوك المسلمين وسلاطينهم وأمراءهم وخلفاءهم، أمّا هم فقد ارتكسوا في مدح الشيوعية ورموزها ومبادئها، والغرب ومبادئه، والإلحاد وسخافاته، والانحرافات الخلقية وأصحابها.

فإذا تأمل العاقل هذه التناقضات الهجينة وجد أن هذا الدخول الجريء المستبشع، وهذا المركب الخبيث الذي ركبوه، هو الذي جرهم إلى أشباههم وأهل ملتهم من الحداثيين والعلمانيين، فانبعثوا في ولاء تام لبعضهم حاملين ألوية الضلال والإضلال.

وإذا كانوا قد قرروا أن الإيمان والتوحيد هو أساس التخلف، وأن

<sup>(</sup>۱) مجلة اليمامة، عدد ٩٤٠، في ٢٨/٥/٢٨ هـ.

الكفر والوثنية هي أصل التعددية والحرية الثقافية والإبداعية، فإنهم ما فتئوا يكررون هذا المعنى في عبارات عديدة منها قول أحدهم: (ثالث الأساسيات الثقافية الموروثة هو افتقاد الحرية، فكما أن الإنسان لايمتلك من أمره شيئا أمام القوة المهيمنة للنموذج / للماضي / لله / لقوى اللاوعي الغامض / للقدر، فهو أيضاً لايمتلك من أمره شيئاً أمام رموز هذه الجواهر على الأرض، الحاكم أو الرئيس أو الملك أو النظام، فكل هذه الرموز تمثل العلاقات المعطاة مسبقاً)(١).

وهو المعنى ذاته الذي قرره أدونيس في كتابه زمن الشعر في قوله: (ومن هنا يبدو مقياس الشعر الثوريّ العربيّ في مدى رفضه الموروث أنه الشعر الذي يعلن موت كل مايميت الإنسان، وهو في ذلك لايقتل الآلهة وحسب، وإنّما يقتل كذلك كل من يحاول أن يحتل كرسيها أو يأخذ دورها سواء كان سلطاناً أو نظاماً أو إيديولوجية)(٢).

وهذه الثورة الحداثية تستهدف أول ما تستهدف دين الله تعالى، وتعزز أول ما تعزز إلحاداً في ثوب تحديث، وانحرافاً رداء إبداع، وهي الثورة المحطمة لكل المقومات الأساسية في حياة المسلمين.

وهذا ما قام بتوصيفه إحسان عباس في معرض حديثه عن مضامين الثورة الحداثية حيث قال: (... الثورة حين تعتمد التحطيم ترتبط بالإخافة لمن لايقدرون على تصور كل نتائجها، وهؤلاء يخشون إلى درجة الرعب انهيار سلطة الأب وتفكيك نظام العائلة، وبالتالي تقشعر نفوسهم من التحدي للسماء، ذلك أن إنسانية الإنسان ـ دون أي شيء آخر ـ تعني فيما تعنيه إشاحة الوجه عن كل ما هو وراء الغيب، وهذه سمة بارزة في الشعر الحديث، ولايخفف من وقعها أن نحتال لها بالتفسيرات والتوجيهات، هل الشاعر من حزب الشيطان؟ لو كان الأمر كذلك لكان يدخل حرباً خاسرة، ولكنه من حزب الإنسان، وهذا يعني أن الإنسان هو القيمة الوحيدة في هذا

<sup>(</sup>١) بحثاً عن الحداثة: ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) زمن الشعر: ص ١١٣.

الكون، وهو لايحاول أن يدخل حرباً بين طرفين، وإنّما يكتفي بالجحود)(١).

هذا التحليل من أستاذ حداثي متمكن في التنظر والنقد لهذا الاتجاه، وهو تحليل يظهر بجلاء أن مارسخ في نفوس وعقول هؤلاء مصبوغ صبغة شديدة بالكفر والإلحاد، وأن الحداثة ملة مباينة لملة الإسلام مباينة تبلغ حد الرفض والمناقضة.

وثقافة هذه منازعها وتلك هي أهدافها، لابد أن تكون في صف آخر غير صف الحق والخير والعدل والفضيلة المتمثلة في دين الله القويم الأبلج.

وما التحدي للسماء وعدم قشعريرة نفس إحسان عباس، وسائر الحداثيين الذين وصفهم، من هذا التحدي إلا مظهر من مظاهر هذه الردة الحداثية.

وما تأليه الإنسان وجعله القيمة الوحيدة في هذا الكون إلا شعبة من شعب التحدي للسماء والدين والإله العظيم - جل وعلا - وما إشاحة الوجه عن كل ما وراء الغيب إلا شعبة أخرى من شعب هذه الملة الإلحادية الجاحدة.

غير أن إحسان عباس يأبى على الذين يحتالون بالتفسيرات والتأويلات والتوجيهات ليجمعوا بين الحداثة والإسلام، يأبى عليهم هذا ويستنكر صنيعهم، حتى ولو قال أعداء الحداثة بأن هذا من حزب الشيطان فهو لايأبه أو لاينبغي له أن يأبه؛ لأنه من حزب الإنسان الذي أصبح إلها من دون الله مستغنياً عن كل ما سواه.

هذه الثورة الحداثية في وصف إحسان عباس، وهو الذي يعد من المعتدلين في هذا التيار!!!.

وعندما أتحدث عن الحداثة فإنه يجب ألا يغيب عن الأذهان أن ما تعنيه الحداثة وتتضمنه هو عين ما تعنيه العلمانية وتحتويه، وقد أفصح عن

<sup>(</sup>١) اتجاهات الشعر العربيّ المعاصر: ص ١٥٨.

هذه الحقيقة غير واحد من طواغيت الحداثة، منهم خالدة سعيد التي قالت: (... تبدو العلمنة كمبدأ، بعداً من أبعاد الحداثة، دون أن يعني ذلك صيغة محددة بعينها، وفي إطار الحداثة علينا أن نقرأ المفكرين العلمانيين، القوميين منهم والماركسيين، وقد أسهم هؤلاء المفكرون، بدورهم في إذكاء تيارات الحداثة العربية وتعميقها)(۱).

ويعبر عبدالرحمن المنيف عن هذه العلاقة بقوله: (... نجد أول معنى من معاني الحداثة: الجديد في مواجهة القديم، والجديد لايقتصر على الفكر والأدب، وإنما ينسحب أيضاً على البنى الاقتصادية والاجتماعية، وإلى قيم جديدة مختلفة عما هو قائم وسائد، وإلى علاقات تلائم هذه القيم، كل ذلك مع تطور لايلبث يتسع ويتزايد في العلوم والتكنولوجيا والمعارف الإنسانية، إضافة إلى تنمية القوى المنتجة وتنامي الوعي، وعلمانية في الفكر والسلوك؛ لأن مركز الثقل أخذ ينتقل من السماء إلى الأرض...)(٢).

وأهم وجه من أوجه تطابق الحداثة والعلمنة أنها ـ كما سبق ـ تتجرد من التأله والتعبد لله وتنعطف نحو الإنسان والأرض (العلمنة في معناها العميق انعطاف من الإله إلى الإنسان، ومن مملكة العرب إلى مملكة الإنسان، وبذلك لم يعد الإنسان يرى العالم نتاج نظام إلهي أبدي، بل وجد نفسه أمام نظام من صنع يديه لا استئناف لأحكامه إلى سلطة عليا، ومن هنا تغيرت نظرة الإنسان إلى العالم تغيراً جذرياً فلا شيء محرم على العقل.

فعوض عالم مستقر آمن قائم على قواعد ثابتة لاتتزعزع، وجد الإنسان نفسه، شيئاً فشيئاً في عالم لا قواعد ثابتة له، عالم على ساكنيه أن يعيدوا بناءه بأيديهم وعلى صورتهم ومثالهم، هكذا أصبح الإنسان أكثر من أي وقت مضى مقياس كل شيء، إذ أن العصر الحديث عصر علماني بدأ حين

<sup>(</sup>۱) قضایا وشهادات ۳ شتاء ۱۹۹۱ م/۱٤۱۱ هـ: ص ٦٠.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ۲ صيف ۱۹۹۰ م/ ۱٤۱۰ هـ: ص ۲۱۰.

وعى الإنسان قدرته، وأخذ يعرب عن وجهة نظره الفردية المستقلة إلى نفسه والله والكون، لقد تأتى له أن يشك، وفي شكه عزم على الاكتشاف لنفسه وبنفسه، وتعني العلمانية، الزمانية، العقلانية، \_ عميقاً \_ على مستوى الإنسان ما يسمه الخال بالإنسان الحر الذي هو قبل أي شيء آخر الفرد، وبمعنى آخر تعني العلمانية / العقلانية على مستوى الإنسان الفردية بالمعنى الليبرالي للكلمة. . . ، تصبح الحداثة في هذا السياق وبما هي نظرة إلى الوجود أو عقلية، حسب تعابير الخال . . . نظاماً معرفياً يجد مرجعه في النزعة الإنسانية الطبيعية أو العلمية . . ) (١).

وهذا الكلام خليط من كلام يوسف الخال ومحمد جمال باروت وهو الذي قام بالصياغة مقتبساً أقوال الخال من مقال له بعنوان نحو أدب عربي حديث ونشر في مجلة أدب ـ المجلد الثاني، العدد الأول شتاء ١٩٦٣ م/ ١٣٨٢هـ: ص ٩ ـ ١٠.

والمقصود أن الحداثة تقوم على جحد حق العبودية لله تعالى، وترى أن التحرر من العبادة هو أساس الإبداع والحداثة.

أمّا السخرية والتهكم بالطرق التي توصل إلى الله تعالى فلازم لاينفك عن هذا الأصل، بل هو واقعهم الحقيقي، وقد سبق نقل كثير من كلامهم في هذا الصدد، منها قول الصايغ:

(بين سطور أسفار العبادات

دوران ولف

ولا تقدم)<sup>(۲)</sup>.

وقوله:

(وحبي لك احتلام

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲ صيف ۱۹۹۰ م/۱٤۱۰ هـ: ص ۲۵۸.

<sup>(</sup>۲) الأعمال الكاملة لتوفيق صايغ: ص ٣٠٧.

ودين*ي* هرطقة)<sup>(۱)</sup>.

ومن السخرية بالطرق الموصولة إلى الله قول أنسي الحاج: (لا يخف أحد على الله من الحرية فهي أضمن الطرق المؤدية إليه)(٢).

وهي يعني بالطبع حرية الكفر والإلحاد، والدعارة والانحطاط.

على غرار قول سعدي يوسف:

(حبيبتي كافرة... إنها لم تتخذ غير الهوى دينا)<sup>(٣)</sup>

ومثله قول نزار قباني:

(وشجعت نهديك فاستكبرا

على الله حتى فلم يسجدا)(٤).

ونحو قوله:

(وناهداك أجيبي من أذلهما؟

ويوم كنت أنا لله ما سجدا)<sup>(٥)</sup>.

ومن ألوان تهكمه وسخريته بالعبادة لله، امتداحه للكفر والإلحاد، كقوله:

> (یا طعم الثلج وطعم النار ونکهة کفري ویقینی)(۱).

> > ونحوه قوله:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٦٥.

<sup>(</sup>۲) خواتم: ص ۱۵.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لسعدى يوسف: ص ٩٥١.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية لنزار قباني ١/٢٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ١/ ٢٣٤.

<sup>(</sup>٦) الأعمال الشعرية لنزار قباني ٢/ ٣٩.

(ماذا أعطيك؟ أجيبيني قلقي إلحادي؟ غثياني ماذا أعطيك سوى قدر يرقص في كف الشيطان)(١).

ونحوه قوله:

(أعطيني الفرصة حتى أقنع حتى أؤمن حتى أكفر) (٢).

ومن ألوان تهكمه وسخريته بالعبادة لله تعالى وبالطرق التي توصل إلى رضوانه، وصفه لرواد المساجد بالتنبلة وهي البطالة والخسة، واستهزاؤه بالدعاء وذلك في قوله:

(نقعد في الجوامع تنابلاً كسالي

نشطر الأبيات أو نؤلف الأمثالا

ونشحذ النصر على عدونا

من عنده تعالی)<sup>(۳)</sup>.

وأشنع من هذا كله قوله:

(من بعد موت الله مشنوقاً

على باب المدينة

لم تبق للصلوات قيمة

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲/۱.٤٠.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق Y/ 199.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٣/ ٨٩.

لم يبق للإيمان أو للكفر قيمة)(١).

أمّا شاعر الأرض المحتلة \_ حسب وصف الحداثيين \_ محمود درويش: فيتحدث عن أبيه رمز القديم ورمز الجيل المؤمن بالله، ويتهكم به وبصلاته وعبادته، فيقول:

(غض طرفاً عن القمر

وانحنى بحضن التراب

وصلي

لسماء بلا مطر

ونهاني عن السفر!

. . . وأبى قال مرة

حين صلى على حجر:

واحذر البحر.. والسفر!

يوم كان الإله يجلد عبده

قلت: یا ناس نکفر

فروى لي أبي.. وطأطأ زنده:

في حوار مع العذاب

كان أيوب يشكر

خالق الدود والسحاب!

خلق الجرح لي أنا)<sup>(۲)</sup>.

ولايخفى ما في هذه الكلمات من سخرية بالله ودينه وبالصلاة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣٤٢/٣.

<sup>(</sup>۲) دیوان محمود درویش: ص ۱٤٤ ـ ۱٤٥.

والعبادة، وما فيها من ارتماء وامتداح للسفر والقمر والبحر رموز الغرب وثقافته ونظم حياته.

وفي تهكم بالصلاة أو الدعاء والألوهية يقول:

(بین ریتا وعیونی بندقیة

والذي يعرف ريتا ينحنى

ويصلي

لإله في العيون العسيلة!)<sup>(١)</sup>.

ويجعل السماء وما يأتي منها أغلالاً، والدعاء والصلاة عديمة الفائدة، فيقول:

(رأينا أصابعه تستغيث، وكان يقيس السماء بأغلاله

. . .

ينادين يافا

فيأتى الصدى حرساً

ومن يومها، كفت الأمهات عن الصلوات وصرنا

نقيس السماء بأغلالنا)(٢).

أمّا زميله في النضال!! سميح القاسم فيرى أن قمة تفوقه تكون بالتطهر والبراءة من السماء، فيقول:

(من قديم الزمان!

قبل كانوا سعاة

في بريد الإله

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٩٢.

<sup>(</sup>۲) دیوان محمود درویش: ص ٤٤٨ ـ ٤٤٩.

لم يكونوا غزاة ككل الغزاة وأنا أيها السادة التافهون طاهر، طاهر من رياء القضاة ومسوح السماء)(١).

ويقصد بمسوح السماء الدين والشرائع والعبادات التي جاء بها الوحي وأنزلها الله على أنبيائه، ويدعي أنه يتطهر منها، وهو في الحقيقة منغمس في أوحال نجاسات الشيوعية والإلحاد.

وفي مقدمة ديوان توفيق زياد يذكر المقدم أنواع الألفاظ والأساليب التي استخدمها توفيق زياد ويعد منها الدعاء ويعتبره أسلوباً شعبياً مثل قوله: (انشله يارب من كل ضيق)(٢)، أي: أن الدعاء الذي هو العبادة ليس إلا أسلوباً فلكلورياً.

أمّا صاحب الديوان نفسه وهو الشيوعيّ العريق في الشيوعية، والدرزيّ الأصل، فيقول متهكماً بالدعاء والصلاة:

(ومن أين تأتي النقود

وهذه السموات رغم الدعاء ورغم الصلاة صباح مساء أبت أن تجود ولو بالقليل من الذهب المفتدي)<sup>(۳)</sup>.

المظهر الرابع من مظاهر الانحراف في توحيد الألوهية: العبودية لغير الله تعالى:

قَالَ الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ

<sup>(</sup>١) ديوان سميح القاسم: ص ٤١٣.

<sup>(</sup>۲) ديوان توفيق زياد ـ المقدمة ج «ج».

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٧٧ ـ ١٧٨.

كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَشَدُّ حُبًّا يَلَّةٍ ﴾(١).

فقد بين الله تعالى فساد عقائد أهل الشرك قديمهم وحديثهم وأوضح لهم بالحجة والبرهان أن الذين يعبدونهم من دون الله ليسوا سوى أوثان، سواء كان المعبود تمثالاً من حجر أو شجر، أو شخصاً أو وضعاً، أو مبدأ ضالاً أو مذهباً منحرفاً، أو قانوناً أو دستوراً كفرياً، أو أدباً أو أديباً أو زعيماً، أو غير ذلك مما يتوجه له بالطاعة والخضوع والاتباع والمحبة، أو مما تضاف إليه العبادة قولاً أو فعلاً، كلها أوثان سخيفة، لايستندون في عبادتهم لها إلى دليل أو برهان، وإنما يخلقون إفكاً، ويخلقون باطلاً، ويبتدعون ضلالاً من تلقاء أهوائهم، بعيداً عن مقتضيات العقل السليم والفطرة القويمة.

وهذه الأوثان لاتقدم لهم نفعاً، ولاتملك لهم رزقاً.. وكل معبود من دون الله فهو بهذه المثابة وثن مختلق لايملك شيئاً، قال الله تعالى: ﴿ وَاتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ اَلِهَةً لَّا يَغَلَّقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ

<sup>(</sup>١) الآية ١٦٥ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ١٧ ـ ١٨ من سورة العنكبوت.

## مَثَرًا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيْوَةً وَلَا نَشُورًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

فالله تعالى يجرد جميع الآلهة الذين يُتخذون من دونه من كل خصائص الألوهية، فهم لايخلقون شيئاً ولايستطيعون خلق شيء، بل هذه الآلهة المدعاة مخلوقة بعد أن لم تكن موجودة، بعد أن لم تكن شيئاً مذكوراً، يتساوى في ذلك الوثن الجاهليّ القديم الساذج كالصنم والشجر والحجر والوثن والجاهليّ المعاصر كالمذاهب والقوانين والمدارس الأدبية الجاهلية والشخوص والمدارس.

وإذا تأملنا النفسية الجاهلية فإننا نجد بينها تشابهاً هائلاً رغم تباعد الأزمنة، من عهد نوح إلى زماننا هذا، وأول أوجه التشابه بينهم: إعراضهم ورفضهم للهدى ودين الحق، وعنادهم وإصرارهم على محاربته، ووصفه بالأوصاف الساقطة لإسقاط منزلته عند الناس ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَنُوْمِنَ بِهَذَا الْقُرْءَانِ وَلَا بِاللَّهِينَ يَدَيّةٍ ﴾(٢)، وهذا الموقف المعاند هو الذين نراه ونقرؤه في كتابات أهل الردة المعاصرة من الحداثيين والعلمانين.

إن الكفار يبدون صلفهم وعنادهم من أول وهلة، ويصرون على الكفر ومعاداة الإيمان، ويجزمون عن قصد بأنهم لن ينظروا في براهين الهدى ودلائل الإيمان.

وقد أخبر الله عن هذه الحالة النفسية لدى الكافرين فقال ـ جلَّ وعلا ـ: ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ ءَايَنِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَإِن يَرَوَّا كُلَّ ءَايَةِ لَّا يُقْمِئُوا بِهَا وَإِن يَرَوَّا سَبِيلَ ٱلرُّشَدِ لَا يَتَخِذُوهُ سَبِيلًا وَإِن يَكَرَوَّا سَبِيلَ ٱلْغَيِّ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا وَإِن يَكَرَوُّا سَبِيلَ ٱلْغَيِّ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا وَإِن يَكَرُوا سَبِيلَ ٱلْغَيِّ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا ذَالِكَ بِأَنْهُمْ كَذَّبُوا بِعَايَئَتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا غَنْفِلِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللللللللللللللَّهُ الللللللَّاللَّهُ

وأصحاب الأدب الحديث في استرسالهم مع أصلهم الجاحد وقاعدتهم

<sup>(</sup>١) الآية ٣ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>۲) الآية ۳۱ من سورة سبأ.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٤٦ من سورة الأعراف.

وقد مرّ معنا في هذا الفصل كلام بعض منظري الحداثة حين زعموا أن التوحيد انغلاق وأغلال، والوثنية تعددية وحرية وانفتاح، وكذا هو واقع أكثرهم من صرّح منهم ومن لَمّح، يرون التأله لله تعالى والعبادة له سبباً في التأخر والرجعية، ويعجبون أشد العجب في لغة استنكارية استكبارية أن يطلب المسلم منهم أن يعودوا بفكرهم وفنهم وأدبهم إلى حظيرة الإسلام ومعايير الإسلام وضوابط الإسلام،

فينفرون كحمر مستنفرة فرت من قسورة، ويكابرون، ويتهمون أهل الإسلام شتى التهم، ويظهرون أنفسهم في مظهر المنصف والعقلاني والموضوعي، ويتطاولون على الحقائق بأنواع من التدليس والتلبيس، ويتواصون أن ﴿أَمَشُوا وَأُصِيرُوا عَلَى اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ يُكُوا لَنْنَى يُ يُرَادُ ، آية واحدة من القرآن تصف الحالة الشعورية والعملية لأهل الارتداد والكفر والإلحاد والشرك والنفاق.

وإذا عدنا إلى العبادات والعبوديات التي غرق الحداثيون في حمأتها، فإننا نجدها من الكثرة والتنوع بحيث لايجمعها رابط إلا أنها عبودية لغير الله تعالى.

<sup>(</sup>١) الآيات ٥ ـ ٧ من سورة ص.

ولنذكر هنا بعض الشواهد على هذا النوع من الانحراف، ولتكن البداية من أدونيس الذي يختال على رقاب أتباعه الإمعات المندهشين به، وقد صور نفسه لهم على أنه هو المنقذ والمبشر، بل والإله الخالق المعبود، ففي أول قصائد ديوانه يقول:

حياة كما نسرى ونشاء عبيراً واهتزت الصحراء)(١)

(أبداً نَخلق الوجود ونعطيه قطرت في أكفنا فلق الصخر

ثم يشير إلى توجهه نحو الغرب، وإيمانه بأحافير دارون، ثم ينعطف إلى ذاته مادحاً مفتخراً فيقول:

(أنا إن مت لا أموت فقد ربّما عشت في مزاميرها لحناً كلها في دمي وكليّ فيها أنا دربي طويلة كغد يقبل أناجيل في أمتي وأنا فرد

ركزت في جبهة البقاء خطايا وغلغلت في ذراها عشايا صبية يعبدونها وصبايا كالكون في مداه الطويل من الجيل بل أنا كل جيل)(٢)

وهكذا يتعالى هذا الباطني في غطرسة وخيلاء واضعاً نفسه بأنه لو مات فإن الخطايا التي غرسها وركزها في الأمة سوف تبقى معبودة، ولكن من الذين يقومون بهذه العبادة؟ إنهم الصبية والصبايا وقد صدق وهو كذوب، فما رأينا أتباعه إلا سفهاء الأحلام معتوهى العقول.

ولم يقتصر أدونيس في افتخاره وتعاليه بذاته بل امتد إلى افتخاره بوالده فقد أغدق عليه من المدح مالم يقله أحد في أحد قبله، فقال في رثائه:

(أحبه، أحبه أعظماً

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٢٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢٦/١.

في القبر تستعصي على الخالقين)(١). ثم يخاطب النار التي ضمت والده ساخراً: (يا لهب النار الذي ضمه لاتك برداً، لاترفرف سلام في صدره النار التي كورت أرضاً عبدناها وصبغت أنام)(٢).

ولاريب أنه يستحق النار لعبادته الأرض من دون الله.

أمّا إذا أردنا أن نرى لوناً من ألوان الوثنية والجاهلية في صيغة عصرية حديثية، فلنقرأ «ترتيلة البعث» لأدونيس والتي ينطرح فيها بخشوع وخضوع وتملق بين يدي «فينيق» الطائر الوثن، والاسم الذي اشتهرت به الأمة السامية الجاهلية الوثنية، التي يقال إنها كانت قبل الميلاد بألفي عام.

يقول أدونيس:

(فینیق یا فینیق

يا طائر الحنين والحريق

. . . لفتتك انخطافة وناظراك منجم

مسافر زمانك الغد الذي خلقته

زمانك الغد ـ الحضور السرمديّ في الغدِ

لموعد:

به تصير خالقاً به تصير طينة...

. . . فبنبق أنت من يرى ظلامنا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٣٩.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية الكاملة لأدونيس ١/٣٩.

يحس كيف نمّحى

فينيق مت فدى لنا

فينيق ولتبدأ بك الحرائق

لتبدأ الشقائق

لتبدأ الحياة

يا أنت يا رماد يا صلاة...

. . . فینینق خل بصری علیك خل بصری:

ألمح خلال نارك الغيب الذي يختبىء ـ الذي

يلف جرحنا

وألمح الركام والرمال والدجى

والله في قماطه، الله الذي تلبسه أيامنا

حرائقاً وغصصاً وجدُرا

تلبسه ولا ترى...

. . . فينيق سر مهجتي

وُحُد بي وباسمه عرفت شكل حاضري

وباسمه أعيش نار حاضري...

. . . يفتح صدر عالم أهدابه المحبة

البساطة، الغد الذي لاتضمر الشمس احتمال مثله

تحضننا الألوهة الرائمة التي تحس مثلنا ـ التي تحس معنا.

. . . فينيق تلك لحظة انبعاثك الجديد

صار شبه الرماد وشرراً ولهبا كواكبياً

والربيع دب في الجذور في الثرى أزاح رمل أمسنا ـ العجوز والثلاثة الركام والفراغ والدجى فينيق خل جبهتي أسيرة لديك في علوك البعيد في جفوننا البعيد عن أكفنا... وخلني لمرة أخيرة أحلم أن رئتي جمرة أحلم أن رئتي جمرة يأخذني بخورها يطير بي وخلنى لمرة أخيرة وخلنى لمرة أخيرة أ

ها ركبتي حنيتها

وها جلست خاشعاً

فخلني لمرة أخيرة أحلم يا فينيق

أحتضن الحريق

أغيب في الحريق

فينينق يا فينيق

يا رائد الطريق)<sup>(١)</sup>.

وما عاقل يشك في أن هذه الكلمات تضج بالعبودية لفينيق، وهي في الحقيقة ترتيلة عبادية كما سماها أدونيس نفسه، بها يتخطى أدونيس كل حضارة الإسلام، بل وحتى ما قبل الإسلام من عربية جاهلية، ليصل إلى فينيق يبحث (عن هوية الذات الحضارية، القومية في رمز فينيق، وهو طائر أسطوري موطنه بعلبك يحترق كلما أدركه الهرم لينبعث فتياً من رماده، إن

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/١٦٥ ـ ١٧٣.

هذه الاستعادة النهضوية لرمز فينيق هو أحد أشكال وتجليات الرمز الانبعاثي تؤدي وظيفتها النهضوية الإحيائية بالمعنى الذي طرحه سعادة في الصراع الفكري في الأدب السوري، أي إيجاد موصل الاستمرار الفلسفي بين السوري القديم والسوري القومي الاجتماعي الجديد، إذ أن أدونيس لا يتناول رمز فينيق كموضوع، بل يتمثله كرمز حضاري، ويتلبسه ويستبطن فيه عن رؤاه، وهذا يعني أن أدونيس يحول الرمز الحضاري إلى تجربة داخلية كيانية، يدركها حدسياً وميتافيزيقياً، من هنا فإنه يجسد في التجربة الاستبطانية مشاكل ميتافيزيقية فلسفية كالموت والتجدد والفراغ والغربة والحرية والنفي والقلق... إلخ)(١).

هذا ما شرحه أحد منظري الحداثة عن استخدام أدونيس لرمز فينيق، وفيه أشار إشارة فلسفية إلى المعنى العباديّ الذي يتضمنه كلام أدونيس عن فينيق وذلك في قوله: (يدركها حدسياً ومتافيزقياً...)(٢)، وفي الحقيقة أن أدونيس قد غرق إلى ذقنه في تأليه وعبادة الطائر الأسطوريّ فينيق ليس في هذا المقطع المسمى ترتيلة البعث بل وفي غيره، وسوف يأتي ـ إن شاء الله ـ تفصيل ذلك في الفصل الرابع من هذا الباب.

والذي يخصنا في هذا المقام أن أدونيس قد اتخذ فينيق رباً وإلها، واستجداه في عبودية كاملة وفي انحناء وخشوع أن يهبه مطالبه، وأن يوصله إلى مقاصده المتمثلة في طمس التوحيد والإيمان، وإحياء الوثنية والكفر، والانقطاع عن الأمة المسلمة أرضاً وتاريخاً وحضارة وقيماً، والتواصل مع الغرب بل والاندماج الكامل فيه، وقد أداه ذلك كله إلى هذا الخنوع الوثني الشبيه بخنوع وخضوع من سبقه من الكافرين أمام أصنامهم.

وإذا كان توحيد رب البرية \_ سُبْحَانَهُ وَتَعَالى \_ قاعدة كل ديانة جاءت من عند الأهواء الشيطانية.

<sup>(</sup>۱) الحداثة الأولى لباروت: ص ۱٤٩. وانظر: ص ١٥٠، ١٥١، ١٥٢، ١٥٣ من الكتاب نفسه.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ١٤٩.

وإن من المآسي العظمى في هذا الزمان أن يتصدر مثل هذا الجاهل الحاقد لبث كفره وإلحاده ووثنيته، ثم يتمكن بعد ذلك من اصطياد الأميين فكراً وثقافة، الأرقاء شعوراً وسلوكاً، ويتنقل بهم من عبودية إلى عبودية، ومن إله باطل إلى إله أشد بطلاناً، ومن جرف خاو إلى جرف هار، فها هو يقول تحت عنوان «مزامير الإله الضائع»:

(هذا الجسد

سحر أغوى الأرض

ألا ترضى

ولهيب تشة لا يبترد

من أطفال الجسد الأبد

فيه نغرس فيه نقطف

فيه ما لا يعرف، يعرف

معبد قلبی، معبد شعری، معبد عمری...

<sup>(</sup>١) الآيات ١٤ ـ ١٧ من سورة الأعراف.

. . . فخذاك وسنهما الأجيال

شيء يحضن، يعشق يعبد، ـ كيف يقال؟ عري فخذيك، أزيحى التين...)(١).

والمقطع كله جنس مكشوف، وعبودية للجسد الأنثويّ ولأعضاء الجنس المختلفة، وفي آخر المقطع يخاطب معشوقته الداعرة وينادي حسدها:

(يا مجهولي، نامي، آن مسيري نحو الله.

الضائع، آن وصولي)<sup>(٢)</sup>.

إنها لغة الإلحاد والوثنية المعاصرة والكفر الرجيم، في أبشع صورها وأحط درجاتها، ثم يطلب من المسلمين المسامحة في التخاطب مع هؤلاء، والتجوز في الألفاظ والملاينة في العبارات، والمناقشة الأدبية المجردة!!.

إن وجود هذه الملاعب الوثنية على الساحة الثقافية والصحفية والإعلامية لدليل كبير على مقدار الخواء الذي وصلت إليه الأمة، والتعطيل الكامل لأحكام الشريعة، التي تنص على إقامة الحدود على المفسدين في الأرض، وأشنعهم وأخبثهم الذين يسعون في إفساد عقائد الناس من الزنادقة والمرتدين وأضرابهم.

ومن صنميات هذا الباطني قوله:

(أعبد هذا الحجر الوادعا

رأيت وجهي في تقاطيعه

رأيت فيه شعري الضائعا)<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢١٣/١ ـ ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٢١٧.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة لأدونيس ١/٢٨٦.

وقوله:

(كنت حطاباً عبدت الشجرة

وغرزت الفأس في أهدابها)(١).

ويستمد من أشباهه وأسلافه العون في ترسيخ الكفر والإلحاد والوثنية في ستشهد بالشلمغاني (٢) النصيريّ الحلوليّ الزنديق، ويضمن كلامه في مقطع من ديوانه بعنوان «تاريخ» وهو تضمين مقصود يتسق مع مبادئه الوثنية في العبودية لغير الله؛ ولكي يكمل دائرة الانحراف لابد أن يهاجم الإسلام وأصوله ويحارب العبادات التي يتوجه بها الخلق لله من خلال الإسلام الدين الحق، وكل ذلك يجريه على لسان شبيهه الشلمغانيّ، فيقول:

(يفتى الفقهاء يصلب الشلمغاني ويحرق

یکون من مذهبه:

ـ الله يحل في كل شيء حل في آدم وفي إبليس

. . . الله في كل أحد بالخاطر الذي يخطر بقلبه

الله اسم لمعنى

من احتاج الناس إليه فهو إله، لهذا المعنى يستوجب كل أحد أن يسمى إلهاً

ملاك من ملك نفسه وعرف الحق

ويقول الشلمغاني

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲۰۹/۲.

<sup>(</sup>٢) هو: محمد بن على الشلمغانيّ، ويعرف بابن أبي العزاقر، شيعيّ من الغلاة بل ملحد خبيث المعتقد، كان إمامياً ثم أصبح نصيرياً، وادعى أن الألوهية حلت فيه وابتكر شريعة إباحية، في أيام المعتمد العباسيّ فأفتى علماء المسلمين بقتله فأمسكه الراضي بالله العباسيّ فقتله وحرق جثته سنة ٣٢٢ هـ، ومن المعاصرين المعجبين به صنوه أدونيس النصيريّ. انظر: الأعلام ٢٧٣/٦.

اتركوا الصلاة والصيام وبقية العبادات

لا تناكحوا بعقد

أبيحوا الفروج

للإنسان أن يجامع من يشاء)(١).

فإلغاء العبادات مقدمة للإباحية والدعارة والشيوعية الجنسية المتصلة النسب من المزدكية حتى النصيرية حتى الشيوعية والوجودية.

والآن ماذا يقول أتباع الحداثة والذين يخاصمون عن الذين يختانون أنفسهم؟.

وليس هذا الانحراف مقتصراً على أدونيس ـ وإن كان رأساً فيه ـ ولكنه ممتد إلى غيره من أتباع هذا المذهب الخبيث، ففي مقابلة أجرها صاحب كتاب «أسئلة الشعر» مع نزار قباني يسأله قائلاً: (والألوهية هذه القصيدة التي مسخها المجسدون، كيف تناجيها أو تقيم حواراً معها؟)(٢).

السؤال يضج بالانحراف والضلال، حيث يجعل الألوهية قصيدة، والإجابة من نزار أشد انحرافاً وضلالاً حيث يقول: (إن الله عندي هو دبيب شعري، وإيقاع صوفي في داخلي، والشعور الديني لدي، هو شعور شعري، والكفر عندي هو موت صورة الله ـ القصيدة في أعماقي)(٣).

ثم يسأله: (إذن كيف يقيم إيقاع الشعر وإيقاع الدين حواراً نغمياً في سيمفونية واحدة؟)(٤).

ويجيب نزار قائلاً: (كل كلمة شعرية تتحول في النهاية إلى طقس من طقوس العبادة والكشف والتجلي...، كل شيء يتحول بالشعر إلى ديانة، حتى الجنس يصير ديناً، والسرير يصير مذبحاً وغرفة اعتراف، والغريب أنني أنظر دائماً إلى شعري الجنسيّ بعيني كاهن، وأفترش شعر حبيبتي كما

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ٤٤٥ ـ ٥٤٨.

<sup>(</sup>٢)(٣) أسئلة الشعر لمنير العكش: ص ١٩٦.

يفترش المؤمن سجادة صلاة... أشعر كلما سافرت في جسد حبيبتي أني أشف وأتطهر وأدخل مملكة الخير والحق والضوء، وماذا يكون الشعر الصوفيّ سوى محاولة لإعطاء الله مدلولاً جنسياً؟)(١).

لقد بلغ هؤلاء من الانحراف والضلال مالم يبلغه أهل الجاهلية الأولى، وانحطوا في أودية الضلال والإضلال بما لم يسبق له نظير، فالشعر معبود، وكل كلمة فيه تتحول إلى طقس عبادي، والشعر ديانة والجنس ديانة، والدعارة والإباحية صلاة وثنية نجسة، لكنها توصف بأنها الخير والحق والضوء، كما وصف فرعون كفره وضلاله بأنه الهدى والرشاد في قوله: ﴿مَا أَرُيكُمُ إِلّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَهَدِيكُو إِلّا سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴾(٢).

ثم يتعدى هذا المريض الضال إلى مقام الله ذي العزة والجلال فيصفه بالأوصاف الخبيثة تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً، وهذه الدوائر الكفرية المتلاحقة يكمل بعضها بعضاً في سلسلة من الخبث والدنس والنجس والضلال والإلحاد والفساد.

وفي كلام نزار الكثير من الانحراف الذي على هذه الشاكلة في أشكال من العبوديات المختلفة، وكلها تدل على استهانته بلفظ العبادة والعبودية، وارتكاسه في أنواع من الشرك والضلال الاعتقادي، فمن ذلك قوله:

(أنت كرمي الرفيق لو يعبد الكرم

عبدت النيران في أعنابك)(٣).

وقوله تحت عنوان «نهداك»:

(صنمان عاجیان قدماجا ببحر مضرم

صنمان إني أعبد الأصنام رغم تأثمي)(٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٩ من سورة غافر.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لنزار قباني ١/٦٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/ ٦٩.

وقوله في معشوقته:

(إنني أعبد عينيك فلا تنبىء الليل بهذا الخبر)(١)

وقوله:

(وعبدتُ بقية إرهاق تحتل جوانب عينيه)(٢)

وقوله عن نفسه:

(مارست ألف عبادة وعبادة فوجدت أفضلها عبادة ذاتي)(١)

وقوله يصف دعارته:

(شيدت للحب الأنيق معابداً وسقطت مقتولاً أمام معابدي)(٤)

وقوله:

(هذا الهوى ضوء بداخلنا ورفيقنا ورفيت نجوانا طفل نداريه ونعبده مهما بكى معنا وأبكانا)(٥)

قىال الله تىعىالىي: ﴿ أَفَرَ، يَتَ مَنِ ٱلْخَذَ إِلَهُمُ هَوَنَهُ وَأَصَلَهُ ٱللَّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ، وَقَلْبِهِ، وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ، غِشَوَةً ... ﴾ (٦).

ويقول نزار عن قط أسود:

(أفكر: أينا أسعد

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٤٢٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق 1/٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/ ٤٨٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ١/ ٤٨٨.

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٣ من سورة الجاثية.

أنا أم قطنا الأسود؟

... أمامي كائن حرّ

يكاد للطفه يعبد)<sup>(۱)</sup>.

ويقول على لسان كاهنة عرافة، قارئة فنجان:

(بحياتك يا ولدي امرأة

عيناها سبحان المعبود)(٢).

ويقول عن محبوبته:

(حبك يا عميقة العينين

تطرف، تصوف، عباده)(۳).

ويقول:

(فالتي أشعلت في معبدها قنديل عمري

لم تعد تعني قليلاً أو كثيراً)(١).

ويقول:

(هل تعرفين؟

لماذا أستميت في عبادة شعرك)(٥).

ويتحدث عن موسكو والكرملين ومعالم الفن ثم يقول:

(في معابد الفن العظيم يشف الحب حتى يصبح ضوءاً)<sup>(٦)</sup>.

ونزار يهرف في أبواب الانحراف الاعتقاديّ بكل ما يخطر في باله من

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لنزار ٢٠٢/١ ـ ٦٠٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٢٤٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٧٤٦/١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١٣١/٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢/ ٤٣٢.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ٢/ ٧٧٥.

ألفاظ ومصطلحات، في أجواء من العفن السلوكيّ والانحراف الخلقيّ المؤسس على انحراف اعتقاديّ كبير.

وهذا النوع من الانحراف ثقافة سائدة وعرف شائع عند الحداثيين من أول بداية الحداثة على يد السياب ونازك الملائكة والبياتي.

ولنأخذ أمثلة على ذلك تؤكد أن الانحراف في هذا الباب تأسس من بدايات الشعر الحداثي:

تقول نازك الملائكة:

(عد بي يا زورقي الكليلا عد بي إلى معبدي فإني ... ولم يزل معبدي بعيداً

فلن نرى الشاطىء الجميلا سئمت يا زورقي الرحيلا خلف الدياجير والضباب)(١)

وتقول:

ن وأذوته لهفتي وشكاتي)(٢)

(معبدي عادت بي الأحزان فارأف بعذابي

وفي قصيدة بعنوان العودة إلى المعبد تقول:

عدت يا ليتك تدري بعض آلامي وما بي

... ذهب الأمس بأوهام فؤادي ومحاها

فإذا قلبي عبدٌ ولقد كان إلها

. . . معبدي افتح لقلبي الباب قد طال وقوفي

. . . عدت يا معبدُ للصمت فلن أشدو بحبي

<sup>(</sup>۱) ديوان نازك الملائكة ١/٠٥٠ ـ ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٥٥٧.

. . . معبدي افتح لقلبي الباب لاتقس عليه)(١).

وفي قصيدة بعنوان «أنشودة الأبدية» قالت في مقدمتها: (إلى القيثارة الإلهية التي منحت الإنسانية أروع الألحان إلى تشايكوفسكي الموسيقي الروسيّ، ذكرى لمرور أربع وخمسين سنة على وفاته)(٢)، قالت في مدحه:

(آه يا أيها المسلاك إلى رو حك في الموت حن روحي الحزينُ ... آه لو بعت كل عمري بيوم شاعري يراك فيه وجودي

من بعيد أرنو إلى الهيكل السا مي وأصغي إليك يا معبودي)<sup>(٣)</sup>

أمّا البياتي فقد ضرب في هذا المستنقع بحظ وافر، وأقواله من هذا القبيل كثيرة، منها قوله:

(أكتب تحت قدم الأميرة العاشقة الكاهنة المعبودة التمثال أشعارا)(٤). و قوله:

> (ترحل الشمس إلى البحر وفى يدها خصلة شعر الملكة وقناع وثنى ودم سال فوق الطرقات المهلكة وأنا الكاهن في معبدها تركتني فوق أرض المعركة)<sup>(ه)</sup>.

وفي مقطع له بعنوان «المعبودة» يكرر معاني الانحراف العبادي في

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ١/٦١٦ ـ ٦١٩.

<sup>(</sup>٢) (٣) المصدر السابق ١/ ٦٢٨ ـ ٦٣٠.

<sup>(</sup>٤) ديوان البياتي ٢/ ٢٨٧.

<sup>(</sup>٥) ديوان البياتي ٢/ ٢٨٩ ـ ٢٩٠.

```
صور شتى، فيقول:
```

(انتظرتك عشرين عاماً في المنفى دون جدوى حتى وجدتك في الوطن

أيتها المعبودة، أيتها الحمامة المقدسة

... أيتها المعبودة التي قهرت جميع معبوداتي وتربصت ملكة على عرشهن

آمنت بك

وبكلماتك

وإبداعاتك التي رأيت في سطورها

شمس العالم وهي تولد من جديد)(١).

ويستمر في هذا النمط فيقول في المقطع نفسه:

(أعبد في عينيك هذي النار

ووجهك الشاحب والضفيرة

والغربة ـ الطفولة ـ الأسطورة)(٢).

ويقول:

(حلفت بالمعابد المكسوة القباب بالذهب بالحرف والغربة والسفر)<sup>(٣)</sup>.

ويقول:

(قلبي هرم خوفو الكبير

أراك تضطجعين في مقصورته الملكية

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/٣١٢.

<sup>(</sup>٢) (٣) المصدر السابق ٢/ ٣١٥، ٣١٦، ٣١٧، ٣١٨.

ماسة مشعة منذ آلاف السنين وأنا أعبدك أقبل يدك وأحرس كنوزك الإلهية)(١). وفي موضع آخر يقول: (في وجه الأرض الحبلى أسجد مأخوذاً للنار)(٢).

ويقول:

(كانت تنشب في داخله معركة بين المعبودات واحدة ماتت قبل الحب وأخرى في المابين وأخرى تحت الأنقاض) (٣).

ويتبرع بتقسيم قلبه إلى نصفين نصف للشعر والبحر وغيرها، ونصف لمعبوداته فيقول:

(أشطر قلبي نصفين وأعطي نصفاً رحلات الشعر الكونية والبحر وعمال وفلاحي وطني وربيع الأرض التأثر والشعراء المسكونين بنار الشعر الزرقاء، ونصفاً معبوداتي وقضية شعبي العربي الخارج من منفى التاريخ...)(٤).

ويعد صلاح عبدالصبور من الرواد والنشطاء في نشر الحداثة وتأصيلها، وله في هذا النوع من الانحراف جولة كغيره من الحداثيين (٥).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲/۳۱۵، ۳۱۲، ۳۱۷، ۳۱۸.

<sup>(</sup>۲) ديوان البياتي ۲/۳۲۹.

<sup>(</sup>٣) ديوان البياتي ٢/ ٣٩٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/٤٤٣، وانظر: ٢/٤١٩، ٢/٥٠٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٩٤، ٩٦.

أمّا الخال، فليس بعد الكفر ذنب، فهو النصرانيّ المتعصب، والماديّ المتعقلن، ومن أقواله المنحرفة في هذا الباب:

(لبنان يا بلدي الحبيب

إذا عبدتك لا أغالي)(١).

ونظراؤه في النصرانية ثم المادية الإلحادية توفيق صايغ وأنسي الحاج لهما في هذا الانحراف نصيب كبير كغيره من أنواع الانحرافات الاعتقادية، يقول توفيق صايغ عن عشيقته:

(أنا لا أتنكر اليوم

لمن عبدت بالأمس

ولا أمد لساني هزءاً

بحبيبة مددت لها لساني

لا لهزء)<sup>(۲)</sup>.

أمّا أنسى الحاج فيقول:

(الحب انتقام من الجمال عن طريق عبادته)(٣).

ويقول: (أعبد إلهك يا كائنة الأغراء، إله اللهو الغامر ضد كل ما يخيفني أعبد إلهك؛ لأنه طفل مثلي، وغير واضح مثلك، وجائع مثلي وطيب مثلك، أعبد إلهك لأنه ليس إله الحصاد والمؤونة والسيف والدرع بل إله اللحظة الخالدة، الفانية)(٤).

ويقول سعدي يوسف:

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية للخال: ص ٨٣.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية الكاملة لتوفيق صايغ: ص ٣٦٣.

<sup>(</sup>٣) خواتم: ص ٤٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٤٦ ـ ٤٧.

(أيتها الأرض التي أعبد أيتها الأرض

بيني وبين الله ما يوجد والطول والعرض)<sup>(۱)</sup>.

ويقول:

(حبيبتي كافرة... إنها لم تتخذ غير الهوى دينا) (٢) ويقول:

(يا عائدات الفتح في الذكرى عبدتك من مــردً)<sup>(٣)</sup>

ويقول عن معشوقته:

(أنا ما عبدتك مثلما عبدوا ... لم أستبح من ناهديك حمى ... اليوم أعبد مثلما عبدوا

عبثاً ولم أنطيق بما قالوا بض التدفيق ستره شال عبثاً وأنطق بالذي قالوا)(١٤)

ويقول عن أخرى:

(فديتك إنى عبدت الجمال

وغير جمالك لن أعبدا)(٥)

ويتحدث أمل دنقل عن إحدى عشيقاته فيقول:

(قالت: سأنزل

قلت: يا معبودتي لا تنزلي لي)(٦).

<sup>(</sup>۱) دیوان سعدي یوسف: ص ۳۷٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٥٥١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٥٥٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٥٥٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٢٦٥.

<sup>(</sup>٦) الأعمال الشعرية لأمل دنقل: ص ٧٠.

وقال في موضع آخر:

(كم قرأنا فيه من سحر لياليك كثيراً

عن جبين يهب العمر تناهيد ورحمه

ورسمنا وجهك المعبود فوق المنزل

وعلى صدر الربيع المقبل)(١).

وفي تمرد على الله وشرعه ودينه وابتعاد عن العبودية له، مرتمياً في أحضان عبوديات أخرى، يقول:

(حين أخلع عنى ثياب السماء

فأنا أتقدس \_ في صرخة الجوع \_ فوق الفراش الخشن)(٢).

أمّا محمود درويش المناضل الفلسطينيّ الشيوعيّ!! فقد كثر هذا النوع من الانحراف في شعره، ومن ذلك قوله عن فلسطين:

(عيونك شوكة في القلب

توجعني وأعبدها)<sup>(٣)</sup>.

وقوله تحت عنوان «آه عبدالله»:

(فاجأوه مرة يلثم في الموال

سيفأ خشبيأ وضفيره

حين قالوا: إن هذا اللحن لغم

في الأساطير التي نعبدها

قال عبدالله:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٣٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>۳) دیوان محمود درویش: ص ۷۹.

جسمي كلمات ودوى هكذا الدنيا وأنت يا جلاد أقوى وُلد الله.

وكان الشرط*ي*)<sup>(۱)</sup>.

تعالى الله عن هذا الإفك المفترى، وتقدست أسماؤه وصفاته، قال الله تعالى الله عن هذا الإفك المفترى، وتقدست أسماؤه وصفاته، قال الله تعالى: ﴿ فَلْ هُو اللَّهُ أَحَدُ اللَّهِ اللَّهُ الصَّاحَدُ اللَّهُ الصَّاحَدُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللللَّا الللَّاللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّا الللَّا

ويقول محمود درويش:

(وهذا الوطن

مقصلة أعبد سكينها)(٣).

ويقول أيضاً:

(عیناك یا معبودتی هجرة

بين ليالي المجد والانكسار

. . . عشرون سكيناً على رقبتي

ولم تزل حقيقتي تائهه

وجئت یا معبودتی

کل حلم

سألني عن عودة الآلهة

<sup>(</sup>۱) دیوان محمود درویش: ص ۲٦٥ ـ ۲٦٦.

<sup>(</sup>٢) الآيات ١ ـ ٤ من سورة الإخلاص.

**<sup>(</sup>۳)** دیوان محمود درویش: ص **۳۱۶**.

. . . عيناك يا معبودتي منفى نفيت أحلامي وأعيادي

. . . معبودتي! ماذا يقول الصدى

ماذا تقول الريح للوادي؟

. . . عيناك يا معبودتي، عودة

من موتنا الضائع تحت الحصار

... من يضع السكر في الألوان

أطفالنا الآتون

ونحن يا معبودتي

أي **د**ور

نأخذه في فرحة المهرجان)(١).

وفي مقطوعة له بعنوان «يوميات جرح فلسطينيّ» يقول:

(هذه الأرض التي تمتص جلد الشهداء

تعدُ الصيف بقمح وكواكب

فاعبديها

نحن في أحشائها ملح وماء)(٢).

وفي مقطوعة أخرى يقول:

(هل رأيت المدينة تذهب

أم كنت أنت الذي يتدحرج من شرفة الله.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٢٠ ـ ٣٢٤.

<sup>(</sup>۲) دیوان محمود درویش: ص ۳٤٦.

قافلة من سبايا...

. . . سألتكِ موتى

أيجديك موتى؟

أصير طليقاً

لأن نوافذ حبى عبودية)(١).

وفي مقطع بعنوان «أحمد الزعتر» يقول:

(أخي أحمد

وأنت العبد والمعبود والمعبد

متی تشهد)<sup>(۲)</sup>.

ويصف مدى الحب للأرض إلى حد العبودية والتأليه، ومن أجلها يكون الصوم والصلاة، فيقول على لسان من سماها الحلوة:

(تعال غداً لنزرعه مكان الشوك في الأرض

أبى من أجلها صلى وصام

وجاب أرض الهند والإغريق

إلهاً راكعاً لغبار رجليها

وجاع لأجلها في البيد أجيالاً يشد النوق

وأقسم تحت عينيها

تنام، فتحلم اليقظة في عيني مع السهر فدائي الربيع أنا، وعبد نعاس عينيها

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٠١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦٠٨.

وصوفي الحصى والرمل والحجر سأعيدهم، لتلعب كالملاك، وظل رجليها على الدنيا صلاة الأرض للمطر)(١).

وعلى قدر ما في هذه الكلمات من انحراف اعتقادي وعبودية لغير الله ففيها من الكذب والادعاء مايعرفه كل من اطلع على قضية فلسطين ومتاجرة العلمانيين والشيوعيين بها، ويكفي في إيضاح كذب محمود درويش أنه أحد أعضاء الحزب الشيوعيّ الإسرائيليّ!!، وتذكّر هذه الأقوال في عبوديته للأرض بصنيع أهل الجاهلية الأولى حين كانوا يصنعون الصنم من التمر فاذا جاعوا أكلوه!!.

ومن أقواله المنحرفة في هذا الباب قوله:

(بين ريتا وعيوني بندقية

والذي يعرف ريتا ينحني

ويصلي

لإله في العيون العسلية)(٢).

أمّا زميل نضاله ومبادئه الشيوعية سميح القاسم الذي يعده الحداثيون رمزاً كبيراً فإنه على الدرب المظلم نفسه، ومن أقواله:

(وفجأة أحسست يا حبيبتي

بوخزة في الصدر في ناحية اليسار

حيث حفظت وجهك المعبود والغيتار)(٣).

<sup>(</sup>۱) دیوان محمود درویش: ص ۱۰۰ ـ ۱۰۱.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٩٢. وانظر أيضاً: ص ٣٧٤، ١٤٤، ١٤٥، وديوانه أحد عشر كوكباً: ص ٣٨ ـ ٣٩.

<sup>(</sup>٣) ديوان سميح القاسم: ص ٢٤٦.

وفي مقطع يحدث محبوبته قائلاً:

(بين عيني وعينيك

على جدار سجني

يتراءى وجهك المعبود

في وهمي)<sup>(۱)</sup>.

وفي مقطوعة بعنوان «الجواد الجارح» يخاطب المرموز له قائلاً: (فكيف أعود؟ كيف أعود؟ يا معبودي الجارح)(٢).

وفي آخرها يقول:

(بغير ضماءك الرحمن يا إيقاع أحرفنا

ويا رؤيا تلهفنا

. . . فحتى الموت حتى الموت

يبقى فارس الأحزان

عبد جوادك الجامح)<sup>(٣)</sup>.

ويقول عن الأرض وعن بيته في فلسطين:

(يا بيتنا الباقي

يا بيتنا المعبد

يا من على عتابته أسجد)(٤).

ويقول:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤١١.

<sup>(</sup>٢) ديوان سميح القاسم: ص ٤٧٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٧٢ ـ ٤٧٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٤٨٤.

(لايعبر بالشباك صباح

ألا وتطل من الأفق المعبود جراح)(١).

ويقول عن صنعاء اليمن:

(يمني المعبود

سيعود سعيد

فكهوف الشاي الأسود والقهوة والقات صارت ثكنات)(٢).

وفي قصيدة بعنوان «المطرد الفولاذ» يسرد أمجاد الشيوعية ويَمدح المنجل رمز الشيوعية فيقول:

إلهاً كلانا له عابد سحاب مداخننا صاعد فقد هيأ المنجل الحاصد)<sup>(۳)</sup> (وينتصب المصنع المارد فيا سحب الغيث مدّي يداً وصبى الحياة على شرقنا

وهكذا ينفلت المنحرفون من عبادة الله الحق المبين، ليرسخوا في أرسان عبادة جديدة وثنية المنشأ والمسلك، رخرفت بالفلسفة، وزينت بأكاذيب الجدل والديالكتيك. لتكون في نهاية الأمر تمثالاً مذهبياً يخضع له الأتباع، ويدينون له دينونة العبادة والخضوع والخشوع، كما في قول سميح القاسم السابق، وقوله الآخر عن برلين رمز الشيوعية في ألمانيا الشرقية قبل أن ينهار الوثن الشيوعي ويندثر، يقول سميح:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٠٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٥٠٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٢٥. وانظر أمثلة أخرى في عبوديته لغير الله في ديوانه «لا استأذن أحداً»: ص ٦٧، ٧٤، ٨١، ١٣٩، ١١٢ ـ ١١٣ ففيها من الشواهد الشيء الكثير.

(بالصمت يا برلين أعلن حبنا أم بالبكاء وأنا أقبل كفك التعبي وأركع في خشوع بجلال تمثال بجلال تمثال تكاد تسمح من شطآن عينهم الدموع)(١). إلى أن يقول في آخره: (ربّى الشيوعيون شعرك طيبوه ودللوه ربوه بالفرح المقدس والمرارة والصمود)(٢).

فلم تقتصر عبادتهم للشيوعية على تقديس مناهجها وعقائدها، بل حجوا إلى مدنها موسكو وبرلين ولينين غراد، وطافوا بأضرحة رموزها لينين وستالين وجيفارا، ومن أمثلة هذه القبورية العبادية الشيوعية ما قاله توفيق زياد أمام ضريح الملعون لينين شيطان الشيوعية الأكبر:

(أمامه وقفت خافض الجبين

ضريحك الذي يعيش في القلوب

يا لينين

أحسست أنني أنا المعذب الشقي

<sup>(</sup>١) ديوان سميح القاسم: ص ٣٩٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٠٣.

المعدم الذي نصيبه من الحياة كوخ طين

أملك كل شيء

أقوى من الزمان والقضاء

وإنني

أقدر أن أقتحم السماء

أمامه وقفت حابس الأنفاس

صوتك يحويني كمارج من نار

يصهرني

يصقلني

كالصليب كالألماس

. . . وجدت أن الصمت يا معلم الأجيال

أصدق من كل الذي

يُمكن أن يقال

دقيقة دقيقتان

وقفت صامتاً

كالحجر الصوان

يا أنبل المشاعر التي يُمكن أن تورق في إنسان

ازدهري ازدهري

في لحظة كأنها الزمان

كأنني ولدت من جديد

كل الشموس في يدي

وأجمل الورود)<sup>(۱)</sup>.

عبارات تضج بالعبودية، وتنضح بالخضوع والخشوع والذلة والمحبة لضريح لينين، وهي من أبلغ ما يفصح عن مقدار الردة عند شعراء الحداثة، ردة لاتشابه كفر الكافرين السابقين، بل تزيد على ذلك بادعاء العقلانية والتبجح بالعلم والفلسفة والتطاول بالمزاعم الكاذبة، فإذا فحصت كل ذلك تحت منظار العقل السليم والعلم القويم والمنهج الحق لا تجد سوى لون آخر من ألوان الكفر بالله تعالى والعبادة لغيره، لكنه تخلى عن الصورة الساذجة التي كانت عليها الوثنية الأولى، واصطبغ بأصباغ ومسوح خادعة يخلب بها عقول الإمعات وذوي العاهات الفكرية.

ومن ألوان العبودية لغير الله الإقسام بغير الله كقول توفيق زياد:

(قسماً بأفئدة الأباة

الثائرين بظل ساح

قسمأ بأجنحة النسور

تمردت رغم الجراح

قسماً بأحداق العذاري . . .

قسمأ برماني وزيتوني

وندماني وراحي

قسمأ بأرضي بالشواطىء

بالسواقي بالمراح

بالدم بالأحرار

بالعزم المسعر بالرياح

<sup>(</sup>۱) دیوان توفیق زیاد: ص ۳۱ ـ ۳٤.

لتبرقعن نسورنا أعشاشها بلظى الكفاح)(١).

أمّا عبدالعزيز المقالح فقد جعل من الشعر صلاة وعبادة، وذلك في مقدمته لديوانه حيث يقول: (فقد بدا لي الشعر وكأنه صوت الحزن الثابت في ضلوع البشر، فكانت قصائده صدى لذلك الصوت الغائر في الأعماق، والصلاة اليومية التي نؤديها في بيوتنا فرادى وجماعات. . . وفي مقابر وفي معابد الشعر الحزينة كثيراً ما تساءلت:

لماذا الحزن؟ لماذا كل الشعراء حزاني؟!)(٢).

ولم يقصر عبادته وسجوده وصلاته على الشعر بل تبرع بها لسيف بن ذي يزن (٢)، وذلك في قوله:

(متى تهل من سمائنا الحزينة السواد

متى نرى وجهك يا بن ذي يزن

أنهش في انتظارك القيود

أطيل في طريقك الصلاة والسجود

أقبل التراب والأحجار والد من

أقبل اليمن)(٤).

ويتوجه بالعبودية لشيء آخر في قوله: (والشفتان يا معبودتي

<sup>(</sup>۱) دیوان توفیق زیاد: ص ۲۸۵ ـ ۲۸۹.

<sup>(</sup>٢) ديوان المقالح: ص ١١.

<sup>(</sup>٣) هو: سيف بن ذي يزن الحميري، من ملوك العرب اليمانيين ودهاتهم، قاتل برجال المده بهم كسرى أنوشروان - ملك الحبشة مسروق بن أبرهة حتى أجلاه عن اليمن، ودان بالولاء لكسرى وبقي في حكم اليمن نحو خمس وعشرين سنة إلى أن قتله بعض الأحباش نحو خمسين قبل الهجرة الشريفة. انظر: الأعلام ٣/١٤٩.

<sup>(</sup>٤) ديوان المقالح: ص ٣٠١.

الكؤوس)(١)، وقوله: (فمن أنا لولاك يا معبودتي ومن أكون؟)(٢).

لكنه في خاتمة المطاف الوثنيّ يصرح بكل جرأة قائلاً:

(تأكلني الوحدة يستفزني الزحام

صليت لله وللشيطان

عبدت وجه الكفر والإيمان

سجدت للأوثان

لكننى كما بدأت في الظلام

وليس في الظلام من أحد) (٣).

قال الله تعالى: ﴿ اللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَالَّذِينَ كَفَرُوٓاْ أَوْلِيآ وَهُمُ الطَّلْعُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ أُولَتِهِك أَصْحَبُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ الْآَلِ ﴾ (٤).

ومن ظلمات هذا المقالح قوله في ذكرى يوم من سبتمبر ولعله إحدى

<sup>(</sup>١) ديوان المقالح: ص ٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٥٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٧٠.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٥٧ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٥) الآيتان ٣٩، ٤٠ من سور النور.

الأيام الثورية التي يفاخر بها تجار المبادىء والأوطان:

(أكاد أن ألمحه قادماً يمسح عن أيامنا رعبها أعبده أقرأ في عينه

أمّا الوطن فيقول في وصفه:

(وطن النهار ومعبد الزمن

وعن بلاده يقول:

(وأريدها ديناً وأعبدها ويقول:

(يا من يدلني على طريقها يرجعني تواً إلى حبيبتي

ويقول عن بعض بلاده:

(أهوى زبيد وأعبدها)<sup>(ه)</sup>.

ثم يزجي نفسه عبداً لشفة وذلك في قوله:

(صوت من الأرض

صار ينبت كالعشب في القلب

يفترش العين طوعاً وكرهاً على حافة النهر

يوزع الأرض ويعطي الديار وعن عيون الكادحين الغبار أحلامنا والأغنيات الكبار)(١)

أنا عائد لأراك يا وطني)(٢)

ولها صلاة الروح والجسد)(٣)

طريق أحسلى السمدن معبودتي... لليمن)(٤)

<sup>(</sup>١) ديوان المقالح: ص ٤٣٠.

<sup>(</sup>٢) ديوان المقالح: ص ٤٥٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٥٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٥٦٤.

فوق سريري

على شفة كنت أعبدها...)(١).

ومثال آخر نذكره عن محمد الماغوط الذي استروح أن يوجه عبادته للخريف في قوله:

(كالذئاب في المواسم القاحلة

کنا ننبت فی کل مکان

نحب المطر

ونعبد الخريف)(٢).

أمّا العبادة الحقة لله تعالى فإنه يسخر بها ويستخف بشأنها، ومثال ذلك قوله عن الدعاء في مقطع له بعنوان «من العتبة إلى السماء»:

(الآن

والمطر الحزين

يغمر وجهي الحزين

أحلم بسلم من الغبار

من الظهور المحدودية

والراحات المضغوطة على الركب

لأصعد إلى أعالى السماء

وأعرف

أين تذهب آهاتنا وصلواتنا؟

آه يا حبيبتي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥١٠.

<sup>(</sup>٢) الآثار الكاملة لمحمد الماغوط: ص ٣٠٨.

لابد أن تكون

كل التنهدات والاستغاثات

المنطلقة من ملايين الأفواه والصدور

وعبر آلاف السنين والقرون

متجمعة في مكان ما من السماء كالغيوم

ولربما كانت كلماتي الآن

قرب كلمات المسيح

فلننتظر بكاء السماء

یا حبیبتی)<sup>(۱)</sup>.

أمّا الحداثيّ السوريّ ممدوح عدوان فإنه يعبد الحياة ويعبر عن ذلك بقوله:

(الحياة انسكبت فيضاً

وصارت مومسأ

كنا نؤاتيها بلا طعم

ونحباها كعاده

وعرفنا وجهها جوعا وإدمانا

ذللنا فيه

صُنّاه

ركعنا في محياه عباده)(٢).

<sup>(</sup>١) الآثار الكاملة لمحمد الماغوط: ص ٢٢٧ ـ ٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لممدوح عدوان ٢/ ٨١ \_ ٨٢ من يألفونك فانفر.

إلى أن يقول:

(فهذا معبد الموت

وها نحن القرابين الجديده)(١).

ويقول في مقطع بعنوان أتلفت نحوك أبكي:

(تعلمت كيف استوى الدمع بالدم

أعبد من سفح الدم والدم كرمي لها)(٢).

ويقول أحمد دحبور:

(وأنا عباد الثورة)<sup>(٣)</sup>.

ويسخر من عبادة الله متمثلة في الدعاء وعفوالله تعالى فيقول: (أسأل الله ألا يسمم بالعفو حزني)(٤).

وللفيتوريّ في إثبات التعبد لغير الله اعترافات عديدة، ففي مقدمته لديوانه يصف غرقه في عالم بودلير<sup>(٥)</sup> قائلاً: (إنني غارق هذه المرحلة حتى الغيبوية والدوار وفي عالم بودلير المخيف المعذب في أزهار الشر، الأروع من كل ذلك أن معبودته الأرضية جارية سوداء اسمها جان ديفال)<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲/ ۸۷.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢ للخوف كل الزمان: ص ٧.

<sup>(</sup>٣) ديوان أحمد دحبور: ص ٣٨١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٥٢٠.

<sup>(</sup>٥) بودلير، شارل بيير بودلير، ولد عام ١٢٣٧ هـ/١٨٢١م، وتوفي عام ١٢٨٤ هـ/ ١٨٦٧م، كاتب وشاعر فرنسي كبير، أثر بمذهبه الفنيّ في كل الشعر الأوروبيّ، ويعتبره الحداثيون العرب قدوة من القدوات المهمة في مجال الحداثة الأدبية والفكرية، ولذلك كثر ذكره في كلامهم، من أشهر كتبه أزهار الشر، وأشعار صغيرة في النثر أبرز فيها تأثير الكحول والمخدرات باحثاً من خلال ذلك عن الخير في عالم مليء بالشياطين حسب رأيه. انظر: ألف شخصية عظيمة: ص ٢٨٣.

<sup>(</sup>٦) ديوان الفيتوري ٢١/١.

ومن آثار غرقه في عالم بودلير وانغماسه في تقليده وأتباعه اتخذ له معبودات شتى منها أفريقيا التي يقول عنها:

(وبلادي أرض أفريقيا البعيده

هذه الأرض التي أحملها ملء دمائي والتي أنشقها مثل الهواء

والتي أعبدها في كبرياء)(١).

وامرأة معشوقة يقول على لسانها:

(وترددين

وملء جسمك

رعشة متندمة

کم کان يهوان*ي* 

ويعبد روحي المتأله)(٢).

وفي الجملة ليس المراد هنا جمع كل ما قالوه من ألفاظ تفيد عبوديتهم لغير الله، أو استهانتهم واستخفافهم بلفظ العبودية، بل المقصود الإتيان ببعض الشواهد على هذا اللون من الانحراف وعلى هذه القضية الضلالية التي أصبحت من المسلمات العادية والمستساغة عند أهل الحداثة.

وإذا كانوا قد تشعبوا في أودية العبوديات المختلفة فإنهم تشعبوا كذلك في أدوية ألوهيات مختلفة ألهوها من دون الله، وهو ما سيأتي إيضاحه في:

المظهر الخامس من مظاهر الانحراف في توحيد الألوهية: تأليه غير الله تعالى، ووصف غيره \_ جلَّ وعلا \_ بالألوهية:

وقد انساقوا في هذا الباب تأثراً بما عليه الغربيون الذين استمدوا هذا

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۱۰۸/۱.

<sup>(</sup>٢) ديوان الفيتوري ١/٣٢١.

الانحراف من جذورهم اليونانية الإغريقية التي وزعت الألوهية على آلهة وأرباب شتى، وفرقت الإنسان في آماله وطموحاته ومشاعره على هذه الآلهة الباطلة، ومزقت حياته شر ممزق وألقت به في أودية الهلكات، وردته إلى أسفل سافلين، فعاش في خسر وبوار، وهذا هو شأن كل كفر وشرك وإلحاد في قديم الزمان وحديثه.

والذي يتحدث عن مشكلات الإنسان المعاصر في أوجهها النفسية والفكرية والاجتماعية والسياسية والاقتصادية مغفلاً سببها الأساسي المتمثل في انحراف الإنسان عن طاعة الله وعبادته، فإنما يخبط في ظلام وتيه في صحراء الأوهام، وإن أتى بحل فإنما هو حل جزئي يصلح جانباً ويفسد جوانب أخرى، ويداوي زكاماً ويوجد جذاماً.

وذلك لأن أساسي منهاج الإسلام التأله لله تعالى، وهو العليم الحكيم، ودلك لأن أساسي منهاج الإسلام التأله لله تعالى: ﴿ وَالِكَ مِمَّا الْحَكَيم، ومنهجه هو الحكمة والعدل والخير كما قال تعالى: ﴿ وَالِكَ مِمَّا أَوْحَى إِلَيْكًا مَانُومًا إِلَيْكًا مَانُومًا مَنَا اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَي جَهَانُم مَلُومًا مَدَّحُورًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وقال ـ جلَّ شَأْنَهُ ـ: ﴿ هُوَ الَّذِى بَعَثَ فِي الْأُمِيَّتِ نَ سُولًا مِنْهُمْ يَسَّلُواْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُم

فمتى أعرض الإنسان عن هذا الأصل وهو تأليه الله وحده لا شريك له وعبادته دون سواه، فإنه يخبط في الضلال ويتردى في الهلاك والخسران: ﴿ قُلْ هَلَ نُنَيِّنُكُم عِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللل

<sup>(</sup>١) الآية ٣٩ من سورة الإسراء.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢ من سورة الجمعة.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ١٠٣ ـ ١٠٤ من سورة الكهف.

وعند النظر في النتاج الفكري والأدبي لأهل الحداثة نجد أنهم قد اغترفوا من مستنقع الشرك والتأليه لغير الله بأوسع المغاريف، وضربوا حوله بعطن، وعلوا ونهلوا من ذلك الخوض الآسن، وكان هذا دأبهم من أول روادهم إلى آخر أتباعهم، فقد استخفوا بلفظ «الإله» ومعناه، وقادهم هذا الاستخفاف إلى تأليه كل ما يخطر في بالهم من الإنسان والحيوان والأشياء، والشعر والكلام، وغير ذلك.

ومنبع انحرافهم في هذا: أنهم جحدوا حق الله تعالى في الألوهية، وبعضهم لم يجحد حق الله تعالى في الألوهية ولكنه يجحد حقه المطلق في ذلك، فلايفرده ـ جلَّ وعلا ـ بهذا بل يدخل معه في هذا الوصف من شاء من المخلوقات، وكلا الأمرين كفر وانحراف وضلال مبين، قال الله تعالى: ﴿وَإِلَكُهُمُ إِلَكُ وَعِلا إِلَهُ إِلَا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ (الله عالى: ﴿وَإِلَكُهُمُ لِللهُ وَعِلا الله وضلال مبين، وكل قول أو اعتقاد يناقض هذه الحقيقة فهو جهل وانحراف وضلال مبين.

ومنذ أن بدأت الحداثة العربية على يد السياب ونازك الملائكة والبياتي رتعت في هذا المرتع الوخم، واستفت ترب الخزي والعار والجهل، وسوف أورد هنا بعض الأمثلة من كلامهم في هذا:

ولتكن البداية من السياب أول من شق طريق التبعية للغرب ونشر أشرعة الحداثة، والذي وصفه أدونيس بقوله: (بدر شارك السياب من شهودنا الأول على الحضور؛ ولادة محتوى جديد، وولادة تعبير جديد... تجربة السياب مع ذلك ريادة: بدءاً منها ومعها أخذ ينشأ الشعر العربيّ الجديد في وسط تعبير جديد، وهو الآن من القوة والسيادة بحيث أنه يبدو إبداعاً مستمراً)(٣).

والسياب إذا أردنا أن نعرفه فهو منذ النشأة الريفية في جنوب

<sup>(</sup>١) الآية ١٦٣ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٩ من سورة محمد.

<sup>(</sup>٣) زمن الشعر: ص ٢١٢ ـ ٢١٣.

العراق في جيكور في أسرة آل السياب كان بعيداً عن الفهم الصحيح للدين إن لم نقل عن الفهم الأولي للدين، فقد كانت أسرة آل السياب تزين جدران ديوانها بصور المتحررين من الدين والمحاربين له (۱)، وكان عمه عبدالقادر السياب أحد العاملين في حزب سري اسمه «الحزب اللاديني» (۲).

وحتى الجانب الديني هناك ما يشير إلى تأثره بالعقائد الشيعية مثل نذره إهداء شمعة لقبر صاحب الزمان<sup>(٣)</sup>.

وفي القرية تلقفته الأيدي الماركسية، وكان ذلك عن طريق عمه عبدالمجيد السياب وصديقه الإيراني الماركسيّ المحبّ لأدب جبران خليل جبران ومي زيادة (٤٠).

ثم انضم للحزب الشيوعيّ العراقيّ وأصبح من أتباع يوسف سلمان يوسف المسمى «فهداً» وهو يهوديّ عراقيّ من مؤسسي الحزب الشيوعيّ، ومعه من يهود العراق ساسون دلال ويهودا صديق (٥).

ووصل الأمر بالسياب وأسرته أن أصبحت قريتهم حصناً منيعاً من حصون الشيوعية (١٩٥٠)، ومكث السياب إلى عام ١٣٦٩هـ/ ١٩٥٠م منتمياً للحزب الشيوعيّ ومخلصاً له ( $^{(V)}$ )، وكان عام ١٣٦٦هـ/ ١٩٤٧م قد أنشأ قصيدة تعد عنده هي بداية الشكل الحديث في الشعر العربيّ ( $^{(A)}$ ).

<sup>(</sup>۱) مثل سعد زغلول وكمال ايتاتورك. انظر: كتاب بدر شاكر السياب لإحسان عباس: ص ۱۹.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ١٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٢٠. والمراد به المهدي المنتظر عند الشيعة محمد بن الحسن العسكري.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٨٩ ـ ٩٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٩١ ـ ٩٢، ١٠٤.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ٩٢.

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق: ص ٩٣.

<sup>(</sup>٨) انظر: المصدر السابق: ٩٧.

وقد ظل السياب يؤكد دائماً أنه هو الأسبق في ابتداع الشكل الجديد وخاصة إذا ذكرت نازك الملائكة (١).

وفي عام ١٣٦٧ه/١٩٤٨م نشر ديوانه الأول أزهار ذابلة، وفيها مقدمة لصحفي نصراني اسمه رفائيل البرتي وجه فيها السياب توجيها عميقاً في الثورة على الماضي والتهكم به، ومحاكاة الشعر الإفرنجي والإمعان في الجرأة على هذه المحاكاة، وقد أثرت هذه الكلمات تأثير عميقاً في الوجهة الشعرية التي اختارها السياب من بعد (٢).

ولاشك أن السياب قد انغمس في اتجاه المحاكاة وخاصة بعد دراسته في دار المعلمين العالية حيث حدث عن نفسه قائلاً: (فدرست شكسبير وملتون والشعراء الفكتوريين ثم الرمانتيكيين في سنتي الأخيرتين، في دار المعلمين العالية تعرفت ـ لأول مرة ـ بالشاعر الإنجليزي ت. س أليوت، وكان إعجابي بالشاعر الإنجليزي «جون كيتس» لايقل عن إعجابي بأليوت»)(۳).

ومما لاريب فيه أن ثقافة الشاعر ونشأته وأجواء حياته لها تأثير مهم في تحديد المؤثرات الاعتقادية والفكرية والنفسية التي تلقاها وسار عليها، وشكلت شخصيته الفنية والمضمونية.

ولقد أظهر السياب أنه تأثر في أشكاله الحديثة بالشعر الإنجليزي في مقدمة ديوانه أساطير، وإن كان بعض النقاد لايعتبر تلك المقدمة إلا خلطاً صبيانياً وسطحية في الفهم للشعر الإنجليزي)(٤).

واتسع تأثير السياب بأليوت وكيتس وغيرهما من الإنجليز إلى حد الترجمة عنهم وأحياناً الانتحال (٥)، أمّا الإعجاب والمحاكاة فحدث

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ١٣٥ \_ ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٢٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ١٤٥ ـ ١٤٦.

وقد تحدث الخال عن تأثر السياب وغيره بالأدب الإنجليزي، بل وذكر أن السياب تعلم الشعر الحديث على يد معلم إنجليزي في بغداد، وهذا نص قوله عندما سئل عن انطباعاته عن بدر شاكر السياب: (شعرياً كان بدر موهوباً جداً وكان طموحاً، ويحب المعرفة والتقدم، وأذكر جيداً أنه عندما كان يأتي إلى بيروت، كان يقول لي: أعطني كتباً لأنني أريد أن أقرأ كنت أعطيه ديواناً حديثاً لشاعر إنكليزي، وكان بدر يعرف شوية (٢) إنكليزي، كان يأخذ القاموس ويقعد يدرس كل كلمة وكل حرف ويعلم على كان يأخذ القاموس ويقعد يدرس كل كلمة وكل حرف ويعلم على عنده، وقد درس بدر الأدب الإنكليزي بدار المعلمين بجامعة بغداد، وقد صادف أستاذاً إنكليزياً في دار المعلمين، كان له اتجاه معاصر حديث، كما يفهمون الشعر في بلادهم، علم بدر الشعر الحديث كما علم نازك الملائكة والبياتي...، ومن حسن حظ بدر أنه تعرف بجبرا إبراهيم جبرا، جبرا كان درس بكمبردج وكمان (٣) عندو (٤) نفس الأفكار المعاصرة في الشعر، اتصل بجبرا، وجبرا كتير فادو (٥) بها الموضوع...) (١).

ومن هذه الأجواء والعوامل نشأ الشاعر الحداثي الذي شق أول طريق في الحداثة الشعرية العربية، ليس في الشكل وحده لكن في المضمون أيضاً الذي يعد أحد أهم أسباب ودوافع الثورة الحداثية على التراث والدين والقيم وكل الثوابت (ولكن إذا كان المضمون أحد مسوغات الثورة في الشكل فإن المضمون الجديد الذي مارسه السياب جزئياً في ديوان أساطير، وكان الشكل الجديد ملائماً له، معتمد على الصراع الذي يشبه المرض بين العقل الظاهر والوعى الباطن...)(٧).

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٢)(٣)(٤)(٥) ألفاظ عامية باللهجة اللبنانية وكان من دعاتها.

<sup>(</sup>٦) قضايا الشعر الحديث لجهاد فاضل: ص ٢٩٠.

<sup>(</sup>٧) بدر شاكر السياب لإحسان عباس: ص ١٣٦ - ١٣٧٠.

ومن خلال التتبع لمضامين شعر السياب نجد أنه قد اغترف من وحول أساتذته الإنجليز وقلدهم في استخدام الأساطير والعبث بالمصطلحات الشرعية، وليس التأليه لغير الله تعالى إلا واحداً من هذه الضلالات التي لم ينعتق شعره منها، ولعله هو أول من سن هذه السنن السيئة في الشعر العربي الحديث، فقد جاء المعجبون والشاكون والرافضون، والثائرون على الدين والأمة والتاريخ ووجدوا في الأرضية التي هيأها السياب والبياتي ونازك والجيل التالي لهم مثل صلاح عبدالصبور وجبرا وأدونيس وجدوا فيها الميدان الرحب لمنازلة الدين الإسلامي ومحاربته.

وحتى لا يكون الكلام مجرد دعوى فإنه لابد من إيراد شواهد على استخفافه بلفظ الألوهية ومضمونها، ونسبته الألوهية لغير الله تعالى:

فمن ذلك قوله متأثراً بالفكر اليونانيّ الجاهليّ الوثنيّ:

(هو لن يعود

أو ما علمت بأنه أسرته آلهة البحار)(١).

وقصيدته التي بعنوان «مرثية الآلهة»(٢) مليئة بهذه المعاني والأسماء والرموز الوثنية المؤلهة من دون الله، ونحو ذلك قوله:

(وجاء عصر سار فيه الإله

عريان، يدمي، كي يروي الحياة

واليوم ولى محفل الآلهة)(٣).

ويتحدث عن عشتار الوثن المعبود المرتجى عند الفينيقيين والبابليين،

<sup>(</sup>١) ديوان السياب: ص ٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٤٩ \_ ٣٥٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٨٢.

وعشتار أنثى لتموز (١)، يقول عنها السياب: (عشتار، أم الخصب، والحب، والإحسان، تلك الربة الوالهة)(٢).

وفي موضع آخر يتحدث عن عشتار وتموز وكلبهم سربروس يقول: (ليعو سربروس في الدروب لينهش الآلهة الحزينة، والآلهة المروعة)(٣).

ويقول:

(تؤوب إلهة الدم، خبز بابل، شمس آذار)(٤).

ويقول عن تموز:

(وينبش التراب عن إلهنا الدفين

تموزنا الطعين)<sup>(ه)</sup>.

وفي سياق امتداحه لجميلة بو حريد (٦) يقول عنها:

(تعلين حتى محفل الآلهة

كالربة الوالهة

كالنسمة التافهة)(٧).

(يا نفحة من عالم الآلهة)(٨).

<sup>(</sup>١) انظر: معجم الأساطير: ص ٥٢، ١٤٣.

<sup>(</sup>۲) ديوان السياب: ص ٣٨٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٨٥.

<sup>(</sup>٤) ديوان السياب: ص ٤٨٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٤٨٣.

<sup>(</sup>٦) جميلة بو حريد امرأة جزائرية قاومت الاحتلال الفرنسي للجزائر حتى قتلت.

<sup>(</sup>۷) ديوان السياب: ص ٣٨٦.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق: ص ٣٨٧.

(أنا سنمضي في طريق الفناء ولترفعي «أوراس» حتى السماء حتى تروى من مسيل الدماء أعراق كل الناس كل الصخور

حتى نمس الله.

حتى نثور)<sup>(١)</sup>.

سبحان الله العظيم، وتقدس وتعالى عما يقولون علواً كبيراً.

ويقول عن قريته جيكور:

(فمن يفجر الماء منها عيوناً لتبنى قرانا عليها؟

ومن يرجع الله يوماً إليها؟

... وتخضل من لمسها، من ألوهية القلب فيل عروق الحجار)(٢).

وفي مقطع له بعنوان رؤيا في عام ١٣٧٥هـ/١٩٥٦م وهو ضد الشيوعية والشيوعيين بعد ترك السياب للحزب الشيوعي العراقي<sup>(٣)</sup>، يقول:

(أيها الصقر الإلهي الغريب

أيها المنقض من أولمب في صمت المساء)(٤).

ومن أقواله في تأليه الإنسان:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ٣٨٧ \_ ٣٨٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤١٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: ديوان السياب المقدمة: ص «ق ق».

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٤٢٩.

(من قلبه المورق بالغار

إنسانك العملاق ظل الإله)(١).

أمّا الشخصية الثانية في درب الحداثة العربية فهي نازك الملائكة ـ على خلاف بين الحداثيين أنفسهم من هو البادي بهذا البلاء ـ وقد سلكت نفس المسالك وإن كانت أقل غلواً من غيرها في ذلك من أيام نشوتها الحداثية، ثم إنها أحست فيما بعد بفداحة هذا الاتجاه وخطورته فقالت بعد أن وصفت اضطرارها لشعر التفعيلة: (... لم يكن يدور في خلدي أن أناساً من الشعراء سيتخذون عملي الاضطراري سنة يحتذونها في منشوراتهم الشعرية ودواوينهم ... أرفع صوت احتجاج على زملائي الشعراء الذين أصبحوا يكتبون شعراً موزوناً على الأسلوب العربي، ثم يدرجونه وكأنه شعر حر، فإن هذا العمل لايزيد القاريء العربي إلا بلبلة وجهلاً ...)(٢).

وتقول: (... وقد يعجب بعض الشعراء من قلة هذا العدد بالنسبة لقصائد الديوان؛ لأنهم ألفوا أن يروا طائفة من الشعراء وقد تركوا الأوزان الشطرية العربية تركاً قاطعاً وكأنهم أعداء لها وراحوا يقتصرون على نظم الشعر الحر وحده في تعصب وعناد... أحب الشعر العربي ولا أطيق أن يبتعد عصرنا عن أوزانه العذبة الجميلة، ثم إن الشعر الحر كما بينت في كتابي "قضايا الشعر المعاصر" يملك عيوباً واضحة أبرزها الرتابة والتدفق والمدى المحدود وقد ظهرت هذه العيوب في أغلب شعر شعراء هذا اللون...، وإني لعلى يقين من أن تيار الشعر الحر سيتوقف في يوم غير بعيد، وسيرجع الشعراء إلى الأوزان الشطرية بعد أن خاضوا في الخروج عليها والاستهانة بها...)(٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٠٤.

<sup>(</sup>٢) ديوان نازك الملائكة ٢/ ٤١٥ \_ ٤١٦ وهي من مقدمة مجموعة قصائد بعنوان شجرة القمر تاريخها ٢٨/ ١٩٦٧ م/ الموافق ربيع أول ١٣٨٦ هـ.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٤١٧ ـ ٤١٨.

وفي مقابلة أجريت معها قالت: (يعاني شعرنا المعاصر الحديث من مجموعة إشكالات منها التعمية والتقليد وأخطاء الوزن وضعف اللغة واستعمال اللغة العامية...)(١).

ثم شرحت بعض هذه المشكلات قائلة: (أمّا التعمية فهي تعمد الغموض الشديد في الشعر بحيث يقرأ القاريء القصيدة الكاملة ولايفهم منها حرفاً، وقد تعالت صيحة القراء واحتجاجاتهم في كل بقعة من العالم الإسلامي والعربي، والمواطن اليوم مجروح وحزين؛ لأن قضية العدو الصهيوني تذله، وهو ينتظر من شعرائه أن يعبروا عن ثورته ورفضه وسخطه فلايجد لدى الشعراء سوى أشطر كثيرة لا معنى لها، وعندما لجأ القاريء إلى نقاد الشعراء المحدثين رجع خائباً؛ لأن الناقد متواطيء مع الشاعر في كثير من الأحيان، فهو ينقد القصيدة نقداً غامضاً لا سبيل إلى فهم عبارة منه. . . ، والمشكلة الكبرى في نظري أن الشاعر هو نفسه لايعرف أن يشرح قصيدته، ولو أنه كان قادراً على إيضاح المعنى لاستطاع الناقد ذلك أيضاً ولفهم القاريء القصائد.

أمّا البند الثاني «التقليد» فهو لايقل خطورة عن الأول... أقصد الشعر الحديث، الشعر الحر الذي ينظمه اليافعون فذلك هو الشعر الذي يعشعش فيه التقليد: إن الواحد من الشعراء يقلد زملاءه دون نجديد ولا أصالة؛ ولذلك تنتشر في شعرهم ظواهر معينة ينقلها الواحد عن الآخر مثل التظاهر بالأسطورة...)(٢).

وحذرت في كتاباتها «قضايا الشعر المعاصر» من الاستسلام المطلق للشعر الحديث (٣).

هذا النقد الذي وجهته نازك إلى شعر الحداثة وهي مؤسّسة لهذا الاتجاه يدل على مقدار شعورها بجناية هذا المسمى شعراً، وإن كان نقدها

<sup>(</sup>١) قضايا الشعر الحديث: ص ٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٠٧ ـ ٢٠٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: قضايا الشعر المعاصر: ص ٤٨.

في مجمله ينصب على الشكل إلا أنه لم يخل من نقد المضمون مثل الغموض والتعمية، وترك قضايا الأمة، وقد اعتبر الحداثيون نازكاً وكتابها قضايا الشعر المعاصر ردة وتخلفاً.

هذه الشاعرة لم تخل من الانحرافات الاعتقادية في شعرها، ولم تسلم من لوثات الحداثيين خاصة في أول اعتناقها للحداثة على يد الأستاذ الإنجليزي الذي علمها هي والسياب والبياتي الشعر الحديث (١) في أشكاله ومضامينه الإنجليزية، وهي بطبيعة الحال تقوم على المادية ومحاربة الدين والسخرية من أصوله وفروعه ومصطلحاته، ومن هنا أخذت نازك الملائكة هذه الانحرافات واسترسلت معها حتى بعد نقدها للحداثة، والذي يهمنا في هذا المقام ذكر انحرافها في باب الألوهية متمثلاً في تأليه غير الله تعالى.

تقول عن نفسها وقد مرضت حتى شارفت الهلاك:

(وستمحوا الأيام ذكر فتاة شغفتها آلهــة الشعر حباً)(٢)

وتقول في مرثية غريق:

(إيه يا ضفة ما ذاك الخيال فوق صدر الموج تحت الظلمات أله قد تصباه الجمال؟ أم غريق عزه حبل النجاة)(٣) وتقول:

(جئت وروحي فزع صارخ باسم إله الصمت باسم العدم)(١) وتقول تخاطب حبيها:

<sup>(</sup>١) انظر: قضايا الشعر الحديث لجهاد فاضل: ص ٢٩٠، في مقابلة مع يوسف الخال ذكر فيها هذا الأمر.

<sup>(</sup>٢) ديوان نازك الملائكة ١/٤٩٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/ ٥٠٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/١٣٥.

(حبي الألهي النقي ظلمته ووفاء روحي الشاعري العابد)<sup>(۱)</sup> ونحوه قولها:

(أسفاً للماضي الإلهي هل ما تت أغانيه في فؤادي الوحيد آه يا شاعري لماذا تهاوي ت بعيداً وراء أمسي البعيد وأنا لم أزل صلاة لعيني ك وإعصار لهفة وشرود

كيف ضاع الحب الإلهي يا طا ئري الحر فانفرجت ظنونا؟)(٢) وتحت عنوان العودة إلى المعبد، وتعنى به الحب قالت:

(معبدي عادت بي الأحزان فارأف بعذابي

. . . ذهب الأمس بأوهام فؤادي ومحاها

فإذا قلبي عبد ولقد كان إلها

. . . عدت يا معبد للصمت فلن أشدو بحبي

. . . هي ذي آلهة الشعر فهل تمسح حزني

... معبدي افتح لقلبي الباب ولاتقس عليه)(٣).

ووصفت الموسيقيّ الروسيّ تشايكوفسكي بأوصاف غاية في الغلو والضلال والفساد، وذلك في قصيدتها «أنشودة الأبدية»، قالت في مقدمتها: (إلى القيثارة الإلهية التي منحت الإنسانية أروع الألحان، إلى تشايكوفسكي الموسيقي الروسي ذكرى لمرور أربع وخمسين سنة على وفاته)(٤).

ثم قالت:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٥٥٣ \_ ٥٥٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٦١٦/١ \_ ٦١٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/ ٦٢٨.

(سأحب الحياة من أجل الحا سأرى في النجوم من نور أحلا ... آه يا أيها المسلاك إلى رو ... من بعيد أرنوالي الهيكل السا ... رقد الحالم الإلهي تحت ال ... وعلا ذلك الجبين الأثيري وهسوى ذلك الإله السماوي عبثاً قبلته آلهسة الفجر عبثاً ذكرته ربسة موسي

نك يا بلبلي الحزين وأحيا مك ظلاً مخلساً أبديًا)(١) حك في الموت حن روحي الحزين (٢) مي وأصغى إليك يا معبودي)(٣) فجر حسيماً ميتاً وروحاً أصما)(٤) شحوب الموت المريسر القاسي على الأرض خامسا الأنفاس وغنسة أعسنا والأحلام)(٥) قاه بالذكريات والأحلام)(٥)

فهذه نصوص جلية في الاستخفاف بلفظ «الإله» وهو توجه لم يقدر الله حق قدره ولم يحفظ لألوهيته تعالى قدسيتها.

أمّا البياتي وهو من المؤسسين للحداثة، ومن السادرين في حبها والدفاع عنها، فقد امتلأت كتبه بهذا النوع من الانحراف، ولعله يرى ذلك أقل مايُمكن قوله وفعله فقد اغتذى بالحداثة من شبابه في دار المعلمين في بغداد على يد الإنجليزي الآنف ذكره، ثم تدرج في دركات الانحراف ليصبح ماركسياً يدافع عنه الماركسية، وينشر فكرها وألفاظها ورموزها ويتغنى بتاريخها ورجالاتها ومدنها، ومن المعلوم أن الماركسية تقوم على عقيدة الإلحاد القائلة بأن «لا إله والحياة مادة»، ومن اعتقد هذا فلا ريب أن لفظ الإله عنده غير محترم وأنه سينتكس في وحول الضلالات ويلج إليها من أوسع وأقذر الأبواب.

<sup>(</sup>١) ديوان نازك الملائكة ١/ ٦٢٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٦٢٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/ ٦٣٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/ ٦٣٣.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ١/٢٢٤.

ولولا أن من مقاصد هذا البحث بيان انحرافات أهل الحداثة من خلال كلاهم، لكان الإعراض عن كلام أشد شيعة الحداثة عتياً أولى من ذكره.

ولنذكر الآن شواهد من كلام البياتي في تأليهه لغير الله، وسخريته واستخفافه بمصطلح الإله. يتحدث في قصيدة بعنوان «ملائكة وشياطين» عن شاعر ويقصد نفسه فيقول:

(أوتاره أهـــداب آلهة وجناحه أشـــواق إنسان)<sup>(۱)</sup>

ونحوه قوله:

(وماذا على إذا لم أكن إلها وحلمي توارى وغاب)(٢) وتحت عنوان البعير المسعور يقول:

(هذا العبير الإلهي نشقته بالأمس وحدي من خمائل شعرها)<sup>(٣)</sup> ويقول:

(خياله يطفو على جفني وإن عنــــك احتجب

إلهه المقتول في كفيه قيثار خشب)(٤)

ويقول عن أحلامه الشاعرية مقتدياً بوثنية اليونان في تعدد الآلهة:

(وفي الجزر النائيات التي تلوذ بها آلهـات البحر

سيسمع الحاني الصائدون تغني بها الريح بين الشجر)(٥)

(هنا رفعت للسماء العقيم قرابينها آلهات القبور)(٢)

ونحوه قوله:

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ۲۲/۱.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق 1/00 \_ 07.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/٥٠١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١١٩/١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ١٢٢/١.

وقوله:

(ودليل مركبي الطروب

عينان خضراوان، آلهة الربيع)(١).

وقوله:

(كان لنا فجر وكانت لنا آلهـــة تَمنحنا ودها)(٢)

وقوله:

(وهواي كان

طفلاً إلهياً على الأشواك يحبو في الهجير)(٣).

وقوله:

(على سفح «حمرين» يا فتنتي

ومعبودتي

ليالي الشتاء الحزين)(١٤).

وله قصيدة بعنوان «الآلهة والمنفى»(٥).

ويقول:

(بأي الهوى وبأي الدروب

تموتين يا نجمتي الشاحبه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٤٧١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/١٧٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١٨٠/١.

<sup>(</sup>٤) المصدر آلسابق ١/٥٨٠.

<sup>(</sup>٥) ديوان البياتي ١/٢٣٧.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ٢٩٤/١.

إله يرود مراعي السماءً إله تطارده العاصفه

رأيت الإله على المقصله

. . . رأيت الديوك على المزبلة)(١).

وفي مقطع له بعنوان «قصائد حب إلى عشتار»:

(في عصور القتل والإرهاب والسحر وموت الآلهة)<sup>(۲)</sup>.

وفيه يقول:

(من هنا مرت وفي هذي الطلول الدارسة لاحقتني لعنات الآلهة) (٣).

ويقول:

(نرفع للفرات قربان إله الطين)(٤).

وفي مقطع له بعنوان «مرثية إلى اخناتون» يتغنى بأمجاد الفراعنة ويمجدها ويصفها بأوصاف الألوهية وينطرح أمامها في عبودية وذل، ومما قاله فيه:

(مرتلين للإله العاشق المنفي أخناتون)(٥).

(... بسبب الجريمة

لاتقبل الآلهة الصلاة والقربان)(٦).

(على نقوش قبره المنهوب

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ٤٩١ ـ ٤٩٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢٠٦/٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٠٧/٢.

 <sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٣/ ٢٢٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢٦٨/٢، ٢٦٩.

<sup>(</sup>٦) ديوان البياتي ٢٦٨/٢، ٢٦٩.

لا شيء غير نذر الآلهة الغضبى وصمت الحجر النائم في وادي الملوك تحت كثبان رمال الأبد المسحوق...

. . . يا أيها المعبود

أنت الذي يعيش في الحقيقة

ممجداً مباركًا قدوس...

. . . متوجاً بزهرة اللوتس والثعبان

حياً جميلاً خالداً معبود

وعاشقأ معشوق

شمس النهار أنت في جلالك العظيم

. . . أنت لا تموت

إنك لا تفني إلى الأبد

إنك لا تعطش في سفينة الشمس ولاتجوع

ولايدب الشيب في شعرك أو تنفى إلى أصقاع موت النور تحترق السماء من أجلك والنيل على غدائر الأرض وفوق صدرها الحنون)(١).

هذا الارتماء العبودي، والخضوع الوثني والأوصاف التبجيلية التأليهية التي يقدمها في نسك وثني متخلف!! أليس عجيباً أن يجحد ألوهية الله الحقة، ويضفي صفات الخلود والإرادة على أخناتون (٢) الفرعون المندثر

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲/۲۲۹ ـ ۲۷۰.

<sup>(</sup>٢) عاشر فراعنة الأسرة الثامنة عشرة وثاني أبناء أبيه ٣٦٩ - ٣٥٣ ق.م عبد قرص الشمس، واعتبرها إلهه الذي لايشرك معه أحداً، وبنى لربه معبداً في ديار الكرنك أسماه معبد رع. انظر: الموسوعة العربية الميسرة ٢٦/١.

الهالك منذ آلاف السنين؟!، ولكنها العقلية الجاهلية منذ القدم وإلى اليوم تجحد الحق المبين وتوقن بالخرافة والوهم.

وفي مقطع له بعنوان «المعبودة» يخاطبها بوثنية قاحلة قائلاً:

(أيتها المعبودة أيتها الحمامة المقدسة

. . . أيتها المعبودة التي قهرت جميع معبوداتي

وتربعت ملكة على عرشهن

آمنت بك

وبكلماتك

وإبداعاتك التي رأيت في سطورها

شمس العالم وهي تولد من جديد)(١).

وفيها يقول:

(قلبي هرم خوفو الكبير

أراك تضطجعين في مقصورته الملكية

ماسة مشعة منذ آلاف السنين

وأنا عبدك أقبل يدك

وأحرك كنوزك الإلهية)(٢).

وسيراً على انطباعه بالوثنيات وتأثيراتها الضلالية يقول تحت عنوان «سيرة ذاتية لسارق النار»، وسارق النار هو بروميثوس الوثن اليوناني الذي يؤلهونه، وقد أسهب البياتي في تفصيل سيرة هذا الوثن واعتقادات أسلافه اليونان فيه (٣).

<sup>(</sup>١) ديوان البياتي ٣١٢/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/٣١٧ ـ ٣١٨.

<sup>(</sup>T) المصدر السابق ۲/ ۳۲۲ \_ ۳۲۳.

ويقصد بهذا المقطع نفسه، وفيه يقول:

(من أعطاك حق البحث في مدينة العشق عن الله؟)(١).

ويقول فيها مؤلهاً الإنسان:

(بحثت من حان إلى حان ومن منفى إلى مفنى

عن الوجه الذي يحمله سارق نار الشعر

من معابد الآلهة \_ الإنسان)(٢).

ومثل هذا قوله:

(أولم نحترق

من أجل أن نضيء ليل البشر ـ الآلهة ـ الطيور) $^{(n)}$ .

ويسترسل مع الوثنين والأوثان مجتهداً في نشر وترويج بضاعتها الكاسدة التي انطفأت نارها بمبعث خاتم الرسل محمد على في فيقول تحت عنوان «القصيدة الإغريقية»:

(تعدو عارية، آلهة الشعر المجنون إلى «دلفي (٤)» تبكي أقدار الشعراء)(٥).

ويقول:

(كنا أربعة: أنا والموسيقى الأعمى ودليلي ومغنى آلهة الأولمب الحكماء)(٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٣٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٣٥٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٣٥٩ ونحوه ص ٣٦١.

<sup>(</sup>٤) دلفي معبد إغريقي. انظر: المصدر نفسه: ص ٣٩٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢/ ٣٨٢.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ٢/ ٣٨٣.

ومن هذا الطرح نستطيع أن نفهم كيف تؤثر الدراسة والتلقي في العقائد والأفكار، فالبياتي ـ وهو أحد النماذج الحداثية ـ تلقى في شبابه عن أستاذه الإنجليزي، ثم استطرد في هذا الميدان ليصبح نسخة عن أي فكر أو عقيدة، إلا عن عقيدة الإسلام ومبادئه، فمرة يتطوح فكره بين أيدي الأوثان القديمة من الإغريق والبابليين واليونان، ومرة ينطرح في عبادة وإجلال للأوثان الجديدة وخاصة الماركسية والوجودية، وكل هذه المعبودات أثرت في أقواله وأعماله، وكل إناء بالذي فيه ينضح.

وننتقل الآن إلى الطبقة الثانية، وعلى رأسها أدونيس الذي سبق من تقدم، وفاق من لحق بعده، وأضحى رأساً في حمل لواء الانحرافات والخرافات الجاهلية، وأستاذاً في التعبير عن عقائد الضلال التافهة.

وله في قضية تأليه غير الله باغ كبير، فالذئب والضوء وفينيق والحداثة وذاته والأرض والشمس والعالم والحشرات والإنسان كلها يصفها بالألوهية، مرة بما يقتضي تعبده واحترامه لها، ومرة بما يدل على استخفافه بمصطلح الألوهية ومعناه، وهذه بعض الأمثلة على ذلك، كقوله:

(ومعي الناي ـ جمعت فيه آفاق بلادي شطآنـها وقراها أطلع اللحن لحنـها فكأني واضع بين راحتـي إلها) (١) وقوله:

(يدي هنا غريبة، غريب وجهي إله حاضري غريب)<sup>(۲)</sup>.

وقوله:

(وبین کل خطوة وخطوة

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ١/٤/١.

مغاور تألهت ونُصُب)(١).

وفي مقطع بعنوان «صلاة» يخاطب فينيق ويدعوه في عبودية وثنية مكشوفة، ويقول:

(صليت أن تظل في الرماد أن يهدأ السحر وأن يكون موعدنا في النار في الرماد صليت أن يقودنا الجنون)(٢).

قال الله تعالى: ﴿إِن تَسْتَفَيْحُوا فَقَدْ جَآءَكُمُ ٱلْفَتَحُ ﴾ (٣).

وقد دعا أدونيس أن يكون موعده مع في فينيق في النار، وأن يقتاده الجنون، وليس هناك أعظم جنوناً من إنسان يوجه فكره وفنه لعبادة آلهة وثنية أو فكرية أو مذهبية ـ آلهة غير الله الحق المبين ـ يعبدها ويفني نفسها فيها، وإن لبس ذلك بلباس الأدب أو البحث العلمي أو النقد أو العقلانية أو المعاصرة أو التحديث، إلى غير ذلك من المعاذير التي يغطي بها الحداثيون خطل فكرهم وعقيدتهم وما ينتج عن ذلك من إفرازات.

وليست هذه الوحيدة من وثنيات أدونيس بل له «ترتيلية البعث» (٤٠)، وهي مليئة بالتقديس والدعاء والرجاء العبادي لفينيق، ومترعة بالإعجاب به، ووصفه بأوصاف القداسة والخلق والألوهية (٥٠).

ومن أقواله في موضع آخر: (أعيش في جزيرة الألوان

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ۲۲۳۲.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ١/٣٥٥.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٩ من سورة الأنفال.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٢٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ١/ ١٦٥ \_ ١٧٢.

أعيش كالإنسان

أصالح الآلهة العمياء والآلهة البصيرة)(١١).

وعلى الطريقة الوثنية اليونانية يستخدم هو وأضرابه لفظ الإله والألوهية على كل شيء ويدنسون هذا المصطلح بإضافته إلى أتفه الأشياء وأحقرها، كقوله تحت عنوان «الذئب الإلهي»:

(تحت وجهي جرس الليل انكسر وأنا الذئب الإلهي الجديد)(٢).

وقوله:

(الحب زي ـ كلما كثر المحبون قل الحب

سرير تعمره حشرات إلهية تنفث الهذيان الكوني

حيث يشتبك فخذ القمر وفخذ الفأر

يتعانق فك الشمس ولسان الحرذون)(٣).

وعلى ما في هذا الكلام مما يصلح للسخرية والتندر وضرب الأمثال لخبال العقول وتفاهة القول والفكر، فإن فيه أيضاً وصف الإنسان الذي يعمر سرير الحب ويريد به الجنس بأنه حشرة، ونعت الحشرة بالألوهية، على طريقته التدنيسية لكل مايتعلق بعقائد ومصطلحات الإيمان، ومنهجه التبجيلي لكل مايتعلق بعقائد ومصطلحات الكفر والإلحاد والضلال.

وفي مكان آخر يصف الجنس ذاته بأنه إله:

(أعراس أعراس

نرفعها ذبائح انتقاماً من الموت

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٣٣٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/٥٢٠.

إلها آخر يرى كل شيء)<sup>(۱)</sup>. ويؤله الأرض قائلاً: (حين تكون الأرض مقصلة خرساء أو إله)<sup>(۲)</sup>. وكذلك المقصلة:

(انظر: الكون بهلوان إن إله العالم المقصلة) (٣).

ويؤله عالم الجسد والجنس قائلاً على لسان إحداهن: (سلاماً أيها العالم يا مألوهي)(٤).

ويمضي على طريقة المانوية في تأليه النور فيقول: (أيها الضوء

خلقت إلهاً ويرفضك الظلام

... ألهذا كنت الخالق يلبس شكل الخليقة)(٥).

أمّا معبوده الأكبر وإلهه الأعظم فهي الأفكار والعقائد التي يدعو إليها وينادي بها، وكثيراً ما نجده يمزج بينها وبين ذاته، ويربطها بشخصه، بسبب نظرته المتعالية المستكبرة، واعتداده بأستاذيته المتعالية على الأتباع والمعجبين من الإمّعات الجهلة.

يقول عن إله الحداثة الذي عبدوه من دون الله: (بلى في بلادي لكل الزمان لكل المصير اكتناه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٣٥٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/ ٤٩٨.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ٧٠٠ ـ ٢٧١.

وإن شوهوه وفيها لخلق لصيرورة الحياة إله وإن أنكروه)(١).

وعندما يتحدث عن المسلم صاحب الدين والخلق القويم، وعن تراث المسلمين وتاريخهم، يسخر ويجعل ذلك تخلفاً وأغلالاً وسلاسل تقيد الحرية والإبداع فيقول:

(سمعته وفمه حجارة

خطای لا أريدها

ثقيلة رتيبة

وهذه سلاسلى

أموت في رنينها

سلاسلى حديدها إله...

. . . والآخرون الكون في بيوتهم

والله فوق طبق من العقول مترف

أغيّر الحياة: شكل سيرها

وآدمياً موثقاً بخبزه

يغص بالهواء، يبقى الله في حلقومه معلقاً

ولايزال صوته

يجتاحني، وفمه حجارة

خطاي لا أريدها)<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١٣٦/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٢٤٢ ـ ٢٤٣.

وفي غضون غروره بنفسه وشعره يستعلي ـ انتفاخاً ـ إلى حد التأليه فيقول:

(عاشق أتدحرج في عتمات الجحيم حجراً غير أني أضيء إن لي موعداً من الكاهنات في سرير الإله القديم كلماتي رياح تهز الحياة وغنائي شرار إنني لغة لإله يجيء إنني ساحر الغبار)(١).

تنضح هذه الكلمات بالمعاني المكررة التي يرددها في قوالب عديدة، فهو يصف نفسه بأنه حجر مضيء ويتدحرج في ظلام الواقع المتأثر بالماضي، بالإسلام وتراثه وحضارته.

وسوف يقضي على الدين الذي عبر عنه باللقاء مع الكاهنات في سرير الإله القديم ويعني به الله تعالى، ثم ينعطف على ذكر أدوات ثورته ورفضه ونقضه، إنها كلماته التي جعلها رياحاً تهز الحياة وشراراً يوقد ويحرق.

ثم يقرر في استكبار بأنه وشعره وفكره «لغة لإله يجيء» إله الحداثة، وإله العقلانية المزعومة، وإله التحرر الداعر والإلحاد.

ويكرر هذا الكلام في قوله:

(إنني حجر الصاعقة

والإله الذي يتلاقى مع المفرق الضائع

<sup>(</sup>١) الأعمال الكاملة لأدونيس ١/ ٢٩٨.

وأنا الراية العالقة بجفون السحاب المشرد والمطر الفاجع وأنا التائه الذي يتقدم سيلاً وناراً مازجاً بالسماء الغبار وأنا لهجة البرق والصاعقة)(۱). ويكرر المعنى في صيغة أخرى قائلاً: (أخلق أرضاً تثور معي وتخون أخلق أرضاً تجسستها بعروقي ورسمت سماواتها برعدي وزينتها ببروقي وراياتها الجفون)(۲).

وفي مقطع بعنوان «إله يحب شقاءه» تضج كلماته بهذه الرعونات والادعاءات الجوفاء، فيجعل الله تعالى إلها يتمزق تحت خطواته، خطوات مهيار الرجيم، وكلماته وأغنياته إله يزيح التخلف والإرهاب، ويحب الشقاء والجحيم الحداثي، ويرد البراءة لوجه الحياة، فيقول:

(بالإله الذي يتمزق في خطواتي أنا مهيار الرجيم أرفع الميتين ذبيحة

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۱/۳٤٠.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/٣٤٣.

وأصلي صلاة الذئاب الجريحة غير أن القبور التي تتثاءب في كلماتي حضنت أغنياتي بإله يزيح الحجارة عنا يحب شقاءه ويبارك حتى الجحيم فيصلي مع صلواتي ويرد لوجه الحياة البراءة)(١).

وقد قامت فلسفة الهرطقة هذه عنده على أساس أن الإنسان خالق لا مخلوق، وأنه يشارك في الخلق الإلهي (٢).

أمّا مهاجمته لذات الله ـ جلّ وعلا ـ فقا. قامت على أساس أوضحه في تلمود الحداثة متحدثاً عن جبران نيابة ، وعن نفسه أصالة قائلاً: (لايستطيع الإنسان . . . أن يصبح نفسه إلاّ إذا هدّم كل مايعادي حريته الكاملة ، وتفتحه المليء ، وما يقف حاجزاً دون طاقته الخلاقة وتتجسد هذه القوة المعادية كما يرى جبران ، فيما يسمى «الشريعة» بتنويعاتها وأشكالها السلطوية ، الماورائية ، والاجتماعية : «الله» بالمفهوم التقليدي ، الكاهن ، الطاغية ، الإقطاعي ، الشرطي (٣).

فإذا وجدنا في تلويحات الحداثيين ورموزهم الرافضة كلاماً عن محاربة الكاهن أو الطاغية أو الإقطاعي أو الشرطي أو السلطة أو محارب الحرية أو سيد الرمال أو زعيم التخلف أو رأس التحجر ونحو ذلك فإن المراد الأول بذلك هو الله تعالى كما نص على ذلك أدونيس في النص السابق، وقد يريدون شريعته ودينه وأنبياءه وكتبه وما يتفرع عن ذلك.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۱/۳٤۹.

<sup>(</sup>٢) انظر: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٣/ ١٨١.

وإذا انتقلنا إلى رأس آخر من رؤوس الطواغيت الحداثية وهو الصليبي يوسف الخال فإننا نجد تأليهه لغير الله من أصول فنه وشعره وكلامه، وله في ذلك باع طويل، أسوة بأسياده نصارى الغرب الذين أخذوا هذه النظرة الوثنية عن اليونان، واعتبروا فلسفة اليونان أساساً لفكرهم.

يقول الخال:

(غنه إلياذة من هومر

أمرعت والدهم لم يدرك صباه

غنه ما شئت كم قيثارة

ابدعت في عالم الفكر إله)(١).

ويقول مستخفأ بلفظ الإله:

(أين أمضي؟

أإلى المأتم في الغابة والميت إله؟)(٢).

ومثله قوله:

(بغ. . بغا. . بغ

بغ . .

بغبغا. . بغ

أترى هذا الذي مات إله) $^{(n)}$ .

وفي معرض تأليهه وإشادته بالبحر رمز الغرب والتجديد والتقدم عنده، يقول:

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية ليوسف الخال: ص ١٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢١٩ ونحوه ص ٢٧٩ وص ٣٥٨.

(أيها البحر، أيها الأمل البحر ترفق بنا ترفق ترفق...
... كل الجراحات يا بحر حبالى ونحن مهد عريق للولادات: أي أي إله ما رأى النور بيتنا، ما تربى كيف يحيا، يشقى، يموت)(١).

(الرخام هنا مجامراً للبطل الإله، مقبضاً لسيفه)(٢). ويقول:

> (ردي الحبيب لي س

رديه كالإله من غيابه) (٣).

ويقول:

(مسافر سلبه اللصوص

مزقوا ثيابه

رموه في مفازة

هجرها الإله

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية ليوسف الخال: ص ٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٣٩.

قالوا له: إلهك الجديد ما تراه)(١).

ويتحدث عن عشيقته قائلاً:

(حبيبتي معي، جسدي معي، إلهي معي، قم أيها القدر وافسح لي مكانك)(٢).

(آه أي إله أنت، جنتك لاتغرى بالخطيئة...

... عانقيني يا إلهي الصغير)(٣).

وفي اعتزاز بفكره الحداثي، وسعي في هدم عقائد الإيمان يقول تحت عنوان «العشاء الأخير»:

(تقول: لنأكل الآن ونشرب، إلهنا مات

فليكن لنا إله آخر، تعبنا من الكلمة وتاقت

نفوسنا إلى غباوة العرق...

. . . ونقول: لعل الطارق إلهنا الجديد، وهذه الريح أزهار شهية تفتحت في المجاهل)(٤).

ويقول:

(الأشجار تهجر الصمت وتبكي إلهها القديم)(٥).

ويعبر عن حربه لله تعالى ودينه وشريعته قائلاً:

(وفي صحرنايا ولدت وفيها

على حائط ساجد في الطريق

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ۲۷۹ ـ ۲۸۰.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية ليوسف الخال: ص ٢٨١.

شنقت إلهي، وفي الرمل في ظلمات الحروف العقيمة)(١). (أقوم وأرحل عن صحرنايا وأسلك دربي إلى منتهاه هنالك أحضن وجه التراب وأسمع صمت الإله وأبني من الريح مأوى يقيني)(٢).

أمّا النصراني الآخر جبرا إبراهيم جبرا، والشاعر الحداثي التموزي وأحد المؤثرين الفاعلين في حركة الشعر الحديث، فهو على المنوال نفسه وفي المخاضة الآسنة ذاتها، وكيف لا والجميع قد ارتضع من إفرازات الطغيان المادي.

يقول جبرا:

(بي شهوة الإله)<sup>(٣)</sup>.

وتحت عنوان «الشاعر والنساء» امتدح الفاجرات الداعرات، وشتم العفيفات والحجاب والحشمة ثم قال:

(أأروي كيف دنت بوجهها وشفتاها كأس من الياقوت ونقش فيها إله الحب...

. . . وعلى شفتيها آلهة الليل لا تخشى (١٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٩٤. والرمل يقصد به الدين الإسلامي، والحروف العقيمة يريد بها اللغة العربية.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٩٥. وانظر: ص ٣٥٤، ٥٥٠.

<sup>(</sup>٣) المجموعات الشعرية الكاملة لجبرا: ص ٣٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٥٢.

ويقول:

(كأن السم مشيئة الآلهة)<sup>(١)</sup>.

ويتحدث عن عشيقاته قائلاً:

(وما اختار إلاّ أروعكن

لتكون محط عبادتي وجنوني)(٢).

أمّا ثالث أعمدة النصارى من الحداثيين فهو توفيق صايغ، وأقواله في هذا الباب عديدة منها قوله:

(من المياه تنبع آلهة الحب)<sup>(٣)</sup>.

وقوله:

(وفي نفثات شعر كأنفاس إله)(٤).

وقوله:

(لا أطلب معها

غديرا سائغا بأعلى الجبل

السائح لشبرِ عن إله)(٥).

وقوله:

(سيعرّفُ الليلة

الإله الشبق

<sup>(</sup>١) المجموعات الشعرية الكاملة لجبرا: ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٣) المجموعات الشعرية لتوفيق صايغ: ص ٣٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٧٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١٣٤.

تلك التي

لم تعرف مثلها مع رجل)<sup>(۱)</sup>.

ويخاطب حيوان الكركدن تحت عنوان «بضعة أسئلة لأطرحها على الكركدن»:

(وألوهتك تبعت التجديف

والارتداد وحسب)(٢).

وفيه قوله:

(حيوان وامرأة:

إله في خياليهما وإلهة)(٣).

وفيه قوله:

(وصاح في صلاته:

إلهي قتلت الجسد؟

عذراؤك ولهي)<sup>(٤)</sup>.

وتحت عنوان معلقة توفيق صايغ يقول في دناءة وخبث وانحطاط، مؤلهاً بكارة امرأة، وساخراً من الله \_ عزَّ وجلَّ -:

(من جيروم لجوليا

الحورية العذراء

عذرتها ألهتها

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) المجموعات الشعرية لتوفيق صايغ: ص ٢٦٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٦٨.

أهلت أسها أن تسمى حَمَاةَ الله)(١).

ويقول:

(سيول خصب،

كنتها وكبحتها

كقلب وإله كاتم)<sup>(۲)</sup>.

وعن هذا المقطع كتب في الهامش: (المقطع الأول من القصيدة الطويلة التي بدأت أحبل بها منذ حوالي تموز  $^{(7)}$ .

فبئس ما حبل به وبئس ما أنجب، ولتهنأ الحداثة بروادها الذين يحبلون ويلدون!!.

ويتحدث عن معشوقته قائلاً:

(وإله يريد ابتهالي ومحرقاتي...

... وقلت لها:

بل انك الآن ربتي

حين تخطرين وسط الجموع)(٤).

وكلامه من هذا النوع كثير<sup>(ه)</sup>.

وللنصراني الحداثي الرابع أنسي الحاج مجاله وعباراته الساقطة في هذا الحضيض الوثني، ومن أقواله:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٠٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٣٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٣٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٣٦٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٤١، ٣٤، ٢٦، ١٦٦، ٢٣٩، ٣٧٦، ٣٨٠.

(يتألف إله النجاح الاستهلاكي ويدوسني، المجد له مادام يريده)(١).

ويقول \_ تعالى الله عما يقول \_: (تقتل الغلمة جسد الله بعد قتل الله روحاً وجسداً)(٢).

ثم يضيف مؤلها الكلمة والشعر الحداثي: (هل حلم أحدهم بجعل الجميع يكتبون شعراً؟، ربما لكنه كان يقصد، غير أن ينهش الجميع جثة. كان يقصد أن يتشارك الجميع في صيرورتهم شعراء، في تحولهم إلى شعر، ومهما يكن قصده فإنه كان في اتجاه قلب الناس آلهة عصافير كواكب...)(٣).

ثم يتبع ذلك بسفسطاته قائلاً: (فليمت الشعر، الأدب، الفن، لتنقرض اللغة، ليضمحل الإنسان الإلهي لحساب البرنامج)(٤).

ويخاطب الداعرة التي تصور أفلام الجنس فيقول: (أعبد إلهك يا كائنة الإغراء، إله اللهو الغامر ضد كل ما يخيفني، أعبد إلهك لأنه طفل مثلي وغير واضح مثلك، وجائع مثلي، وطيب مثلك.

أعبد إلهك لأنه ليس إله الحصاد والمؤونة والسيف والدرع، بل إله اللحظة الخالدة الفانية)(٥).

ويقول: (تلام الآلهة كيف تخترع الخطيئة وتعرض الإنسان الضعيف لحبائلها ثم تعاقبه على الوقوع... ولكن كيف نلوم الآلهة...)(٦).

ويقول أيضاً: (الإنسان الذي أقام القيامة على الآلهة لأنها حكمت عليه بالموت اقتصاصاً من استعماله الحرية التي وهبته إياها ليس بأفضل

<sup>(</sup>١) خواتم لأنسى الحاج: ص ١٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٤٦ ـ ٤٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٧١.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٧٢.

من الآلهة)<sup>(۱)</sup>.

ويقول في تدنيس مقصود:

(اللعب هو البراءة، كل لعب

ببلوغه المسافات الإلهية أو تلك الشيطانية)(٢).

ويتحدث عن الإنسان على اعتبار أنه إله، وهي قضية أساسية من قضايا الحداثة والعلمانية فيقول: (المعجزة، التي هي ترجمة للقوة الخارقة للمشيئة الإلهية هي في الوقت ذاته دليل إلى ألوهية الإنسان... ولماذا يهجس الله بإقناع الإنسان واستمالته لولم يكن في الإنسان بعض الله، مما لايريده الله أن يضيع)(٣).

سبحان الله وتعالى عما يقولون علواً كبيراً.

أمّا الحداثي العراقي الماركسي<sup>(١)</sup> العقيدة سعدي يوسف فهو على الخطى نفسها في السخرية بالألوهية وتأليه غير الله تعالى:

ومن أقواله:

(... وبقايا من محمد

الإله الجائع المدفون في أرض الحرائق)(٥).

ويجعل الفن إلها له معابد فيقول:

(طیب وغابات وأردیة ورنین إزمیــل وقیثار

ومعابد بیضاء مر بها دفء الشروق وورد آذار)(۲)

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٧٢.

<sup>(</sup>٢) خواتم لأنسى الحاج: ص ٧٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦١.

<sup>(</sup>٤) انظر: ما يثبت ذلك في ديوانه ١٥٧/١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ١/ ٤٧٩.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ١/ ٧٨٥.

وله من أمثال هذا كثير (١).

وللشاعر العراقي الشيوعي الشيعي الأصل مظفر النواب من هذا الانحراف نصيب، مثل قوله: (أتقنت تعاليم الأهوازي، ووحدت النخلة والله وفلاحاً يفتح نار الثورة في حقل الفجر)(٢).

وإذا انتقلنا إلى مصر وأخذنا أمثلة من حداثييها فإننا نجد الداء نفسه قد استشرى فيهم ونشروه في كلامهم، فمنهم رائد الحداثة المصرية والعربية صلاح عبدالصبور القائل:

(كنا على ظهر الطريق عصابة من أشقياء متعذب كآلهة) (٣).

وعندما يصف علاقته بمحبوبته التي سماها «الإله الصغير» فإنه يطنب في وصفها بالألوهية وفي وصف نفسه بالعبودية لها، قال:

(كان لي يوماً إله وملاذي كان بيته

قال لى أن طريق الورد وعرٌ فارتقيته

ذات يوم، كنت ارتاد الصحارى، كنت وحدى

حين أبصرت إلهي، أسمر الجبهة وردي

ورقصنا وإلهي للضحى خداً. . . لخد

ثم نمنا وإلهي، بين أمواج وورد

وإلهي كان طفلاً، وأنا طفلاً عبدته

كل ما في الروض يهواه، ولكني امتلكته

ثم أصبحت إلهي تمنع الخطوة عني

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق ١/١٥٠، ٣١٣.

<sup>(</sup>٢) مظفر النواب شاعر المعارضة السياسية لعبدالقادر الحصيني وهاني الخير: ص ٢٢.

٣) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٣٤.

وأناديك فأعيا، ويسد الصمت أذني)(١).

ويقول تحت عنوان «أناشيد غرام»:

(قالت شفتاك نعم

فأنا ملقى فوق بساط الريح إلهاً محبوراً)(٢).

ويقول:

(أنا مصلوب، والحب صليبي

وحملت عن الناس الأحزان

في حب إله مكذوب)<sup>(٣)</sup>.

ومنهم أمل دنقل القائل:

(العينان الخضراون

مروحتان

في أروقة الصيف الحران

أغنيتان مسافرتان

ابحرتا من نايات الرعيان

بعبير حنان

بعزاء من آلهة النور إلى مدن الأحزان)(٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٧ \_ ٤٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٧٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٢٤. وانظر: ص ٧٨، ٧٩.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية لأمل دنقل: ص ٩٧.

ولنزار قباني انحرافاته الاعتقادية، مضافة إلى انحرافاته السلوكية وكلامه البذيء، ومتاجرته بجسد المرأة تحت شعارات التحرر والإبداع، وغيرها من زخرف القول الذي يخادع به نفسه وبعض المراهقين الجهلاء:

فمن انحرافاته في الاستخفاف بلفظ الألوهية وتأليه غير الله تعالى قوله:

(في شكل وجهك أقرأ شكل الإله الجميل)(١)

وتحت عنوان «أحمر الشفاه» يقول:

(على فم أغنى من اللوزة فلقتاه

يرضع حرف مخمل تقبيله صلاه...

... بغزل نصف مغرب كأنه إله)(٢)

وفي مقطع سماه «إلى ميتة» يخاطب خدينته قائلاً:

(كيف حطمت إلهي بيديا؟)<sup>(٣)</sup>.

ويصف استغراقه في الدعارة والجنس والخمر إلى حد العبادة، فيقول:

(صليت في معابد ليس لها إله

وأرخص الخمور ذقت

أرخص الشفاه)<sup>(٤)</sup>.

ويغالي في افتخاره بذاته ونرجيسته التي وصلت إلى حد عبادته لذاته، أي أنه جعل من نفسه لنفسه إلهاً وذلك في قوله:

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لنزار قباني ١/ ٣٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٧٤٥ - ٢٤٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/٣١٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/٤١٠.

(مارست ألف عبادة وعبادة فوجدت أفضلها عبادة ذاتي)(١) ويخاطب عشيقته قائلاً:

(فاليوم أخلق منك إلهاً وأجعل نهدك قطعة جوهر)(٢) ويجعل من نفسه محامياً عن المرأة ضد الرجل فيقول عنه على لسان امرأة:

(إله في معابدنا نصليه ونبتهل يغازلنا.. وحين يجوع يأكلنا ويملا الكأس من دمنا ويغتسل إله لانقاومه، يعذبنا ونحتمل... إله ماله عمر إله اسمه الرجل)(٣).

أمّا شعراء النضال الفلسطيني!! شعراء الأرض المحتلة!! الذين باعوها للأحزاب الشيوعية العلمانية والصهيونية ثم شاركوا في بيعها أخيراً في سوق المزايدة العلني في مدريد وأوسلو وواي ريفر وشرم الشيخ، فلهم في الاستخفاف بلفظ الألوهية وفي تأليه غير الله مثل الذي لأشباههم من الحداثين العرب.

فمنهم محمود درويش القائل في مدح الشيوعي الأسباني «لوركا»: (هكذا الشاعر، موسيقى، وترتيل صلاه ونسيم أن همس

يأخذ الحسناء في لين إله)<sup>(٤)</sup>.

وقد سبق نقل كلامه عن عبادة والده للأرض وذلك في قوله:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٤٦٦.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لنزار قباني ١/٤٧٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/ ٦٣١.

<sup>(</sup>٤) ديوان محمود درويش: ص ٦٨ \_ ٦٩.

<sup>2 2 1</sup> 

(أبي من أجلها صلى وصام وجاب أرض الهند والإغريق إلهاً راكعاً لغبار رجليها)(١).

ونحوه قوله في وطنه:

(والموت والميلاد في وطني المؤله توأمان)(٢).

ونحوه قوله:

(وطني عيونك أم غيوم ذوّبت أوتار قلبي في جـراح إله هل تأخذن يدي فسبحان الذي يحمي غريباً من مذلة آه) (٣) ويقول:

(وإن الآلهة

في البرلمان)<sup>(٤)</sup>.

وعن معشوقته ريتا يقول:

(يدفعها الخيال إلى الإمام إلى الإمام

بعنف أجنحة العقبدة

وأراك تبتعدين عني

آه تقتربین من*ی* 

نحو آلهة جديدة)(٥).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٠١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>٤) ديوان محمود درويش: ص ٢٧٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ۲۷۹ ـ ۲۸۰.

ويقول في مقطع آخر:

(المسافات أقرب

بيننا شارعان وظهر إله)<sup>(١)</sup>.

وتحت عنوان قراءة في وجه حبيبتي يقول:

(أرى لغة لم تسجل

وآلهة تترجل)<sup>(۲)</sup>.

وقال:

(كانت الحلوة تعويضاً عن القبر

الذي ضم إلهاً)<sup>(٣)</sup>.

ويخاطب عشيقته قائلاً:

(وجئت يا معبودتي

کل حلم

يسألني عن عودة الآلهة)(٤).

ويقول:

(ذلك الظل الذي يسقط في عينيك شيطان إله)(٥).

ويقول:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٩١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٩٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٣٢٠.

<sup>(</sup>٥) ديوان محمود درويش: ص ٣٤٣.

(غادر الكوخ فتى ثم أتى لما أتى وجه إله)(١).

وعن القدس يقول:

(نرسم القدس

إله يتعرى فوق خط داكن الخضرة...)(٢).

ويقول:

(... وأكمل هذا العناق البدائي، أصعد هذا الإله الصغير) (٣).

ويقول:

(لعل السهل نثر

ولعل القمح شعر

ويزور الأهل يوم السبت

يرتاح من الحبر الإلهي

ومن أسئلة البوليس)(١).

وفي ديوانه أحد عشر كوكباً يقول عن الهنود الحمر: (... إنهم يولدون كما تولد الناس في برشلونة لكنهم يعبدون إله الطبيعة في كل شيء... ولايعبدون الذهب)(٥).

وفيه يقول:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٤٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٩٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٥١٢. وكرر القول ذاته في ص ٥١٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٨٨٥.

<sup>(</sup>٥) أحد عشر كوكباً: ص ٣٨ ـ ٣٩. وانظر فيه: ص ٤٠، ٤٢، ٩٣.

(... هذه الأرض جدتنا

مقدسة كلها حجراً حجراً، هذه الأرض كوخ

لآلهة سكنت معنا نجمة نجمة وأضاءت لنا ليالي الصلاة...)(١).

. 1 =

ويقول:

(ونحن نودع نيراننا لانرد التحية لاتكتبوا

علينا وصايا الإله الجديد، إله الحديد...)(٢).

ويقول:

(فكتبت: لا سمى الأرض، واسم الأرض آلهة تشاركني مقامي)(٣).

ويقول:

(وأنا أنا، ولو انكسرت على الهواء المعدني، وأسلمتني حرب الصليب الجديد إلى إله الانتقام)(٤).

ويقول:

(نحب الطبيعة عاشقة في تقاليد آلهة ولدت بيننا)<sup>(ه)</sup>.

ويقول:

(ويفتح فوق السفوح ممرات آلهة عبرت من هنا)(١٦).

<sup>(</sup>١) أحد عشر كوكباً: ص ٤٤ ـ ٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٦١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٦٧.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٧٠.

ويقول:

(نخفف طقس العبادة، نترك آلهة للشعوب على الشاطئين)(١).

ويقول:

(... ونحن الذين نسجنا عباءة أيامنا لم يكن للآلهة دور سوى أنها سامرتنا وصبت لنا خمرها)<sup>(۲)</sup>.

وفي ديوانه المسمى «ورد أقل» مقطع بعنوان «إلهي لماذا تخليت عني؟»، يقول:

(إلهي إلهي لماذا تخليت عني؟ لماذا تزوجت مريم؟...

... لماذ تزوجتني يا إلهي، لماذا... لماذا تزوجت مريم)(٣).

وزميله في النضال الشيوعي!! الهالك معين بسيسو يقول تحت عنوان «إله أورشليم»:

(إن بين ثديي أرضنا ببيت

إله أورشليم)<sup>(٤)</sup>.

ويقول مخاطباً زنجياً أمريكياً:

(يا جيمي ولسون

أنا أعلم أنك تلعن

آلهته الخبز الأبيض والأسود)<sup>(ه)</sup>.

ويقول:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٧١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٧٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٨١.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية الكاملة لمعين بسيسو: ص ١٤٣ ـ ١٤٤.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٢٠١.

(والقاتل ما زال كإله الأجراس)<sup>(۱)</sup>.

ويقول:

(والملكة كإله خائف)(٢).

وتحت عنوان «الوجه الآخر للشجرة» يقول:

(كإله من غير يدين

تتبعني يا وطني وغراب البين)<sup>(٣)</sup>.

ويخاطب وطنه مضفياً عليه صفة الألوهية فيقول:

(يا إلهي الكبير

يا وطنی)<sup>(٤)</sup>.

وفي مقطع مليء بالرموز الفرعونية والعبارات الشيوعية، يقول:

(والنيل طول العمر يجري فوق ظهره الأهرام

والملوك والنبي والإله

والنيل يجري لايقول آه)<sup>(ه)</sup>.

أمّا شريكهما الثالث في الانتساب إلى فلسطين وفي الإيمان بالشيوعية فهو سميح القاسم، وله أقوال كثيرة في هذا النوع من الانحراف، ومنها قوله:

## (سرب من الأطيار

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۲۰۶.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢١١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٤٢٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٦٧٣.

ليس يهم جنسه . . . سرب من الأطيار

عاش بنغم الحياة

في جنة يا طالما مر بها إله)(١).

ويقول:

(أقدم أقدم

يا قربان الآلهة العمياء

يا كبش فداء)<sup>(۲)</sup>.

وفي مقطع بنادي إله المجد وإله الانتقام ويردد ذلك في توسل وضراعة (٣)، وفي آخر يقول مؤلهاً نفسه وفكره:

(إن كان جذعي للفؤوس ضحية جذري إله في الثري يتأهب)(١)

ونحو ذلك قوله:

(وأنا ريشة نسر

في مهب الحزن والغيظ

إله لا يساوم)<sup>(٥)</sup>.

ويقول:

(ما الذي يخفيه في هذي الرموز

فارس يفترع الشمس تقاويه عجوز

<sup>(</sup>١) ديوان سميح القاسم: ص ٥٦، ونحوه ص ٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٩٥ ـ ١٩٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٤٥١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٤٦٠.

وإله وثني وبغايا طاهرات)(١).

ويقول:

(أيهاذا الأمبراطور الإلهي.. أتسمع؟

صوت حبلی تتوجع)<sup>(۲)</sup>.

ويقول:

(أنا عاهدت ـ حتى الموت ـ أطفالي وآلهتي) $^{(n)}$ .

ويقول:

(إله اليتم والأحزان والتشريد لاتغضب

... إله الحرب فلتغضب)<sup>(٤)</sup>.

ويقول:

(أنا والسيول المستميتة

يا زوجتي ايزيس آلهة مريدة)<sup>(ه)</sup>.

ويقول:

(عشرين قافلة حزينة

خرجت مطأطئة الجباه

للشرق ـ أذكر ـ للجنوب وللشمال

خرجتْ تفتش عن إله)<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٧٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٧٦.

<sup>(</sup>٣) ديوان سميح القاسم: ص ٤٤٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٤٦٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٧٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٦٣٤.

ويقول:

(أبصرت إلهاً يتحطم)<sup>(۱)</sup>.

ويقول: (وترف صاعدة على شرفات أقواس القزح

لتنام في شعر الإله)(٢).

وفي سياق ارتمائه العبادي أمام تماثيل ورموز الشيوعية الماركسية يقول تحت عنوان المطر والفولاذ:

(وينتصب المصنع المارد إلها كلانا له عابد)(٣)

وفي ديوانه لا استأذن أحداً يقول:

(في قليل تبقى له

شامخا شامخا

تصغه بشرٌ

والإله نصفه، من رآه)(٤).

ورابع المناضلين الفلسطنيين الشيوعيين، الدرزي توفيق زياد، مثل أصحابه في هذا الانحراف، ومن ذلك قوله في مدح الشيوعيين:

(لن يحبسوا أغنية

تعلوِ على هذي البطاح

شرقية، عربية الألحان

حمراء الجناح

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦٩٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٧٣٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٤) لا أستأذن أحداً: ص ١١٢، وص ١١٣ وهي في مجلة الناقد العدد الأول تموز ١٩٨٨ م/١٤٠٨ ه، ومثل هذا اللفظ في ديوان البياتي ٢٠٣/١.

طلعت على الأرض الخصيبة مثل آلهة الصباح)(١).

ولعبدالعزيز المقالح الحداثي اليمني الشهير دلوه الآسن في هذا الصنف من الانحراف، ومن ذلك قوله في مرثاة شهيد، ويقصد به ضابطاً يمنياً قتل في الخامس من يونيو حسب تقديمه لهذه المقطوعة، يقول عنه:

(فلتخرس الأقلام والشفاه

فها هنا ينتصب الإله)(٢).

ويقول:

(في حنايا وطن الأمس السعيد

انزلوا آلهة الجدب العقيمة)(٣).

ويقول:

(وخلف السجون يعاني، يموت الإله)(٤).

ومحمد الماغوط رائد قصيدة النثر مع أنسي الحاج وأدونيس، يسلك في وادي الفساد الاعتقادي أبشع المسالك، ومن أقواله في حبيبته:

(وترفق بي أيها الإله الكستنائي الشعر

صغني أغنية في قلبك)(٥).

ويقول:

(مجاعة تزدرد حتى الفضيلة

<sup>(</sup>۱) دیوان توفیق زیاد: ص ۱۰۹.

<sup>(</sup>٢) ديوان المقالح: ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٧١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٦٣ ونحوه ٢٦٢.

<sup>(</sup>٥) الآثار الكاملة لمحمد الماغوط: ص ٧٩.

والشعور الإلهي المسوس)(١).

ويقول عن نفسه:

(سأكون شهماً وضالاً

ولي عنفوان الآلهة)<sup>(۲)</sup>.

ولمحمد الفيتوري إكثار في هذا النوع من الانحراف، وهذه بعض الأمثلة من كلامه كقوله:

(وتصبغ لون المياه

وتصبغ وجه الإله)<sup>(٣)</sup>.

وقوله:

(وحتى الطغاة الذين انتهوا

وآلهة البشر الساقطين)(٤).

وقوله:

(فوق روض نضير

وجه إله غريب

معذب مقهور)<sup>(٥)</sup>.

وقوله:

(لسوف أحيا في الورى ثاثراً

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٩٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) ديوان الفيتوري ١/٩٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/٩٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ١١٦٦/١.

على معانيها وأحكامها محتقراً كل نواميسها حتى ألوهية أصنامها

قالوا: لك الفن.. ولم يجتمع في كائن قبلك مجدان والفن أشواق ألوهية تولد في أعماق إنسان والفن أقياس سماوية)(١).

وعن عشيقته يقول:

(يا إلهي اتئدي

هذا رفات جسدي)<sup>(۲)</sup>.

وفي اقتداء باليونان وأتباعهم يقول:

(آلهة البحار صارت جيفا

وا أسفا

وا أسفا)(٣).

وتحت عنوان «ثرثرة برجوازية» يقول:

(الآلهة الغرقي في العطر

تقهقه في الردهات

الآلهة الأموات

تقلب أعينها الشهوانية)(١).

<sup>(</sup>۱) ديوان الفيتوري ١٩٨/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٤٣/١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢٧١/١.

وفي مضمار عنصريته السوداء وافتخاره بأفريقيا يقول: (صوتك يا أفريقيا

صوت الإله)<sup>(۱)</sup>.

وفي السياق العنصري البغيض يقول عن الأبيض والأسود:

(والحرية أشباح ضباب

وكأن الأبيض نصف إله

وكأن الأسود نصف بشر

قدر لفظته الأديان...

. . . ما ثم إله يتجبر

كذب ما قالته الأديان

فأطلى يا أفريقية)<sup>(٢)</sup>.

ويقول:

(زمني يا أخت هوايا هرم

في داخله جثمان إله)<sup>(۳)</sup>.

ويقرر تأليه الإنسان كما هو شأن أكثر الحداثيين، فيقول:

(كان غريباً مثل تمثال حجر

فيه ألوهة البشر

ووثنية البشر)<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ٣٣٩.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ١/ ٣٦٥ ـ ٣٦٦.

<sup>(</sup>٣) ديوان الفيتوري ١/ ٣٧٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/٣٧٥.

ونحو ذلك قوله مخاطباً إنسان العصر:

(أحمل نارك فاكبر يا إنسان العصر

ضع أقنعة الآلهة على وجهك

وتحد القهر)<sup>(۱)</sup>.

ويذكر (آلهة من الذهب)<sup>(۲)</sup>.

ويقول:

(لوددت لو أني سكبتك في دمي

عرقاً إلهياً وعطراً)(٣).

وعلى هذا النحو التدنيسي للفظ الإله يقول في موضع آخر مخاطباً سته:

(صدرك يا حبيبتي

حين يلفني ضبابه الكثيف يحتقن

فتي الإله والوثن

وجهك يا حبيبتى وثن)(٤).

ومرة يجعل وجههاً إلهياً (ترسم وجهك الإلهي)(٥).

ويذكر (جبل الآلهة الشاهق)(٦).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/١٤.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ۱/۳۱۳.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/٤٠٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/ ٢٧٤.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ١/ ٤٨٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ١/ ٤٨٠.

و(آلهة الموت)<sup>(١)</sup>.

و(آلهة الخراب)<sup>(۲)</sup>.

و(الرخ الإلهي)<sup>(٣)</sup>.

وله مقطع بعنوان «فرحي طفل إلهي»(٤).

وكلامه من هذا النوع كثير (٥).

وللشاعر الحداثي أحمد دحبور الاتجاه نفسه في هذا النوع من الانحراف كقوله في مقطوعة بعنوان «الريح وآلهة القرصان»(١٠):

(وحباني مدرج الحب: ربا بات، مرايا، وعقالاً قصبياً

فتصبيت بعينيه إلهآ

وتعبدت فقدمت النذور

كيف لا اشتامه رباً؟)<sup>(۷)</sup>.

وقوله في المقطع نفسه:

(يا إله الموج تاريخي بلا طفل)(^).

## ويقول:

<sup>(</sup>١) ديوان الفيتوري ٢/ ٦٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ١٢١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/ ٤٥٧.

<sup>(</sup>٦) ديوان أحمد دحبور: ص ٤٩.

<sup>(</sup>V) المصدر السابق: ص ٥١.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق: ص ٦٠، ٦١.

(من يبعث الصوت الإله؟ يعيدنا للريح) (١). ويقول:

(لا صوت ينبع من عروق الغيب يفصلنا عن الصوت الإله جدار نار)<sup>(۲)</sup>.

ويقول:

(وأرى أمام النار مركبة المرايا

ترسم النخل الإله، لموقد الرؤيا شراره)(٣).

وفي مقطوعة بعنوان «الغول» يقول:

(كم أخاف الغول والغول إن. . شاءه الموتى إله)(٤).

ويقول:

(والجوع إله لا يعبد)<sup>(ه)</sup>.

هذا كله في مجال الشعر الذي يعتبرونه رأس التجديد ويعدونه أهم عنصر من عناصر الحداثة، وسوف نورد بعض النماذج من كلامهم في الرواية والنقد.

فأمّا الرواية فنكتفي بالرواية الإلحادية «مسافة في عقل رجل» المليئة بالكفر والضلال حيث جعل الإله فكرة من صنع البشر، فقال: (... ما يتحدث عنه جاء في صحائف التاريخ، الإله من البشر ثم انتقلت عدوى هذه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٧٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٧٠.

<sup>(</sup>٣) ديوان أحمد دحبور: ص ٨٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٨٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٢٢٨. وانظر: ص ٥٥٣.

الفكرة لصحائف الأديان...)(١).

بل جعل اسم الله وجعل المسمى - جَلَّ جَلالُهُ - فكرة من اختراع الإنسان فقال: (فلنبدأ بلفظ «الله»، الذي اختلفت فيه لغات العالم مما جعل البعض يردد أنه لو كان الله موجوداً لأطلق على نفسه لقباً واحداً تشترك في نطقه كل لغات العالم بلهجاتها المختلفة، ولكن لفظ الله يختلف من لغة إلى لغة أخرى، ويدللون بهذا على أن الله كجوهر أيضاً صيغة بشرية من اختراع الإنسان اللفظ والجوهر معاً...)(٢).

هذا الإنكار الصريح لوجود الله والإلحاد الواضح جعل هذا المتردي يجول في روايته الهابطة يبحث عن إله، فمرة يؤله العلم التجريبي  $^{(7)}$ ، ومرة يؤله القوانين العلمية  $^{(1)}$ ، ومرة يؤله العقل ومرة يؤله الإنسان  $^{(1)}$ .

قال الله تعالى: ﴿ وَأَتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللهِ مَالِهَةُ لِيَكُونُواْ لَمُمْ عِزَا ﴿ لَكُ كُلُّ اللهُ عَلَيْمُ ضِدًا ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ ضِدًا ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ ضِدًا ﴿ اللهُ اللهُو

<sup>(</sup>١) مسافة في عقل رجل: ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٦٥، ٢١١، ٢١٧، ٢٢٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٢١١، ٢٣٠.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ۸۸، ۱۱۰، ۱۲۹.

<sup>(</sup>٧) الآيتان ٨١ ـ ٨٢ من سورة مريم.

ٱلرَّحْمَنِ وَفَدًا ﴿ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ وِرْدًا ﴿ اللَّهِ ﴿ (١)

نعم سيتخلى عنهم الإنسان الذي عبدوه، والعقل الذي ألهموه، والعلم الذي جعلوه رباً، وسوف ينكرون عليهم هذا الانحراف؛ لأن هذه كلها مخلوقة لله، عابدة له قسراً، مؤلهة له، ولذلك ستكون عليهم ضداً بالتبرؤ منهم والشهادة عليهم.

ولكن الكافر قد أرخى زمامه للشيطان فهو قرينة يقوده إلى مستنقعات الإثم والضلال، ويزين له الباطل ويؤزه إليه أزاً، ويدفعه في طرق الغواية دفعاً.

وقد يسأل الكافرون أو بعض العجلين من المسلمين متى تكون هذه العداوة والتخلي والإنكار من المعبودات المؤلهة بالباطل؟ والجواب ﴿فَلَا تَعْجَلْ عَلَيْهِم ۖ إِنَّمَا نَعُدُ لَهُم عَدًا (إِنْكَا مِن الله عنية صدرك بهم وبمكرهم وكيدهم فإنهم ممهلون إلى وعد قريب، وأعمالهم كلها محسوبة معدودة مكتوبة، وبعد ذلك الحساب العسير ونار السعير عياذًا بالله من موجبات غضبه وعقابه.

وفي دراسة نقدية لرواية شرق المتوسط لعبدالرحمن المنيف يقول الناقد الحداثي: (... إن شرق المتوسط تؤرخ للوجه الكابوسي من العصر الحديث ولقد كان رجب إسماعيل، بمعنى من المعاني، مسيح هذا العصر.

صحيح أنه لم يكن ديناً سماوياً، ولكن كل عظمة مأساته تكمن في أنه كان ابن هذه الأرض: من طين هذه الأرض جبل... ولقد قال وأثبت في ظلمات يأسه ومحنته إن الإنسان هو الإله)(٣).

ويقول في موضع آخر عن الرواية نفسها مضمناً بعض كلام المنيف:

<sup>(</sup>١) الآيات ٨٣ ـ ٨٦ من سورة مريم.

<sup>(</sup>۲) الآية ۸٤ من سورة مريم.

<sup>(</sup>٣) الأدب من الداخل لجورج طرابيشي: ص ٧٨.

(حينذاك اكتشف أن الإنسان ليس أقوى من الصخر فحسب بل أن الإنسان هو الإله)(١).

وإذا انتقلنا إلى مجال النقد والتنظير والمقابلات فإننا نجد هذا الانحراف قد اتخذ من هذه الأساليب وسيلة لنشر هذا الضلال.

وقد مر معنا عدة مرات ثناء أحد نقادهم على الوثنية اليونانية وذمه وبغضه للتوحيد، واعتباراً الوثنية أساساً للحداثة والتعددية والإبداع والحرية، والتوحيد سبباً للجمود والتخلف(٢).

وفي معرض ثناء محمد جمال باروت على طاغوت الحداثة أدونيس يقول: (... إن أدونيس يلتمس بذكائه الحاد كسوري وكشاعر وكمفكر وكإنسان يضج بالألوهة، أن الشعر الغربي الحديث في ذرواته العليا هو نوع الانتماء إلى الشرق)<sup>(۳)</sup>.

وأحد نقاد الحداثة يتحدث عن موقف بعض شعرائها من المرأة ويعتبر أنها تتحول عنده إلى (... هوية طوطمية، سرعان ما تنحل فيها هيئات الإله المعبود وأفعاله، فهي تضفي على المرأة قوى خفية أو سحرية، بحيث تشارك الألوهية في علل بعض الظواهر الطبيعية، كالبرق والريح والزلزال...)(1).

وفي أسئلة موجهة إلى نزار قباني يقول في إجابته على بعض الأسئلة: (... إنني على الورق أمتلك حرية إله، وأتصرف كإله، وهذا الإله نفسه هو الذي يخرج بعد ذلك الناس ليقرأ ما كتب، ويتلذذ باصطدام حروفه بهم، إن الكتب المقدسة جميعاً ليست سوى تعبير عن هذه الرغبة الإلهية في التواصل، والا حكم الله على نفسه بالعزلة، ولعل تجربة الله في ميدان النشر

<sup>(</sup>١) الأدب من الداخل لجورج طرابيشي: ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: مجلة الناقد ـ العدد الثامن شباط ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٣٢ ـ ٣٤.

<sup>(</sup>٣) الناقد ـ العدد العاشر ـ نيسان ١٩٨٩ م/ ١٤٠٩ هـ: ص ٢٣ من مقال بعنوان «أوهام الحداثة».

<sup>(</sup>٤) أسئلة الشعر لمنير العكش: ص ٢٥.

والإعلام، وحرصه على توصيل كلامه المكتوب إلى البشر، هي من أطرف التجارب التي تعلمنا أن القصيدة التي لاتخرج إلى الناس هي سمكة ميتة أو زهرة من حجر)(١).

وفي جواب آخر تفوح منه رائحة الإلحاد والسخرية بالله العظيم - جلَّ وعلا - يواصل فكره الخبيث وأقواله الضالة قائلاً: (لا أزال أصر على أن السماء لاتعرف أن تكتب شعراً، وأن الشعر محصور بالإنسان، هو بالإنسان فقط. . . القلب الإنساني قمقم رماه الله على شاطيء هذه الأرض، واعتقد أن الله نفسه لايعرف محتوى هذا القمم ولا جنسية العفاريت التي ستنطلق منه، والشعر واحد من هذه العفاريت)(٢).

قال الله تعالى: ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ إِنَّ ﴾ (٣).

ويستطرد قباني في تأليه الشعر والشعراء وجعلها عبادة من العبادات فيقول: (كل كلمة شعرية تتحول في النهاية إلى طقس من طقوس العبادة والكشف والتجلي... كل شيء يتحول بالشعر إلى ديانة، حتى الجنس يصير ديناً... إنني أنظر دائماً إلى شعري الجنسي بعيني كاهن، وأفترش شعر حبيبتي كما يفترش المؤمن سجادة صلاة...)(1).

ونجد مثل هذه المعاني عند أنسي الحاج مما يؤكد أن الملة الحداثية الواحدة تنبثق من أصل واحد وإن اختلفت فروجها، أتواصوا به بل هم قوم طاغون.

ففي مقابلة أجريت مع أنسي الحاج سئل: (ما الذي تقصد إليه عندما تقول إن الشعر تغيير؟).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٧٨. وانظر: ص ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) أسئلة الشعر لمنير العكش: ص ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٤ من سورة الملك.

<sup>(</sup>٤) أسئلة الشعر: ص ١٩٦.

أجاب قائلاً: (أقصد أنه تغيير للحياة لا لأشكال الشعر وتراكيب الكتاب فحسب. . . وعندما سماه الأقدمون لغة الآلهة لم يقصدوا رفعة شأنه الجمالي فحسب، بل قدرته وفعله الحقيقيان الحسيان في الزمن والعالم ولم يتردد هيجل نفسه في تبني تسمية الأقدمين ولكن صوره إذ قال: الشعر هو الفن الإلهي، من أين هذا الإلحاح على ألوهية الشعر؟ أو على شيطانيته كما فعل العرب؟ ، هل لأنه يرى ويتنبأ ويحدس فقط؟ لا أعتقد أظنه من قدرة له فائقة)(١).

ولطالما ردد هؤلاء هذه النغمة المنحطة التي تبدأ من تأليه الإنسان وتمر بتأليه الشاعر وتنتهي بتأليه الحداثة وأهلها في جو من التقمص البليد لأراء وأفكار الغرب (فقد تحول الإنسان في الفكر الأوربي الحديث: المادي والمثالي إلى إله يخلق ويعبد)(٢).

ولما بدأت حركة التغريب والاقتداء بالغرب في بلاد المشرق الإسلامي بدأت معها قضية الانحرافات الاعتقادية والفكرية، وللتدليل على هذا ننقل ماذكرته مجلة أبولو اللسان الناطقة بلسان أول تجمع أدبي على النمط الأوربي في بلاد العرب، فكان مما قالته: (ليكن مذهبنا الخالد أن الشعر للشعر، وبعد ذلك ليكن الباعث الشعري للشاعر على طبع آثاره هو مجرد حنينه إلى الاندماج في الإنسانية إذا ما استوعبت شعره، كذلك حب الحياة لنفسه الفنية. . . يدعوه إلى إذاعة هذه الآثار لأنه يشعر بوجدانه أنها أغلى شطر من نفسه، بل أكثر من ذلك، فهو يضع نفسه في صف الآلهة بما يخلقه من آثار فنية، ونشرها يعزز ارتياحه إلى أنه روح خالد في يخلقه من آثار فنية، ونشرها يعزز ارتياحه إلى أنه روح خالد في

<sup>(</sup>١) قضايا الشعر الحديث: ص ٣١٩.

<sup>(</sup>٢) في النقد الحديث دراسة في مذاهب نقدية حديثة وأصولها الفكرية د/ نصرت عبدالرحمن: ص ١٨٤ هامش رقم ٢٠.

<sup>(</sup>٣) أبولو ـ العدد العاشر يونيو ١٩٣٣ م/ ١٣٥١ هـ: ص ١٠٩٣ ـ ١٠٩٤. نقلاً عن قضايا وشهادات ١٠٩٢.

وهذا القول ليس إلا ترجمة لفكرة غربية أوروبية بعيدة كل البعد عن دين المسلمين وثقافتهم وعقيدتهم بل مضادة كل المضادة لذلك، ومن هنا بدأت أفواج الاقتداء بالغرب المادي فكراً وفلسفة ونظام حياة.

ولم يكن يخطر على بال أحد من المسلمين من قبل أن يعتز بالوثنية، أو يمتدح الجاهلية، أو يسير على خطى اليونان والإغريق في تأليه غير الله وعبادة غيره \_ جلَّ في عُلاَهُ \_.

ولكن هؤلاء دخلوا على المسلمين من باب الأدب والفكر والثقافة وخلبوا عقول الإمّعات وساعدهم في ذلك جهل كثير من المسلمين بدينهم، وقصور كثير من علماء المسلمين في الأعصر الأخيرة عن مناقشة وفضح خطط وأساليب وطرائق الإلحاد المغلفة بالفلسفة حيناً وبالعلوم التطبيقية حيناً وبالأدب والنقد في أحيان كثيرة.

هذه العقائد الضالة التي طرحتها المجلات والصحف والمجامع الأدبية أصبحت على طول المدى من الأمور المعتادة ومن المواطن المرتادة بلا نكير، بل يأتي النكير على من أنكرها أو عارضها أو ناقشها، ففي قضيتنا التي نتحدث عنها وهي تأليه الشاعر والشعر والحداثة، وهي فرع عن الانحراف الأصلي وهو تأليه غير الله تعالى والإشراك به \_ عَزَّوجَلَّ \_ ؛ نجد أن من المسلمات الحداثية في شعرهم ونقدهم إطلاق مثل هذا المعنى المنحرف هكذا بدون أي تردد أو تحفظ أو احتياط، وقد ذكرنا أمثلة عديدة لذلك فيما مضى، ومثل قول أحد النقاد الحداثيين: (عندما يرى الشاعر الحديث إلى نفسه ذاتاً إلهية مكتفية بذاتها، يتضاءل العالم، يصير العالم فقيراً وتصير المعارك الاجتماعية هشة وفي غير ساحتها، فخير للشاعر أن يظل في عليائه، مبتعداً عن معارك العالم، وضرورات تغييره، فغنى الشاعر الحديث عليائه، مبتعداً عن معارك العالم، وضرورات تغييره، فغنى الشاعر الحديث لايأتي من هذا العالم الفقير، بل من ذات الشاعر نفسه المكتفية بذاتها) (۱).

<sup>(</sup>۱) قضايا وشهادات ٣ شتاء ١٩٩١ م/١٤١١ هـ: ص ٢٠٨ من مقال لمحمد دكروب بعنوان محنة الشعر العربي الحديث.

وتقول ناقدة حداثية متعصبة، مبينة أصل فكرة إلغاء ألوهية الله تعالى وتأليه الإنسان، وأثر ذلك في الحداثة والعلمانية: (أصبح الإنسان مع نزع هالة التقديس والألوهية عن الكون ومدبره، أصبح يقع في مركز الكون ويشكل مبدأ القيم والغايات، وعندئذ ترسخت الحركة الإنسانوية، توقف الإنسان عن الدوران حول المقدس، وحلت مشروعية إنسانية جديدة محل المشروعية الدينية السابقة، ونتج عن ذلك أخلاق جديدة وقوانين جديدة تنظبق على البشر دون استثناء ودون اعتبار اللون والعرق أو المذهب والدين...)(۱).

ثم تضيف بعد كل هذا الإلحاد والكفر والضلال إضافة في غاية المغالطة والجهل والاستخفاف بعقول القراء، فتقول: (والعلمنة لاتعني الإلحاد، إنّما تعني حرية الاختيار واتخاذ موقف فلسفي أمام مشكلة المعرفة، فالكثير من العلمانيين مؤمنون حقيقيون ولكنه ليس إيمان التبعية والجهل... فقط كل يمارس طقوسه وشعائره، كما يهوى ويريد، وربّما لايمارسها، ولكن توقف الدين عن فرض سيطرته وتشريعاته على الحياة السياسية والاجتماعية، العلمنة هي الموقف الحر للروح أمام مشكلة المعرفة) (٢).

قال الله تعالى: ﴿ ثُمَرَ لَرْ تَكُن فِتَنَكُهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَا مُشْرِكِينَ اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ اللهُ تَعَالَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

طبيعة الكفر واحدة وإن تنوعت الأزمان، وحججهم تعود إلى أصل واحد وإن اختلفت الفلسفات والاتجاهات، وهل من قول أشد تطابقاً في فتنته وعماه من قول هؤلاء المعاصرين مع أسلافهم من الكافرين والملحدين

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲ صيف ۱۹۹۰ م/ ۱٤۱۰ هـ: ص ۱۰۲ من مقال لأنيسة الأمين بعنوان «امرأة الحداثة العربية».

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٢٣ ـ ٢٤ من سورة الأنعام.

الذين يشركون بالله ويكفرون به، ثم يدّعون بكل صفاقة وحمق أنهم هم المؤمنون حقاً!!.

وهذه الدعوى التي يرددها طواغيت الحداثة والعلمانية في كل مكان من بلدان المسلمين، يؤلهون غير الله ثم يزعمون التوحيد ويعبدون المناهج والنظم والفلسفات والتجمعات الجاهلية، ثم يزعمون أنهم مؤمنون بالله ومتبعون لشريعته ولرسوله.

ولنختم بشهادة جهاد فاضل الناقد الحداثي الشهير التي يؤكد فيها أن القوم ألهوا الحداثة وقدسوها، وذلك في قوله: (لا يمل هؤلاء ترداد كلمة الحداثة على مدار ساعات النهار، وكلمة الحداثة عند هؤلاء تشبه كلمة الله التي يرددها دراويش المولوية في ساعات الجذب والوصال حتى تتخدر منهم حواسهم والأوصال فيرتمون أرضاً...)(١).

وهذا هو السبب الذي يدفع الحداثيين إلى الاستماتة في الدفاع عن صنم الحداثة الذي عبدوه وقدسوه، فلايقبلون فيه نقداً ولايسمعون فيه ثلباً، كما كان كفار العرب لايقبلون ذم الهتهم المعبودة من دون الله.

إن تأليه الحداثيين لغير الله، واستهانتهم واستخفافهم بلفظ الإله، وتقليد الوثنيين في كل ذلك، معلم أساسي من معالم الحداثة العربية، وهذا الذي دفع لجنة الشعر المصرية إلى رفع مذكرة إلى نائب رئيس الوزارة، ووزير الثقافة والإرشاد القومي سنة ١٣٨٤هـ ـ ١٩٦٤م، والتي كان من بنودها أن الشعر الحديث يعكس روحاً منافية لروح الثقافة الإسلامية كفكرة الخطيئة والصلب والخلاص، كما أن فيه تهاوناً كبيراً في استعمال لفظ الإله كأنها لاتزال تحمل دلالتها عند الوثنيين ولم تتخذ في الإسلام معنى خاصاً يجب احترامه مهما كان السياق الذي ترد فيه (٢).

<sup>(</sup>١) قضايا الشعر الحديث: ص ١٥١.

 <sup>(</sup>۲) انظر: اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ۲٤، وذكريات الجيل الضائع: ص ٩١، والقصيدة الحديثة وأعباء التجاوز لابن عقيل: ص ١٢٢.

وقد عبر النصراني غالي شكري عن تذمره الحداثي الممزوج بالقبطية الأرثوذكسية فقال: (هذه المذكرة. . تفصح في جلاء تام عن خيوط المؤامرة الرجعية الخطيرة على كافة القيم الثورية البناءة التي يعيشها المجتمع المصري الحديث)(١).

وأي رجعية أعظم من الرجعية الوثنية الإلحادية التي ردت وترد الإنسان المتبع لها إلى أسفل سافليين؟!.

أمّا التقدم والقيم البناءة فلم تكن يوماً ما قرينة للكفر والإلحاد والجاهلية.

وقد رد إحسان عباس على المذكرة المذكورة، ودافع عن الحداثة، واعتبر أن هذه القضايا ليست اتهامات<sup>(٢)</sup>.

وهذا التميع الظاهر والذوبان الاعتقادي الواضح من أهم مقاصد الحداثة وأهدافها.

المظهر السادس من مظاهر الانحراف في توحيد الألوهية: الحيرة والشك في الغاية من الحياة ووجود الإنسان، والزعم بأن وجوده عيث:

وهذا المظهر من مظاهر الانحراف يصح ذكره في الانحرافات المتعلقة بالربوبية؛ لعلاقة ذلك بقضية الإيجاد والخلق والتكوين، ويصح ذكره في الانحرافات المتعلقة بالأسماء والصفات؛ لعلاقته بصفات الخلق والحكمة والإرادة، الثابتة لله تعالى، ونفى أضدادها عنه \_ جلَّ وعلا \_.

غير أن المجيء به في ما يتعلق بتوحيد الألوهية أولى لأسباب:

أولها: أن الغاية من خلق الإنسان والجان عبادة الله تعالى، وهذا متعلق بتوحيد الألوهية.

<sup>(</sup>١) ذكريات الجيل الضائع: ص ٩١.

<sup>(</sup>٢) انظر: اتجاهات الشعر العربي: ص ١٤.

ثانيها: أن تعرضهم لمسألة الوجود عامة يأتي ـ في الغالب ـ تبعاً لتعرضهم لمسألة وجود الإنسان.

ثالثها: أن انحرافهم في هذه القضية منبثق من انحرافهم في ألوهية الله تعالى.

وعليه فلابد من إيضاح حقيقة ذلك، حسب المفهوم الاعتقادي الإسلامي، المناقض تمام المناقضة لمفاهيم أهل الشرك والإلحاد والضلال.

وقد قطع الله تعالى على الكفار حجتهم في هذا ورد عليهم ظنونهم الفاسدة فقال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلاً ذَلِكَ ظَنُّ اللَّينَ كَفُرُواْ مِنَ النَّارِ ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلاً ذَلِكَ ظَنُّ اللَّينَ كَفُرُواْ مِنَ النَّارِ ﴿ (١).

قال سيد قطب رحمه الله: (إن خلق السماء والأرض وما بينهما لم يكن باطلاً، ولم يقم على الباطل، إنّما كان حقاً وقام على الحق، ومن هذا الحق الكبير تتفرع سائر الحقوق، الحق في خلافة الأرض، والحق في الحكم بين الخلق، والحق في تقويم مشاعر الناس وأعمالهم، فلايكون وإن الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض، ولايكون وزن المتقين كوزن الفجار، والحق الذي جاء به الكتاب المبارك الذي أنزله الله ليتدبروا آياته وليتذكر أصحاب العقول ما ينبغي أن يتذكروه من هذه الحقائق الأصيلة، التي لايتصورها الكافرون؛ لأن فطرتهم لاتتصل بالحق الأصيل في بناء هذا الكون، ومن ثم يسوء ظنهم بربهم ولايدركون من أصالة الحق شيئاً وذيك ظن الكون، ومن ثم يسوء ظنهم بربهم ولايدركون من أصالة الحق شيئاً الله الله الكون، ومن ثم يسوء ظنهم بربهم ولايدركون من أصالة الحق شيئاً

إن شريعة الله للناس طرف من ناموسه في خلق الكون، وإن كتابه المنزل بيان للحق الذي يقوم عليه الناموس، وإن العدل الذي يطالب به الخلفاء في الأرض والحكام بين الناس إنّما هو طرف من الحق الكلي، لايستقيم أمر الناس إلاّ حين يتناسق مع بقية الأطراف، وإن الانحراف عن شريعة الله والحق في الخلافة والعدل في الحكم إنّما هو انحراف عن

<sup>(</sup>١)(٢) الآية ٢٧ من سورة ص.

الناموس الكوني الذي قامت عليه السماء والأرض؛ وهو أمر عظيم إذن، وشر كبير، واصطدام مع القوى الكونية الهائلة لابد أن يتحطم في النهاية ويزهق، فما يُمكن أن يصمد ظالم باغ منحرف عن سنة الله وناموس الكون وطبيعة الوجود، ما يُمكن أن يصمد بقوته الهزيلة الضئيلة لتلك القوى الساحقة الهائلة، ولعجلة الكون الجبارة الطاحنة!، وهذا ما ينبغي أن يتدبره المتدبرون وأن يتذكره أولو الألباب)(١).

وقد بين الحق سبحانه أن الإقرار بالحكمة من وراء خلق الكون وإيجاد الوجود هو شأن أولي الألباب، وهذا يعني أن جحد ذلك والتشكيك فيه هو شأن العقول السقيمة والأذهان المريضة، فقال ـ جَلَّ مِن قَائِل ـ: ﴿وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ اللَّهِ إِنَ فِي خَلِقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْمَرَفِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ اللَّهِ إِنَ فِي خَلِقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْمَرَفِ اللَّهَ قِيمَا وَقُعُودًا وَعُمُودًا وَعُمُودًا وَعُمُودًا بَعِللاً وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَنْفَكُرُونَ فِي خَلِقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَعِللاً سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ عَنَا عَذَا بَعِللاً لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ ال

إن هذا الكون العجيب بما فيه من أشياء وأحياء ما خلقه الله ليكون باطلاً وما خلقه عبثاً، بل خلقه بالحق والحكمة وليكون حقاً، الحق قوامه والحق نظامه، فهو ليس عدماً ولا عبثاً كما تقول الفلسفات الإلحادية المادية، وهو يسير وفق ناموس محكم فليس متروكاً للفوضى، وهو يمضي لغاية فليس متروكاً للصدفة، وهو محكوم في وجوده وحركته وغايته بالحق الذي لايلتبس به الباطل.

وهذه الحقيقة هي التي تمس قلوب أولي الألباب، وتطبع حسهم وتزيد من قوة يقينهم وبرهانهم على أن الكون مخلوق لغاية، والإنسان لغاية، وكل المخلوقات لغاية، وأن هناك حكمة عظيمة وغاية جسيمة لكل هذه الموجودات، وأن هناك حقاً وعدلاً وراء حياة الناس في هذه الأرض،

<sup>(</sup>۱) في ظلال القرآن ٥/٣٠١٩.

<sup>(</sup>٢) الآيات ١٨٩ ـ ١٩١ من سورة آل عمران.

فلابد أن يسيروا وفق منهج الذي خلقهم ولابد بعد ذلك من حساب وجزاء على مايقدم الناس من أعمال<sup>(١)</sup>.

وهذه حقائق في غاية البداهة تتداعي براهينها من كل صوب، وتأتي أدلتها من كل مكان، ولكن الذين كفروا لايفقهون، يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا، وهم عن حقائق الحق والخير غافلون سادرون، وفي أودية الهلكات شاردون، لايعلمون الحقيقة، ولايعلمون أنهم لايعلمون، بل يدعون أنهم بكل شيء عالمون!!.

وقد خاطب الله هؤلاء بقوله: ﴿ أَفَحَسِبَتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبُثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ اللَّهِ فَتَعَلَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَدِيرِ اللَّهِ وَمَن يَدَّعُ مَعَ اللَّهِ إِلَىٰهًا ءَاخَرَ لَا بُرُهْنَ لَوُ بِدِء فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ ۚ إِنَّـَهُ لَا يُشْفِيهُ وَمَن يَدَّعُ مَعَ اللَّهِ إِلَىٰهًا ءَاخَرَ لَا بُرُهْنَ لَوُ بِدِء فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ ۚ إِنَّـَهُ لَا يُشْفِيهُ وَمَن يَدَّعُ مَعَ اللَّهِ إِلَىٰهًا ءَاخَرَ لَا بُرُهْنَ لَوْ بِدِء فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ ۚ إِنَّـَهُ لَا يُشْفِيهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الل

فحكمة خلق الإنسان وهو المقصود بالتكليف والعبادة حكمة ظاهرة، حكمة محسوب حسابها ومقدر وقوعها، ومدبر غايتها، ومرسوم منهاجها، ولايغفل عن ذلك إلا المطموسون الجاهلون المحجوبون، الذين لايتدبرون حكمة الله الكبرى المتجلية في صفحات الوجود كله والمبثوثة في أطوار الكون.

والعبث وأشباهه منفي عن الله الحق المبين، فهو الخالق المالك المتصرف المدبر الحكيم العليم ومن كانت هذه أسماؤه وصفاته فإنه لايُمكن أن تكون مفعولاته عبثاً، ولا يُمكن أن يوجد شيئاً لغير غاية، وكل ما في الكون يشهد بذلك، ولذلك كانت النتيجة الطبيعية لكل هذه المعاني الإقرار بألوهيته سبحانه دون سواه، وأن كل دعوى بألوهية أحد سوى الله أو مع الله فهي دعوى ليس معها برهان، لا من دلائل الكون، ولا منطق العقول، ولا من مقتضيات الفطرة، ﴿إِنَّهُم لَا يُفْلِحُ ٱلْكَنِفُرُونَ ﴾ لا في مناهجهم ولا من مقتضيات الفطرة، ﴿إِنَّهُم لَا يُفْلِحُ ٱلْكَنِفُرُونَ ﴾ لا في مناهجهم

<sup>(</sup>١) انظر: في ظلال القرآن ١/ ٤٦٥.

<sup>(</sup>٢) الآيات ١١٥ ـ ١١٧ من سورة المؤمنون.

ولا في نظمهم ولا في حياتهم ولا بعد بعثهم، وها نحن نرى جوانب عديدة من عدم الفلاح في حياة الكافرين، وإن فتحت عليهم أبواب كل شيء، مما أدهش ضعفاء اليقين، وعديمي الإيمان فظنوا أنهم لفلاحهم في دينهم وعقيدتهم حصل لهم ذلك، وما عرفوا الحقيقة التي ذكرها الله تعالى في قوله: ﴿ فَلَمّا نَسُوا مَا ذُكِرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِم أَبُوبَ كُلِ شَيءٍ حَتَى إِذَا في قوله : ﴿ فَلَمّا نَسُوا مَا ذُكِرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِم أَبُوبَ كُلُ شَيءٍ فَلَمّا فَلُوبَ عَلَيْهِم أَبُوبَ فَلُطِع دَابِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلّذِينَ ظَلَمُوا وَالْحَدَدُ لِلّهِ رَبِ ٱلْعَلَمِينَ فَلَهُم الله الله وَالله الله الله وَالله الله وَالله الله وَالله الله وَالله الله وَالله وَاله وَالله وَله وَالله وَ

وكل ما يراه الناس على الكافرين من نعمة ومتاع، وقوة وسلطان، وترف وبذخ، وإنتاج وهيمنة ليس فلاحاً في ميزان القيم الحقيقية، ولا في ميزان أهل العقول السليمة ـ وبعض عقلائهم يتحدث بذلك ـ إنّما هو فتنة واستدراج وإمهال ينتهي بالوبال، ومن هلك منهم مستمتعاً بكل ذلك فإن الآخرة تنتظره، وهي الشوط الأخير في مراحل نشأة الإنسان، وليست شيئاً منفصلاً في تقدير الله وتدبيره (٢).

هذه الحقيقة العظمى ـ في أن الكون والإنسان مخلوقة لغاية ولم تخلق عبثاً ـ هي من مسلمات عقيدة المسلمين، ومن أبجديات إيمانهم بالله رب العالمين، ومن خالف في ذلك فليس له في الإسلام نصيب، وإن تسمى بأسماء المسلمين ومارس بعض أعمالهم العبادية.

وقد غرق أهل الأدب العربي المعاصر من ضمن ما غرقوا فيه، غرقوا في انحراف اعتقادي هائل أوحى به إليهم شياطين الجن والإنس، يتمثل ذلك في حيرتهم وشكهم في الغاية من الوجود والحياة ووجود الإنسان، وزعمهم أن وجود الإنسان عبث، وهذا كثير في كلامهم.

وسوف نورد هنا بعض الشواهد من أقوالهم على هذا النوع من الانحراف، فمن ذلك قول نازك الملائكة:

<sup>(</sup>١) الآيتان ٤٤ ـ ٤٥ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) انظر: في ظلال القرآن ٤/٣٤٨.

(هكذا جئت للحياة وما أد وسأحيا كما يشاء لي المج

وقولها:

(هـا أنـا الآن حـيـرة وذهــول لست أدري ما غايتي في مسيري

وقولها:

(ماذا وراء الحياة؟ ماذا وفيم جئنا؟ وكيف نَمضي؟ يلفعك الموج كل يوم

ري إلى أين سوف تَمضي الحياةُ هول حيري تلهو بي الظلماتُ)(١)

بین ماض ذوی وعمر یَمرُ آه لوینجلي لعیني سرُ)(۲)

أي غسموض وأي سِرُ يا زورق بل لأي بسحر؟ أين ترى آخر المقر؟)(٣)

> (في لجة البحر الرهيب سفينة تحت المساء ألقت به الأقدار في لجج المنايا والشقاء

وتتحدث عن نفسها تحت عنوان «السفينة التائهة» فتقول:

الريح تصرخ حولها وتضج في ظلم الفضاء والموج يضربها ويلقيها على شفة الفناء

سارت ولا ربان يهديها إلى الشط السحيق

حيرى يخادعها الظلام فلا شعاع ولا بريق

من فوقها هول الرعود وتحتها اللج العميق سارت وما الطريق)(٤).

<sup>(</sup>١) ديوان نازك الملائكة ١/ ٢٨ ونحوه في ١/ ٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) ديوان نازك الملائكة ٢٩/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/ ٥٥٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/٢/١.

وتحت عنوان «صراع» تقول:

(تعذبني حيرتي في الوجود وأصرخ من ألمي: من أنا)(١)

وتسأل في حيرة:

(لماذا نعود؟

أليس هناك مكان وراء الوجود

نظل إليه نسير

ولانستطيع الوصول؟...)(٢).

أمّا البياتي فيصرح أن الحياة عبث وذلك في قوله:

(لابد أن نختار

أن نقبض الريح وأن ندور الأصفار

أن نجد المعنى وراء عبث الحياة

فالعيش في هذا المدار المغلق انتحار)(٣).

ولصلاح عبدالصبور قصيدة حداثية يعدها أهل الحداثة من عيون شعرهم اسمها «الناس في بلادي» ومنها:

(وعند باب قريتي يجلس عمي مصطفى

وهو يحب المصطفى

وهو يقضي ساعة بين الأصيل والمساء

وحوله الرجال واجمون

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/٢ه.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) ديوان البياتي ٢/ ٩٦.

يحكي لهم حكاية.. تجربة الحياة حكاية تثير في النفوس لوعة العدم وتجعل الرجال ينشجون ويطرقون

يحدقون في السكون

في لجة الرعب العميق والفراغ والسكون ما غاية الإنسان من أتعابه، ما غاية الحياة؟ ما أمها الاله!!

الشمس مجتلاك والهلال مفرق الجبين وهذه الجبال الراسيات عرشك المكين وأنت نافذ القضاء أيها الإله)(١).

(هناك قرية صغيرة يجلس على بابها العم مصطفى بطل المشهد، يدير في جلسته أحداث القصة ويوصلنا إلى مغازيها الخطيرة، ويعرفنا الشاعر على صفة واحدة من صفاته هي أنه يحب الرسول رقي وقد تكون هذه إشارة إلى نوع من الإيمان البسيط الذي ينتشر بين بعض أهل الريف، يكون محوره شخصية الرسول رقي وتتوجه العاطفة إليه، فهو إيمان عاطفي ساذج، يتناسب مع الطبيعة والبساطة المعهودتين في الأرياف، ولكنه في الغالب إيمان لا يعتمد على حقائق الإيمان الأساسية، ولايمثل الالتزام الصحيح، وكثيراً ما يختلط بمظاهر سلوكية مخالفة لمقتضيات الإيمان وبمعتقدات أسطورية منحرفة. . . يخلص الشاعر الحكاية في تساؤل يدق صدور المتأملين ويحير الفلاسفة والمفكرين، ما غاية الإنسان؟ ما غاية الحياة؟ والريفي لا يخطر بباله هذا التساؤل عادة؛ لأنه وسائر السذج عارق في

<sup>(</sup>۱) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ۲۹ ـ ۳۰.

قضايا حياته اليومية البسيطة، لايرود هذه الميادين المعقدة، ولو أن العم مصطفى توقف عند حدود السؤال، أو قصر الحكاية عليه، لما وجد استجابة كبيرة من مستمعيه، فمثل هذا السؤال لايهزهم وإن هزهم فلفترة قصيرة ثم يجيبون عليه وفق خبراتهم البسيطة ويستريحون من القلق.

غير أن مثير السؤال مؤهل للتفكير في مثل هذه القضايا، وقد عرفنا من صفاته مايجعلنا نتوقع أن هذا السؤال يشغله، ويملؤه بالقلق والرعب؛ لأنه لايملك جواباً مقنعاً، ولذلك ينقل العم مصطفى قلقه وتأملاته المرعبة إلى الفلاحين، ويقدم لهم صورة من الحياة تحمل هذا التساؤل، وتزرع فيهم أطرافاً من قلقه ورعبه...

والصورة التي يقدمها تستخدم التضليل المنطقي، وتتكي على المفهومات المنتشرة بين الفلاحين، وتخدع الفلاحين بمغالطة عجيبة، فهي تبدأ من إيمانهم بالقدر، ثم تدور دورة قصيرة وتعود لتسلخ هذا الإيمان وتشوه صورة القدر في أذهانهم...

... وكان العم مصطفى في الصورة كلها قناعاً يختبيء وراءه الشاعر، ويحمل أزمته الخانقة وسؤاله الذي يعذبه: ما غاية الحياة؟، وعجز الشاعر عن فهم غاية الحياة مرتبط بخوفه الشديد من الموت، فهو لايملك تصوراً يفسر له علة وجوده، ولا إيماناً يشرح له قضية الموت والعالم الذي وراءه، لذلك تحولت قضية الموت عنده إلى صدمة موجعة لا يدري كيف يتخلص منها...)(١).

ولصلاح عبدالصبور كلمات أخرى تنم عن هذا المعنى الذي ذكره في قصيدة الناس في بلادي يقول:

(تسألني رفيقتي: ما آخر الطريق؟

وهل عرفتُ أوله؟

<sup>(</sup>١) مقدمة لنظرية الأدب الإسلامي للدكتور عبدالباسط بدر: ص ٦٨ ـ ٦٩، ٧٣.

نحى دمئ شاخصة فوق ستار مسدلة خطى تشابكت بلا.. قصد، على درب قصير ضيق)(١). قصد، على درب قصير ضيق)(١). ويُمكن فهم المعنى ذاته في قوله الآخر: (أمعيري بالوهم، لا وهم هناك ولا حقيقة الطفل يفجؤني بأسئلة محيرة عميقة وذوو الذقون البيض يزدحمون في الفرق العتيقة ويفتشون عن الطريقة)(٢).

فهو يعيش في اضطراب وحيرة، ويتردد بين الأوهام والحقائق تردد الشاك المضطرب، ويفاجأ بأسئلة طفل يصفها بأنها محيرة له، وذلك يتوافق مع ما ذكره من عيشه مضطرباً بين الوهم والحقيقة، بل مع الوهم الذي لا معرة في انتسابه له، ثم يصف الأسئلة بأنها عميقة.

وينعطف على أهل الدين فينعتهم بالتخلف والرجعية والجهل وعدم القدرة على الإجابة.

وفي مقطع آخر يصور مدى إحساسه بعبثية الحياة وعدم فهمه لغايتها، ثم ينتكس في وقاحة ليتحدث عن الله تعالى بتدنيس هابط، وتلويث مقصود، على عادة أكثر الحداثيين، يقول صلاح عبدالصبور على لسان عظام نخرة تتحدث من القبور:

(وقالت لي

بأن النهر ليس النهر، والإنسان لا الإنسان

<sup>(</sup>۱) دیوان صلاح عبدالصبور: ص ۲۱۹.

<sup>(</sup>٢) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٤١.

وإن حفيف هذا النجم موسيقى وإن حقيقة الدنيا ثوت في كهف وإن حقيقة الدنيا هي الفَلْسان فوق الكف وإن الله قد خلق الأنام، ونام وإن الله في مفتاح باب البيت...)(١).

أمّا والله إن حداثة تقوم على هذه الأفكار والعقائد لهي جديرة من كل مسلم يؤمن بالله واليوم الآخر إلا يداهنها أو يمتدحها، بل يحاربها ويقاومها ما دامت دماء الغيرة الإيمانية تضخ في عروقه، أقول ذلك وأنا أقرأ لأحد المسلمين أقوالاً تضفي التزكية على الحداثة وأهلها وتقسم التقسيم الجائر بين مدلول القيمة في ذاتها وموضوع القيمة، في فلسفة ضبابية تسوغ للحداثيين ماهم فيه.

بل لقد قال بصريح العبارة: (الحداثة ليست تهمة... إن الحداثة وسيلة للإبداع لاتفرض علينا المضمون... إن أخلصت للحداثة من أجل قيمها الجمالية والفكرية بليت بالبله الذين يجعلون الحداثة ناقضة للإيمان، وياليتهم جعلوها تنقض الوضوء فحسب كالحدث الأصغر، وإن انبريت لمن استرحلوا الحداثة للتسويل والتضليل من العرقيين والطائفيين أصبحت مؤلباً على مواهب حداثية في بلادي، فالنقد الذي مرّ ليس لاستصلاح الأدب، ولكنه أصبح إيذاء للناس في سمعتهم الفكرية... إن ناشئتنا الحداثية يحسن بها الظن ديناً وفكراً... والهزات الفكرية القليلة لدى بعض ناشئتنا تقليعة بحار في أوج العاصفة في إبحاره على غير تحسب، فهو يلتمس الشاطيء ويتطلع إلى رماله الذهبية.

والهزات الفكرية القليلة عند ناشئتنا لاتقاس بالتجديف والكفريات

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٧٦.

الصلع لدى من حولنا في كل الجهات...)(١).

وهذا الكلام - مع تقديري لعلم وفضل صاحبه، والحق أحب إليّ منه - يصب في آنية الحداثيين المحليين وأساتذتهم، وفيه من المغالطة والمجازفة مالايليق برجل يعلم عن دين الله ما به قيام الحجة عليه وعلى غيره، ويعلم من إلحاديات وكفريات الحداثيين ما يكفي لمراجعة طروحاته على ضوء معايير شريعة الله الكاملة، وكيف لاتكون الحداثة تهمة فكرية وهي تقوم على أسس من الإلحاد والضلال والكفر والمضادة لدين الإسلام كما يعترف به الحداثيون أنفسهم؟.

وكيف لاتكون الحداثة تهمة فكرية ونحن لانكاد نجد حداثياً صادقاً في انتمائه للحداثة إلا وهو في أحسن حالاته ينادي بفصل الدين عن الأدب والفكر والثقافة والفن، ويزعم أن القيم الجمالية لاتدخل تحت معايير الصواب والخطأ الشرعيين ولاتحت مقاييس الحلال والحرام؟.

وإني أعيذ هذا الكاتب أن يكون ممن يقول بذلك أو يسوغه بمنطوق قوله أو بمفهومه.

ومتى كانت الحداثة وسيلة للإبداع لاتفرض مضموناً؟ ونحن نرى أتباعها ممن أشربوا حبها حتى من ناشئتنا الذين يحسّن بهم الظن قد تلوثوا بمفاهيم فكرية، أقل ما يقال عنها أنها أقرب إلى الشكوك والريب في الدين وأهله ومناهجه ونظمه منها إلى اليقين والإيمان الجازم، فضلاً عمن ارتكس إلى مهاوي الجحد الصريح والنكران الفاضح، والمعارضة البواح لدين الله تعالى أو لشيء منه، وما الهزات الفكرية التي يصفها ـ هذا الكاتب ـ عند أتباع الحداثة المحليين إلا فوح البئر المهجورة ليوسف الخال، وبوح مهيار الدمشقي، ونبض نضاليات محمود درويش والقاسم وزياد، وإباحيات قباني.

وإن من عظيم جرم الحداثيين المحليين «الأتباع» أنهم لاينفكون مادحين ومشيدين بأصحاب التجديف والكفريات الصلع، محسنين لمذاهبهم،

<sup>(</sup>۱) جريدة عكاظ عدد ۱۰۰۹۳ في ۱٤١٦/٣/١٨ هـ: ص ۲۷، في مقابلة مع أبي عبدالرحمن بن عقيل الظاهري، وله مثل هذا الكلام في كتابه الحداثة وأعباء التجاوز.

مستشهدين بكلامهم، مسترسلين في إطرائهم، وجعلهم قدوات وأساتذة للأجيال، وهذه ليست فيها مواربة ولا اختفاء لا من حيث وقوعها، ولا من حيث أنها تخالف أصل الولاء والبراء.

أمّا قضية أننا نأخذ جماليات الحداثة وأشكالها، ونعرض عن مضمونها فإن ذلك غير ممكن؛ لارتباط الحداثة شكلاً ومضموناً بفلسفة تقوم على مجافاة الدين، ومحاربة الإسلام، ونقض الإيمان، ومعاداة الوحي، ثم لأن أصحاب الحداثة وروادها يرفضون بإصرار وباستمرار فصل الشكل عن المضمون، ثم إن هذا المعتذر للحداثيين يعلم مدى تأثير وسيلة التعبير وشكله في المضمون، كما يعلم تأثير لبس المسلم لملابس الغربيين على خلقه وسلوكه.

إنه بدعوته هذه يدعو إلى فصل غير ممكن ولا معقول، وهو بمثابة من يقول: أتعلم من رؤية أفلام الجنس كيفية التصوير وفنياته، أو أتعلم من كتب اليهود والنصارى التعابير الفنية، أو آخذ من كتب الزنادقة التركيب الفني والأسلوب الجمالى!!.

وههنا سؤال يفرض نفسه على هذا الكاتب وأضرابه من الذين التبس عليهم حال الحداثة والحداثيين: في أي فسطاط يُمكن أن تضع كلام الحداثيين المنحرف، والمخالف للإيمان، المناقض للإسلام من السياب والبياتي حتى علاء حامد؟، أفي فسطاط الإيمان والإسلام والإحسان، أم في فسطاط الكفر والضلال والفساد والفسق والانحراف؟.

وما مهمة هذا الكتاب إلا إثبات حقيقة أن الحداثة في واد وضفة غير وادي الإسلام وضفته، بل الحداثة في العدوة القصوى، والإسلام وأهله في العدوة الدنيا، وأسأل الله ألا يكون هذا الكاتب وأشباهه في الركب الأسفل.

ومن أمثلة انحرافهم في زعمهم عبثية الوجود والحياة والإنسان: قول صلاح عبدالصبور:

(يا صاحبي

ما نحن إلا نفضة رعناء من ريح سموم أو منية حمقاء

والشيطان خالقنا ليجرح قدرة الله العظيم)(١).

وقول الصائغ:

(مصيفي الفراغ

مشتاي الفزع

وعيشي قطار بينهما)(٢).

وقول المقالح:

(... وفي عالم مفرغ كالعدم

وقفت أعانق حتفى

أواصل رحلة عمري بلا هدف أو قرار

كأني سجين يريد الفرار

ويفزع من ليله الموحش الجهم

يخشى سقوط النهار

حياتي هباء...)<sup>(۳)</sup>.

ويعبر عن فراغه وعدميته وشكه وارتيابه فيقول:

(تأكلني الوحدة يستفزني الزحام

صلبت لله وللشيطان

<sup>(</sup>۱) دیوان صلاح عبدالصبور: ص ۳۸.

<sup>(</sup>٢) المجموعات الشعرية لتوفيق صايغ: ص ٣٨.

<sup>(</sup>٣) ديوان عبدالعزيز المقالح: ص ١١٥ ـ ١١٦.

عبدت وجه الكفر والإيمان سجدت للأوثان لكنني كما بدأت في الظلام وليس في الظلام من أحد)(١).

هذه بعض أمثلة على هذا الضرب من الانحراف في توحيد الألوهية.

المظهر السابع من مظاهر الانحراف في توحيد الألوهية: السخرية والتدنيس والاستخفاف بالله \_ جلً وعلا \_ وألوهيته \_ سبحانه وتعالى \_:

وهو جب عفن خاضوا في قعره وماضوا، واسترسلوا مع نجاسته وشربوا منه حتى تضلعوا، وسوف يأتي مزيد بحث في الفصل الثالث المتعلق بأسماء الله الحسنى وصفاته العليا، وهنا نعرض شواهد انحرافهم في السخرية من الله تعالى ومن ألوهيته، والاستخفاف به ـ جلَّ وعلا \_:

يتحدث أدونيس مخاطباً المسلمين "سيول الرمل" و"تاريخ الطين" حسب وصفه لهم جاعلاً عبادتهم عباءات مقصبة بأطراف إله ميت، يقصد به الله \_ عَزَّوَجَلَّ \_، ويسمى كلماته تعالى رملاً، والرمل عنده وعند الخال وعند أتباعهم من أغلمة الحداثة رمز للتخلف والرجعية، قال أدونيس:

(أنتم يا سيولاً من الرمل، تاريخاً يتتوج بالطين

اصغوا إلى أنين يصعد باسم الطفولة:

لمن العباءات المقصبة بأطراف إله ميت؟ الكلمات

رمل، ولا طفولة في ملامح التراب)(٢).

ويردد المعنى نفسه في قوله:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية الكاملة لأدونيس ١/٢٣٩.

(فاستسلمي للرعب والفجيعة

يا أرضنا يا زوجة الإله والطغاة

واستسلمي للنار)(١).

وانظر شرحه لمعنى الطغاة وأن المراد بها الله تعالى في كتاب الثابت والمتحول (٢).

ونحو النص السابق قوله:

(فأنت يا سماءنا المضيئة

يا زوجة السلطان والإله

بريئة من دمنا بريئة)<sup>(٣)</sup>.

ويخاطب مهيار، وهو رمز يشير به إلى نفسه، وقناع يتخذه للدلالة على فكرته وعلى جذوره الباطنية وتطلعاته الشرق أوسطية المرتبطة بالغرب، فيقول:

(يكفيك أن تعيش في المتاه

منهزماً أخرس كالمسمار

لن تلمح الله على الجباه

یکفیك یا مهیار

أن تكتم السر الذي محاه)(٤).

ويقول:

(آه كم صليت للرب الحرون)(٥).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٧/٩٥١.

<sup>(</sup>٢) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٨١.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/٣٦١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/٣١١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ١/ ٣٣٤.

ويقول عن الله تعالى:

(للإله الذي يتمزق

في خطواتي

أنا مهيار هذا الرجيم)(١).

وفي معرض ذكره لخططه الحداثية المعتمدة على حرب الدين والثورة على تاريخ المسلمين «حضارة النخيل» كما يرمز أدونيس، وحرق كل ذلك بالصاعقة الحداثية التي سوف تربط بين أجفانهم وطريق التقدم والرقي حسب ظنونه الإلحادية الفاسدة، يقول:

(... انا غداً نهز جذوع النخيل

وغدأ نغسل الإله الهزيل

بدم الصاعقة

ونمد الخيوط الرفيعة

بين أجفاننا والطريق)<sup>(۲)</sup>.

وليس لدى المسلمين إله سوى الله تعالى، ويسميه أدونيس الإله الهزيل ويقول بأنه سوف يغسله بدم الصاعقة وهي عبارات تفصح عن نفسها وعن معتقد صاحبها.

ومثلها قوله:

(نحن جيل الحوار الطويل

بين أنقاضنا والإله)<sup>(٣)</sup>.

ويقول عن الله \_ جلَّ شَأْنُهُ وَتَقَدَّسَ اسْمُهُ \_:

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٣٩٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/١٠٤.

(تهدجي كالصوت

غامرة كالله أو جامحة كالموت)<sup>(١)</sup>.

ويصب الطائفي حقده على الإسلام وأهله في مقطع «رحيل في مدائن الغزالي».

ومدن الغزالي تساوي الإسلام عقيدة وشريعة وحضارة، وتعني ـ عند أدونيس ـ كل ماض عربي مسلم يحتمل أن يعيش في الحاضر، ويعود بأمجاده وحضارته ليدفن آبار الطائفية النصيرية وأشباهها (٢).

ويربط أدونيس مدينة الغزالي ويعني بها الإسلام، يربطها بالتخلف والغرق والجرار والرمال، ثم يتعدى على الله تعالى فيجعل الإيمان به والتأليه له سبباً في التخلف، قال أهلكه الله:

(قافلة كالناي والنخيل

مراكب تغرق في بحيرة الأجفان

ـ قافلة ـ مذنب طويل

من جحر الأحزان

أهاتها جرار

مملوة بالله والرمال

هذا هو الغزالي)<sup>(٣)</sup>.

ثم يجترىء على القرآن العظيم ويتهكم باللسان العربي ويقرن ذلك كله بالغبار رمز التخلف:

(يبتديء السقوط في مدائن الغزالي

<sup>(</sup>١)(١) المصدر السابق ٢/١٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: القصيدة الحديثة وأعباء التجاوز ص ١٢٧.

يستنزل الفرقان واللسان

وتعلق الحياة بالغبار ـ في مدائن الغزالي

شرارة ليس لها مكان)<sup>(۱)</sup>.

ويعتبر التدين والتعبد لله تعالى والإلتزام بشريعته التي أتى بها الرسول ﷺ ونشرها ورثته علماء الملة ومنهم الغزالي<sup>(٢)</sup> رحمه الله، يعتبر ذلك سقوطاً ويكرر مرة أخرى:

(يبتديء السقوط في مدائن الغزالي

يختلج الشارع كالسنارة

والزمن الرابض مثل خنجر

يغوص تحت العنق

والمنارة

ستارة سوداء)<sup>(۳)</sup>.

سقوط وستارة وزمن رابض، كلها ألفاظ تؤدي معنى التخلف والجمود والرجعية، ثم يجعل المنارة رمز التعبد والصلاة يجعلها ستارة سوداء؛ لأنها حسب عقيدته الإلحادية ـ تنم عن تخلف وظلامية، أمّا فينيق الذي يتعبد له ويستجديه، وعشتار التي يمتدحها فإنها عنده حسب حسه الوثني الهابط رموزاً للتقدم والإزدهار والإنسانية!!.

وعلى كل حال فالمقطع مليء بالشتائم المرموزة والمباشرة والتهكم الصريح والمخادع، فالمسلمون عنده موتى لاعتناقهم الإسلام، وحياتهم

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ١٢١، ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) هو: محمد بن محمد بن محمد الغزالي الطوسي أبو حامد المشهور بحجة الإسلام، له نحو مائتي مصنف، ولد سنة ٤٥٠ هـ، وتوفي سنة ٥٠٥هـ ـ رحمه الله ـ. انظر: شذرات الذهب ٣/١٠، وسير أعلام النبلاء ٣٢٢/١٩، ووفيات الأعيان ٢١٦/٤.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/١٢٣.

ودروبهم ملح لا حياة فيها ولا أمل، وكتابهم القرآن الكريم كتاب ميت لا نور فيه ولا ضياء وإنّما رقص وصافنات، وذلك في قوله:

(ويدخل الموتى ويخرجون

من نصف أخضر \_ في مدائن الغزالي

يأتون في كلام

يئن في دروب كالملح، في كتاب

يموتُ، دفتاه

رقص وصافنات

ويدخل الموتى ويخرجون)(١).

ويستمر في هذا الكلام المأفون يحاول تدمير كل شيء عند المسلمين، عقيدتهم في الله رباً وإلهاً، وفي النبي عَلَيْ رسولاً، وفي القرآن دستوراً، وفي الوحي والغيبيات كالإسراء والمعراج وبعض أمور الآخرة يسوقها على شكل أسطورة، ويمتدح فكرته وعقيدته ومطاياه الحداثية من تلاميذه وأتباعه.

وهذا المقطع صورة موسعة للموقف الحداثي من الإسلام وأهله وحضارته وتاريخه، صورة مليئة بالحقد والضغينة وإرادة الاستئصال، وحقيقة ماثلة مشاهدة على مدى خطورة هذه الأفكار، التي اتخذت شكل التحديث، واضمرت الهدم والإفساد، ونشر الوثنية والإلحاد والخرافة المعاصرة (٢).

ثم يأتي متبجح يقول بأن الحداثة فن وأفكار حديثة، وأشكال جمالية رائعة، وتراكيب سلمت من تخثرات الأسلاف.

ومن ازدواجية المعايير عند بعض المسلمين ما نقرؤه لأحد كتابهم، فبعد أن أورد مطلع المقطع الذي يقول فيه أدونيس:

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لأدونيس ٢/ ١٢٣ \_ ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ١٢١/٢ ـ ١٥١.

(آهاتها جرار

مملوء بالله والرمال).

قال: (تأسرني إلى أبعد حد هذه الغنائية الفكرية في أول مرحلة من مراحل درامية هذه القصيدة، وأنا أتصور هذه القافلة بدموعها ولاتنس دلالة الناي والنخيل)(١).

فإذا كان هذا المسلم العارف بفساد هذه الأقوال تأسره هذه الغنائية الفكرية، فما بالك بمسلم جاهل ارتضع حب الحداثيين ونشز فكره على شبهاتهم وإلحادياتهم؟!.

ولقد قرر هذا الكاتب: (أن القاريء «المتلقي» شريك الأديب في ارتياد الرؤيا إذا بدأ معه من أول تصوره)(٢)، فما حال من تأسره الغنائية الفكرية؟!.

وليته قصر استئساره لأدونيس على ما يسميه الغنائية، ولكنه أضاف اليها الاستئسار الفكري، وهذا هو أبشع وأخطر ما يحذّر منه ويعاديه من تحمر أعراقهم وتثور وتثأر لكرامة عقيدتهم، وهو الرجاء الذي طرحه هذا الكاتب في سياق دراسته لانحرافات أدونيس (٣).

ولنا أن نسأل هذا الكاتب هل إذعانه لهذه الكلمات التي يسميها غنائية فكرية هو من ضمن السند المظلم الذي أشار إليه في قوله: (وتنظير أدب الحداثة دخل إلى معاقلنا في جزيرة العرب بإسناد مظلم لا يسرً)(٤).

فمال هذا الرجل إذا احمرت دماء العزة الإيمانية وثارت في أعراق أهل العقيدة يقف في الصف المقابل يداجيهم؟ ويذم المؤمنين الغيورين على

<sup>(</sup>١) القصيدة الحديثة وأعباء التجاوز: ص ١٢٥ لأبي عبدالرحمن بن عقيل الظاهري.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١١٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٣١.

دينهم وأمتهم، ويسميهم (البله الذين يجعلون الحداثة ناقضة للإيمان) (۱٬) ويصفهم به (الكهول ـ المهدفون أهداف النواعير) (۲٬) و(تخثر التراثي) (۳٬) ويدافع عن البياتي ونازك قائلاً: (لم يتعمد هؤلاء جرح عقيدة أمتهم) (٤٠) وهي تزكية ومدافعة باهتة عن ماركسي يقول:

(يغنى عمر الخيام يا أخت

حقول الزيت واللهُ

يغني طفله الصلوب في مزرعة الشاة)(٥).

ويقول:

(على أبواب طهران رأيناه

يغنى الشمس في الليل

يغنى الموت، واللهُ

على جبهته جرح عميق فاغر فاه)(٦).

ويقول:

(أتخطى الوضع البشري

أدور وحيداً حول الله وحول منازله في الأرض) $^{(\vee)}$ .

ويقول: (موسيقي أعمى ينزف فوق الأوتار دماً، يرفع مثلي يده في صمت فراغ الأشياء، ويبحث عن شيء ضاع، يدور وحيداً حول الله،

<sup>(</sup>۱) عكاظ عدد ۱۰۰۹۳ في ۱۲۱۳/۳/۱۸.

<sup>(</sup>٢) القصيدة الحديثة وأعباء التجاوز: ص ١١، ١٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ۲۰۸.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٥) ديوان البياتي ٢٩٦/١.

<sup>(</sup>٦) ديوان البياتي ٢٩٧/١.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق ٢/ ٤٠٤، ٤٠٤.

بصوت فمي أو فمه يصرخ: من منا خان الآخر؟)(١)، وأقواله من هذا الضرب الخبيث كثيرة مضى بعضها وسوف يأتي بعضها الآخر في الفصول القادمة.

ولطالما حارب الحداثيون أهل الإسلام ودعاته، بسبب وقوفهم أمام تيار التبعية والتغريب ومحاولات نشر سموم الإلحاد بين المسلمين.

تقرأ لأحد منظريهم وهو يحارب دعاة الإسلام فيقول: (... حين يتأمل المرء سلوك الجماعات الإسلامية التي تكاثرت في العقدين الأخيرين، وحين يقرأ دعوتها التي تستقي أصولها من خطاب سيد قطب مع هزال ثقافي وغلو في التزمت. . ويكفي أن نشير إلى أن المدجنة الحقيقة التي تفرخ هذه الجماعات هي الأنظمة العسكرية والمستبدة، فهذه الأنظمة التي خنقت روح الشعب وأغرقته بالشعارات والرعب، وفاقمت مشكلته بالتبعية والنهب هي التي تدفع هذه الأجيال الممزقة والمهشمة إلى حلول طوباوية وردود فعل يائسة، وحين يخير إنسان مقموع ومنهوب بين إله أرضي يقمه وينهبه ويفرض عليه فوق ذلك عبادته، وبين إله ديني يعده بالخلاص والمثوبة، فإن من الطبيعي أن يفر من زنازين الأرض إلى فضاء السموات)(٢).

وقد أرغم الله آناف أهل العلمنة والحداثة بظهور الصحوة الإسلامية وبشائر انتشارها في كل بلاد المسلمين، وبوادر اشتداد عودها، وقد علل هذا الكاتب العلماني ظهورها بأسباب قد تكون صحيحة ولكنه بعماوة الفكر المادي لا يوقن أن الله تعالى هو الذي تولى أمرها وسيحفظها حتى تكون منار خير وهدى ورشاد.

والذي يهمنا في هذا المقام وصفه المليء بالاستخفاف لعودة الناس إلى ربهم ودينهم وشريعة إلههم وعقديتهم الإسلامية، وتعليله المادي أن ذلك جاء من قبل يأس الناس من حكوماتهم وحكامهم وليس من قبل اليقين

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٤٠٥.

<sup>(</sup>٢) قضايا وشهادات ٤ خريف ١٩٩١ م/١٤١١ هـ: ص ١٨ من مقال لسعد الله ونوس.

الإيماني والدليل البرهاني والحاجة الفطرية، وهكذا تكون مغالطات الماديين الدهريين.

ومن أمثلة انحرافاتهم في هذا الباب قول النصراني اللبناني أنسي الحاج:

(كل حب يا خيالة السقوط في الأعمال، كل حب

هو الموت حتى آخره

وما أمسكه فيك ليس إلا جسدك

بل قلب الله.

أعصره وأعصره

ليخدر قليلاً صراخ نشوته الخاطفة

آلام مذبحتى الأبدية)(١).

وفي مجلة الناقد أيضاً وهي مجلة حداثية تترسم خطوات يوسف الخال ومجموعة «شعر» الهالكة جاء فيها قصيدة حداثية لنزار قباني مليئة بالسخرية والاستخفاف بالله تعالى بدءاً من عنوانها «أصهار الله»، ومما قاله فيها:

(هل أنت قد أمرتهم

أن يخربوا هذا البلد؟

ويسحقونا كالصراصير

بأمر الله.

ويضربونا بالبساطير

ىإذن الله.

فإن سألت حاكماً منهم

<sup>(</sup>۱) مجلة الناقد عدد ۸ شباط ۱۹۸۹ م/ ۱٤٠٩ هـ: ص ۸.

من الذي ولاك في الدنيا على أمورنا؟

قال لنا: يا جهلة

أما علمتم أنني

أصبحت صهر الله؟؟؟

أريد أن أصرخ

يا الله.

هل أنت عينت وزير المال؟...

. . . فهل غلاء الخبز شأن من شؤون الله؟

... وهل غلاء الفول والحمص

والطرشي والجرجير

شأن من شؤون الله؟

وهل غلاء الموت والأكفان

شأن من شؤون الله؟

أريد أن أسأل في طفولة:

يا أيها الرحيم والرحمان

. . . إذن لماذا يأكل الكبار (كافياراً)

ونحن نأكل النعال

إذن لماذا يشرب الضباط ويسكياً

ونحن نشرب الأوحال

. . . أريد أن أسأله تعالى:

هل أنت قد علمتهم عن

أن يجعلوا من جلدنا طبول

... أريد أن أسأله تعالى

هل أنت قد أمرتهم

أن يكسروا عظامنا

ويكسروا أقلامنا

ويقتلوا الفاعل والمفعول

. . . أريد أن أسأل:

يا الله.

هل أنت قد أعطيتهم شيكاً على بياض؟

. . . أريد أن أسأل:

يا الله.

هل أنت قد صاهرتهم حقاً؟؟

وهل من قاتل لشعبه

يصبح صهر الله؟؟؟) $^{(1)}$ .

إن هذا القزم يقول لكل مسلم ها أنذا أتحدى دينكم وأسخر من ربكم، وأنسب إليه الأصهار وأسأله مثلما يُسأل أي أحد من الناس أسئلة تهكم واستخفاف.

ثم يقال بعد كل هذا وغيره: لماذا يقال بأن الحداثة كفر وضلال وإلحاد وزندقة؟!.

وإذا كنا قد نقلنا مراراً قول الحداثي الذي يجعل الوثنية أساس التعددية والحرية والتوحيد أساس التخلف والرجعية فإننا نشير هنا إلى نص آخر يدور

<sup>(</sup>١) مجلة الناقد ـ العدد ١٣ تموز ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٤ - ٥٠

حول هذا المعنى ففي سياق دراسته للمجتمع الإسلامي من وجهة نظر ماركسية، يقول مؤلف كتاب «حداثة السؤال»: (إن مجتمعنا، كمجتمع أبيسي، لاهوتي، تراثي، قبائلي، تحتضن فيه الواحدية الوثنية، لم يستنطق بعد ذاته، وقد كان من الممكن أن يتم لهذه الآثار المحفورة في وعينا ولا وعينا تدمير وإبدال، بمعاول الماركسيين العرب وسواعدهم لو أنهم ساءلوا آثار الذات وأشباح الحداثة)(١).

هذا هو الطرح الحداثي الذي يقلب الحقائق ويغالط في البراهين، يسمى التوحيد وثنية، ويجعل الماركسية والحداثة ـ وهما من أوثان العصر ـ أداوة إبدال وتطوير وتقدم.

للحداثة أدغالها ومتاهاتها التي جعلت القوم يتيهون في أودية وشعاب الهلاك والضلال، ومع ذلك فمثابتهم الأولى وأسسهم الأصلية محاربة التوحيد والإيمان، ومناقضة الإسلام، ابتداء من ترسيخ مبدأ الإلحاد في جحد وجود الله أولاً ثم جحد ألوهيته ثانياً، ثم جر البشر في مستنقعات الذل والهوان الإلحادي الجاهلي.

ها هو مؤلف «حداثة السؤال» يتحدث عن تعددية الواحد والمراد به الله تعالى أولاً أو ما يسميه المؤلف الحداثي «المطلق» و«المتعالي» فيقول: (هو الواحد الذي لا يتعدد ولا يقبل بالتعدد... إنه اسم لا عدد كما حددته المتعاليات الإسلامية، هو الواحد الذي لا يسمح بتصريف جوهره، يلغي ما يمحو اسمه، وما يستحضر عدديته، ينسل من التاريخ ليحل محله المطلق:

أحد، أحدية، واحد، واحدية هذا التصور المتعالي للفاعل في الطبيعة والحضارة مترسخ في وعينا ولا وعينا، نرى إليه ناسجاً انتشاريته في عموم العالم العربي . . . ، إن التحرر هو الجواب الرئيس على السؤال الرئيس الذي

<sup>(</sup>١) حداثة السؤال لمحمد بنيس: ص ٤٠.

طرحه تخلف العالم العربي وتبعيته للمركز الاقتصادي، على أن هذا الجواب معقد بالواحداية المتعالية من جهة، وذو صيغة تجريدية من جهة ثانية)(١).

إن قلب الحداثة العربية ينبض بهذه المعاني السائدة بينهم في شتى مسالكهم وأنماط أساليبهم، ولاتنفك الحداثة عن هذا الأصل الإلحادي إلا إذا تصورنا انفكاك ليل عن ظلام، فهم دعاة وثنية يسمونها التعديدية وأعداء توحيد تحت شعار نقد المتعاليات بل قضيتهم الراسخة إزاحة الإيمان وألوهية الرحمن، وإيجاد البديل الإلحادي من أي حقبة ومن أي مكان، يوناني أو إغريقي أو فرعوني أو بابلي أو آشوري أو غربي أو علماني أو عقلاني أو مادي أو حداثي، أي بديل من هذه أو غيرها، المهم ألاً يكون الإسلام.

يقول مؤلف «حداثة السؤال» في استطراد حاقد ضد التوحيد والإيمان وبيان للمشروع الحداثي في هذا الصدد: (إنه الواحد الذي يحتاج لتحويل من صيغته المتعالية إلى صيغته التاريخية، من اسميته إلى عدديته...، ومهما كانت صعوبة نقد المتعاليات، وهي مترسخة في وعينا ولا وعينا فإن الشروع فيه مسألة مستعجلة...، وتعددية الواحد ضرورة عربية)(٢).

وهذا الكلام هو نحو كلام القائلين: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِهَةَ إِلَهَا وَمِدَّا إِنَّ هَٰنَا لَشَيْءُ عُهَابٌ (إِنَّ ﴾(٣).

وقال الله تعالى: ﴿إِنَّهُمْ كَاثُواْ إِذَا قِيلَ لَمُمْ لَاَ إِلَهَ إِلَا اَللَهُ يَسْتَكُمِرُونَ (آَثَ وَيَقُولُونَ أَبِنَا لَتَارِكُواْ ءَالِهَتِنَا لِشَاعِرِ تَجْنُونِ ﴿ آَثِ كَا بَلْ جَآءَ بِالْحَقِ وَصَدَّقَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ آَنِ كُلُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقال \_ جلَّ وعلا \_: ﴿ أَيِفَكَا ءَالِهَةَ دُونَ ٱللَّهِ تُرِيدُونَ ﴿ إِنَّهُ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٤.

<sup>(</sup>٢) حداثة السؤال لمحمد بنيس: ص ٦٤.

<sup>(</sup>٣) الآية ٥ من سورة ص.

<sup>(</sup>٤) الآيات ٣٥ ـ ٣٧ من سورة الصافات.

<sup>(</sup>٥) الآية ٨٦ من سورة الصافات.

ومن كلامهم الدال على استخفاف بالله تعالى قول النصراني جبرا عن النصراني الآخر توفيق صايغ: (... كان توفيق شخصاً مختلفاً عن خليل، وكان يعبر عن حسه الفاجع، أو حسه بالعقم، بشكل آخر لا عن طريق الغضب بل عن طريق المحاججة الدينية، كان يجادل الله، يجادل المسيح يجادل نفسه، يجادل مجتمعه، وكان دائماً يخرج بنتيجة أن هذه القوى كلها لاتؤدي به أو لاتتخطى به العقم الذي يرفضه هو)(۱).

وهذا الاجتراء على الله تعالى سمة من سمات يحموم الحداثة، ومسلمة من مسلماتها، فها هو يتحدث بعفوية تامة وبشكل طبيعي عن ازدراء قرينه الصائغ لله تعالى، وهو دليل على ازدرائه هو واستخفافه بمقام الله العزيز الجليل، ثم الوصول إلى النتيجة الإلحادية أن الله تعالى والإيمان به لايتخطى به العقم، وتالله أن الكفر الذي تقلبوا في رمضائه هو العقم بعينه، وهو المحل والجدب في العقول والأرواح ولكن الذين كفروا لايفقهون.

ويعبر البياتي عن هذا الاستخفاف بقوله:

(رأيت الإله على المقصلة

رأيت الديوك على المزبلة)(٢).

وفي دعوة إلى الثورة الماركسية أو الحداثية أو الإلحادية يتحدث عن «عائشة» رمز الفكرة المتنورة والحداثة المتجددة، ثم يدعو إلى الثورة على الطغاة وهو رمز شرحه أدونيس في الثابت والمتحول<sup>(٣)</sup>، وبين أنهم يقصدون به الله تعالى، ثم يدعو البياتي بعد ذلك إلى الثورة على الدين ورمز له بالآلهة العمياء وهي إشارة صريحة إلى الله تعالى، ثم الثورة على القضاء والقدر، فقول خب الله آماله:

(عائشة ليس لها مكان

<sup>(</sup>١) قضايا الشعر الحديث: ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>۲) ديوان البياتي ۱/ ٤٩٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٨١.

فهي مع الزمان، في الزمان ضائعة كالريح في العراء ونجمة الصباح في المساء فعد لنيسابور لوجهها الآخر يا مخمور وثر على الطغاة والآلهة العمياء والموت بالمجان والقضاء)(١).

وها هو صلاح عبدالصبور في قصيدته الناس في بلادي يتهكم بالله تعالى غاية التهكم ويستخف به ـ سبحانه وتعالى ـ وبألوهيته، وبالإيمان به وبقضائه وقدره، فيقول:

(يا أيها الإله

الشمس مجتلاك، والهلال مفرق الجبين وهذه الجبال الراسيات عرشك المكين وأنت نافذ القضاء أيها الإله بني فلان، واعتلى، وشيد القلاع وأربعون غرفة قد ملئت بالذهب اللماع وفي مساء واهن الأصداء جاءه عزريل يحمل بين أصبعيه دفتراً صغير ومد عزريل عصاه بسر حرفى «كن» بسر لفظ «كان»

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ۲/ ۸۰.

وفي الجحيم دُحرجت روحُ فلان يا أيها الإله

كم أنت قاس موحش يا أيها الإله...

. . . وسار خلف نعشه القديم

من يَملكون مثله جلباب كتان قديم

لم يذكروا الإله أو عزريل أو حروف «كان»

فالعام عام جوع)(١).

أمّا يوسف الخال فيعبر عن استخفافه بالله تعالى وبألوهيته وعبادته بعبارات عديدة منها قوله:

(وهذا الزحف العاري أإنسان

أإنسان على شاكلة الله.

أراه قد من لحم الشيطان)(٢).

وقوله:

 $(انبح فينا صوت الألوهة)^{(٣)}$ .

وقوله:

(بيني وبين السماء شعرة من الزمن، كلابي تنبح

في الدار، ولا عظام في قبور الموتى

والذباب يأكل العيون في مدينة الرب)(٤).

وفي سخرية جلية بالدين وأهله وبرب العالمين ـ جَلَّ جَلاَلُهُ ـ يقول:

<sup>(</sup>۱) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ۳۰ ـ ۳۱.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية الكاملة ليوسف الخال: ص ٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٢٢٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٨٩.

(النسور تبني أعشاشها في الرمل، وفي الوحل يصلي القديسون الفعوا قبعاتكم أيها العاطلون عن العمل الوثن يجثم على قارعة الطريق، ينشر قروحه في وجه الشمس، الوثن يمد خرطومه في وسطنا، يحرك لسان القتل، يحمل رائحة الأدغال، يتمنطق

بالريح الصفر

الوثن في البيوت، ولا رماد في المواقد)(١).

والمتتبع لرمزيات الحداثيين يجد أن الرمل والوحل من رموزهم المستخدمة ضد الدين والإيمان والإسلام وقرون الهجرة، أمّا تعبيره بالوثن فمراده بذلك الله ذو الجلال والإكرام، وهذا يذكر بأقوال فرعون ﴿وَمَا رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴾(٢) و﴿مَا عَلِمْتُ لَكُمُ مِّنَ إِلَهٍ غَيْرِي ﴾(٣)، والكفر كله ملة واحدة.

أمّا صنيعة المخابرات المركزية الأمريكية توفيق صائغ، فمن ضمن إبداعاته!! قوله:

(وما إلهك إن لم يجب؟...

. . . أيها المعطى رذاذاً والآخذ سيولاً

والمتلكيء في العطاء كأنّما

بذرة الألوهة بين طيات اليد القابضة

والهاب، تكاد تتعش، للأخذ

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة ليوسف الخال: ص ٢٩١.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٣ من سورة الشعراء.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٨ من سورة القصص.

كأنك تفتض بأخذك أعناق أرباب قدامى وكأنك لاتدرك

إن عطاءاتك نفايا)(١).

وله مقطع جنسي بذيء مليء بالاستخفاف والسخرية بالله تعالى، ومنه قوله يخاطب الله تعالى:

(ورسمك الذي بدا يتهلهل)(٢).

وقوله:

(أأدركت ما بنا

أم أأعماك الغرور واللاانتظار

وإباؤك أن ترانا انتشينا

نقمة ومقتا

نجزيك بهما عن الليالي المداد

نقعتنا بها بحمأة الترجي

ولا رجاء

ونفضتنا عنك، أرخص مما اشتريتنا

ولم تخلف لنا

غير وعد برسول من لدنك

ينقل لنا خيراتك

ينفخ في رماد الذكريات

أراعك أنا استدرنا

<sup>(</sup>١) الأعمال الكاملة لتوفيق صائغ: ص ١٦٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٠٣.

حول الرسول ساخرين
. . . إنك مغلوب كإيانا
وفي عوز مثلنا وأسر وصحراء
ورسالاتك هذه إلينا
استغاثات لا غرام
وتقربك الآن إلينا
ليس حباً بقربى

لاتكل

وتريدنا وقد خرطشتنا برشاشك أن نسكن إبرتك

ونحن «ألم تدرك؟»

لكن لتسكين إبرة فيك

تقبلنا اللهيب لنوقد الكره الأصم

وابتلعنا العصير

لنتقيأ منه

اسمك والماضي وذكراكا؟)(١).

سبحانك اللهم تبارك اسمك وتعالى جدك ولا إله غيرك، سبحانك اللهم تقدست وتعاليت، سبحان ربك رب العزة عما يصفون.

وفي مقطع آخر يقرن بين الله تعالى وحيوان الكركدن في تصميم على التدنيس والاستخفاف بالله تعالى وألوهيته والإيمان به، يقول:

<sup>(</sup>١) الأعمال الكاملة لتوفيق صايغ: ص ٢٠٤ - ٢٠٦٠

(في الفجر الكبير في الموكب الشامل وحدك والإله الوحيدان وكسعيه لعذرائه سعبك لعذرائك . . . إله حق وحيوان خيال أفما تختلف النتائج . . . والسنون الثلاث والثلاثون أأطول في عمر الإله من الساعات في عمرك؟ حبك العذراء حب الإله لها ... أعضاء جنس

مذابح کفر وفحش یتلوین

يفتحن سيقانهن

کافر ات

بوجه السماء)<sup>(۱)</sup>.

وله مقاطع وكلمات كثيرة مليئة بهذا اللون من الكفر<sup>(٢)</sup>. أمّا قرينه في العمالة والديانة والحداثة أنسي الحاج فمن أقواله:

<sup>(</sup>١) الأعمال الكاملة لتوفيق صائغ: ٢٥١ ـ ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٢٩١، ٣٧٦، ٣٨٠، ٤٠٩.

(أريدك يا إلهي دائماً مثل هذه الأم)(١).

(ولماذا يهجس الله بإقناع الإنسان واستمالته. . . ) (٢).

(الصلاة تسقي الله كما يسقى الحب المرأة)(٣).

(مجرمو الله، في أي زمن وإلى أي إله انتسبوا، هم طارئون على فني الإجرام والقداسة معاً)(٤).

(الله في البركة مطمئن وفي النهر منزعج

الصمد يرتاح في جمود الحركة ويراقبها بعيون الغدران والمستنقعات)(٥).

(هل يستطيع الله أن يبطل إلهاً)(٦).

(نتمرد على الله كما نتمرد على الأب، تستطيع أن تكون شيطاناً في كنف الله...

... صورة الله في كتابات بعض الأنبياء هي صورة السلطان الذي كانوا يشتهون أن يكونوا

الله أول الدمع...

سبحان الله وتعالى عما يقول الكافرون علواً كبيراً.

<sup>(</sup>١) خواتم: ص ٦٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٦٤.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٦٨.

<sup>(</sup>٦) خواتم: ص ٦٨.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق: ص ٧٨ ـ ٧٩.

أمّا الشاعر العربيد أمل دنقل فإنه يتوجه إلى الله بدعاء ثم يقرر بأنه لم يكن هناك أي صدى ولم يجد سوى الوباء والجرب:

(ودعونا الله أن يكشف عنا الغمة المنعقدة

أعطنا ليلة حب واحدة

أعطنا ليلة طهر واحدة

أعطنا ليلة صدق واحدة

وتنسمنا صدى الدعوة، غربلنا الهواء

لم يكن إلاّ الوباء

-جرباً تحت الجلود...)<sup>(۱)</sup>.

وفي جرأة ووقاحة وسخرية واستخفاف يقول:

(خصومة قلبي مع الله ليس سواه

. . . فهل نزل الله عن سهمه الذهبي لمن يستهين به

هل تكون مكان أصابعه. . . بصمات خطاه)<sup>(۲)</sup>.

أمّا نزار قباني فله أسلوبه الخاص في الاستخفاف والسخرية، فهو يقرن الله تعالى بالشعر:

(الآن عرفنا

أنا كنا ضد الله وضد الشعر)<sup>(٣)</sup>.

ويجعل الله ـ تعالى الله وتقدس ـ جاهلاً محتاجاً فيقول:

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأمل دنقل: ص ٧٤٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٤٤، وانظر: ص ٤٤٥، ٤٤٦.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لنزار قباني ٣/ ٨٣.

(الله يفتش في خارطة الجنة عن لبنان)(١).

ويقول سميح القاسم بنغمة ماركسية إلحادية: (أنا قبل قرون

لم أتعود أن ألحد

لكنى أجلد

آلهة كانت في قلبي آلهة باعت شعبي)<sup>(۲)</sup>.

ويقول محمد الماغوط مخاطباً عشيقته:

(وكنت أحبك يا ليلي

أكثر من الله والشوارع الطويلة وأتمنى أن أغمس شفتيك بالنبيذ وألتهمك كتفاحة حمراء على منضدة)(٣).

ويقول: أحمد دحبور في تهكم سافر: (الأرض بساط الله.

بساط الله الآن يحاط بجيش الله الأمريكي: فمن جهة بالنار ومن جهة بصلاة العار وخلفهما حكم عدل

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ٥٨٧.

<sup>(</sup>٢) ديوان سميح القاسم: ص ٣٩.

<sup>(</sup>٣) الآثار الكاملة لمحمد الماغوط: ص ٦٧.

بتساقط عدلاً

واختر أحد الموتين

أو ارحل

دون وطن)<sup>(۱)</sup>.

ويواصل في تهكمه واستخفافه بالله تعالى وعبادته:

(هاهم من التل حتى الصلاة

يمر عليهم وزير الهبات فيثني على باريء الكائنات بما

هو أهل ويلقى على رأسها حجراً

ثم يذبح من أهلنا نفراً

رحمة، لعنة، لعنة، رحمة

أسأل الله الا يسم بالعفو حزني)(٢).

أمّا الروائي الحداثي الكبير عبدالرحمن المنيف فيقول في روايته مدن الملح: (الرجل يستيطع أن يرضي الله ويرضي الشيطان معاً، أمّا أن يرضي امرأتين فأمر مستحيل)<sup>(٣)</sup>.

وهو كلام في غاية السخف والانحطاط، وفي غاية الاجتراء على الله القدوس العظيم - سُبْحَانَهُ وَتَعَالى - إذ يقرنه بالشيطان الرجيم، ويجعل رضوانه قريناً لرضى الشيطان، ويجعل منال هذا الرضوان أسهل وأيسر من نيل رضوان النساء، اللهم سبحانك وبحمدك.

وفي مواضع أخر من روايته، يصل به التهكم مداه حين يقول: (أخطر شيء في هذه الحياة بعد الله والمال هو السروال، إذا كانت دكته قاسية

<sup>(</sup>١) ديوان أحمد دحبور: ص ٥١٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٥١٩ ـ ٥٢٠.

٣) مدن الملح ٢ ـ الأخدود: ص ٤٠٩.

أتعب، وإذا ارتخت دكته أشقى وأتعب)(١).

ويقول على لسان أحد الشخصيات: (يارب يا صاحب الخيمة الزرقاء أنت العالي وتعرف ما بالقلوب، أحرس الوادي وجنبه البلاء)(٢).

وعلى لسان شخصية أخرى يتحدث عن رجل أرمني اسمه آكوب قائلاً: (آكوب أقوى من ربهم، أكوب يدفنهم قبل ما يموت)(").

وتقول زهوة إحدى شخصيات الرواية عن قصر أخيها خريبط: (... ويلزم تعرفين هذا القصر قصر الرحمن)<sup>(1)</sup>.

ويقول: (الإنسان أي إنسان، يكتسب الكثير من التجارب والمعارف والأشعار وتجعله باستمرار غير ما كان قبلها، أمًّا أن ينقلب بهذا المقدار فلا شيء يقوى على ذلك إلا الله والمرأة)(٥).

وعلى لسان زيدان أحد الشخصيات في بادية الظلمات من مدن الملح يقول: (موران بعدها بوعيها أو الله هبل أهلها؟، وإذا أمهلها فيا ترى ينذرها، وبعدها يسوي بها اللي سواه بإرم ذات العماد ويقلب عاليها سافلها، ويغير كل شيء فيها، أم عنده أشغال أهم منها؟)(٦).

ويقول ابن جلون في رواية ليلة القدر: (كانوا يعيشون هناك في اكتفاء ذاتي بعيداً عن المدينة بعيداً عن الطرق وبعيداً عن الله نفسه)(٧).

أمّا رواية مسافة في عقل رجل فقد اترعت بالخبث والاستخفاف والسخرية بالله تعالى وبدينه وألوهيته والإيمان به (^).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٥/٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٥٩.

**<sup>(</sup>٣)** المصدر السابق ١/٤٦٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٣/٢٦٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٥/ ١٣.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق **٥/ ٢٩٦**.

<sup>(</sup>٧) ليلة القدر: ص ٣٣.

<sup>(</sup>۸) انظر: مسافة في عقل رجل: ص ١١٢ ـ ١١٣، ١٢١، ١٩٥، ٢٠٩، ١٩٨، ٢٠٢.

## المظهر الثامن من مظاهر الانحراف في توحيد الألوهية: معاداة السماء:

ويريدون بالسماء: الله \_ جلَّ جَلاَلُهُ \_ والوحي والدين والشريعة والعقيدة، والنبوات ونحو ذلك، ولهم في استعمال لفظ «السماء» بهذه المعاني أصناف مكر يفضي في حسبانهم إلى تدمير الدين فيها ووضعها في قوالب الاستخفاف والسخرية والدنيس.

وتلك خبيئة الحداثة، وقتام مبادئها وأصولها الخبيثة، ولون من ألوان ارتكاسها وأصحابها في ظلمات أهل الماديات من المغضوب عليهم والضالين والملحدين.

وقد تفنن الحداثيون في استجلاب اعتراف ورضى أسيادهم من أهل الغرب، وأول علائم تفننهم سعيهم الحثيث في النيل من عقيدة الأمة وشريعتها وسائر مقوماتها الأساسية بالضلال السافر أحياناً، والمحتجب أحياناً أخرى.

وسوف أورد هنا بعض الشواهد على معاداتهم للسماء على اعتبار أن السماء عندهم تمثل الألوهية والربوبية، وتمثل الإسلام والدين والوحي والهدى.

فمن ذلك قول نزار قباني حينما ناقشه منير العكش<sup>(۱)</sup> في كتابه أسئلة الشعر قائلاً: (... حين لايجد الشاعر له مطابقاً لغوياً أو رمزياً على الأرض لهو أكبر دليل على تحدي السماء)<sup>(۲)</sup>.

أجاب قباني: (لا أزال أصر على أن السماء لا تعرف أن تكتب شعراً،

<sup>(</sup>۱) منير العكش، ناقد حداثي، له كتاب «أسئلة الشعر» قدم له بمقدمة نقدية للحداثة، كشف فيه بعض عوارها من وجهة نظر حداثية أيضاً وأجرى فيه مقابلات مع مجموعة من كبار الحداثيين واجههم فيها بأسئلة قوية جارحة، كل ذلك في إطار تصحيح مسار الحداثة حسب رأيه !!.

<sup>(</sup>٢) أسئلة الشعر: ص ١٩٥.

إن الشعر محصور بالإنسان، وبالإنسان فقط، ومما لاشك فيه أن القلب الإنساني تركيب سماوي، ولكنه تركيب ملغوم بكثير من الاحتمالات التي لا تتوقعها السماء، القلب الإنساني قمقم رماه الله على شاطيء هذه الأرض، وأعتقد أن الله نفسه لا يعرف محتوى هذا القمم ولا جنسية العفاريت التي ستنطلق منه، والشعر واحد من هذه العفاريت)(١).

أمّا البياتي فيعبر عن رفضه للدين ومعاداته له ولما ينبثق عنه من تراث وحضارة بقوله:

(وبصقت في وجه السماء)<sup>(۲)</sup>.

وقوله مخاطباً عشتار:

(وتمزقت وناديتك باسم الكلمة

باحثاً عن وجهك الحلو الصغير

في عصور القتل والإرهاب والسحر وموت الآلهة

وتمنيتك في موتي وفي بعثي وقبلت قبور الأولياء

وتراب العاشق الأعظم في أعياده موت الفقراء

ضارعاً أسأل، لكن السماء

مطرت بعد صلاتى الألف ثلجاً ودماء

ودمى عمياء من طين وأشباح نساء

لم يرين الفجر في قلبي ولا الليل في وجهى بكاء

فمتى تنهل كالنجمة عشار وتأتى . . . ) (٣).

ويبحث عن جذر يشاركه هذه النظرة المحتقرة، وينفش في رواق الإسلام

<sup>(</sup>١) أسئلة الشعر: ص ١٩٥.

<sup>(</sup>۲) ديوان البياتي ١٧٨/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٠٦/٢.

النظيف الطاهر فلا يجد إلا شبيها له في الشك والريب والاضطراب، فيتكيء عليه جاعلاً منه سلفاً ومطيته إلى رموز، الشيوعية من لوركا إلى الفقراء الكادحين الذين يفني باسمهم تحت لواء المطرقة والمنجل، فيقول:

(شيخ المعرة الضرير يفتح الكوة في اكتئاب

ويحدج السماء

بنظرة ازدراء

... لوركا يُجرُ واقفاً للموت في الميلاد

أمامه كانت كلاب الصيد تجرى

تنبح الجلاد)<sup>(۱)</sup>.

ونظرة الاحتقار للسماء التي عبر عنها البياتي من خلال سلفه البائد، هي النظرة نفسها التي عبر عنها صلاح عبدالصبور في قصيدة الناس في بلادي في قوله:

(... فالعام عام جوع

وعند باب القبر قام صاحبي خليل

حفید عمی مصطفی

وحين مد للسماء زنده المفتول

ماجت على عينيه نظرة احتقار

فالعام عام جوع)<sup>(۲)</sup>.

(... هنا صورة أخرى قاتمة للقدر، واتهام للمقدر ومزيد من الانحراف والكفر، وإذا كان المؤمنون يضرعون إلى الله تعالى في أعوام

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲/ ۲۹ ـ ۷۰.

 <sup>(</sup>۲) دیوان صلاح عبدالصبور: ص ۳۱ ـ ۳۲. ونحو هذا القول قاله السیاب. انظر: دیوانه: ص ۶۲۹.

المجاعة وفترات الأوبئة أن يرفع عنهم البلاء، وإذا كان الأقل إيمانا والعاصون يلجأون - فطريا - إلى الله - سبحانه وتعالى - في أوقات الشدة، وهذا اللجؤ من طبيعة الإنسان، ويمسكون عن المعصية، ويأخذون في الاستغفار أملاً في عفو الله ورحمته المنقذة، فإن مريدي العم مصطفى من صنف آخر، ليس فيه المؤمنون ولا حتى الفاسقون، فهم يعرضون عن ذكر الإله ولايعبأون بالموت، وكأنهم استغشوا ثيابهم وأصروا واستكبروا استكبارا، إذ يتفجر انحرافهم ويعربد فكرهم في أعلى صورة، وتبتديء آثار العم مصطفى وقد بلغت عرامها، فيخرج من بين الصفوف «خليل» حفيد العم مصطفى ليكون امتداداً له، ليس في النسب وحسب بل في الكفر والتمرد والطغيان، فقد تضخم ما زرعه فيه جده واشتد، وتحولت الثورة الصامتة إلى ثورة صاخبة، وتحولت ألفاظ التهجم على الألوهة إلى تحد وعام الجوع ينفجر بأعلى صور النقمة التي تدور في نفوس مريدي العم مصطفى، ويرفع إلى السماء زنده المفتول، والزند المفتول إشارة واضحة إلى الاغترار بالقوة وإلى التحدي، والإقدام على الخصومة والمصارعة.

ولايكتفي الشاعر بهذه الصورة القذرة، بل ينهي القصيدة بلقطة سريعة أشد كفراً وقذارة.. فخليل الذي يرفع زنده متحدياً السماء.. ينظر أيضاً «باحتقار» يموج ـ انظر ماتوحي به لفظة يموج من قدر كبير ـ بين عينيه.. والاحتقار موجه إلى الله ـ عَزَّوَجَلَّ ـ!! تعالى الله عما يأفكون...

ولا شك أن هذه الصورة أثر من آثار تخبط الشاعر وتأثره بالصورة القاتمة التي بثها الأدب اليوناني القديم للقدر، وبالصور التي نمت ـ بتأثيرها ـ في الآداب الأوربية في ظل موجات الإلحاد والتمزق والاضطراب)(١).

وعند صلاح عبدالصبور من هذه التصورات ما يكفي للدلالة على مدى محاكاة أهل الحداثة \_ ممثلة في متبوعيها \_ للملل والنحل والعقائد الكافرة

<sup>(</sup>١) مقدمة لنظرية الأدب الإسلامي: ص ٧٦ ـ ٧٧.

قديمها وحديثها، وليس في أدبيات المسلم ـ مهما بلغت به المعاصي والذنوب، ومهما بلغ به الجهل بدين الله ـ مثل هذه المعاني الكسيحة الفاسدة.

وليست قصيدة الناس في بلادي إلا حبة في عقد فكري واعتقادي عاشه صلاح عبدالصبور منافحاً ومدافعاً وداعياً، ومن مخازيه مما يشابه ما ذكرناه آنفاً، ماجاء في مقطع بعنوان رسالة إلى صديقة يقول فيه:

(بالأمس في نومي رأيت الشيخ محي الدين

مجذوب حارتي العجوز

وكان في حياته يعاين الإله

تصوري، ويجتلي سناه

. . . ومات شيخنا العجوز في عام الوباء

وصدقینی، حین مات فاح ریح طیب

من جسمه السليب

وطار نعشه وضجت النساء بالدعاء والنحيب

بكيته، فقد تصرمت بموته أواصر الصفاء

ما بين قلبي اللجوج والسماء...)(١).

ولعل كاتباً أو ناقداً مولعاً بالحداثة مقدساً لها يجد في هذا القول ما يرد به على الطرح العام لهذا البحث قائلاً ها هو صلاح يؤمن بالشيوخ والدين!!.

وفي واقع الأمر أن الكلمات تضج بلون آخر من الانحراف، وفيها من تهوين الدين والاستخفاف به ونسبته إلى الخرافة والتخلف الشيء الكثير، فالشيخ محي الدين مجنون، أو مجذوب، حسب التعبير الصوفي وهو

<sup>(</sup>۱) دیوان صلاح عبدالصبور: ص ۷۹ ـ ۸۰.

يعاين الله ـ تعالى الله عما يقولون ـ بل ويجتلى سناه.

وهذا الشخص المجنون الصوفي الخرافي هو محور اهتمام صلاح عبدالصبور ومحور كلامه، وهو الإطار الذي يسقط من خلاله تصوره للدين وأهل الدين، وفي ذلك إيحاء كامل بجهل الشاعر أو إغراضه، فقد جعل العلاقة بالله تعالى وبالدين قائمة على أساس التبعية لهذا المجذوب، فلما مات فاحت رائحة جسده وطار نعشه وهي صور شعبية خرافية يتبرع بها الناس الجهلة في إضفاء أوصاف الخوارق على الدراويش والمجاذيب «مشايخ الدين» ولم يقف الشاعر عند هذه الصورة الخيالية الخرافية بل اتبعها بأنه قد تصرمت بموت المجذوب محي الدين أواصر الصفاء بينه وبين السماء، وكأن علاقة الإنسان بربه، علاقة مرتهنة بشخص، وأي شخص؟ مجنون يسمى الشيخ محي الدين.

وبالإضافة إلى هذه الصورة التهكمية للدين والعلاقة الواهية به، يريد أن يصل إلى الدين كله عبارة عن اختيار ساذج بسيط خرافي هش يُمكن اعتناقه أو تركه لأي علة أو عارض، وأن الدين ـ في حال اختياره ـ ليس سوى علاقة فردية بالسماء، قابلة للاعتناق والترك وفق مراد الشخص.

ومن صور التهكم والعداء للسماء قول توفيق صائغ:

(أعضاء جنس

مذابح كفر وفحش

يتلوين

يفتحن سيقانهن

كافرات

بوجه السماء)<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) الأعمال الكاملة لتوفيق صائغ: ص ٢٥٦.

وهي صورة بشعة خبيثة، تنم عن طوية أخبث وأبشع، وعقيدة أفسد وأشنع، بل وتدل على أن من ارتكس في حب هؤلاء والإعجاب بهم والدفاع عنهم، وقد علم باطلهم وضلالهم هو مثلهم.

أمّا نزار قباني فقد شن حملته على السماء والدين والقدر والنبوة والتراث والقيم وبلاد المسلمين وثقافتهم، في كثير من أقواله وخاصة المقطع الذي سماه «خبز وحشيش وقمر» والذي يقول فيه:

(ما الذي يفعله قرص ضياء؟

ببلادي

ببلاد الأنبياء

وبلاد البسطاء

ماضغى التبغ وتجار الخدر

ما الذي يفعله فينا القمر؟

فتضيع الكبرياء

ونعيش لنستجدى السماء

ما الذي عند السماء؟

لكسالى ضعفاء

يستحيلون إلى موتى إذا عاش القمر

ويهزون قبور الأولياء

علها ترزقهم رزاً وأطفالاً قبور الأولياء

ويمدون السجاجيد الانيقات الطرر

يتسلون بأفيون نسميه قدر

وقضاء

في بلادي . . في بلاد البسطاء)<sup>(١)</sup>.

ولاشك أن بلاد المسلمين لما كانت مستمسكة بدينها تقيمه في حياتها وتجعله قوام عيشها، كانت أزهى وأرقى أمة، وما أصابها الخدر والضعف والهوان والذل إلا عندما تركت طريق الأنبياء وتركت استجداء الله وعبادة الله الذي في السماء، وصار المنحرف والملحد والشاك والضائع والعميل رأساً يشار إليه بالبنان، تطيع أقواله، وأضحى من أبنائها من يدافع عن انحرافاته وضلاله وكفره من يدافع من المسترحلين ميتي الشعور الديني، عديمي العلم والإيمان.

وأمّا محمود درويش فإنه يعبر عن مجافاته للسماء تعبيراً رمزياً يشي بالجحد والإنكار والإلحاد، وذلك في قوله في مقطوعة بعنوان «أبي»:

(غض طرفاً عن القمر

وانحن يحضن التراب

وصلي

لسماء بلا مطر

ونهاني عن السفر)(٢).

فهو يعتقد أن السماء لا شيء عندها، بل فيها الجمود والتحجر، ويرى السفر والبحر «الغرب» رمز التقدم والتطور:

(وأبي قال مرة

حين صلى على حجر غض طرفاً عن القمر واحذر النحر والسفر

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لنزار ١/٣٦٥.

<sup>(</sup>۲) دیوان محمود درویش: ص ۱٤٤.

يوم كان الآله يجلد عبده

قلت: يا ناس! نكفر؟

فروى لي أبي... وطأطأ زنده)<sup>(۱)</sup>.

وفي مقطع آخر يجعل درويش السماء أغلالاً في سياق حديثة عن سرحان الذي يقول عنه:

(رأينا أصابعه تستغيث، وكان يقيس السماء بأغلاله)(٢).

(ومن يومها كفت الأمهات عن الصلوات وصرنا

نقيس السماء بأغلالنا)<sup>(٣)</sup>.

ويتبدى محمود درويش أكثر وقاحة وحرباً على الإسلام في ديوانه أحد عشر كوكباً حين يقول:

(أقل احتفالاً على شاشة السينما، فخذوا وقتكم

لكى تقتلوا الله...

. . . ونعرف ماهيأ المعدن ـ السيد اليوم من أجلنا

ومن أجل آلهة لم تدافع عن الملح في خبزنا

ونعرف أن الحقيقة أقوى من الحق، نعرف أن الزمان

تغير، منذ تغير نوع السلاح، فمن سوف يرفع أصواتنا

إلى مطر يابس في الغيوم؟ . . . ) (٤).

فإلى الذين يتلمسون بوارق الأمل في الحداثة ويعتبرون أنفسهم من المسلمين: أما آن لكم أن ترحلوا عن فسطاط الكفر والزندقة والنفاق؟.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٤٨ ـ ٤٤٩.

<sup>(</sup>٣) ديوان محمود درويش: ص ٤٤٨ ـ ٤٤٩.

<sup>(</sup>٤) أحد عشر كوكباً: ص ٤٢ ـ ٤٣.

ويعبر محمود درويش عن يأسه وجحوده ومعاداته للسماء، ومن في السماء، في قوله:

(ونحن الذين ندق نحاس السماء، ندق السماء لتحفر من بعدنا طرقات)(۱).

أمّا سميح القاسم فقد تسارعت خطواته على دروب الإلحاد من خلال الشيوعية التي اعتنقها، فأضحى لساناً معبراً عن الماركسية عقيدة ومسلكاً ورموزاً، وسيفاً مصلتاً على الدين والإيمان، ومن ذلك قوله في مقطوعه بعنوان «عزيزي ايفان الكسييفتش اكتوبر» وفيها يصور صحوته التي جاءته بعد اعتناقه للشيوعية!!:

(صحوت على يد مست جبيني الجهم، في رفق

وصوت معلم جوال

أتى من قمة الشرق)<sup>(۲)</sup>.

(عميقاً كان صوت معلمي الجوال

وعذبأ كان

همى مطرأ على صحراء

تشربه إلى الأعماق

قلبى الأسود الصلصال

فأصبح وردة حمراء

وأصبح بعد عقم طال

جوهرة وكمثراة

<sup>(</sup>١) ورد أقل: ص ٥٧.

<sup>(</sup>٢) ديوان سميح القاسم: ص ٢٨٥.

وعصفوراً، ومصباحاً على الطرقات رفيقي ـ آه ـ يا إيفان)(١).

وبعد هذا الانطراح الاتباعي والترنيم العبادي للشيوعية، يصور تركه للدين ومعاداته للسماء:

(تلوت قصائدي الأولى

على جثث الحساسين

ودقت قبضتي باب السماء

ولذت بالدين...

... دعوت الأولياء الصالحين

فردت الوديان:

إلهك كان يا هذا. . إلهك كان

وقهقهت السفوح السود

والقمم النحاسية

إلهك كان. . يا طرح الأناشيد الحماسية)(٢).

ويعتبر تركه للدين طهارة!!، وغرقة في الإلحاد نجاة!!، فيقول:

(من قديم الزمان!

قيل: كانوا سعاه

في بريد الإله

لم يكونوا غزاه، ككل الغزاة

<sup>(</sup>۱) ديوان سميح القاسم: ص ۲۸٦ ـ ۲۸۷.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٨٧ ـ ٢٨٨.

وأنا ايها السادة التافهون طاهر، طاهر من رياء القضاة ومسوح السماء)(١).

ولزميله الماركسي الآخر دندنة إلحادية أخرى على المسار المعتم نفسه، ذلك هو توفيق زياد الذي يقول:

(ومن أين تأتي النقود وهذه السموات رغم الدعاء ورغم الصلاة صباح مساء أبت أن تجود ولو بالقليل من الذهب المفتدى)(٢).

ويعتبر توفيق زياد أحد المندفعين في تمجيد الشيوعية ومدحها وإطرائها والتغني بتاريخها القديم ـ مثل ثورة العمال في باريس في القرن الماضي وهو ما يسمى عند الماركسيين بكومونة باريس ـ والافتخار بتاريخها الحديث، وإنجازاتها المادية، ومن ذلك قوله:

(وتكبر مدخنة تتحدى السبع السموات) (٣).

ويخاطب عمال العالم بلهجة ثورية ماركسية تقريرية أشبه بالبيانات العسكرية، فيقول:

(هبوا كالريح كعاصفة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤١٣.

<sup>(</sup>٢) ديوان توفيق زياد: ص ١٧٧ ـ ١٧٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٥٦٨.

تكتسح السبع سماواتٍ)(١).

أمّا الفيتوري فقد كانت له جولاته وصولاته الحداثية وانحرافاته الفكرية، وذلك قبل أن يكتشف دنس المسلك الحداثي وخطورته على الأمة والدين والأخلاق، وكان من سوابقه الرديئة قوله:

(ولأن الموت عبد

ولأن الظلم عبد

ولأن الحر عبد في بلاد مستغلة

ولأن القدر السيد عبد يتأله

والنبوات مظلة

والديانات تعلة

هي من كل ضريح في بلادي

کل میت مندثر

کل روح منکسر

ناقماً على البشر

كل أعداء البشر

كافراً بالسماء والقضاء والقدر)(٢).

وعلى نَمط أقوال صلاح عبدالصبور في قصيدته الناس في بلادي يقول محمد علي شمس الدين، محاكياً ومكرراً المعنى نفسه:

(سأطلق نحو السماء رصاصة رفضي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ٩٢٥.

<sup>(</sup>٢) ديوان الفيتوري ١١٢/١ \_ ١١٣.

وداعاً)(١).

أمّا الداعر العربيد - حسب اعترافاته - محمد شكري، فله من الأقوال المنكرة والأفعال القبيحة ما سطره بكل جرأة ووقاحة في روايته عن نفسه التي سماها: «الخبز الحافي» والتي يقول فيها: (... أجدني بعيداً لاعنا إياه، كارها كل الناس باصقاً على السماء والأرض، ذات يوم كنت مع نشالين في مقهى ندخن الكيف ونشرب الشاي الأخضر)(٢).

ويقول: (... رأيت في الطريق بعض الأسماك الصغيرة المداسة، سمعت سقوطي في الماء، أظافري دامية، رفعت وجهي نحو السماء، إنها أكثر عراء من الأرض أكثر عراء)(٣).

المظهر التاسع من مظاهر الانحراف في توحيد الألوهية: احترام وامتداح الكفر والإلحاد والوثنية والماركسية والعلمانية، وغير ذلك من ملل الكفر ونحله والاعتراف بالانتماء إليها:

وهذا المظهر من أكثر المظاهر شيوعاً عن الحداثيين، بل كل الحداثيين على ذلك، حتى بعض أولئك الذين مازالوا يعلنون الانتساب إلى الدين ويظهرون العمل ببعض أحكامه.

فلا تجد أحداً ممن أشرب قلبه حب الحداثة أو تلوث بأجوائها إلا وهو يمتدح ويثني على رؤوس الحداثيين العرب وغيرهم، ويظهر أن لهم مكانة سامية في الفكر والفن والأدب، بل ربّما رضخ في هيبة وإجلال لما يسمونه معطيات فنهم وإبداعهم وحداثتهم.

فإذا تكلم عنهم تكلم بلسان المجلّ المعظّم، وإذا ذكرهم أشاد بهم وأوصلهم إلى السماكين، وإن ناقشهم تأدب معهم تأدب التلميذ مع أستاذه،

<sup>(</sup>١) غيم لأحلام الملك المخلوع: ص ٥٠.

<sup>(</sup>٢) الخبرُ الحافي: ص ٧٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٠٢.

وإن عارضهم في بعض الأوجه، ساق معارضته لهم في سياق من اللين واللطف والاحترام والخشية.

هذا فيما يتعلق برؤوس طواغيت الحداثة، أمّا ما يتعلق بالمذاهب والمناهج والسبل والأساليب فإن لها من الهيبة والمكانة والانقياد والاتباع والطاعة والمحبة الشيء الكثير، الذي يدل بجلاء على أن انقيادهم للحداثة واتباعهم لها هو في حقيقته انقياد عبادي اعتقادي.

ناهيك عن القداسة المتعارف عليها بين الحداثيين حول كلمات مثل الإبداع والحداثة والتجديد والعقلانية والتنوير والعصرانية والتجاوز والتخطي وكسر المألوف والسائد ونحو ذلك.

أمّا الأسماء والشخصيات الحداثية والعلمانية فهي عندهم بمنزلة أعلى من منزلة الأنبياء وفي مقام أجل من مقام الإله العظيم \_ جلّ وعلا \_.

وليس هذا القول مجرد دعوى، بل هي الحقيقة تنطق بها مؤلفات وأعمال وأقوال الحداثيين، ولو لم يكن من دليل إلا شدة دفاعهم عن الحداثة واستماتتهم في نشرها وإذاعتها، وغيرتهم عليها، وولههم الشديد بها وبضلالها وانحرافاتها وشرها وفسادها وباطلها؛ لكان ذلك كافياً.

وإنني لأجزم بأن امتداح الحداثة والدفاع عنها يتضمن في طياته امتداح الكفر والإلحاد والوثنية والانحراف والضلال؛ ذلك أن الحداثة كما مر معنا، وكما سيأتي ـ إن شاء الله ـ لم تنفك عن هذه العقائد الضالة المنحرفة، ولايُمكن لها أن تنفك.

فقد نبتت الحداثة الفكرية والأدبية في ذلك المرتع الوخم، ثم تدرجت في دركات الشرك والكفر وقطعت فيها أشواطاً بعيدة، فأصولها ثابتة في طينة تأليه الإنسان وأعماله، وجحد ربوبية الله تعالى وألوهيته والتهكم والسخرية به تعالى وبدينه وبرسله وكتبه وبالغيب والقدر والشرائع، وفروعها مثمرة بشوك الإلحاد والدعارة والفساد.

ومطالعة يسيرة في كتب البياتي والخال ودرويش وقباني وأدونيس

وباروت والجابري وأنسي الحاج وأركون وبسيسو ونوال السعداوي وتوفيق صايغ وتوفيق زياد وجبرا وبو جدرة ومحمد شكري ونصر حامد أبو زيد وحسن حنفي وخليل حاوي وغيرهم وغيرهم تؤكد ذلك.

ولم يقتصر موقفهم على امتداح الكفر والوثنية بل تعدى ذلك إلى الافتخار والاعتزاز بها كقول أدونيس:

(أسير في الدرب التي توصل اللهَ

إلى الستائر المسدلة

لعلنى أقدر أن أبدله)(١).

وقوله في وقاحة إلحادية صلعاء:

(أنا المتوثن والهدم عبادتي)<sup>(۲)</sup>.

وقد مر معنا في غير موضع من هذا الفصل والذي سبقه ما يدل بصراحة على امتداحهم للكفر والإلحاد والوثنية والجاهلية واحترامهم لها ﴿ثُمُ لَمَ تَكُن فِتَنَنَهُمُ إِلَا أَن قَالُوا وَاللّهِ رَبِّنَا مَا كُنّا مُشْرِكِينَ ﴿ثُلُ النَّا كُنّا مُشْرِكِينَ أَنَّ النَّا كُنّا مُشْرِكِينَ أَنْ النَّا كَنُوا يَفْتُونَ كَذَبُوا عَلَى النَّفُومَ مَنَا كُنُوا يَفْتُرُونَ اللّهُ ﴿ثَالَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ففي مقال عن العلمانية تؤكد كاتبته أن الحداثة والعلمانية تنزع القداسة عن كل شيء وخاصة عن الله تعالى، ليصبح الإنسان هو الإله المقدس، ثم تضيف بعد مدحها وإشادتها بالحداثة والعلمانية: (والعلمنة لاتعني الإلحاد وإنّما تعنى حرية الاختيار... فالكثير من العلمانيين مؤمنون حقيقيون)(1).

وفي إشادة تضيف قائلة: (كانت خطورة إخراج الجنس والجسد من ظلمات المحرم إلى علنية اللغة وعلنية الممارسة مفصلاً جوهرياً في

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/٥٠١.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ٦٤٢.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٢٣ ـ ٢٤ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٤) قضايا وشهادات ٢ صيف ١٩٩٠ م: ص ١٠٣، من مقال لانسية الأمين.

سقوط المقدس)<sup>(۱)</sup>.

وتقول: (حداثة الغرب النهضوية والعقلانية والعلمية كانت مفصلاً تاريخياً هاماً في حياة البشرية أعادت الاعتبار للإنسان)(٢).

ولولا خشية الاستطراد والخروج عن حدود البحث لأوردت من كلام العلمانيين الأقوال التي تثبت احترامهم للعلمانية إلى حد التقديس، وامتداحهم للكفر والضلال والوثنية والجاهلية، المتمثلة في الأنماط العلمانية المختلفة، وحربهم - في الوقت نفسه - للإيمان والإسلام والشريعة والوحي (٣).

ومما سبق ذكره عدة مرات ثناء أحد منظري الحداثة على الوثنية اليونانية باعتبارها أساساً للتحديث والتعددية، وذمه للتوحيد والإيمان بالله باعتبارها أساساً للتخلف والرجعية (٤).

وقد وصل الأمر بالحداثيين إلى حد الاعتراف والمفاخرة بالإلحاد صراحة، كما قال رشيد بو جدرة الجزائري<sup>(٥)</sup> قدوة الحداثيين: (... إننا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: على سبيل المثال الكتب التالية فهي مليئة بالشواهد على ما ذكرناه:

١ ـ الأسس الفلسفية للعلمانية لعادل ظاهر.

٢ ـ العلمانية من منظور مختلف لعزيز العظمة.

٣ - الإسلام السياسي لمحمد سعيد العشماوي.

٤ ـ الكارثة التي تهددنا لصلاح عيسى.

<sup>-</sup> قبل السقوط للهالك فرج فوده.

٦ ـ النذير له.

٧ ـ الإرهاب له.

٨ ـ الملعوب له.

<sup>(</sup>٤) انظر: مجلة الناقد عدد ٨: ص ٨ مقال لحنا عبود.

<sup>(</sup>٥) رشيد بوجدرة حداثي جزائري ماركسي العقيدة بتعصب شديد، غَرَّب فكان من عصابة الفرنكفونية الفرنسية وشُرَّق فكان من الماركسيين، ينطوي على عداوة شديدة للإسلام، ويجاهر بذلك، أطلق على زملائه الفرنكفونيين اسم عرب الخدمات الفرنسية وقد=

نتجه نحو الحكم العلماني؛ لأن الدولة عندنا علمانية أصلاً، إذ تدرس في السنوات الابتدائية الأولى بعض السور القرآنية، لينتفي بعدها كل توجيه ديني.

رأينا أثر الاستقلال، اتجاه الدولة نحو السماح لمن لايصوم بالأكل علنا، وصدرت فتوى من إمام الجزائر أعفت عمال المجمعات الصناعية الكبرى ـ صناعات الحديد والبترول ـ من فريضة الصوم، فكان أن ساد المدن نوع من التسامح، واعتاد الناس ارتياد المقاهي والمطاعم، . . . وتجد حتى اليوم في العاصمة مطعمين أو ثلاثة تقدم الطعام في رمضان.

صحيح أنه لا يُمكن للملحدين وغير المؤمنين اليوم المطالبة بشيء، لكن هناك محاولة حالياً لتشكيل اتحاد ملحدين جزائريين يمكنهم الدفاع عن أنفسهم كجماعة، يكفيها شيء من الإقدام والجرأة لتفرض احترامها، هناك الكثير ممن يتظاهرون باحترام فريضة الصوم، يبرحون مكاتبهم وأمكنة عملهم للتدخين في بيوت الخلاء فهذا مذل.

نحن الأقلية المظلومة ـ يقصد الملاحدة ـ يعترى التباعد علاقاتنا مع السلطة خلافاً للمسلمين المؤمنين، فمن السهل أن تكون مسلماً في هذه البلاد ولكن من الصعوبة بمكان أن تكون ملحداً، وعندما أتكلم عن أقلية غير مؤمنة أقصد أناساً من فئة المثقفين معروفة بتوجهاتها الماركسية . . .)(١).

ومن أشباه هذا اللون الفاقع في الاعتراف والافتخار بالإلحاد قول حسن حنفي عن نفسه مناقشاً أحد العلمانيين الذين اتهموه!! بالسلفية والتراثية والإيمان!! فأجاب حسن حنفي: (... أنت تعني الإيمان السلفي التاريخي... الخ والمتوارث عبر التاريخ، وهو الشيء الذي تخافه علي، لذلك فإن إيماني يكفرني، كما أنه يكفرك أيضاً... نحن منذ فجر النهضة العربية الحديثة وحتى الآن نحاول أن نخرج من الإيمان السلفي، إلا أنهم

<sup>=</sup> صدق في ذلك، وهو كذلك مثلهم. انظر: رأيهم في الإسلام ص ١٦٥، وأصوات ثقافية من الغرب العربي ص ١١٣.

<sup>(</sup>١) رأيهم في الإسلام: ص ١٦٩.

أطول باعاً في التاريخ منا وأكثر رسوخاً ووراءهم تراث حضاري ضخم، ونحن الأقلية كيف نستطيع أن نحجم هذا الأخطبوط الكبير؟... أعتقد أن الأخوة العلمانيين يستعجلون التقدم، إنهم يريدونه إيجاباً فقط، وأنا أريد أولا أن أمنع عوائق التقدم، أي أعمل للتقدم سلباً إذا جاز التعبير، فإذا ما استطعت ذلك، عندئذ أسلم المجتمع العربي إلى الإخوة العلمانيين لكي يبنوه إيجاباً، ومن ثم، فأنا مقدم لهم، أنا ماركسي شاب، وهم ماركسيون شيوخ، هذا تقسيم لأدوار العمل...، وفي ما يتعلق بمضمون الوحي وحادث الوحي، فكما بينت لكم، أنا مفكر وضعي، أقصد أنا وضعي منهجي ولست وضعياً مذهبياً، إن كل مايخرج عن نطاق الحس والمادة والتحليل أضعه بين قوسين...) (١).

ويقول أيضاً: (... لا تطالبني بأن أبحث في مقدمات النظرية التي تستهلكني وأن أنسى قليلاً الممارسات العملية، وأنا هنا ماركسي أكثر من الماركسيين، ان الحزب البروليتاري هو الوريث الوحيد للأفكار)(٢).

وفي الذي يسمونه شعراً حديثاً من ألفاظ الامتداح والافتخار بالردة والجحود والاستكبار على دين الله، ما يعطي صورة جلية عن موقف الحداثيين من دين الإسلام شريعته وعقيدته وحضارته وتاريخه وقيمه وسائر مقوماته.

ومن أمثلة ذلك أقوال البياتي الذي سبق نقلها وفيها أنه كان يعبد آلهة الماضي ثم تخلى عنها وتمرد عليها (٣)، ثم دعوته للثورة على الدين تحت مسمى:

(ثر على الطغاة والآلهة العمياء والموت بالمجان والقضاء)(٤).

<sup>(</sup>١) الحداثة والإسلام: ص ٢١٨ ـ ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) انظر: ديوان البياتي ١٨٠/١.

٤) المصدر السابق ٢/ ٨٠.

ويمتدح الخال مبادىء الماركسية الإلحادية ويبجلها مقراً بمضونها قائلاً:

(لا نور لا ظلام لا إله)<sup>(۱)</sup>.

ويلتصق جبرا إبراهيم جبرا بمتاهته الاعتقادية، ويمتدح استمساكه بها وإصراره عليها، قائلاً تحت عنوان «دهاليز»:

(ما كنت، لا ما كنت لأبغى

فراراً من متاهتي

متاهة أهلى رفقتى)<sup>(۲)</sup>.

ونحو قول الخال السابق قول نظيره النصراني الآخر توفيق صايغ:

(يأتين إن يأتين في ركب إله

ولا إله

تقنص خطو إله

ولا إله)<sup>(٣)</sup>.

ونحوه قوله:

(عادت لقريتها ولا قيد ولا جناح ولا حيوان ولا إله)(؛).

ويتحدث عن نفسه جاحداً وجود الإله العظيم القهار، مفتخراً بذلك حيث يقول:

(لففت العباءة حولي

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية ليوسف الخال: ص ٣٢٧.

<sup>(</sup>٢) المجموعات الشعرية لجبرا ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٣) المجموعات الشعرية لتوفيق صايغ: ص ٢١١ ـ ٢١٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٧٦.

تعكزت إلى القفر إلى قمتي الجرداء حيث الغبار ولا الإله)(١).

ويقر بالهرطقة والإلحاد ويجعل ذلك ديناً له في قوله: (حبى لك احتلام وديني هرطقة)(٢).

ويشهد على نفسه بأن قلبه خالٍ من الإيمان بالله في سياق افتخاره بذلك، وذلك في قوله:

(قفص قلبي، ولا طير، طير ولا قفص

قلبي عرش والمليك غاب

لم يغيبه انقلاب

قلبي بحر لم يعد يمشي عليه الألم

طارد الإله من بعد، وإمّا قضى

احتوى جثمانه، ثلاث ليال

قلبي قبر أفلت منه جثمان الإله)(٣).

ومن أنماط امتداح الكفر وتهوين أمره وجعله شيئاً عادياً بل شيئاً محموداً قول سعدي يوسف:

(حبيبتي كافرة إنها لم تتخذ غير الهوى دينا)(١٤)

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۳۰۶.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٦٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٠٩.

<sup>(</sup>٤) ديوان سعدي يوسف: ص ٥٥١.

ومن الاجتراء على الكفر والإلحاد: الاستخفاف بكل ما يتعلق بالله تعالى كقول أمل دنقل:

(خصومة قلبي مع الله ليس سواه)(١).

بل وصل به الأمر إلى حد تمجيد الشيطان وامتداحه والثناء عليه لاستكباره على أمر الله وتمرده على مولاه، ولاريب أن هذا الثناء على المتبوع الأكبر للحداثيين له أكبر الدلالة على عظم وفضاعة الانحراف الذي وصلت إليه الحداثة وأصحابها، يقول دنقل:

(المجد للشيطان معبود الرياح

من قال «لا» في وجه من قالوا «نعم»

من علم الإنسان تمزيق العدم

من قال «لا» فلم يمت

وظل روحاً أبدية الألم)(٢).

أمّا نزار قباني فيعترف بإلحاده وكأنه يعترف بالفضيلة والصلاح:

(ماذا أعطيك؟ أجبني قلقي؟ إلحادي؟ غثياني)(٣)

وهكذا بكل استهانة بل وبكل افتخار يشهد على نفسه بالإلحاد، ومثل ذلك قوله في مقطع آخر:

(يا طعم الثلج وطعم النار

ونکهة کفري ويقيني)(١).

وقوله:

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لأمل دنقل: ص ٣٤٦، ٣٤٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١١٠.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة: ص ٤٠٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/ ٣٩.

(أعطيني الفرصة حتى أقنع حتى أؤمن حتى أكفر) (١١). وقوله:

(ماذا تشعرين الآن هل ضيعت إيمانك مثلي بجميع الآلهة، وتقاليد القبائل)(٢).

وهكذا تصوغ الحداثة الكفر والإلحاد والردة والوثنية في عبارات أقل ما يفهم منها أنها تهون هذه الأمور، وتجعل الاعتراف بها أمراً بسيطاً لا أثر له ولا ضرر، بل يفهم منها أنها تحرض على الكفر والإلحاد وتحث عليه بمقدار ما تحذر من الإيمان والإسلام وتنفر منه، نحو قول قبانى:

(من بعد موت الله مشنوقاً على باب المدينة

لم تبق للصلوات قيمة

لم يبق للإيمان أو للكفر قيمة)(٣).

وقول محمود درویش:

(يوم كان الإله يجلد عبده

قلت يا ناس نكفر)<sup>(٤)</sup>.

وللشيوعي معين بسيسو مقطوعة بعنوان «المرتد» فيها عبث بهذا المصطلح واستخفاف بمدلوله وامتداح لرأس الماركسية وطاغوتها لينين (٥).

وله مقطوعة يفتخر فيها بأنه من ورّاث أبي لهب(٦)

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١٩٩/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٣٣٨ و ٢٠٣/٠.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة ٣٤٢/٣.

<sup>(</sup>٤) ديوان محمود درويش: ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: الأعمال الشعرية الكاملة لمعين بسيسو: ص ٣٠٨ ـ ٣١٣.

<sup>(</sup>٦) هو: عدو الله ورسوله عبد العزى بن عبد المطلب بن هاشم عم رسول الله ﷺ وأشد=

وزوجته (۱)، ويستهين فيها بالقرآن وبعذاب الله الذي توعد به الكافر وزوجته، وذلك في قوله:

(ورثت عن أبي لهب وزوجه، حمالة الحطب ورثت جمرة وحبلاً من مسد الحبل في أيدكمو والجمر في يدي)(٢).

وقد قبس بعض هذا المعنى أحد أتباع الحداثة المحليين فظهر في أسمال الدفاع عن المرأة التي يراها مظلومة منذ أن نزل القرآن العظيم بسورة تبت التي تحدثت عن امرأة أبي لهب، فاعتبر الحداثي ذلك من الامتهان للمرأة وأن ذلك الامتهان في نظره حولها إلى سلعة تشتري وتباع وخاصة بعد ظهور القناع الذي هو الحجاب الإسلامي الذي شرعه الله للمؤمنات، يقول من ضمن مقطوعة بعنوان «مفردات»:

(اخرجوا فالشوارع غارقة والملوحة في لقمة العيش في الماء في شفة الطفل في نظرة المرأة السلعة الأفق متسع والنساء سواسية

<sup>=</sup> الناس عداوة له وللمسلمين آذى رسول الله وأصحابه، وفيه نزلت سورة المسد، مات بعد وقعة بدر بأيام ولم يشهدها. انظر: الأعلام ١٢/٤.

<sup>(</sup>۱) هي: أم جميل بنت حرب بن أمية، زوج أبي لهب، عدوة الله ورسوله، والتي نزل فيها وفي زوجها سورة المسد.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية الكاملة لمعين بسيسو: ص ٤٤٨.

منذ تبت وحتى ظهور القناع تشتري لتباع وتباع وثانيا تشترى لتباع)(١).

فهذا النص والذي قبله يدلان على احترام الحداثيين للكفر وأهله ودفاعهم عنهم، واتخاذهم رموزاً يعكسون على أشخاصهم عقائدهم وأفكارهم وموافقتهم العملية، في مسعى دائب لهدم الإسلام والخروج على أحكامه وشرائعه، وفيها إحياء الوثنية والجاهلية الأولى واستمداد جذور تاريخية واعتقادية من شخصيات ومواقف تلك الجاهلية؛ لإنعاش الجاهلية المعاصرة التي حملتها العقول الصغيرة المتشربة روح المدنية الغربية بثقة عمياء واندفاع كبير ومحاكاة أكبر، تبتديء من العقائد والأفكار والاتجاهات وتنتهي إلى الرموز والأشكال والأساليب الفنية، ولقد اندرج هؤلاء مع أولئك في مخطط العداء لهذا الدين، وتهافتوا معهم ضمن أكذوبة عالمية الأدب، وإنسانية الفنون، وسار بهم الدولاب الغربي في طريق العداء لتراثهم وأمتهم وحضارتهم، وقبل ذلك كله عقيدتهم وملتهم.

وهكذا اندمجت شخصيات الحداثيين العرب في مخطط التنميط الأوربي عن طريق الغزو والاستلاب الثقافي والحضاري.

ومن كان يتصور أن أحداً ممن ينتسب إلى هذه الملة يعلن إلحاده ويفاخر به؟.

لقد صور هذا التناقض بين الموقفين سميح القاسم في قوله:

(أنا قبل قرون

لم أتعود أن ألحد

لكني أجلد

<sup>(</sup>۱) مجلة اليمامة عدد ۸۸۷: ص ٦٠ - ٦١، وجريدة الشرق الأوسط في ١٤٠٧/٨/١٥ هذ: ص ١٣ بعنوان «مفردات» لمحمد جبر الحربي.

آلهة كانت في قلبي آلهة باعت شعبي في القرن العشرين)<sup>(١)</sup>.

ويذكر في موضع آخر كيف انتقل إلى ظلمات الإلحاد وتشرب الشوعة:

(رفيقي آه يا إيفان عميقاً كان صوت معلمي الجوال وعذباً كان

> همى مطراً على صحراء تشربه إلى الأعماق

قلبى الأسود الصلصال

فأصبح وردة حمراء

وأصبح بعد عقم طال

جوهرة وكمثراة

وعصفوراً، ومصباحاً على الطرقات

رفيقي آه يا إيفان

وصارت نكبة النكبات

جناحي ثورتي الحمراء باسم حبيبي الإنسان

بكيت على أبي المغدور في دوار قريتنا

بكيت على حديقتنا

<sup>(</sup>١) ديوان سميح القاسم: ص ٣٩.

بكيت على رفاق طفولتي، في وحشة المنفى تلوت قصائدي الأولى على جثث الحساسين ودقت قبضتي باب السماء ولذت بالدين رثيت لوائى المدعوك بالطين هجوت الشوك يغتال الزنابق في بساتيني سقطت لدى مزار الضوء أعشى ضائع الخطوة بلا حول ولا قوة دعوت الأولياء الصالحين فردت الوديان إلهك كان يا هذا إلهك كان)(١).

فهذا نمط من أنماط الاستلاب العقدي والانقلاب الفكري من عقيدة كان يؤمن فيها بالله إلى عقيدة تقول: لا إله، وهو مثال على امتداح الكفر ومذاهبه، ومجافاة الدين الحق وأهله.

ويعلن المقالح في إحدى المقطوعات بأنه (كفر بكل عقيدة) $^{(7)}$ ، وأنه (عبد وجه الكفر والإيمان وسجد للأوثان) $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>۱) ديوان سميح القاسم: ص ۲۸۹ ـ ۲۸۸.

<sup>(</sup>٢) انظر: ديوان المقالح: ص ٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٣٧٠.

والفيتوري يستخدم لفظ السماء رمزاً للدين والوحي والإيمان، ويعلن بأنه قد أصبح (كافراً بالسماء والقضاء والقدر)(١).

أمّا الحداثي العربيد محمد شكري فإنه يقرر على لسان أحد شخصيات مذكراته الشخصية الواردة بشكل روائي والتي سماها «الخبز الحافي»، قال: (... كل هذا يحدث بسبب الخمر والنساء في بلد مسلم يحكمه النصارى لسنا مسلمين ولسنا نصارى)(٢).

أمّا صنوه بن جلون فإنه يقول في روايته ليلة القدر: (... أنا أستند حالياً إلى الحق في حرية التفكير وحرية الاعتقاد أو عدمه، هذا لايعني سوى ضميري...)<sup>(٣)</sup>.

ويقول على لسان امرأة: (... إنني في قطيعة مع العالم أو على الأقل مع ماضي الشخصي، لقد اقتلعت كل شيء إنني مقتلعة عن طواعية، وأحاول أن أكون سعيدة، أي أن أعيش حسب إمكانياتي، بجسدي الخاص، لقد اقتلعت الجذور والأقنعة، أنا تيه لا تمسكه ديانة، أسير لا مبالية وأعبر الأساطير ـ هذا ما يدعى بالحرية ـ نعم التجرد من كل شيء، وعدم امتلاك أي شيء لكي لايملكني شيء، حرة أي مستعدة، سابقة على العقبات، وربّما سابقة على الزمن)(1).

أمّا سليل مدارس الإلحاد، المتهوّك المفتون علاء حامد فقد أبدأ وأعاد من الإلحاد في روايته «مسافة في عقل رجل»، وقرر ـ مفتخراً باكتشافاته الجاهلية ـ بأن الدين خرافات، ولابد من صراع معه قبل أن يصرع الملايين (٥)، وأنه لا رابط بين الحضارة والأديان بل اعتبر أن الأديان

<sup>(</sup>١) انظر: ديوان الفيتوري ١١٣/١.

<sup>(</sup>٢) الخبز الحافى: ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) ليلة القدر: ص ٦٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٦٣.

<sup>(</sup>٥) انظر: مسافة في عقل رجل: ص ٧٨.

خرافات جعلت الإنسان في بدائية وتخلف(١).

ويؤكد في وقاحة وخبث بأن الإيمان بكل ما في الأديان مما يسميه نقائص تحت حجة حظر النقاش لكل أمر يصعب على العقل إدراكه، هذا كله من الخرافات، ومن الذبح للتقدم ومن الإرهاب الفكري الديني (٢).

وفي صولاته الخائبة في الدفاع عن الإلحاد والكفر والمهاجمة للدين والإسلام خصوصاً، يحاول بكل وسائله الكليلة الهابطة أن ينكر وجود الله صراحة، لأن الله تعالى \_ حسب افترائه \_ ينكره الأغلبية من البشر، وأن الأقلية ما زالت تدرس وتتأمل (٣).

ثم يستنج من كل مقدمات الادعائية الخرافية الباطلة أن الإنسان أصبح بسبب اعتناقه للأديان مجرد قطعة شطرنج على لوح الأديان، وأن الخلاص والتقدم في ترك الأديان، وأن شعوباً بأكملها لاتدمن الأديان ـ حسب نص كلامه ـ ومع ذلك لم تنهر حضارتها ولم تتقوض دعائم بنيانها، بل استعاضت بالعلم فازدهرت حضارتها وتقدم إنسانها (3).

ثم يقول ما نصه: (هذا معناه أن أحكام الأديان ليست سوى قطع شطرنج على مربع الحياة يُمكن في أي وقت من الأوقات استبدلالها بصيغة أكثر نضجاً واتساقاً مع العصر)(٥).

وفي سبيل تأليهه للإلحاد والكفر والجاهلية يقرر بأن الدين خرافات عاشت قروناً تلوث طهارة العقل الجماعي<sup>(١)</sup>، و(أن الخوف الذي عشش على الفكر الجماعي بأنسجته العنكبوتية والذي دعمه الاتهام المشرع بالردة والكفر والإلحاد والتهديد بإهدار الدم، هذا الخوف دفع الفكر الجماعي إلى

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ١١٢ ـ ١٣٣١٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ١٢١.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٥٠، ١٥٣، ١٥٧، ١٥٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ١٩٥ ـ ٢٠٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ١٩٦.

الارتماء في أحابيل الخرافات)(١).

ولذلك ينادي بمحاكمة الدين وفق مقاييس عقله الكليل وذهنه المريض، محاكمة من دون خوف، ويدعو إلى إسقاط الدين بعيداً عن خشية الحكم بالكفر والردة والإلحاد؛ لأن ذلك ـ كما يفهم من كل كتابه ـ هو الفخر والتحرر والعقلانية والتقدم والحضارة والازدهار (٢)، بل إن عصر النهضة ـ كما يراه ـ جاء حين خلع الفكر شرنقة الدين وسيطرة رجال الدين (٣).

وهذه الرواية الخبيثة \_ التي يقبع صاحبها تحت ظل حماية تحرسه ليلاً ونهاراً \_ تفيض بالكفر البواح، وامتداح الكفر والوثنية والإلحاد، وبغض الدين وشتمه.

وهكذا تبدو لنا الحداثة في موقفها المشين من توحيد الألوهية ومن الإيمان بالله العلي العظيم وعبادته، وهي صورة قمئية سوداء تدل على انحدار فكري وتلوث اعتقادي، ومضادة كاملة لدين الله الذي ارتضاه.

﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِعُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفَوْهِهِمْ وَيَأْبِى اللَّهُ إِلَّا أَن يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَ كَرِهُ الْكَافِرُونَ ﷺ هُوَ اللَّذِي آرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى اللَّهِيرَ الْكَافِرَةُ عَلَى اللَّهِيرَةُ عَلَى اللَّهِيرَ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِيرَ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّا الللَّا اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

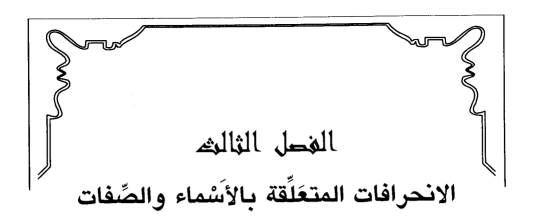


<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: مسافة في عقل رجل: ص ١٩٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٩٩.

<sup>(</sup>٤) الآيتان ٣٢ ـ ٣٣ من سورة التوبة.



الإيمان بأسماء الله وصفاته أحد أركان الإيمان بالله تعالى، وأحد أقسام توحيد الله تعالى.

وأركان الإيمان بالله تعالى هي: الإيمان بوجود الله وربوبيته، والإيمان بألوهيته، والإيمان بأسمائه وصفاته ـ جلَّ وعلا ـ وأقسام توحيد الله ثلاثة هي: توحيد الربوبية والألوهية والأسماء والصفات.

ولتوحيد الأسماء والصفات منزلة عالية في دين الله ومكانة عظيمة، ولايصح إيمان الإنسان ولاتستقيم عبادته حتى يكون على علم ويقين بأسماء الله تعالى وصفاته، ليؤمن على بصيرة ويعبدالله على الوجه الصحيح، ومن أجل هذه المنزلة وهذه المكانة اهتم علماء الإسلام بتوضيح حقائق وقواعد هذا التوحيد، وبينوا درجته وأقسامه وأحكامه، وأحكام المخالفين للحق الثابت فيه بالأدلة.

وأهم قواعد الإيمان بهذا التوحيد ما يلي:

أولاً: أسماء الله تعالى كلها حسنى غاية الحسن، كاملة نهاية الكمال، كما أخبر - جل وعلا - عن نفسه: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْأَسَاءُ الْخُسَّنَى ﴾(١)

<sup>(</sup>١) الآية ١٨٠ من سورة الأعراف.

وكمالها في ذاتها وفيما تتضمنه من صفات، كمال لا نقص فيها يوجه من الوجوه، والحسن في أسماء الله تعالى باعتبار كل اسم على انفراده، باعتبار جمعه إلى غيره.

وأسماء الله تعالى أعلام وأوصاف، أعلام باعتبار دلالتها على الذات، وأوصاف باعتبار ما دلت عليه من المعاني.

وإثبات أسماء الله تعالى يتضمن ثلاثة أمور، أحدها: ثبوت ذلك الاسم لله ـ عزَّ وجلَّ ـ. لله ـ عزَّ وجلَّ ـ. والثالث: ثبوت حكمها ومقتضاها.

وتدلِ أسماء الله تعالى على ذات الله وصفاته دلالة مطابقة وتضمن والتزام.

ولايصح إثبات اسم لله تعالى إلا بما أثبته الوحي المعصوم، وتسميته تعالى بما لم يسم به نفسه، أو إنكار ما سمى به نفسه جناية في حق الله تعالى وعدوانٌ وظلمٌ وضلالٌ.

والإلحاد في أسماء الله تعالى هو الميل بها عما يجب فيها وهو أنواع:

الأول: إنكار شيء من أسمائه تعالى أو مما دلت عليه من الصفات والأحكام، وهذا فعل أهل التعطيل.

الثاني: جعلها دالة على صفات تشابه صفات المخلوقين كما فعل أهل التشبه.

الثالث: أن يسمي الله تعالى بما لم يسمه به نفسه.

الرابع: أن يشتق من أسمائه أسماء للأصنام كما فعل المشركون في اشتقاق العزى من العزيز واللات من الإله.

**الخامس**: أن يسمي المخلوقين بأسماء الله الخاصة به ـ جلَّ وعلا ـ مثل الله والرحمن.

كل هذا من الإلحاد في أسمائه تعالى، وقد قال \_ جلَّ وعلا \_:

﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ۚ وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ٱلسَّمَنَ بِدِّ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (١٠).

ثانياً: لله تعالى صفات ثابتة على الحقيقة، وهي كمال كلها لا نقص فيها بوجه من الوجوه مطلقاً، ودل على ذلك العقل والنقل والفطرة.

وإذا كانت الصفة نقصاً لا كمال فيها فهي ممتنعة في حق الله تعالى مثل النوم والنسيان والجهل والعمى والموت والصاحبة والولد ونحو ذلك.

ومن وصف الله بالنقص فهو كافر كما قال تعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللّهِ مَغَلُولَةً عَلَتَ ٱلدِيهِمْ وَلُعِنُوا عِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنِفُ كَيْفَ يَشَاءً ﴾ (٢)، وقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ سَكِعَ ٱللّهُ قَوْلَ ٱلّذِينَ قَالُوا إِنَّ ٱللّهَ فَقِيرٌ وَنَحُنُ أَغَنِيَاكُ سَنَكُمُبُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمُ ٱلأَنْهِيكَ بَعَيْرِ حَقِّ وَنَقُولُ ذُوقُوا عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ( اللّهِ ١٠٠ ).

وقد نزه الله نفسه عما يصفه به أهل الكفر والإلحاد من النقائص فقال مسبحانه من النقائص فقال مسبحانه من النقائض رَبِّ الْعِزَةِ عَمَّا يَصِفُونَ (اللهُ وَسَلَمُ عَلَى اَلْمُرْسَالِينَ (اللهُ وَسَلَمُ عَلَى اَلْمُرْسَالِينَ (اللهُ وَالْحَمَّدُ لِللهِ رَبِّ اَلْعَالَمِينَ (اللهُ اللهُ).

وأفعال الله تعالى لا منتهى لها وكذلك أقواله ـ جلَّ وعلا ـ كما أخبر عن نفسه: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلْكُ وَٱلْبَحْرُ يَمُذُّهُ مِنْ بَعْدِهِ ـ سَبْعَةُ أَبَحُرٍ مَّا نَفِدَتُ كَلِمَتُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ ﴾ (٥).

وباب الصفات أوسع من باب الأسماء، فنصف الله بما وصف به نفسه مثل المجيء والإتيان والأخذ والإمساك ولا نسميه بها فلا نقول: الجائي والآخذ والممسك.

<sup>(</sup>١) الآية ١٨٠ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢) الآية ٦٤ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٨١ من آل عمران.

<sup>(</sup>٤) الآيات ١٨٠ ـ ١٨٢ من سورة الصافات.

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٧ من سورة لقمان.

وصفات الله الثبوتية هي التي أثبتها الباري ـ عزَّ وجلَّ ـ لنفسه في كتابه أو على لسان رسوله ﷺ يجب فيها ثلاثة أمور:

الأول: إثباتها كما جاءت حقيقة على الوجه اللائق بالله تعالى.

الثاني: نفي التشبيه، فلا يشبهه أحد في صفاته \_ جلَّ وعلا \_.

الثالث: قطع الكيف، وهو أن لايسأل عن الله تعالى بكيف، ولا يقال: كيفية سمعه كذا، أو استوائه، أو وجهه.

ولا يعني ذلك أن صفات الله لا كيفية لها، بل لها كيفية ولكننا لا نعرفها فنفوض علم كيفية الصفات إليه.

والصفات السلبية ما نفاها الله تعالى عن نفسه أو على لسان رسوله ﷺ، وكل ما نفاه فهو نقص يجب تنزيه الله عنه \_ جلً وعلا \_، ويجب في النفي أمران:

الأول: نفيها عنه ـ سبحانه وتعالى ـ.

الثاني: إثبات ضدها على الوجه الأكمل؛ لأن النفي المحض ليس بمدح إلا إذا تضمن ما يدل على الكمال، والنفي المحض قد يكون لعدم قابلية المحل له فلا يكون كمالاً، كما لو قلت: الجدار لايظلم.

ومن الصفات المنفية عن الله تعالى مما جاء في القرآن العظيم قوله تعالى: ﴿ وَتُوَكَّلُ عَلَى ٱلْمَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ ﴾ (١)، فيجب نفي الموت عن الله تعالى: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ (٢)، فيجب نفي الظلم عنه ـ جلّ وعلا ـ لثبوت كمال عدله تعالى.

ويلزم إثبات صفات الله تعالى من غير تمثيل ولا تكييف، فالإثبات ضده التعطيل ونفي الصفات، والتمثيل هو اعتقاد مماثل لله تعالى في صفاته من صفات المخلوقين.

<sup>(</sup>١) الآية ٥٨ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٩ من سورة الكهف.

والتشبيه مثل التمثيل وإن كان التمثيل أشمل.

أمّا التكييف فهو أن يعتقد أن كيفية صفات الله كذا من غير أن يقيدها بمماثل، أو يسأل عن صفاته بكيف، وهذا كل باطل، فكل كيفية تقدرها الأذان لصفات الله تعالى فإنها باطل وكذب وضلال، والله أعلى وأعظم وأجل من كل ذلك.

ويجب اعتقاد أن صفات الله توقيفية فلانثبت له من الصفات إلا ما دل الكتاب والسنة على ثبوته، إمّا تصريحاً بالصفة كالعزة والقوة والرحمة والبطش والوجه واليدين، وإمّا تضمن الاسم لها مثل الغفور متضمن للمغفرة، والسميع متضمن للسمع.

وإمّا التصريح بفعل أو وصف دال عليها كالاستواء على العرش، والانتقام من المجرمين كما قال تعالى: ﴿ ٱلرَّمْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

ومن الإلحاد في صفات الله تعالى وصفه تعالى بما لم يصف به نفسه أو إضافة شيء ينزه الله عنه أو نفي صفات الله الثابتة له، أو السخرية بأسمائه وصفاته أو وصف غير الله بالأوصاف الخاصة بالله تعالى.

كل ذلك انحراف وضلال وإلحاد في صفاته ـ جلَّ وعلا  $-(^{(7)}$ .

وإذا نظرنا إلى الأدب المعاصر، وأدب الحداثة خاصة فإننا نجد أنهم قد انغمسوا في أخبث وأبشع أنواع الضلال في أسماء الله وصفاته.

بل نجد أنهم اتخذوا من الإيمان بالله تعالى هدفاً أولياً لحربهم الشرسة على الإسلام والمسلمين، فإنهم لم يكتفوا بجحد وجود الله تعالى وربوبيته، ولا بجحد ألوهيته والشرك فيها، حتى وصلوا إلى التعدي الصريح على ذات الله تعالى في أسمائه وصفاته، ويتمثل ذلك في عدة أوجه هي:

<sup>(</sup>١) الآية ٥ من سورة طه.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٢ من سورة السجدة.

<sup>(</sup>٣) انظر: القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسنى للشيخ محمد بن صالح العثيمين: ص ٥ - ٢٩.

الوجه الأول: وصف الله تعالى وتسميته بأسماء وأوصاف النقص، ووصفه بما لم يصف به نفسه، ووصفه بما نفاه عن نفسه وإضافة أشياء إليه تهكماً بالله تعالى أو تشريفاً لأشياء لم يشرفها الله تعالى:

وشواهد هذا الضرب من الانحراف كثيرة جداً في كلام الحداثيين، وبداية انحرافهم في هذا الباب من اعتبارهم أن صفات الله تعالى مشكلة كما عبر عن ذلك محمد أركون في ندوة الإسلام والحداثة (١).

ومن تقريرهم أن الصفات الثابتة في الوحي والمأثور عن الصحابة إنّما كان تأثراً بالمحيط الذي عاشوا فيه كما عبر عن ذلك أحدهم بقوله: (لم يكن محمد ولم يكن معاصروه معتزلة ولا كانوا أشاعرة، ولا فلاسفة، ولا بد أن في المعاني التي تداولوها من محيطهم والتي أسندوها إلى ألفاظ الألوهية والجبروت والغفران واليد والعرش وغيرها من عبارات الذات والصفات الإلهية تتميز تميزاً كبيراً عما أسند إليها لاحقاً في المجتمعات المتمدنة في دمشق وبغداد ونيسابور وقرطبة)(٢).

ويتضمن هذا النص عدة افتراءات على الحقيقة:

أولها: الزعم بأن المعاني التي تداولها النبي عَلَيْة والصحابة ليست من وحي الله وإنّما هي من المحيط الذي عاشوه، وضرب أمثلة لذلك بالألوهية والصفات، وهذا يؤدي إلى مقصده الإلحادي الشنيع في جعل النص أسطورة وتاريخاً فحسب.

ثانيها: يتضمن كلامه أن ما أسند إلى صفات الله تعالى لاحقاً في المجتمعات المتمدنة ـ حسب وصفه ـ أصوب وأصلح وأحكم مما قاله الرسول ﷺ واعتقده الصحابة.

<sup>(</sup>١) انظر: الإسلام والحداثة: ص ٣٦١.

<sup>(</sup>٢) انظر: الإسلام والحداثة: ص ٢٦٣ من مقال بعنوان النص والأسطورة والتاريخ لعزيز العظمة.

ثالثها: أن السياق في مقاله كله يوصل إلى نفي الصفات حتى بالصورة الابتداعية التي انضافت في المجتمعات المتمدنة في دمشق وبغداد ونيسابور وقرطبة، والمطلع على بقية المقال يتضح له ذلك بجلاء.

رابعها: أن فلسفة الحداثة في نفي صفات الله تعالى أو وصفه بما لايليق به \_ جلّ وعلا \_ تقوم أساساً على نظرتهم الإلحادية لنصوص الوحي المعصوم.

واعتماداً منهم على أصول النظر المادي العقلاني الإلحادي، جعلوا نصوص الوحي من قرآن وسنة مجرد أساطير، وهذا ما صرح به نصر حامد أبو زيد في مقالة له بعنوان «النصوص الدينية بين التاريخ والواقع» حيث قال: (تتحدث كثير من آيات القرآن عن الله بوصفه ملكاً بكسر اللام له عرش وكرسي وجنود وتتحدث عن القلم واللوح، وفي كثير من المرويات التي تنسب إلى النص الديني الثاني ـ الحديث النبوي ـ تفاصيل دقيقة عن القلم واللوح والكرسي والعرش، وكلها تساهم ـ إذا فهمت فهماً حرفياً ـ في تشكل صورة أسطورية عن عالم ما وراء عالمنا المادي المشاهد المحسوس. . . ، لكن من غير الطبيعي أن يصر الخطاب الديني في بعض اتجاهاته على تثبيت المعنى الديني عند العصر الأول، رغم تجاوز الواقع والثقافة في حركتهما لتلك التصورات ذات الطابع الأسطوري)(۱).

وهكذا تتأسس النظرة الإلحادية نحو الدين كله في سياق من التأويل الإلحادي والنظرة الفكرية المادية، ومن هذا الأساس ونحوه تنبثق النظرة المحداثية نحو نصوص الوحي الشريف، مسترسلة نحو دركات من الكفر البواح، والضرب في أوهام المادية، بعيداً عن أي دلالة عقل أو برهان تجريب أو حس أو فطرة، أمّا النقل فهم أعداؤه ومناقضوه فلا دلالة له عندهم على الإطلاق، وهذا من ضلال أعمالهم كما قال الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُوا عَن سَبِيلِ اللهِ أَضَلَ أَعَلَهُم ﴿ آَلَ الله تعالى في قوله \_ جلّ وعلا \_: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا الله تعالى وصفه الله تعالى في قوله \_ جلّ وعلا \_: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا الماديات هو الذي وصفه الله تعالى في قوله \_ جلّ وعلا \_: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا

<sup>(</sup>۱) قضایا وشهادات ۲ صیف ۱۹۹۰ م: ص ۳۹۲، ونحوه: ص ۳۹۳.

<sup>(</sup>٢) الآية ١ من سورة محمد.

يَتَمَنَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَكُمُ وَالنَّارُ مَثْوَى لَمُمْ ﴾(١).

وقد ساقتهم فلسفتهم المادية الإلحادية، ومحاكاتهم لأسيادهم الملاحدة الغربيين إلى التنافس في انتحال أقوالهم، والتعبير عنها باللسان العربي، وأصبحت إمكانية التحرر من هذه التبعية معقدة متداخلة تداخل أنماط محاكاتهم للغربيين، في ظل مزاعم عريضة من الاستقلال والإبداع والتجديد والتحديث وعدم التقليد، وغير ذلك من الدعاوى التي تؤكد البراهين أنهم على عكسها تماماً، وما رأينا ضلالاً ينفثه المستغربون العرب إلا ووجدنا أصوله عند أشياخهم وأساتذتهم من الغربيين، بل ربّما وجدناه بنصه وحرفه مترجماً ترجمة شوهاء حتى أن بعضهم رصد بعض علائم هذه الظاهرة في كتابات سادن صنم الحداثة أدونيس فأصدر كتاباً بعنوان «أدونيس منتحلاً» (٢٠).

ولا غرو أن يكون التلاميذ تبعاً لأساتذتهم، خاصة إذا أخذنا في الاعتبار مقدار الانبهار عند التلاميذ إلى حد الصدمة، ومقدار الاستعلاء عند الأساتذة إلى حد الإذلال والاستخفاف، ثم مقدار العداء لهذه الأمة ديناً وتراثاً وتاريخاً وحضارة ومستقبلاً، فأضحت الحداثة مركزاً خفياً أو جلياً لحمل رايات هذا العداء، وبث سموم هذه الأحقاد، يهودية الأصل نصرانية الراحلة.

وليس هنا مجال عرض هذه الأهداف المتشابكة والمصائر المتشابهة، ولكن المراد إثبات أن ضلال وانحراف الحداثة وأتباعها آت من أصقاع الكفر والضلال، ليُغرس بالهيمنة والإرهاب والبهرج في جسد الأمة المسلمة التي ما عرفت منذ آمنت بالله إلا الإسلام عقيدة وشريعة ومنهج حياة.

وما انحراف الحداثيين العرب في توحيد الأسماء والصفات إلا أحد

<sup>(</sup>١) الآية ١٢ من سورة محمد.

<sup>(</sup>٢) كتاب «أدونيس منتحلاً» لكاظم جهاد، إصدار إفريقيا الشرق وهو يقع في ١٧٨ صفحة أثبت خلالها هذا الباحث الحداثي سرقات وانتحالات أدونيس الحرفية.

ألوان هذا العدوان المغلف بالثقافة والفن والشعر والإبداع.

ولا يوجد مسلم يؤمن بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد على نبياً وهو يسمع أو يقرأ هذه الدمامل الاعتقادية الخبيثة، ثم لاينحاز إلى صف المؤمنين يقاتل حمية لدينه ودفاعاً عن أقدس وأشرف وأغلى شيء، فليس للحياد في هذه القضايا مجال؛ إذ الحياد في حد ذاته ارتكاس وضلال وفساد اعتقادي، فكيف بالدفاع عن الحداثة وأهلها، وتحسين الظن بهم والبحث عن محاسنهم وإطراء أعمالهم وأقوالهم، لاشك أن فاعل ذلك هو مثلهم كما قال تعالى: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ اللَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي اَيْنِنَا فَأَعْرِضَ عَمَّمُم حَتَى لَنَعْرَضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهً وَإِمَّا يُسِينَكَ الشَّيَطانُ فَلَا نَقَعُد بَعْدَ الذِّكَرَىٰ مَعَ الْقَوْمِ النَّلِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الله

وقال ـ جلَّ شأنهُ ـ: ﴿ بَشِرِ ٱلْمُنَفِقِينَ بِأَنَّ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ اللَّهِ ٱلَّذِينَ يَنَخِذُونَ ٱلْكَفِرِينَ أَوْلِيَآهَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۚ أَيَبْنَغُونَ عِندَهُمُ ٱلْعِزَّةَ فَإِنَّ ٱلْعِزَّةَ لِلَّهِ مِنكُمْ اللَّهِ يُكُفِّرُ جَا وَيُسْتَهَزَأُ جَمِيعًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ يُكُفِّرُ جَا وَيُسْتَهَزَأُ جَا فَلا نَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ۚ إِنَّكُمْ إِذَا مِثْلُهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ جَامِعُ الْمُنْفِقِينَ وَٱلْكَفِرِينَ فِي جَهَنَمَ جَمِيعًا ﴿ اللَّهِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ إِذَا مَثْلُهُمْ إِنَّ اللَّهَ جَامِعُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ إِلَّا اللَّهُ عَلَيْهِ إِلَيْهُمْ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْهِ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّ

ولا ريب أن الحداثة قد انبنت على صيغة إلحادية تضاد الإيمان تمام المضادة، وتناقض التوحيد تمام المناقضة، وقد مرَّ معنا في الفصلين السابقين. مايؤكد ذلك، وفي هذا الفصل سنطلع على أنواع أخرى من بشاعة المعتقدات الحداثية بشواهد منقولة من كتب أصحابها مباشرة.

ولنبدأ بمؤسسي الحداثة الشعرية العربية، ونرى كيف اجترأوا على الله تعالى، ووصفوه بأبشع أنواع النقص، وكانوا بذلك فاتحة الضلال للحداثيين الذين جاؤوا من بعدهم، والسياب ونازك والبياتي هم طليعة هذا الشر

<sup>(</sup>١) الآية ٦٨ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) الآيات ١٣٨ ـ ١٤٠ من سورة النساء.

المستطير، وأقوالهم المنحرفة في الأسماء والصفات كثيرة.

فمن أقوال السياب: ما تفوه به من كلام موجه إلى الله تعالى يصفه فيه بالإحراج والظلم، ويسأله باستخفاف، ويجعل له قلباً يسعد ويخيب، ويجعل له تاجاً يهوي، وعرشاً يخر، وذلك في قوله:

(بكاؤك وارتعابك فيه لله إحراج

وباسمهما أسائله الحساب: أتضرع الأطفال

لتشهد لوعة الآباء؟ تسعد قلبك الآمال

تخيب!!

يكاد يهوى من صراخي عنده التاج.

ويُهدم عرشه ويخر، تُطفأ حوله الآباد والآزال

ويقطر لابن آدم قلبه ألماً وينفطر)(١).

ويصف الله بأن له خاطراً، وذلك في قوله:

(هل أن جيكور كانت قبل جيكور

في خاطر الله. . في نبع من النور؟)(٢).

ويخاطب جيكور قريته العراقية ويتعدى على الله فيجعل وجهه ـ جَلَّ وَجْهُ رَبِّي ـ من قدره وذلك في قوله:

(لولاك يا جنتي الخضراء، يا داري

لم تلق أوتاري

ريحاً فتنقل آهاتي وأشعاري

<sup>(</sup>١) ديوان السياب: ص ١٦٧.

<sup>(</sup>٢) ديوان السياب: ص ١٨٨.

لولاك ما كان وجه الله من قدري)<sup>(١)</sup>.

ويسأل عن جيكور ومن يُرجع إليها الله تعالى:

(ومن يُرجع الله يوماً إليها)(٢).

ويصف الله بأنه في القدس وسيناء، تعالى الله، وذلك في قوله:

(تثاءب ظلها وأصيلها بين العقارب والسنانير

وبين المسرج الظلماء

والممتد حتى الله في القدس وفي سيناء)(٣).

ويجعل وجه الله تعالى ملموحاً في بعض مخلوقاته، بل يجعله بعضاً من مخلوقاته، وذلك في قوله:

(وفي الصباح يا مدينة الضباب

والشمس أمنية مصدور تدير رأسها الثقيل

من خلل السحاب

سيحمل المسافر العليل

ما ترك الداء له من جسمه المذاب

ويهجر الدخان والحديد

لعله يلمح في درام من نهر

يلمح وجه الله فيها، وجهه الجديد

في عالم النقود والخمور والسهر)(١).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٩٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤١٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢١٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ۲۹۹ ـ ۳۰۰.

ويصف الله تعالى بالفزع والنوم، وذلك في قوله:

(في ذلك السكون ليس فيه

إلأ الرياح العاويه

سيفزع الله من الأموات

ويسحب الموت ويغفو فيه

مثل دثار في الليالي الشاتيه)(١).

ويقرر أن الله التقى هو والإنسان والأموات والأحياء، وذلك في قوله:

(يا من حملت الموت عن رافعيه

من ظلمة الطين التي تحتويه

إلى سماوات الدم الوارية

حيث التقى الإنسان والله والأموات والأحياء في شهقة

في رعشة للضربة القاضيه)<sup>(٢)</sup>.

ويصف الله بأنه تمسه الأيدي \_ جلّ وتقدس \_، وذلك في قوله:

(... حتى تروّى من مسيل الدماء

أعراق كل الناس، كل الصخور

حتى نَمس الله.

حت*ی* نثور)<sup>(۳)</sup>.

أمّا قصيدته التي بعنوان «في المغرب العربي» فمليئة بالكفر والسخرية بالله تعالى ودينه ورسوله، ووصف الله تعالى بالموت والبكاء والمشي على

<sup>(</sup>١) ديوان السياب: ص ٣٠٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٧٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٨٨.

الأرض مجروحاً يستجدي، إلى آخر ما في هذه القصيدة من أوصاف إلحادية فاضحة فاسقة، وسوف أسوق أكثرها لبيان أن الحداثة من أول نشأتها كانت تتيه في غواية الإلحاد والكفر، يقول السياب:

(قرأت اسمى على صخره

هنا، في وحشة الصحراء

على آجرة حمراء

على قبر، فكيف يحس إنسان يرى قبره؟

يراه وإنه ليحار فيه:

أحى هو أم ميتٌ؟ فما يكفيه

أن يرى ظلاً له على الرمال

كمئذنة معفرة

كمقبرة

كمجدزال

كمئذنة تردد فوقها اسم الله.

وخُط اسم له فيها

وكان محمد نقشاً على آجرة خضراء

يزهو في أعاليها

فأمسى تأكل الغبراء

والنيران من معناه

ويركله الغزاة بلا حذاء

بلا قدم

وتنزف منه، دون دم

جراح دونما ألم ـ فقد مات

ومتنا فيه، من موتي ومن أحياء فنحن جميعنا أموات

أنا ومحمد والله.

وهذا قبرنا: أنقاض مئذنة معفرةٍ

عليها يكتب اسم محمد والله.

على كسرة مبعثرة

من الآجر والفخّار

فيا قبر الإله، على النهار

ظلٌ لألف حريةٍ وفيل

ولون أبرهة

وما عكسته منه يد الدليل

والكعبة المحزونة المشوهة...

. . . إله الكعبة الجبار

تدرع أمس في ذي قار

بدرع من دم النعمان في حافاتها آثار

إله محمد وإله آبائي من العرب

تراءى في جبال الريف يحمل راية الثوار

وفي يافا رآه القوم يبكي في بقايا دار

وأبصرناه يهبط أرضنا يوماً من السحب:

جريحاً كان في أحيائنا يمشى ويستجدي فلم نضمد له جرحاً ولا ضحي له منا بغير الخبز والإنعام من عبد وأصوات المصلين ارتعاش من مراثيه إذا سجدوا ينزُّ دمُ فيسرع بالضماد فم: بآيات يغض الجرح منها خير ما فيه تداوى خوفنا من علمنا أنا سنحييه إذا ما هلل الثوار منا «نحن نفديه» أغار من الظلام على قرانا فأحرقهن سرب من جراد كأن مياه دجلة حيث ولي تنم عليه بالدم والمداد أليس هو الذي فجأ الحبالي قضاه، فما ولدن سوى رماد؟ وأنعل بالأهلة في بقايا مآذنها، سنابك من جوادِ؟ وجاء الشام يسحب في ثراها خطى أسدين جاعا في الفؤادِ؟

فأطعم أجوع الأسدين عيسى

وبل صداه من ماء العمادِ
وعض نبي مكة، فالصحارى
كل الشرق ينفر للجهاد؟
أعاد اليوم، كي يقتص من أنا دحرناه؟
وإن الله باق في قرانا، ما قتلناه؟
ولا من جوعنا يوماً أكلناه؟
ولا بالمال بعناه...

... اهدا لون ماضينا تضوّأ من كوى الحمراء ومن آجرة خضراء

عليها تكتب اسم الله بقيا من دم فينا؟

. . وهب محمد وإلهه العربي والأنصار

إن ألهنا فينا)(١).

ولايخفى على ذي لب وإيمان كم اترعت هذه المقطوعة من انحرافات وضلالات، ولكن المنافقين لايفقهون، ولذلك تراهم يدافعون عن الذين يختانون أنفسهم وبإلههم العظيم يكفرون.

وفي مقطوعة أخرى يصف الله بالثورة، ويخاطبه كأنما يخاطب بشراً، وذلك على لسان حفار القبور:

(وهز حفار القبور

يمناه في وجه السماء، وصاح: رب! أما تثور)(٢).

<sup>(</sup>۱) دیوان السیاب: ص ۳۹۶ ـ ۴۰۲.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٥٤٦.

ويصف الله تعالى بالنشوة، وذلك في قوله: (... تلتف ساق بساق وهي خادرة تحت الموائد تخفي نشوة البشر عن نشوة الله من همس ومن سمر في خيمة القمر)(١).

ويصف الله تعالى بنقائص منها أنه \_ تعالى \_ رآه المقبور رأي العين ورآه يبكي بكاء رحمة واعتذار، تعالى الله وتقدس، يقول السياب عن أخيه المقعد حميد الذي مات:

(يا ويلنا للمصير!!

ينام ورجلاه مطويتان

شهوداً على الداء في قبره

إذا ما رأى الله رأي العيان

وقد سار زحفاً على صدره

فأي انسحاق وأي انكسار

يشعان من عينه الضارعة!!

سيبكى له الله من رحمة واعتذار)(٢).

هذا ما لدى السياب، أمّا نازك الملائكة فإنها تصف الرب بالكآبة في قولها:

(وأضحك ضحكة رب كئيب تَمرد مخلوقـــه الكافر)(٣)

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦٦٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦٩٨، ٦٩٩.

<sup>(</sup>٣) ديوان نازك الملائكة ٢/٥٣.

أمّا عبدالوهاب البياتي فقد انغمس إلى آذانه في هذا الضرب من الانحراف، وتنوعت عباراته فيه ولا غرو أن يكون كذلك وهو الذي اعتنق الشيوعية عقيدة، واتخذ نظامها مسلكاً، ودافع عن تاريخها ورموزها، وسعى في نشرها، وجعلها غاية شعره وكتاباته، واندمج في مؤسساتها وبنياتها المعرفية والفكرية اندماجاً كاملاً، وانفجرت خبائثة الاعتقادية ضد الإسلام والمسلمين، في تعمد للمحو والهدم كأساس لبداياته الحداثية، ومشاريعه الإبداعية المناقضة لملة الإسلام عقيدة وشريعة.

ومن هذا الضرب مما له علاقة بهذا الفصل أقواله تحت عنوان «يا الهي» ناسباً الخبز والخمر إلى الله تعالى ومسمياً الله تعالى إله الليالي، وجاعلاً الصلاة سكراً، وذلك في قوله:

(یا إلهي قضاؤك ـ العدل يجري أتراه على الورى أم علیا خبزك المشتهى وخمرك سالت قطرة من دم على شفتیا أین عیناك یا إله اللیالي لتصب النعاس في مقلتیا كیف أرقى لعرشك المتعالى أبسكر الصلاة أم بالحمیا)(۱)

ولعل هذه القصيدة تعد عند الحداثيين من مثاليات البياتي وإيمانياته المتافيزيقية \_ حسب تعبيرهم \_ وهي كما يظهر من ألفاظها مترعة بهذه الألفاظ المنحرفة.

وفي موضع آخر ينسب البياتي إلى الله الولد ـ تعالى الله عما يقول علواً كبيراً ـ يقول:

(يغني، عمر الخيام، يا أخت

حقول الزيت، واللهُ

يغني طفله المصلوب في مزرعة الشاه)(٢).

<sup>(</sup>١) ديوان البياتي ١/١١٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٢٩٦.

ومن أبشع وأشنع أقواله، قوله الخبيث:

(الله في مدينتي يبيعه اليهود
الله في مدينتي مشرد طريد
أراده الغزاة أن يكون
لهم أجيراً
شاعراً
قواد

يخدع في قيثاره المذهب العباد

لكنه أصيب بالجنون

لأنه أراد أن يصون

زنابق الحقول من جرادهم

أراد أن يكون

الملك لك

ما أبعد الطريق

الحمد لك

وما أقل الزاد

الله في مدينتي يباع في المزاد

دعارة الفكر

هنا، رائجة، دعارة الأجساد)(١).

أبعد هذا الشناعات الاعتقادية والخبث الفكري والانحراف المبدئي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٣٦٨ ـ ٣٦٩.

يحق لأحد من المسلمين أن يقول عن البياتي أنه لم يتعمد جرح عقيدة أمته (١).

ويقول البياتي أيضاً:

(الله والشيطان
وريث هذا العالم الإنسان
يحوم حول سوره عريان
فاكهة محرمة
ومدن بلا ربيع مظلمة)(٢).

ويقول في تهكم وتنقص مقصود:

(من ترى ذاق، فجاعت روحه، حلو النبيذ

وروابي القارة الخضراء والمطاط والعاج وطعم الزنجبيل

وعبير الورد في نار الأصيل

ورأى الله بعينيه، ولم يملك على الرؤيا دليل

فأنا في النوم واليقظة من هذا وذاك

ذقت لما هبطت عشتار في الأرض ملاك)(٣).

لقد أضحت عشتار لديه محور الآمال والمطالب والمقاصد، فهي فوق النقد، وهي مفتاح الرؤيا لكل شيء، حتى ليزعم أنه يرى الله بعينيها!!.

وهو أمر عجيب من ماركسي تكونت ثقافته تحت مبدأ الماركسية «لا إله

<sup>(</sup>۱) انظر: القصيدة الحداثية وأعباء التجاوز: ص ١٥٤ لأبي عبدالرحمن بن عقيل الظاهري، حيث صرح بأن البياتي لم يتعمد جرح عقيدة أمته، ولعله لم يطلع على مثل هذه النصوص الصارخة في ضلالها وفسادها وجرأتها على الأمة وعقيدتها، ولكن ما كان ينبغي له أن يقدم على مثل هذا الأسلوب الجازم بتبرئة هذا الرجل المجترىء الذي أتى شيئاً إداً، تكاد السموات يتفطرن منه وتنشق الأرض وتخر الجبال هداً.

<sup>(</sup>۲) ديوان البياتي ۲/ ۸۰.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٠٨/٢.

والحياة مادة» ووثني يخاطب عشتار في تبجيل عبادي، ثم يزعم أنه يرى الله!!.

غير أن إيراده لاسم الله الجليل الكريم ليس إلا من باب التدنيس والتنقص، ولذلك اتبع دعواه بقوله: ولم يملك على الرؤيا دليل، وهي عبارة تربط علاقات الاعتقاد الماركسي بالوثني، في سبيل جحد ونكران، ملبس بلباس غامض موهم وعبارات ملتوية.

ويتصور البياتي أن الله تعالى كواحد من البشر يُمكن الاختفاء عنه فيقول:

(وأنا أحمل في الشارع جثة

مخفياً وجهى عن الله وعنك)(١).

ومن جنس هذه الأقوال الواصفة لله تعالى بالنقص قوله:

(على صدرك استلقى

على صياح ديك الفجر في مملكة الله وفي مملكة السحر وفي أصقاعها أواصل الرحيل)(٢).

ويتحدث عن الله تعالى باستخفاف حداثي صارخ، مصوراً أن الله تعالى يُبحث عنه في مدينة العشق، وذلك في قوله:

(من أعطاك حق البحث في مدينة العشق عن الله؟)(٣).

وعلى النمط نفسه يقرن بين الله تعالى والأصقاع الوثنية والموسيقى والثورة والحب، وهو إقران يقصد منه التنقص والتدنيس فيقول:

(... ارحل تحت الثلج

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ۲۱۹/۲.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢٩٣/٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٣٥٥.

أواصل موتي في الأصقاع الوثنية، حيث الموسيقى والثورة والحب وحيث الله)(١).

ونحو ما سبق قوله:

(لغتى صارت قنديلاً في باب الله.

. . . فيبقى صوتي قنديلاً في باب الله)<sup>(۲)</sup>.

ويجعل صفة البصر لله تعالى موضع تندر ووهم، حيث يجعل إثباتها من كلام أحد المجانين، وذلك في قوله:

. . . انتظرینی ـ قال المجنون ـ وظلی میتة بین الموتی، واقتربي

من ضوء الشمعة، إن الله يرانا ويرى وجهي الخائف مقترباً من وجهك) $\binom{n}{r}$ .

وينتقص الباري سبحانه غاية التنقص في قوله:

(... اتخطى الوضع البشري، ادور وحيداً حول

الله وحول منازله في الأرض...

... موسيقى أعمى ينزف فوق الأوتار دماً، يرفع مثلي يده في صمت فراغ الأشياء، ويبحث عن شيء ضاع، يدور وحيداً حول الله، بصوت فمي أو فمه يصرخ...

. . . ويقول وداعاً لمآذن قصر الحمراء، يدور وحيداً حول الله.

وحول منازله في الأرض...)(٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٣٧٦.

<sup>(</sup>Y) ديوان البياتي ٢/ ٣٧٨ \_ ٣٧٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٣٨٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/٤٠٣، ٤٠٤، ٤٠٥.

إن الدمار الحداثي والانحطاط المسترسل في كتابات وأعمال أهل الحداثة، يتطلب وقفات كشف ونقد وفضح متواصلة بلغة واضحة جلية لاتعرف المجاملة على حساب الدين، ولاتخضع لمقاييس أهل التذويب والتلفيق الذين يقولون: إن أردنا إلا إحساناً وتوفيقاً؛ فإنه لا يُمكن التوفيق بين الكفر والإيمان كما لايُمكن لمن أراد الشرب أن يخلط في إنائه بين الماء والبول.

والنصوص المذكورة آنفاً هي من أقوال الرعيل الأول من الحداثيين، وأول من سن سنن الحداثة الشعرية في بلاد العرب، وكان لهم عميق الأثر والإسهام الفعال المؤثر في تبديل المفاهيم والمضامين الشكلية والفكرية، والذين جاؤوا من بعدهم كانوا على منوالهم، بل بعضهم كان أشد اعتناقاً للانحراف وأكثر عداوة للدين من أولئك الأوائل.

ومن الجيل الثاني من شعراء الحداثة صلاح عبدالصبور وله أيضاً إسهاماته الريبية المنحرفة، وله دوره الكبير الفعال وخاصة في شعراء وأدباء مصر من الحداثيين.

واجتراء صلاح عبدالصبور على مقام الله ـ جلَّ وعلا ـ شهير كثير، ومن ذلك قوله في قصيدة «الناس في بلادي»:

(... يا أيها الإله

الشمس مجتلاك والهلال مفرق الجبين وهذه الجبال الراسيات عرشك المكين وأنت نافذ القضاء أيها الإله...

... وفي الجحيم دُحرجت روح فلان يا أيها الإله

كم أنت قاس موحش يا أيها الإله)(١).

<sup>(</sup>۱) دیوان صلاح عبدالصبور: ص ۳۰.

فهذه أوصاف نقص وذم لله الجليل العظيم، وإضافات تهكم وكذب اليه \_ جلً وعلا \_، حيث جعل الشمس مجتلاه، وجعل الهلال مفرقاً للجبين \_ تعالى الله وتقدس \_ وجعل الجبال عرشه \_ جلً وعلا \_ ثم انعطف بكل قحة وفجاجة يصف الله تعالى بالقسوة والوحشية، سبحان ربك رب العزة عما يصفون.

وفي موضع آخر يصف الله بالنسيان المنفي عنه ـ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ـ: ﴿ لَا يَضِلُ رَبِّى وَلَا يَسَى ( الله عَالَ: ﴿ لَا يَضِلُ رَبِّى وَلَا يَسَى ( الله عَالَ: ﴿ لَا يَضِلُ رَبِّى وَلَا يَسَى ( الله عَالَ: ﴿ الله عَالَى الله عَالَ الله عَالَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَلَى الله عَالَى الله عَلَى الله عَلَ

(يا أختي، أنا قد انفقت الأيام أحاورها وأداجيها وكأن الله.

لم تنسج كفاه لقلبي قدري الإنسان... الله. ينسانا يا أختاه)(٢).

ويصف الله تعالى بالنوم، ويجعله في مفتاح باب البيت ويزعم أنه رأى الله تعالى في قلبه، وكل هذه أوصاف نقص يجب نفيها عن الله، وتنزيهه عنها غاية التنزيه، يقول صلاح عبدالصبور:

(وأن الله قد خلق الأنام ونام

وأن الله في مفتاح باب البيت...

. . . رأيت الله في قلبي)<sup>(٣)</sup>.

وتبلغ به الجرأة إلى حد أن سمى مقطعاً له «أغنية إلى الله» وهي تسمية توحي بالتنقص والازدراء، وفيه يخاطب الله وكأنه يخاطب أحداً من البشر، ويصفه ويضيف إليه أوصافاً لاتليق بجلال الله وعظمته وقداسته، مما يدل على استهانته واستخفافه الكبير بالله \_ سبحانه وتعالى \_، يقول:

<sup>(</sup>١) الآية ٢٥ من سورة طه.

<sup>(</sup>۲) دیوان صلاح عبدالصبور: ص ۱۳۰.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٧٦ ـ ١٧٧.

(الله يا وحدتي المغلقة الأبواب الله لو منحتني الصفاء الله لو جلست في ظلالك الوارفة اللَّفاء أجدل حبل الخوف والسأم... . . . نصرخ، يا ربنا العظيم، يا إلهنا أليس يكفى أننا موتى بلا أكفان حتى تذل زهونا وكبرياءنا. . . . يا ربنا العظيم يا معذبي يا ناسخ الأحلام في العيون يا زارع اليقين والظنون يا مرسل الآلام والأفراح والشجون اخترت لي لشد ما أوجعتني ألم أخلّص بعد ألم تر نسيتني

الويل لي نسيتني

نسيتن*ي* . .. ر(

نسيتني)<sup>(۱)</sup>.

وكم هاجم الحداثيون الشعر العربي القديم للمدائح التي كان يلقيها الشاعر للأمراء والسلاطين والخلفاء، غير أنهم ارتكسوا في مدائح أخبث

<sup>(</sup>۱) دیوان صلاح عبدالصبور: ص ۲۰۶ ـ ۲۰۹.

وأقذر، وذلك حين توجهوا يمدحهم إلى المنحرفين والضالين والملحدين، ومثال ذلك مقطوعة لصلاح عبدالصبور يمتدح فيها الشاعر والكاتب المسرحي الأسباني الشيوعي الملحد، الذي قتل في أوائل الحرب الأهلية سنة ١٣٥٤هـ/١٩٣٦م(١).

قال فيه:

(لوركا...

نافورة ميدان

ظل ومقيل للأطفال الفقراء

. . . لوركا شمس ذهبية

. . . لوركا سوسنة بيضاء

. . . لوركا قلب مملؤ بالنور الرائق)(٢).

وينتقل صلاح عبدالصبور بعد عبارات الإطراء والمدح إلى ذكر مقتل «لوركا» ويصور مقتله على أنه مصيبة عظيمة وقعت في حق الإنسانية، ثم يذكر أنه أغفى في حضن الله الغاضب، وهذه صفة انتقاص لله تعالى من وجهين:

الأول: أن الله تعالى لا يوصف بأنه له حضن.

والثاني: أنه جعل هذا الملحد الماركسي يأوي إلى الله ويطلب منه

<sup>(</sup>١) انظر: الموسوعة العربية الميسرة ١/٥٩٢. وقد سبقت ترجمته: ص ٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) الآية ٧٣ من سورة الأنفال.

العفو عن الذين قتلوه؛ لأنه يتصور أن الله غضب من أجل مقتل هذا الكافر الذي لا يساوي عند الله بعوضة، ثم ينسب أخيراً الأبناء إلى الرب الصمد \_ جلً وعلا \_ ويجعل لوركا من أبناء الرب، تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً.

يقول صلاح:

(... يمضى حيث سقطت، وعض التراب فمك

حتى يغفي في حضن الله الغاضب

يرجوه أن يعفو عن خفراء بلداء

قتلوا آخر أبناء الرب)(١).

وفي مسرحية الحلاج صاغ أسئلة عديدة فيها اعتراض ونقد جارح موجه إلى الله \_ سُبْحَانَهُ وَتَعَالى \_ ويسأل السؤال الكبير الجارح \_ على حد تعبيره \_ أين الله عن المسجونين المظلومين والشرطي الظالم؟، وهو سؤال استنكار قبيح، يقول فيه:

(أما ما يملأ قلبي خوفاً، يضني روحي فزعاً

وندامه

فهي العين المرخاة الهدب

فوق استفهام جارح

أين الله؟

والمسجنون المصفودون يسوقهمو شرطي

مذهوب اللب

قد أشرع في يده سوطاً لا يعرف من في

<sup>(</sup>۱) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٢٣٠.

راحته قد وضعه)<sup>(۱)</sup>.

ويطرح في ثنايا المسرحية أسئلة اتهام موجهة إلى الله تعالى، تتضمن أوصاف استنقاص واستهانة بالله \_ جلَّ وعلا \_، وذلك في قوله:

(لكني ألقي في وجهك

بسؤال مثل سؤالك

قل: من صنع الموت؟

قل: من صنع العلة والداء؟

قل: من وسم المجذومين؟

والمصروعين؟

قل: من سمل العميان؟

من مد أصابعه في آذان الصم؟

من شد لسان البكم؟

من سود وجه السود؟

من صفر وجه الصفر؟

من القانا في هذي الدنيا مأسورين

لنغص بمشربنا، ونُشاكً بمطعمنا

نتنفس أبشع رائحة مصاعدة من رجع حلوق الموتى

الموتى الأحباء المقتولين القتلة

. . . من ألقانا بعد الصفو النوراني

في هذا الماخور الطافح

<sup>(</sup>۱) دیوان صلاح عبدالصبور: ص ٤٧٠.

من . . . من . . . ؟

الحلاج: لا.. لا.. لا أجرؤ

أتريد تقول...

K., K.,

لاتملأ نفسي شكاً ياشبلي)(١).

وقد استعاض بالنقاط عن اسم الله في قوله: (أتريد تقول...)، وهو حذف مقصود يضفي جواً من الشك والاتهام، ويؤكد أن الإجابة على هذه الأسئلة الجارحة هو الله تعالى وتقدس.

وفي المسرحية ذاتها يتقمص شخصية الحلاج<sup>(۲)</sup> ويؤيد مذهبه الحلولي الباطل، ويجعل كلمات الله تعالى مخلوقة مولودة في قلب الحلاج، وذلك في قوله:

(... في أرض مدينته الخضراء

ولدت كلمات الله هناك بقلبي المثقل فأتيت بها، طوفت بأرض الناس)<sup>(٣)</sup>.

ثم يستطرد في نَفس صوفي ابتداعي، فيجعل الله تعالى معشوقاً ـ تعالى الله ـ، ويقرر عقيدة الفناء الصوفي، ويجعل من صفات الله خلعة يُمكن أن يلبسها الإنسان المحب لله، على حد مزاعمه وادعاءاته الباطلة

<sup>(</sup>١) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٧٧٤ ـ ٤٧٤.

<sup>(</sup>۲) هو: الحسين بن منصور بن محمي أبو مغيث الفارسي الصوفي الزنديق المقتول على زندقته، تبرأ منه أغلب الصوفية، وسائر المشائخ والعلماء، كان صاحب شعوذة وسحر، ويقول بالحلول، خدع الناس بسحره، وأتى بأشياء منكرة وتكلم بما يخرجه من الدين فأفتى العلماء بإباحة دمه فقتل سنة ۳۱۱ هـ. انظر: سير أعلام النبلاء ۱۴/ ۳۱۳، وميزان الاعتدال ۱۸/۱۵، والبداية والنهاية ۱۱/ ۱۳۲، ومجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ۳۵/ ۱۱۰، 1۱۹، وتلبيس وبليس ص ۱۷۱.

<sup>(</sup>٣) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٤٨٥.

المستنسخة من عقائد زنادقة المتصوفة أهل الحلول والاتحاد، يقول صلاح عبدالصبور:

(يا ولدي الحب الصادق موت العاشق حتى يحيا في المعشوق حتى يحيا في المعشوق لا حب إذا لم تخلع أوصافك حتى تتصف بأوصافه وأنا أنوي أن يكمل حبي لله أن أخلع أوصافي في أوصافه أنا إنسان يضنيني الفكر ويعروني الخوف ثبت قلبي يا محبوبي

أنا إنسان يظمأ للعدل ويقعدني ضيق الخطو

فأعرني خطوك يا محبوبي

وشفيعي في صدق الرغبة والميل

قلبي المثقل

ودموعي في الليل

سأخوّض في طرق الله.

ربانياً حتى أفنى فيه)(١).

ويستطرد في هذه الانحرافات ليصل إلى خرقة الصوفية الخرافية البدعية

<sup>(</sup>۱) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٤٨٦ ـ ٤٨٧، وهذا القول والذي يليه من العبث والتلاعب بالمفاهيم فكيف يأتي بأقوال فيها تطاول على الله تعالى ومقام الألوهية ثم يأتي بأقوال يزعم فيها التصوف وحب الله وعشقه؟ مع أن كلا القولين انحراف.

ذات الجذور الوثنية، فيجعل منها ثوباً لله تعالى الله وتقدس:

(يارب اشهد

هذا ثوبك

وشعار عبوديتنا لك

وأنا اجفوه، أخلعه في مرضاتك

يارب أشهد)(١).

ويلوي رأسه مع خرافات وضلالات الصوفية واصفاً الله تعالى بما يتنزه عنه \_ جلّ وعلا \_ ونافياً عنه ما اتصف به سبحانه، فيجعل الله هو نور الكون، وينفي صفة العينين لله في سياق حوار مع من يسأله عن ذلك، ويجعل هذه الصفة بمثابة القفل على القلب في قوله تعالى: ﴿أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ (٢)، أي: كما أن العقل \_ عنده \_ ليس حقيقياً فكذلك عين الله تعالى ليست حقيقة، وهذا هو اعتقاد المعطلة وأشباههم ممن ضلوا في هذا الله.

ثم يستطرد في كلامه جاعلاً نور الله هو المصباح، وجاعلاً من نفسه بضعة من الله \_ تعالى الله وتقدس \_ بل جعل الله تعالى متفرقاً في الناس، وهي عقيدة الحلول الإلحادية التي نهايتها جحد وجود الله، وجعل الإنسان إلها مثل الله تعالى، وهنا يلتقي المقصد الصوفي الزنديقي مع شقيقه الحداثي في الوصول إلى مآربهم الأصلية وهي جحد وجود الله وربوبيته وألوهيته، وتأليه الإنسان والكون والحياة.

هذا كله قاله صلاح عبدالصبور في مسرحية الحلاج على لسان الحلاج: (أراد الله أن تجلى محاسنه، وتستعلن أنواره

فأبدع من أثير القدرة العليا مثالاً، صاغه طينا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٨٨ ـ ٤٨٩. انظر: الملحوظة السابقة في هامش «١» ص ٥٦٥.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٤ من سورة محمد.

وألقى بين جنبيه ببعض الفيض من ذاته وجلاه، وزينه، فكان صنيعه الإنسان فنحن له كمرأة، يطالع فوق صفحتها جمال الذات مجلوّاً، ويشهد حسنه فينا

. . . فهذا حبنا لله

أليس الله نور الكون

فكن نوراً كمثل الله.

ليستجلي على مرآتنا حسنه

شرطى: مقاطعاً

ولكن شيخنا الطيب، هل ربي له عينان

لكي ينظر في المرأة؟

الحلاج: ولكن ولدي الطيب، هل قفل على قلبك حتى ينطق القرآن

«أم على قلوب أقفالها»؟

شرطي آخر: أجدت الرد، كيف إذن تظن الله.

بلا نعت بلا تشبيه

الحلاج: أظن الله، كيف، ونوره المصباح وظنى كوة المشكاة

وكوني بضعة منه تعود إليه

الشرطي: أتعني أن هذا الهيكل المهدوم بعض منه وأن الله جَلَّ جلاله متفرق في الناس؟

الحلاج: بلى، فالهيكل المهدوم بعض منه إن طهرت جوارحه

وجل جلاله متفرق في الخلق أنواراً بلا تفريق ولاينقص هذا الفيض أدنى اللمح من نوره شرطي ثالث: فأنت إذن إله مثله مادمت بعضاً منه؟ الحلاج: رعاك الله يا ولدي، لماذا تستثير شجاي وتجعلني أبوح بسر ما أعطى ألا تعلم أن العشق سر بين محبوبين هو النجوى التي إن أعلنت سقطت مروءتنا لأنا حينما جادلنا المحبوب بالوصل تنعمنا دخلنا الستر، أطعمنا، وأشربنا

وراقصنا وأرقصنا، وغُنينا وغَنينا

وكُوشفنا وكاشفنا، وعُوهدنا وعاهدنا فلما أقبل الصبح تفرقنا

تعاهدنا، بأن أكتم حتى أنطوي في القبر)(١).

وفي المسرحية ذاتها يجعل الله تعالى مظلوماً من قبل خلقه الظالمين وذلك في قوله على لسان الحلاج:

(أين المظلومين، وأين الظلمة؟ أو لم يظلم أحد المظلومين

جاراً أو زوجاً أو طفلاً أو جارية أو عبداً؟

<sup>(</sup>۱) دیوان صلاح عبدالصبور: ص ۵۰۰ ـ ۵۰۱.

أو لم يظلم أحدٌ منهم ربه؟)(١).

هذه المسرحية الخبيثة تدور حول قضية حداثية أساسية وهي تدنيس قداسة الله \_ عَزَّ وَجَلَّ وَتَقَدَّسَ \_، بل لخص مقاصدها يوسف الخال في معرض إشادته بها وبصاحبها وذلك حين يقول: (خذ الحلاج عند عبدالصبور، لقد أراد أن يخلق مسيحاً في التراث الإسلامي، على الطريقة التي لدينا نحن المسيحيين كان الحلاج عنده مسيح الإسلام... فماذا لديك لتقول؟، إن الله لانعرفه نحن، عندما قال الحلاج: ما في الجبة إلاّ الله، فعلى الطريقة نفسها التي قال بها المسيح: أنا في الأب والأب في، فالمسيح والحلاج قالوا: إن الله يمشي على الأرض، إنه إنسان، أنسنة الله... من هنا أدخل عبدالصبور في جماعة الشعراء التموزيين ولو لم يكن قد تكلم عن تموز مباشرة)(٢).

سبحان الله عما يقول، وسلام على عيسى ابن مريم الذي كان عبداً لله يدعو إلى عبادة الواحد الأحد الذي في السماء، وغضب الله على من افترى عليه وكذب.

وفي مسرحية أخرى يتهكم بالله تعالى إلى حد بعيد، وذلك في قوله: (يحرمني من نومي. . أشهى خبز في مائدة الله)<sup>(٣)</sup>.

وليس هناك مايبرر له أن يعبر هذا التعبير بل كان في مقدوره أن يقول أشهى خبز في مائدة العين أو النفس أو الجسد أو الرغبة أو الإنسان أو أي شيء غير الله تعالى، مما يدل على أن إتيانه باسم الله تعالى أمراً مقصوداً من أجل التنقص والتهكم، وتحقيق الاستخفاف، وتدنيس المقدس الذي يعد أصلاً من أصول الحداثة.

ومن هذا القبيل أقواله في مسرحية «مسافر ليل» الطافحة بسبّ الله

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٤٥ ـ ٥٤٦.

<sup>(</sup>٢) قضايا الشعر الحديث لجهاد فاضل: ص ٢٩٤.

<sup>(</sup>٣) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٣٦٢.

تعالى عدواً بغير علم، ونسبة الموت إليه وجعله كأحد من البشر، له بطاقة شخصية، قال \_ جازاه الله \_:

(یا عبدہ

قف واسمع وصف التهمة

أنت قتلت الله.

وسرقت بطاقته الشخصية

وأنا علوان بين الزهوان بين السلطان

والي القانون)<sup>(۱)</sup>.

وقال:

(أنا مسؤول عن هذا الوادي كله

والشائعة تقول

رجل من أهل الوادى قد قتل الله.

وسرق بطاقته الشخصية)(٢).

وقال:

(الراكب: سامح جهلي يا مولاي

ما معنى هذي الكلمة

عامل التذاكر: أي افقدك وجودك

أفهمت؟

ولهذا حين أقول:

<sup>(</sup>۱) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦٦٦.

أنت قتلت الله.

لا أعنى طبعاً \_ استغفره \_ انك قد..

لا، ولكني أعني.. أنت سرقت بطاقته الشخصية وبهذا يتساوى الأمران)(١).

وقال:

(إن الله تخلى عن هذا الجزء من الكون

لايعطينا شيئاً قط

لاينظر في هذى الناحية كما كان

قلنا: ماذا حدث لنا؟

قالوا: أحدهمو قد قتل الله هنا

ولهذا فهو يخاصمنا

أعني \_ طبعاً \_ أحدهمو قد سرق بطاقته الشخصية

وانتحل وجوده

قلنا: نبحث لكن في السر)(٢).

اللهم غفرانك من كتابة هذه الأقوال الشنيعة الخبيثة، ولولا أن الله قد شرع للمسلمين الرد على الكافرين وتفنيد أقوالهم الباطلة، وذكر سبحانه أقوالهم الكافرة في القرآن من نسبة الولد والصاحبة والفقر إليه ـ جلً وعلا ـ؛ لكان ترك هذه الأقوال البشعة أولى من ذكرها.

هذا وإن صلاح عبدالصبور لا يعد عند المدافعين عند الحداثة من الغالين، بل قد يعد تراثياً ـ أحياناً ـ وينسب إلى الفلسفات المثالية، ويعنون

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ٦٦٨.

<sup>(</sup>٢) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٦٦٩.

بها الإيمان بدين، أو بما وراء الطبيعة حسب مفاهيم وألفاظ الفكر المادي الإلحادي، وهاهي أقواله في الله تعالى من أبشع وأخبث الأقوال، وليس لها وجه تأويل أو قبول في مقاييس الشريعة الإسلامية إلا أنها مما يوجب حد الردة، بل بعضها يوجب ذلك.

أمّا أدونيس فقد نقلنا من كلامه في الفصلين السابقين ما يؤكد سخريته بالله وتنقصه لجلال الله تعالى وتهكمه بدينه وشريعته وعباده، وأقواله في وصف الله بأبشع الأوصاف وإلصاق النقائص به كثيرة تدل على الفساد الاعتقادي المستوطن في قلبه، والرغبة الحاقدة في اجتثاث الإسلام، والبغض الدفين المستولي على كل لبه..، ومما لاريب فيه أنه لايذر مجالاً من خلاله أن يكيد للإسلام والمسلمين إلا سلكه بما يسمى شعراً تارة، وبالنقد تارة، وبالكتابات الصحفية، وبالمؤسسات ودور النشر والإصدارات، والمندوات والمحاضرات، وقد لقي ـ للأسف ـ آذاناً صاغية من أبناء المسلمين، حتى بعض الذين عرفوا انحرافه الاعتقادي وضلاله الفكري وعداوته الشديدة للإسلام نجدهم ينتقدونه في هذه القضايا ومع ذلك يستأسرون إلى أبعد حد لما يسمونه الغنائية الفكرية (١) في قوله:

(قافلة كالناي والنخيل

مراكب تغرق في بحيرة الأجفان

قافلة مذنب طويل

من جحر الأحزان

آهاتها جرار

مملؤة بالله والرمال...)(٢).

<sup>(</sup>۱) هذا قول لأبي عبدالرحمن بن عقيل الظاهري في القصيدة الحديثة وأعباء التجاوز: ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/١٢١.

سبحانك يا قيوم السموات والأرض. . . وأي غنائية فكرية في هذا الغناء القذر؟.

إن تيار الحداثة ينطلق منذ البداية من مبدأ رفض الإسلام في كل صيغه ومعطياته الجوهرية، اعتقادية وتشريعية وسلوكية، وإن جاز الابقاء على المعاني الروحية وبعض القيم عند بعض الحداثيين والعلمانيين كطقس يمثل نوعاً من التراث الشعبي أو ما يسمونه «الفلولكلور» فإن أدونيس والخال والحاج وسميح القاسم وجبرا والصائغ وتوفيق زياد وبسيسو وسعدي يوسف وأضرابهم يطرحون الإسلام ويعادونه ـ تطبيقاً ـ في أي شكل وعلى أي مستوى.

والصنف الأول ممن يبقون على الإسلام تراثاً أو ممارسة فردية لاينطلقون في ذلك من توقيره أو إجلاله، بل ثمة حقائق موضوعية وتحولات اجتماعية يعيشونها حتمت على أصحاب هذا الاتجاه أن يتجنبوا الجحد المباشر الصريح والمناقضة الكاملة الفاضحة، التي يمارسها أساتذتهم وزملاؤهم من أصحاب التيار الحداثي العلماني اللاديني.

وأهم هذه الحقائق الموضوعية بقاء الشعور الديني في نفوس المسلمين، وتأثير الدعوة الإسلامية الشمولية المعاصرة، التي استطاعت أن تحقق نجاحاً كبيراً في جماهير المسلمين، وشكلت تياراً إيجابياً فعالاً ومؤثراً في طائفة كبيرة من المثقفين، وفي قاعدة واسعة من الجماهير المسلمة، مما يصعب معه البوح بكل مكنونات القلوب الحداثية العلمانية، المسلمة، بغض الدين أو بعض شرائعه، والملأى بالشك والريب فيه وفي تاريخه وحضارته.

إن ثقافة الردة التي يحمل لواءها أدونيس وأشباهه ترتكز أول ما ترتكز على مهاجمة أصل الأصول وقاعدة القواعد الإيمانية: توحيدالله ـ جلَّ وعلا وقد ذكرنا توضيحاً لهذا بالشواهد فيما يتعلق بالربوبية والألوهية، وفي ذلك تنقص مقصود بمقام الله ـ جلَّ وعلا ـ، فإذا انضاف إليه انحرافه الواضح في توحيد الأسماء والصفات، ووصف الله تعالى أو تسميته بأوصاف وأسماء

النقص تبين لنا أي حداثة هذه التي يدعو إليها وينافح عنها مثقفو الأدب الحديث.

يصف أدونيس - أهلكه الله - الباري - جلَّ وعلا - بأنه يولد، مضاهياً قول الذين كفروا من قبل قاتلهم الله أنّى يؤفكون، وذلك في قوله:

(كاهنة الأجيال، قولي لنا

شيئاً عن الله الذي يولد

قولي، أفي عينيه ما يعبد)(١).

وتبلغ به درجة الخبث والقذارة إلى أن يصف الله في أحط الأوصاف الخسيسة وفي أبشع المواضع، حيث يقرر بأن الله يُشاهد في العملية الجنسية، وأنه يتحقق له في فرج المرأة أن الله «تعالى وتقدس» لا يتناهى وذلك في قوله:

(يا شهدي، يا شهد الشهوة

يا أرضاً تجنى في خلوه

يا قبة

فیها کل نجی یشهد ربه

يا قصراً يعلو تحت الزغب

في أحشائك تيه يجرف رمل التعب

في أحشائك أحيا موج الجنس، اكابد سَوْرَة مده

أردُ العالم في لا حدّه

في أحشائك أعرف أوقن آن الآتي

سڑ حیاتی

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١٠١/١.

فيك أصور أبدع، أعلى آثاري أوضح أعتم أسراري فيك أنشّيء، فيك أحقق أن الله. لايتناهي)(١).

ثم يختم هذا الخبيث بقول أخبث مخاطباً المرأة وجسدها وأعضاءها الجنسية:

(يا مجهولي نامي، آن مسيري نحو الله.

الضائع آن وصولي)(٢).

ينفث الطائفي النصيري الحداثي أنتن قذراته في هذه الكلمات الرجيمة، ويتطاول القزم الحقير على مقام الله ذي الجلال والإكرام والقداسة والعظمة كما تطاول أسلافه الهلكي من الكفار والمشركين.

وما تطاوله هذا إلا لأجل الوصول إلى الغاية الأساسية والمهمة التي تحمل أوزارها، ترى هل هناك ارتباط بين هذا الهجوم الفاضح وبين ارتباطاته بالطائفة النصيرية والجامعة الأمريكية في بيروت ومنظمة حرية الثقافة التابعة لوكالة المخابرات المركزية الأمريكية (٣)، وتتمثل تلك الغاية فيما خطه بيده الدنسة في كتابه الثابت والمتحول حيث قال: (... إذا كان التغيير يفترض هدماً للبنية القديمة التقليدية، فإن هذا الهدم لا يجوز أن يكون بآلة من داخله، إن هدم الأصل يجب أن يكون بآلة من داخله، إن هدم الأصل يجب أن يمارس بالأصل ذاته)(٤).

وهذا هو الذي عمله في تلمود الحداثة «الثابت والمتحول» حيث

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٢١٤ \_ ٢١٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٢١٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: كتاب بحثاً عن الحداثة: ص ٤٢.

<sup>(</sup>٤) الثابت والمتحول ١ ـ الأصول: ص ٣٣.

حاول أن يستخدم شيئاً من التراث لهدم الإسلام، غير أنه لم يفلح ولن يفلح، فقد ركن إلى الشذاذ من الباطنيين والملاحدة والشاكين واتخذ منهم أساساً لمنطلقه، ولن يفلح؛ لأن دين الله محفوظ، موعود من الله القدير بالنصر والتمكين ولو كره المجرمون.

غير أن مايجب التنبيه عليه في هذا المقام، أن قاصري العقول من أتباع الحداثة والمدافعين عنها، يظنون أن الحداثة مجرد تجديد في الإشكال، ونمط تحديث في التعابير وأسلوب جمالي حديث، وفي الحقيقة أن الحداثة لم تتخذ ذلك غرضاً لها إلا بعد أن اتخذت هدم الدين وتشويه الرسالة ومعارضة الشريعة أهم أهدافها بل أول أهدافها. وإلا فما وجه الارتباط بين التجديد في الأساليب والأشكال وهدم البنية الاعتقادية والثقافية والحضارية للأمة؟.

ولماذا لا نكاد نجد حداثياً إلا وهو مغموص في دينه وعقيدته بكفر بواح أو بنفاق أو بشكوك؟.

ولماذا لا نجد عند رواد الحداثة وأساتذتها ومعلميها أدنى توقير لله تعالى أو لكتابه أو لرسله الكرام أو لشريعة الإسلام؟.

ثم لماذا نجد عندهم مقابل ذلك الاحترام للوثنيات اليونانية والإغريقية والفرعونية والآشورية بل وحتى البوذية وجاهلية العرب قبل الإسلام؟، والإجلال والتعظيم لمبادئ الكفر ومناهجه المعاصرة؟.

وما تكون موجعة للإسلام والمسلمين إلا كانوا في صفها، وما تكون ملمة ضد الدين وأهله إلا فرحوا بها، وإن جاء فتح أو نصر أو تمكين للمسلمين كشروا وغضبوا وضاقت نفوسهم وحصرت صدورهم.

وفي كتاباتهم الصحفية وتصريحاتهم العلمانية ما يؤكد كل هذا الذي ذكرناه.

إنه الهدم، والثورة على الإسلام، وإن تلبس بلبوس الثقافة والفن والإبداع.

فنحن أمة قد وهبنا الله تعالى من خصائص التمييز بين الحق والباطل مالم يهبه لغيرنا من الأمم، ذلك أن أمة الإسلام هي أمة الحق له تدعو وبه تسهدي وتعدل: ﴿وَمِمَّنَ خُلَقْنَا أُمَّةُ يَهَدُونَ بِٱلْحَقِّ وَبِهِ، يَعْدِلُونَ ﴿ الله الله الله على الله على أمره ولا بعد الإيمان إلا الكفر، ولا بعد التوحيد إلا الوثنية، والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لايعلمون.

ومن شواهد انحرافات أدونيس في هذا الباب ما كتبه في ديوانه عن حقيقة الإسراء والمعراج، حيث صور هذه الحقيقة تصويراً أسطورياً، وساقها سياقاً مملوءاً بالسخرية والتشكيك والأكاذيب والتهكمات الكثيرة، وذلك تحت عنوان «السماء الثامنة، رحيل في مدائن الغزالي»، ويعني بمدائن الغزالي الإسلام وقد تعهد قائلاً:

(أهدم كل لحظة

مدائن الغزالي

أدحرج الأفلاك فيها أطفىء السماء)(٢).

وصور المسلمين في صورة تخبط وضياع وخرافة، وأنهم يحملون جثث الأسلاف ويقصد تراث السلف، وأنهم تائهون والرمل في عيونهم رمتنى بدائها وانسلت \_، يقول:

(مسافرون يخبطون

أين يذهبون؟

من جثث الآباء يحملون

تمائماً

<sup>(</sup>١) الآية ١٨١ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/١٢٣

والتيه في أقدامهم طريق

والرمل في وجوههم عيون)(١).

ثم يبدأ بقصة الإسراء والمعراج قائلاً:

(شددت فوق جسدي ثيابي

وجئت للصحراء

كان البراق واقفاً يقوده جبريل، وجهه كآدم، عيناه كوكبان

والجسم جسم فرس، وحينما رآني

زُلزل مثل السمكة

فى شبكة)<sup>(۲)</sup>.

وليس هذا مجال دراسة ما في هذه المقطوعة من كفر وإلحاد، ولكن نأخذ منها ما فيه تهكم بالله تعالى وتنقص مما يخص هذا المبحث يقول جاعلاً نفسه هو الذي أسري وعرج به:

(وكان سيف النقمة المجبول بالدماء

معلقاً بالعرش، قلت: سيدي

ارفعه عن بلادي

فقال: تم الحكم والقضاء

وسوف يفنى شعبك الحنيف مثل زبد بالطعن والطاعون

لكنك المفضل الحبيب ـ أدمٌ

خلقته من طين

وكان إبراهيم لي خليلاً

المصدر السابق ۲/ ۱۲۵.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/١٢٥.

وأنت لي حبيب وموسي كلمته وسنا حجاب وأنت تلقانى بلا حجاب وإن أكن خلقت من كلامي عيسى، فقد شققت من أسمائي اسماً لك، اقترنت بي أعطىتك الكوثر والحوض والشفاعة الكبري)(١). (دهشت؟ هذی قنة سرير، من عنبر عليه حورية. تضيء من خنصرها الحقول والفصول هذي لن يموت شاهداً بأنك الرسول)<sup>(۲)</sup>.

وفي لهجة ممزوجة بالكذب على الله تعالى ورسوله على يتعدى هذا الباطني جميع الحدود، ويطرح أصناف خبثه. . . ليكون طليعة الجبهة الحداثية الساعية إلى هدم الدين من خلال التهجم على صفات الله تعالى وأسمائه الحسنى، ففي النص السابق يجعل لله سيفاً من نقمة مجبول من دم، وهذه إشارة يصف فيها الله تعالى بالظلم والقسوة، ثم يصف هذا السيف بأنه معلق بالعرش، ثم يكذب على الله تعالى ويجترئ عليه اجتراء

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١٤٣/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ١٤٥.

المفتري، ويزعم أن الله لقي النبي ﷺ بلا حجاب، مع أن سياق الكلام ليس عن شخص النبي عليه الصلاة والسلام، وإنّما عن نفسه وكأنه يقص قصة أسطورية، ثم يزعم أن الله اشتق اسماً من أسمائه ووهبه للنبي عليه السلام، وأنه اقترن به، تعالى الله عما يقولون ويفترون علواً كبيرا.

وبالمقابل نجد أنه يمجد نفسه ويطريها إلى حد التقديس ويضفي على ذاته من النعوت الخارقة ما لا يخطر بعقل، فها هو في مقطع بعنوان: «هذا هو اسمى» يقول في أوله:

(ماحیاً کل حکمة هذه ناری

لم تبق آية، دمي الآية

هذا بدئي)<sup>(۱)</sup>.

إذن فغايته الأصلية ومسعاه الأساسي محو الحكمة، وحرق الديانة وإبادة الوحي والآيات، هذه هي البداية التي ينطلق منها والنهاية التي يريد الوصول إليها، ولكنه ـ خيب الله فأله ـ غير قادر على ذلك، ومن الذي يستطيع أن يطفيء وهج الشمس بفمه؟.

ثم يكرر مدائحه لنفسه من خلال اسمه الأصلي علي أحمد سعيد ويقول:

(قادر أن أغير: لغم الحضارة ـ هذا هو اسمي)(٢).

ويقول:

(أرى المئة اثنين أرى المسجد الكنيسة

سيافين والأرض وردة)<sup>(٣)</sup>.

ويقول:

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢٦٨/٢.

<sup>(</sup>۱) الاعمال الشعريه لادونيس ٢/(۲) المصدر السابق ٢/ ٢٦٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٢٧٠.

(قدست رائحة الفوضى)(١).

وفى تعالٍ وغطرسة متناهية يقول:

(وطنى راكض ورائى كنهر من دم جبهة الحضارة

قاع طحلبی)(۲).

إلاَّ أنه يصل حد الكفر البواح والغرور الكفري الجامح في قوله عن نفسه: (ورأيت الله كالشحاذ في أرض على) (٣).

ثم يقول:

(في طواحين الهواء

سقط الخالق في تابوته)(٤).

وفي مقطع آخر يتحدث عن اسمه الوثني «أدونيس» وعن الشعر والفكر الحداثي، على أنه مجد وفرحة، ومكر مثل مكر الله تعالى وتقدس، يقول:

(لا مجد الغزوبل مجد الاستقبال

لا فرحة أن تغلب بل فرحة أن تحيا

لاتوحش العنف، بل أنس مكر كأنه من مكر الله...

... اقتربي أيتها الطالعة المحية، أما قرأت «... أول المحبة معنى أبداه سماه حسناً، ثم أبدى شخصاً ألبسه ذلك المعنى، وسماه حسنا ثم قابل الحسن بالحب، والمتحسِن بالمحب، والمستحسن بالمحبوب)(٥).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) (٤) المصدر السابق ٢/ ٢٨٣.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢/٤١٠ ـ ٤١١.

وتأبى عليه نزعته الباطنية إلا الانحدار إلى وهدة أسلافه من الباطنيين الملاحدة، ففي أحد المقاطع الطويلة يتحدث عن النصيري الشلمغاني (۱)، ويضمن كلامه في المقطع الذي يسمه شعراً، ويقرر أقواله الإلحادية الحلولية التي تصف الله تعالى بأبشع الأوصاف، يقول:

(يصلب الشلمغاني ويحرق

يكون من مذهبه

أ ـ الله يحل في كل شيء حل في آدم وفي إبليس

ب - خلق الضد ليدل على المضدود

ج ـ الضد أقرب إلى الشيء من شبيهه

د ـ الله في كل أحد بالخاطر الذي يخطر بالقلب

ه ـ الله اسم لمعنى

و ـ من احتاج الناس إليه فهو إله، لهذا المعنى يستوجب كل أحد أن يسمى إلها

ز ـ ملاك من ملك نفسه وعرف الحق

ويقول الشلمغاني

اتركوا الصلاة والصيام وبقية العبادات

لا تناكحوا بعقد

أبيحوا الفروج

للإنسان أن يجامع من يشاء

<sup>(</sup>۱) سبقت ترجمته ص ۳۷۴.

ويقول الشلمغاني

اقرأو كتابي ـ الحاسة السادسة في إبطال الشرائع

الجنة أن تعرفوني

النار أن تجهلوني)(١).

وكل يميل إلى جنسه، وكل يأنس بأشباهه وأمثاله، وقد تشاكلت عقائد الخبث بين أدونيس والشلمغاني، كما تشاكلت عقائد الحداثيين العرب مع الملاحدة والإباحيين في بلاد الغرب، فانتحلوا منهم، وحاكوهم في ضلالهم، وصاروا نسخاً مكرورة عن أسيادهم وقد عبر بعضهم عن هذا بقوله: (حداثة الغرب النهضوية والعقلانية والعلمية كانت مفصلاً تاريخياً هاماً في حياة البشرية أعادت الاعتبار للإنسان)(٢).

وإذا كانت هذه نظرتهم وهذا هو معيارهم فإنه بلا ريب قد أتموا أدوار المحاكاة والتبعية إلى حد الانجرار الكامل والتلقي البليد، تقول صاحبة المقولة السابقة: (وجاء دوركهايم (٢) ليعلن أن المجتمع هو الله والله هو المجتمع)، وقد تبع العلمانيون والحداثيون العرب هذه المقولة وقلدوها وأنزلوها على وقائع عديدة وأحوال كثيرة، واستخفوا بالله تعالى فوصفوه بالنقص، وجعلوه - جل وعلا - هدفاً لسخريتهم واستخفافهم، وجعلوا من هذه السخرية والاستخفاف منطلقاً لسائر ضلالاتهم الاعتقادية والعملية.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ١٤٥ \_ ٥٤٨.

<sup>(</sup>٢) قضايا وشهادات ٢ صيف ١٩٩٠ م: ص ١٠٥ مقال لأنيسة الأمين.

<sup>(</sup>٣) هو: أميل دوركايم اليهودي الفرنسي، ولد سنة ١٢٧٤هـ ـ ١٨٥٨ م، وتوفي سنة ١٣٣٦ هـ/ ١٩١٧ م، اشتغل أستاذاً للفلسفة والاجتماع والتربية، ويعتبر من أكابر علماء الاجتماع المادي، ويعتبرونه واضع لفظة علم الاجتماع، تقوم نظريته الاجتماعية على الفلسفة المادية والنظرة الحيوانية للإنسان، وقد أثر بفلسفته هذه على مسيرة الحياة الاجتماعية الغربية غاية التأثير وسيأتي في الفصل الخاص بالاجتماع ذكر ذلك. انظر: الموسوعة الفلسفية ص ١٨٣٠.

بيد أن تقليدهم للغرب قام على سوقه في أبواب الفلسفات والعقائد والمبادئ والأفكار، ولم يفلحوا أدنى فلاح في اقتباس مايلزم للنهضة التقنية والإدارية، بل غرقوا في حمأة الفلسفات الإلحادية والمادية والإباحية التي زعم الغرب أنها هي أصل التقدم التقنى.

وما الحداثة التي اخترمت حيزاً من أبناء المسلمين وألقت بهم في أتون الشكوك والجحد والرفض والوجودية، إلا صورة من صور الاقتباس والنقل الذي مارسته المدارس الحداثية العربية.

لقد أخذوا الحداثة بأوصابها وأخلاطها وإلحادها وفضائحها وضياعها، وهذا ما عبر عنه أحدهم قائلاً: (لعل إشكالية الحداثة هي الأكثر لبساً بين الإشكالات الثقافية والفنية التي شهدتها لوحة الثقافة العربية الراهنة.

ويبدو أن هذا اللبس والغموض المحيط بها ليس سمة الحداثة في حقل تداولها الاصطلاحي والدلالي العربي فحسب، بل هي ولدت في سياقها الغربي متلبسة باللبس والشك والقلق، والعقل المزدحم بتمزقاته وانشراخه في إضفاء التجسيد والحسية على عالم المجردات، عبر التعايش المأزوم تجاه الكامن في داخل الإنسان الحديث، الذي يعيش حالة تضاد بين نزعة مضادة للطبيعة وحنين متعاظم تجاه هذه الطبيعة الضائعة حيث لا أفق سوى العدمية والاستلاب، بعد إعلان نيتشه موت الله وموت الجمال معه، والفن لم يعد يعوض عن الحياة بل يساهم في تعميق الاستلاب نحوها، فسيموت الفن تاركاً إيانا في العراء، حيث الشمس السوداء للسأم والسوداوية شمس الفرح الحمراء وقمر الكارثة الشاحب، فالعالم لايزال مقلوباً على شمس الفرح الحمراء وقمر الكارثة الشاحب، فالعالم لايزال مقلوباً على الرغم من حلم ماركس بإقافه على قدميه...

إن الباحث وهو يجهد لاكتشاف خصائص ومميزات الحداثة وسط العوالم القاحلة والعراء الروحي إلا من الشمس السوداء وقمر الكارثة الشاحب لابد أن يقر بصعوبة الإحاطة بكليتها عبر تناقضاتها وتفتت رؤيتها لذاتها وللعالم. . . وهي إذ تطمح لإلغاء الطبيعة عبر تشييئها التقني لا تلبث أن تنتحب حنيناً إلى فردوس الطبيعة المفقود، فقد اغتالت الله والجمال

والأخلاق والفن وراحت تندب وترثي ما اجترحته يداها...)<sup>(۱)</sup>. وهذا النص يثبت عدة أمور:

الأول: أن الحداثة العربية ليست سوى صورة منقولة من الغرب.

الثاني: أن الحداثة ولدت وهي ممتزجة باللبس والشك والقلق والانشراخ والتشاكس، وذلك وفق منبتها في الأرضية الغربية المادية التي نبتت فيها.

الثالث: أن الحداثة ارتكست في عالم المادة والحسية، ونشأت على ذلك، فأنتجت ثمرات العدمية والجفاف والضياع والسأم والانحطاط.

الرابع: أن الحداثة تقوم فكرتها على إلغاء وجود الله تعالى وألوهيته.

الخامس: وصفه لله تعالى بالموت، وأن الحداثة قد اغتالته، كذب قائم على المبدأ التنقصي الذي تشيعه الحداثة العربية وتقوم عليه وتدعو له.

السادس: الإقرار بأن الحداثة عديمة الخلق، ضائعة السبيل، تائهة المقصد، مدمرة للخلق والفن والجمال، وفي هذا ما يرد كل المزاعم التي يدعيها أزلام الحداثة وأتباعها في الجماليات الفنية والغنائيات الفكرية حسب تعبيرهم.

أمّا الزعم الكافر والوصف الملحد في أن الله تعالى مات أو اغتالته الحداثة فقول تافه وفكر منحط وفضلة إفرازٍ مادي، نسأل الله السلامة من هذا الكفر ومن أتباعه والمحامين عنه والمعتذرين له.

فهل يرضى مسلم هذا الكفر البواح؟ وقد اشترى الله من المسلمين دماءهم وأموالهم لنصرة دينه ورفع لواء شريعته وكبت الكافرين، وهل فقد المسلمون حمية الإيمان، والإحساس بالكرامة؟ وهم يسمعون ويقرأون مثل هذه الأقوال التي تنز خبثاً ومكراً وكفراً وتستفز المسلمين في دينهم أصل

<sup>(</sup>۱) قضايا وشهادات ۲ صيف ۱۹۹۰ م/۱۶۱۰ هـ: ص ۲۷۰ من مقال بعنوان الحداثة عقدة الأفاعي لعبدالرزاق عيد.

عزتهم، وفي عقيدتهم وتاريخهم وتراثهم وحضارتهم وأمتهم، وكل معالم مجدهم وسؤددهم؟!.

وقد سردنا أمثلة عديدة لذلك، وما زالت جعبة أهل الحداثة مليئة بسهام الزيف والضحالة والارتداد، بل لا تفتش أحداً منهم إلا وتجده يجاهر بالكفر أو يلحن بأقوال تدل على قرارة نفسه السوداء ﴿ وَلَوْ نَشَآءُ لَأَرْيَنَكُهُمْ فَلَعَرَفْنَهُم فِي لَحَن الْقَوْلِ ﴾ (١).

فها هو المتردي نصر حامد أبو زيد يسخر من صفة علم الله \_ جلً وعلا \_ فيقول متهكماً: (وأمّا الحديث عن أسباب النزول أو النسخ فقد كان ذلك معلوماً لله منذ الأزل ثم تركب التنزيل على الوقائع في خطة إلهية محكمة معدة سلفاً)(٢).

ويواصل سخريته قائلاً: (بل إن كل ما نقول الآن من أقوال وما قيل قبل ذلك وما سيقال معلوم لله مراد له، فكل ما في الكون من أشياء وأحداث ووقائع وأفكار وعبارات مراد له وجزء من كلماته التي لاننفذ كما ورد في القراءات)<sup>(٣)</sup>.

ثم ينسرب بعد هذا كله ليقول بأن نسبة القرآن إلى الله تعالى غير قطعية، بل هي تبرير ديني لوضع اجتماعي، وأن القرآن استمد القداسة من الامتداد التراثي والعبق التاريخي، والوهم بأن ذلك هو الإسلام ذاته.

ثم يتكىء اتكاء العاجز عن الحجة والبرهان إلى أقوال المعتزلة في زعمهم الباطل أن القرآن مخلوق، ويصف هذه البدعة بأنها فكرة حيوية وحضارية، وأنها هي التي أبدعت وأنجزت الإنجازات التي أفادت منها أوروبا فيما بعد!!.

يقول: (... كان المعنى النقيض الذي ساد بعض الوقت ثم تم

<sup>(</sup>١) الآية ٣٠ من سورة محمد.

<sup>(</sup>۲) قضایا وشهادات ۲ صیف ۱۹۹۰ م/۱۶۱۰ هـ: ص ۳۸۷ ـ ۳۸۸.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٣٨٨.

تهميشه بعد ذلك هو أن القرآن حادث مخلوق ارتبط إيجاده وإنزاله بحاجة البشر وتحقيقاً لمصلحتهم، ومن السهل أن ندرك أن هذا المعنى النقيض كان جزءاً من بنية فكرية أخرى تطرح رؤية للعالم والطبيعة والإنسان تتسم بالحيوية والديناميكية... وغني عن القول أن تلك الرؤية النقيضة هي التي أبدعت وأنجزت في مجال المعرفة العلمية تلك الإنجازات التي أفادت منها أوروبا...

وإذا كان معنى قدم القرآن وأزلية الوحي يجمد النصوص الدينية ويثبت المعنى الديني، فإن معنى حدوث القرآن وتاريخية الوحي هو الذي يعيد للنصوص حيويتها، ويطلق المعنى الديني ـ بالفهم والتأويل ـ من سجن اللحظة التاريخية إلى آفاق الالتحاق بهموم الجماعة البشرية في حركتها التاريخية . . . إن القول بحدوث القرآن يظل ذا أهمية تاريخية من حيث المعنى والدلالة . . . الذي ندعو إليه هو عدم الوقوف عند المعنى في دلالته التاريخية الجزئية ، وضرورة اكتشاف المغزى الذي يُمكن لنا أن نؤسس عليه الوعي العلمي التاريخي.

إن النصوص الدينية ليست في التحليل الأخير سوى نصوص لغوية)(١).

في هذا النص المليء بالمغالطة والكذب والضلال والانحراف تساوق مزدوج يبدأ من ذيول المعركة الخاسرة بين أهل السنة والمعتزلة، وينتهي إلى المعركة العلمانية الحديثة التي سوف تنتهي بالهزيمة للضلال كما انتهت قبلها كل معارك الكفر ضد الإسلام.

وإذا كان علماء المسلمين في القرن الماضي شنوا هجومهم المبارك على المستشرقين وكشفوا بالحقائق والبراهين زيفهم وكذبهم وتحاملهم، فإنهم اليوم في حاجة شديدة إلى حملة أخرى ضد أذيال المستشرقين والملاحدة الغربين من أمثال هذا الأفاك.

إن نفيه لصفة العلم لله تعالى وتهكمه بها، ثم نفيه لصفة الكلام وجعله

<sup>(</sup>۱) قضایا وشهادات ۲ صیف ۱۹۹۰ م/۱۶۱۰ هـ: ص ۳۸۸ ـ ۳۸۹.

القرآن مخلوقاً، ثم زعمه بأن قول أهل السنة هو أن القرآن قديم، كل ذلك من الكذب المفترى والإفك المبين، وهو نموذج من نماذج الحداثة الفكرية التي يراد لها أن تكون هي السائدة والشائعة، من خلال هيمنة سياسية عميلة، وإعلام مسخر للشر والفساد والإفساد، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم.

وإذا كان نصر أبو زيد قد استعذب أقوال معلميه من الملاحدة الكافرين فأضحى مردداً لها، فإن في حقائق العقل ويقينيات الدين وقطعيات البراهين مايدحض أوهامه التي يحاول أن يصورها في شكل علم وبرهان، وهي في الحقيقة ليست سوى دعاوى مدعمة بأدلة الكذب والأوهام.

إن غاية مراده من كل أباطيله أن يصل إلى جعل الدين ونصوصه المقدسة مجرد نصوص لغوية ـ كما قال ـ يُمكن نقضها ونقدها ومخالفتها ومحاربتها تحت شعار أنها ذات (... دلالات مفتوحة وقابلة للتجدد مع تغير آفاق القراءة المرتهن بتطور الواقع اللغوي والثقافي)(١).

وما دمنا نتحدث في مجال وصف أهل الحداثة لله تعالى بأوصاف النقص، فإن من المناسب أن نذكر بعض مرامي هذا المفتري في كلامه السابق..، فإنه بعد أن قدم بتلك المغالطات الواضحة واستند إلى أقوال المعتزلة مبجلاً مطرياً، أعاد باطله في صيغة أخرى حيث قال: (... فالقرآن كلام الله وكذلك عيسى عليه السلام رسول الله وكلمته...، وإذا كان القرآن قولاً ألقي إلى محمد عليه السلام، فإن عيسى بالمثل كلمة الله...، والوسيط في الحالتين واحد وهو الملك جبريل الذي تمثل لمريم بشراً سوياً وكان يتمثل لمحمد في صورة أعرابي، وفي الحالتين يمكن أن يقال: أن كلام الله قد تجسد في شكل ملموس في كلتا الديانتين: تجسد في المسيح، وتجسد في الديانتين: تجسد في المسيح، وتجسد في

<sup>(</sup>۱) قضایا وشهادات ۲ صیف ۱۹۹۰ م/۱٤۱۰ هـ: ۳۹۰.

الإسلام نصاً لغوياً في لغة بشرية هي اللغة العربية، وفي كلتا الحالتين صار الإلهي بشرياً، أو تأنسن الإلهي)(١).

ثم يكرر القول: (أصبحنا في موقف يسمح لنا بالقول بأن النصوص الدينية نصوص لغوية شأنها شأن أي نصوص أخرى في الثقافة... وإذا كنا هنا نتبنى القول ببشرية النصوص الدينية فإن هذا التبني لايقوم على أساس نفعي إيديلوجي...)(٢).

إن منتهى هذه الأقوال نفي الدين بكامله، وجحد الألوهية بالكلية، ومناقضة الإسلام تمام المناقضة، لكن بطريق متلوي وتحت مسميات الدراسة اللغوية والألسنية البنيوية، فنفي صفة الكلام لله وجعلها مخلوقة، والخلط بين كلام الله تعالى الذي هو صفة من صفاته ومنه القرآن العظيم وبين المخلوق بأمر الله تعالى وهو عيسى عليه الصلاة والسلام، كل ذلك من أبواب التلبيس والتدليس والمغالطة.

فالله ـ جلَّ وعلا ـ خالق، وكل شيء سوى الله تعالى وصفاته مخلوق، وكلام الله صفة من صفاته والقرآن كلام الله منزل غير مخلوق، وعيسى عليه الصلاة والسلام مخلوق وبأمر من الله وكلام منه ـ جلَّ وعلا ـ وأمره وكلامه من صفاته وليست مخلوقة، كما قال تعالى: ﴿أَلَا لَهُ اَلْخَاتُ وَالْأَمْرُ ﴾ (٣) فقد فرق ـ جلَّ وعلا ـ بين الأمر والخلق ليدلنا على أن الأمر غير الخلق ولو كانا شيئاً واحداً لما فرق بينهما.

ولسنا هنا في مقام الدحض لأقوال أبي زيد على طريقة محاجة أهل السنة لمخالفيهم من أهل الملة؛ لأن كلامه ينبع ويصب في حقول الإلحاد المظلمة، ويكفيه إلحاداً أنه جعل كلام الله تعالى مخلوقاً بل جعله مجرد نصوص لغوية مثل الشعر والقصة والرواية، بل تبنى القول ببشرية النصوص الدينية حسب تعبيره، وواحدة من هذه تخرج من الملة فكيف وقد اجتمعت كلها؟!، نسأل الله العافية والسلامة، ونعوذ بالله من الكفر وأهله.

<sup>(</sup>۱)(۲) المصدر السابق: ص ۳۹۰ ـ ۳۹۱.

<sup>(</sup>٣) الآية ٤٥ من سورة الأعراف.

وعلى منوال التنقص الذي اتخذته الحداثة شعاراً لها وأساساً لمنطلقاتها، يتحدث حسن حنفي عن صفات الله تعالى باعتبارها مجازاً في حين أن صفات المخلوق ـ كما يزعم ـ حقيقة، مستنداً إلى أقوال بعض المبتدعة من السابقين، زاعماً أن سؤالاً وجه إلى أحد علماء اللغة القدامى: (والسؤال هو: أيهما أصح؟ هل الله عالم قادر سميع بصير متكلم مريد بالحقيقة، وأنا كذلك بالمجاز؟ أم أن الله عالم قادر حي سميع بصير متكلم مريد بالمجاز، وأنا كذلك بالحقيقة؟)، ثم يقول بأن عالم اللغة هذا انتهى: (لأن يقول بأن الرأي الثاني هو الأصح . . . إن هذه أشياء حقيقة عندي، فأنا أسمع وأبصر وأتكلم وأريد، ولما أردت أن أقيس على الشاهد وصفت الله كذلك فأنا كذلك في الحقيقة وهو كذلك بالمجاز، فكل الوحي مجاز، وكل لغتنا مجاز وكل كلامنا مجاز، وهو تقريب لفهم الواقع، وتلك هي أهمية الخيال)(۱).

فما دامت صفات الله عنده مجاز والوحي مجاز في حين أن الإنسان حقيقة، فإن مؤدى هذا القول الضال أن الله تعالى ليس بحقيقة ولا وحيه حقيقة، بل ضرب من ضروب الوهم والخيال.

بل يصل به التنقص لله تعالى والسعي لهدم دين الإسلام ونقض عراه أن قرر بأن أي كلام تقوله يصح أن يكون قرآناً، وذلك في قوله: (... الحداثة تبدأ بالالتحام المباشر مع الواقع، فالبنسبة لقضية فلسطين، هل أنك تحتاج إلى العودة إلى القرآن والحديث لتنادي بالتحرير؟ وفي قضية الشعر والفن، هل أنت محتاج إلى نص قرآني أو حديث نبوي لكي تعرف أو تجد حلاً لقضايا الشعر والفن وقضايا الوحدة والتجزئة، قضايا الهوية والاختلاف. . . الخ، وهذا يعني بأن الإلتحام المباشر بالواقع يجبُّ أحياناً كل نص، بل إنك كما قال مالك بن أنس (٢): «ما رآه المسلمون حسناً فهو

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ٢٢٣، أورد هذه الأقوال على ما ذهبت إليه تلك الفرق المبتدعة القديمة، أو متوقف عندها ولكنه أوردها ليخلص منها إلى مذهبه الشنيع.

<sup>(</sup>٢) هو: مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر أبو عبدالله الأصبحي الإمام صاحب المذهب، شيخ الإسلام وحجة الأمة، ولد سنة ٩٣ هـ، وتوفي ١٧٩ه عن ٨٩ سنة رحمه الله تعالى ومناقبه أجل من الحصر، وفضله فوق الوصف، ومكانته في قلوب=

عند الله حسن» (١) قل أنت: قال الله في كتابه الكريم: يا شباب الحجارة ويا أطفال الحجارة استمروا، ويكون كلامك صحيحاً...، إن المسلم يجوز له أن يضع نصاً يعبر به عن مقصد في الواقع ويكون مصدراً للحكم)(٢).

إنه يقرر بكل استخفاف وسخرية بأن الإنسان يُمكن له أن يقول أي كلام فيصبح هذا الكلام قرآناً أي يصبح مثل كلام الله.

﴿ أَنظُرَ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبُّ وَكَفَى بِهِ ۚ إِثْمًا مُّبِينًا ﴿ أَنَّ ﴾ (٣).

ومن أخبث أقوال حسن حنفي في هذا الصدد قوله في صيغة إعجاب بالصوفية في ندوة «الحداثة والإسلام»: (... والصوفي يتحدث بحرية تامة مع الله، ويتكلم عن علاقته العشقية مع الله، وأنه لا فرق بين الذكر والأنثى، الله يعامله جنسياً وهو يعامل الله جنسياً...)(3).

أمّا نزار قباني فإنه يصف الله تعالى بالجهل وعدم المعرفة بالإنسان وقلبه وعواطفه، وذلك في قوله: (... القلب الإنساني قمقم رماه الله على شاطيء هذه الأرض، واعتقد أن الله نفسه لا يعرف محتوى هذا القمقم ولا جنسية العفاريت التي ستنطلق منه، والشعر واحد من هذه العفاريت)(٥).

ويصف الله تعالى بأنه دبيب شعري وإيقاع، وأن موت القصيدة هو موت لله تعالى، إلى آخر كلامه النجس الدنس المليء بالكفر والضلال،

المؤمنين مكينة، بل هي من علامات صحة الدين والاستقامة على السنة. انظر: سير أعلام النبلاء ٥٨٤، وتهذيب التهذيب ١٠١٥، والبداية والنهاية ١٧٤/١٠ ـ ١٧٥.

<sup>(</sup>۱) هذا أثر موقوف على ابن مسعود رضي الله عنه، وليس من كلام مالك بن أنس كما قال هذا العلماني الجاهل. انظر: الأثر في مسند أحمد ٧٩٧١، وانظر الكلام عنه سنداً ومتناً إن شئت في حقيقة البدعة وأحكامها ٧ ٣٨٢ ـ ٣٩٣.

<sup>(</sup>٢) الإسلام والحداثة: ص ٢٣٥ ـ ٢٣٦.

<sup>(</sup>٣) الآية ٥٠ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٤) الإسلام والحداثة: ص ٣٨٩.

<sup>(</sup>٥) أسئلة الشعر: ص ١٩٥.

حيث يقول: (إن الله عندي هو دبيب شعري، وإيقاع صوفي داخلي، والشعور الديني لدي، هو شعور شعري، والكفر عندي هو موت صورة الله القصيدة في أعماقي)(١).

ويبلغ به التهكم والتنقص بالله تعالى أخبث غاية حين يقول: (... وماذا يكون الشعر الصوفي سوى محاولة لإعطاء الله مدلولاً جنسياً)(٢).

أمّا النصراني يوسف الخال فقد قرر بأن مسرحية الحلاج لصلاح عبدالصبور تصل إلى قاعدة نصرانية ويفسر ذلك بقوله: (عندما قال الحلاج: ما في الجبة إلاّ الله، فعلى الطريقة نفسها التي قال بها المسيح: أنا في الأب والأب في، فالمسيح والحلاج قالا إن الله يمشي على الأرض، إنه إنسان، انسنة الله...)(٣).

سلام الله وصلاته على المسيح عيسى ابن مريم، فقد كذبت عليه النصارى وافترت، كما كذبوا على الله \_ جلَّ وعلا \_.

وإن من التدنيس أن يقرن نبي الله عيسى عليه السلام بالزنديق الحلاج، ويجعلان في سياق اعتقادي كفري واحد، نزه الله نبيه عن ذلك.

أمّا وصف الله بأنه يمشي على الأرض وأنه إنسان فوصف كفري من كافر ملحد، ولكنه إضافة إلى ذلك، يعد من أصول مبادئ الحداثة العربية، وهو ما يعبرون عنه بتأليه الإنسان وأنسنة الله كما قال يوسف الخال، فسبحان الله العظيم وتقدس الملك القيوم عما يقولون.

وفي سياق استخفاف وتنقص يوسف الخال بالله الجليل، يقرنه بالمرأة، ويجعل وصف المرأة وصفاً لله - جل وعلا -، يقول: (ليس ضرورياً أن يصف الشاعر امرأة يحبها، أن يصف عينيها وصدرها وجسدها،

<sup>(</sup>١) (٢) المصدر السابق: ص ١٩٦.

<sup>(</sup>٣) قضايا الشعر الحديث لجهاد فاضل: ص ٢٩٤.

العيون الخضر والقامة البيلسان وما إلى ذلك، من وحي هذه المرأة قد يكتب قصيدة عن الله)(١).

أمّا عندما يزعم إمعات الحداثة من أبناء المسلمين أن رواد الحداثة من النصارى قد تخلو عن عقائدهم القديمة في الصلب والتثليث فإنا ننقل لهم بعض أقاويل الخال المشبعة بعقيدته النصرانية، وما النص السابق إلا واحدا من نصوص كثيرة، منها قوله في تمجيد الأولمب وأثينا وما نتج عنها من فكر ونظام:

(يا لفتح للفكر مهد للحق سبيلاً وزف خير البشائر هو ذا الله عن خطاياي مصلوباً يريني وجه المحبة سافر فالتقى العالمان: الشرق والغرب وشدًا على الوداد الأواصر بفداء من المحبة سمح)(٢).

فهاهي كلماته الزائفة تنضح بالنصرانية المحرفة، وتضج بالانحراف في وصفه الله تعالى بالصلب، وفي ربطه التقدم والحرية بالعقائد الوثنية والخرافات النصرانية.

ويَمضي في تخبطاته الإلحادية واصفاً العظيم الجليل - جلَّ وعلا - بأنه أُنزل على الأرض، وأنه مات، وفق قاعدة الحداثيين والعلمانيين الملاحدة الذين يجعلون ذلك أساساً لمنطلقاتهم الإبداعية والفنية والفكرية فيقول - متحدثاً عن الإنسان وطموحاته -:

(وكم تاق إلى الفعل فأعلى

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٠١

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية ليوسف الخال: ص ١٠٨.

هرماً، أو أنزل الله على الأرض الهي حينما مات ألم يشفع به الوهم الذي كانا)(١).

وفي مقطع له بعنوان الحوار الأزلي، يخاطب الله تعالى بخطاب مليء بالشك والريب والاستخفاف والنقص، وهو مقطع يُمكن من خلاله تلخيص مقاصد الحداثة ومآربها الاعتقادية ومشاريعها، ورموزها التي تتخذها للتعبير عن التخلف مثل الرمل والتماسيح والظلام والبوم والغربان والغيم الأسود والطوفان، وأخرى للتعبير عن التقدم مثل النور والبحر الذي هو الغرب.

وهو مقطع يتحدث فيه عن نشأة الإنسان وذكر فترات حياته وفق النبوات، ويصف الله بأنواع كثيرة من النقص والازدراء بدءاً من سؤاله في المطلع:

(متى تُمحى خطايانا

متى تورق آلام المساكين؟

متى تلمسنا أصابع الشك؟

أأموات على الدرب ولا ندري)(٢).

ثم يقول على طريقته وعقيدته النصرانية:

(إذا ما استفحل الشر:

صليب الله مرفوع على رابية الدهر)(٣).

ونحوه قوله:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢١٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ۲۲۰.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٢١.

(صليب الله لم يمح خطايانا)(١).

ثم يسأل سؤالاً كافراً:

(متى يعرى، إله ملأ العين

 $(1)^{(1)}$ ...)

ثم يعود إلى مذهب الحداثي الذي سماه قبلاً «أنسنة الله» تعالى الله وتقدس فيقول:

(وهذا الزاحف العارى أإنسان؟

أإنسان على شاكلة الله؟

أراه قُد من لحم الشياطين) (٣).

ثم يجتريء في وقاحة فيصف الله ـ جلَّ وعلا ـ بالموت ويجعله لحماً وخبراً ودماً وخمراً يؤكل ويشرب، تقدس الله وتنزه عما يقول الحداثيون:

(غراب البين لم يرحم ضحايانا

ولم ينهض من القبر سوى الله.

سوى شيء هو الله، أكلنا لحمه

خبزاً، شربنا دمه خمراً

فما أشبعنا الخبز

ولا أسكرنا الخمر)(٤).

وهكذا تنشأ الحداثة في هذه المراتع الوخمة، وعلى أيدي هؤلاء الحاقدين، أعداء الدين والإنسانية وحلفاء الرذيلة والشيطان، وعلى هذه

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية ليوسف الخال: ص ٢٢٥ ونحوه: ص ٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٢٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٢٥.

النماذج تتكون أفكار وعقائد الحداثيين ومشروعاتهم. ومن أقواله في وصف الله تعالى بالنقص قوله: (ندق بوابة النعيم تنزف أيدينا يقال هذا حظنا القديم والله صامت فينا)(١). و قوله : (والله في ديارنا مشرد يود لو أن يداً جريئة تعيده)(۲). و قوله : (وحين أموت خذوا جسدي و لاتدفنوه لئلا يقوم مع الفجر يوماً ويكشف سر الإله مع الشوق يحلو لنا الانتظار وإن فرغت خمرة في الكؤوس فهاهو ذا الرب بين الحضور...

وفي الحب تنكشف الأحجيات

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٣٠.

فلا يتدحرج صخر القبور ولايصعد الله نحو السماء)(١).

وأمّا محور كلامه عن الله فهو يبدأ ويعود إلى وصفه ـ جلَّ وعلا ـ بالموت من جنس قوله:

(ونعش الإله القديم)(٢).

وهذا المحور الذي يدور كلامه عليه، هو المحور ذاته الذي تدور عليه قضية الحداثة من أولها إلى آخرها، وإن زعم المغفلون غير ذلك.

والشاعر التموزي النصراني الحداثي الآخر جبرا إبراهيم جبرا أستاذ الجيل الحداثي ومفخرة الأدب الحداثي، له في هذا المسلك الشائن مثل الذي لأشباهه، ومن ذلك قوله عن المرأة المحتشمة:

(اتلك التي وراء الجدار المهدم قلت لها

حديقة الله في هذا الجسد)(٣).

وهذه إضافة تدنيس وتنقص، مثل قوله:

(في وجه الفضاء والأفنان العوالي تنحني

كأقواس الكنائس الشواهق

والله يهدر صوته بين الشجر)(٤).

وفي مقطع كتبه بالأحرف اللاتينية (AGNUS DEI) وترجمتها «قتل الإله» (٥)، أو «لا أدري» الإلحادية المنسوبة لمذهب اللاأدرية الذي سبق الحديث عنه، يقول:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٥٤ ـ ٣٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٥٨.

<sup>(</sup>٣) المجموعات الشعرية الكاملة لجبرا إبراهيم جبرا: ص ٥٣ ـ ٥٠.

<sup>(</sup>٤) المجموعات الشعرية الكاملة لجبرا إبراهيم جبرا: ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١٣٨ ـ ١٣٩.

(يا حمل الله الحاملَ خطايا العالم قطّر دمعنا لفظاً)(١).

وثالث أثافي الشر الحداثي النصراني «توفيق صايغ» يستخدم كل وسائله التصريحية والتلميحية، ومصطلحاته النصرانية في سياق تهجم وتنقص بالله تعالى، فمن ذلك قوله:

(أأنا الملومُ

إن أنت نفيتني

وأنت وصمتني

وقلت: فتش عن الفداء

وسقت عنى الفداء

أأنا أصفّد

لدخولي منزلاً

أنت عينته لي

ومفتاحك أدخلني فيه؟

أناتك يا واصمي

رضيت الوصمة

وكفارة وسعت وصمتى

أفلا يكفيك هذا

إلهى ألا يكفيك؟)(٢).

وقد أثنى سعيد عقل (٣) على هذا الكفر الأصلع وامتدح هذا الظلام

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٣٨ ـ ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الكاملة لتوفيق صايغ: ص ٢٨ ـ ٢٩.

<sup>(</sup>٣) سبقت ترجمته ص ١٥٩.

الدامس فقال: (... وهاهو ينقلب بشراً، يعرف الألم حتى النهاية، أشبه بذاك الإله هو... يتجرأ على الله «أأنا أصفّد؟» يصرخ في وجهه، أصفّد لولادتي في عالم أنت عينته لي؟ حيرتني، حيرتني إلهي! ويكاد بالحجارة يرشق مطلات السماء)(١).

وعبر عن إعجابه بنظيره الصائغ بقوله: (إنه مزيج من شبق ولاهوت)(٢).

غير أنه صدق حين قال عنه: (إنه كل شيء سوى اللاشيء، هذا الذي جاء آخر الزمن في عصر يتنفس العدم تنفساً في الفلسفة والشعر وفي الفن جميعاً)<sup>(٣)</sup>.

وهذه العدمية أليق وصف يستحقه الصائغ وسعيد عقل وكل اتجاه الحداثة الذي شبع من عفوناتها وارتوى من نتنها وهو في غاية الغبطة والافتخار!!.

ولتوفيق صائغ مقاطع عديدة في التهكم بالله تعالى ومخاطبته بسخرية ووصفه بأوصاف النقص منها المقطع الذي سبق النقل منه في عدة مواضع من الفصلين السابقين، ومن أقواله في هذا المقطع البذيء مما يخاطب به الله تعالى، قوله:

(ورسمك الذي بدا يتهلهل)(٤).

(أأدركت ما بنا

أم أأعماك الغرور واللاانتظار

وإباؤك أن ترانا انتشينا)(٥).

<sup>(</sup>١) الأعمال الكاملة لتوفيق صايغ من المقدمة التي كتبها سعيد عقل: ص ١٦.

<sup>(</sup>٢) (٣) المصدر السابق: ص ١٨.

<sup>(</sup>٤) (٥) المصدر السابق: ص ٢٠٣، ٢٠٤.

(نقعتنا بها بحمأة الترجي ولا رجاء

ونفضتنا عنك أرخص مما اشتريتنا ولم تخلف لنا

غير وعد برسول من لدنك ينقل لنا خيراتك...)(١).

(... ولم نعذب رسولك ليبوح أنك مغلوب كايانا

وفي عوز مثلنا وأسر وصحراء ورسالاتك هذه إلينا

> استغاثات لا غرام وتقربك الآن إلينا ليس حباً بقربي

لكن لتسكين إبرة فيك لاتكل)(٢).

سبحان ربي العظيم وبحمده.

ومن أقواله أيضاً:

(سيعرّف الليلة

الإله الشبق

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۲۰۳، ۲۰۶.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الكاملة لتوفيق صايغ: ص ٢٠٥.

تلك التي لم تعرف مثلها مع رجل)<sup>(۱)</sup>.

وقوله:

(عُذرتها ألهتها

أهلت أمها أن تسمى

حماة الله)(٢).

وقوله ـ أحرقه الله في جهنم ـ:

(الإله الصبي

كيف يشيخنا

يقلبنا زبانية؟

المكتنز الخدين كإليتين

كيف يحفر في خدودنا

وتحت عيوننا الجور

الهشُّ اللعوب

يصب الصلب

في القلوب...)<sup>(۳)</sup>.

ومن مقاطع الكفر المقطع الذي سماه (صلاة جماعة ثم فرد اقتباس من ريلكه)(٤).

وفيه:

(إلهتنا الفتية العتيقة، نخشاها ونهواها

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٠٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣١١ ـ ٣١٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٣٧٥.

تتقاضين دماءنا وتبعثين فينا الزغاريد والقفزات المجنونة القدسية الفاحشة موحى الأغاني وحدك وفحواها...)(١). (إلهتنا الزراعة الغيرة

المبينة عبث سخافة الغيرة والحسد:

... المتعبد الحابس نفسه

أيحبس الله في الصومعة؟ المفكر، الدارس اللهَ أتحتكر الله أوراقُه؟

> المبشر أله الله وحده ولأجلافه وأدغاله)<sup>(۲)</sup>.

وفي أحد الكتب التي ألفت للإشادة بتوفيق صايغ والدعاية له، والتي جمع فيها المؤلف بعض كتاباته التي لم تنشر يقول في بعضها: (... جملتي لخليل عن ضرورة التقاء الله والشيطان فيّ) (٣).

ويقول المؤلف أنه وجد على ورق كرتون صغير بخط يد توفيق ما يلي: (يا إلهي، هل ستكون مثلهم جميعاً! لن تصدقني، لن ترضى بمنطق، ستكون مشككاً ستغتابني وتقلب الأركان سراً من تحتي...)(١).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لتوفيق صايغ: ص ٣٧٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٧٧ ـ ٣٧٨.

<sup>(</sup>٣) توفيق صايغ سيرة شاعر ومنفى لمحمود شريح: ص ٨٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٤٤.

والحداثي النصراني الآخر وهو أنسي الحاج رتع في هذا المرتع الوخم أخبث ما يكون الرتع.

فمن ذلك وصفه بأن الله \_ جلَّ وعلا \_ قد قتل ومات، وهو المعنى الذي أكرر القول بأنه أصل من أصول الحداثة الغربية وذيلها من الحداثات الأخرى، والتي منها محل البحث «الحداثة العربية» يقول أنسي الحاج: (تقتل الكلمة جسد الله بعد قتل الله روحاً وجسداً)(١).

يقول أنسي الحاج: (العشق الأول، الأول، الأقرب ما يكون إلى دهشة الله الأولى بمن خلق) (٣).

ويقول: (لم أجد الله كما وجدته حين لم أعد احتمل أفكاري)(٤).

ويقول: (اللهو المجنون من صفات الألوهية، والفن لهو، الفنان في لحظة الخلق فلذة إله)(٥).

<sup>(</sup>١) خواتم: ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٧٦ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) خواتم: ص ٣٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٥٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٥٨.

وينسب المجرمين إلى الله تعالى، ويقصد بهم أهل الدين، الذين يقاومون الكفر والإلحاد، يقول: (مجرمو الله، في أي زمن وإلى أي إله انتسبوا هم طارئون على فني الإجرام والقداسة معاً...)(١).

ثم يضيف قائلاً: (الصلاة تسقى الله كما يسقى الحب المرأة)(٢).

ويقول: (الله خلق الإنسان وسرعان ما ندم وقال ما هكذا كان المقصود ان يصير)<sup>(٣)</sup>.

ويقول: (الله في البركة مطمئن وفي النهر منزعج، الصمد يرتاح في جمود الحركة ويراقبها بعيون الغدران والمستنقعات)(٤).

(هل يستطيع الله أن يبطل إلهاً)(٥).

ويقول: (الله مهما اختلفت الرؤى حوله، يتمثل لنا بصورة شبه دائمة رمزاً للاستيعاب الأوسع، الأشمل، تستطيع أن تتمرد عليه وتنعم في الوقت ذاته بعفوه نتمرد على الله كما نتمرد على الأب، تستطيع أن تكون شيطاناً في كنف الله . . الله يلحظ سقوطي ويحتويه، إنه معي حتى ولو كنت ضده . . . صورة الله في كتابات بعض الأنبياء هي صورة السلطان الذي كانوا يشتهون أن يكونوا الله أول الدمع . . . لا دموع إلا دموع الله فوقها)(1).

ويقول: (الفن ليس براعة بل استقباله الله)(٧).

وأقواله الخبيثة في السخرية والاستهزاء وإلحاق أوصاف النقص بالباري كثيرة، وخاصة في ديوانه المسمى «لن» ذلك أن هذا المنحى من أهم مطالب الحداثة العربية، ومن أبرز ظواهر فكرهم واعتقادهم الخبيث، ولذلك

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٦٨.

<sup>(</sup>٥) خواتم: ص ۷۸ ـ ۷۹.

<sup>(</sup>٦)(٧) المصدر السابق: ص ١٣٤.

تجد أنهم تواطأوا على ذلك: ﴿أَنَوَاصَوْا بِدِّهِ بَلَ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ (١).

ومنهم الحداثي الشيوعي العراقي سعدي يوسف الذي يقول:

(نقدم بلداناً عارية إلا من بدلات جاهزة

ونشيداً للمنتصرين على أطفال الله)(٢).

ويقول:

(يا أيها الملقى على أرضٍ ـ وإن قربت ـ غريبة لكائن طعم الله طين)<sup>(٣)</sup>.

ومنهم الرافضي المنبت، الشيوعي المبدأ الحداثي العراقي مظفر النواب، الذي بلغ به انحرافه إلى حد الإلحاد الصريح، والتهكم الواضح بالله \_ جلَّ الله وَتَقَدَّسَ \_ وذلك في مثل قوله:

(تلك شيوعية هذي الأرض، وكان الله معي يمسح عن قدميه الطين فقلت له: أشهد أنى من بعض شيوعية هذي الأرض

... اتقنت تعاليم الأهوازي، ووحدت النخلة والله وفلاحاً يفتح نار

الثورة في حقل الفجر... تكامل عشقي)(٤).

فهذا هو نسبه الاعتقادي من الأهوازي الرافضي الباطني إلى الشيوعية الإلحادية، وبين هذا وذاك أوصاف النقص التي يحاول إلصاقها بالله تعالى، ومن أقواله:

<sup>(</sup>١) الآية ٣٠ من سورة الذاريات.

<sup>(</sup>Y) ديوان سعدي ١/٧٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٣٦٦/١.

<sup>(</sup>٤) مظفر النواب شاعر المعارضة السياسية: ص ٢١، ٢٢.

(ركض البستان، وكان الرب على أصغر برعم ورد

ناديت عليه ستقتل

فاركض

ركض الرب)<sup>(۱)</sup>.

ويقول:

(ثمل الله بنا

مما فهمنا أدب الشرب

وأنهينا القناني

حيرة في لغزه

سماره كنا

وكان الأرقا)<sup>(٢)</sup>.

وعند هذه الأقوال يقول مؤلف الكتاب المخصص لمدحه والدعاية له: (وهو لايشرب ليشارف المطلق فحسب، وإنّما ليسكر المطلق نفسه)(٣).

ويقولان في تحليلهم النقدي الحداثي لشعر النواب: (... إن حضور «الله» في شعر النواب، حضور راسخ وأصيل. حضور مشارك جميل، حضور له خصوصيته العالية فهو ليس مفارقاً يستدعى الحنين إليه، وليس طقوسياً تحجبنا مراسيم الدخول إليه، ولا صاحب دينونة تعطفنا عوامل الرغبة والرهبة عليه، والرائع في حضور «الله» في شعر النواب أنه ينبثق من اللحظات الحرجة التي يشكل حضوره فيها جمالية ودهشة يولدهما الألفة

<sup>(</sup>١) مظفر النواب شاعر المعارضة السياسية: ص ٢٠، ٦٢.

<sup>(</sup>٢) (٣) المصدر السابق: ص ٥٤.

الحميمة بين المتناقضات)(١).

ثم يستشهدان بقوله:

(طائر اللذة

ملقى بين ضلعيك سجينا

خذ رشيفات وحرره قليلاً

ربّما يشتاق من نافذة الحانة لله

ويغري الأفقا)<sup>(٢)</sup>.

إن في التحليل السابق الذي هو جزء من التحليلات النقدية الحداثية إيضاح لمدى الاستخفاف الذي انحدرت إليه جاهلية الحداثة العربية، حيث جعلوا الله تعالى مجرد لفظ يستخدم وتعبير فني يولد الدهشة، وحضور جمالي يستخدمه الشاعر الحداثي بالصورة التي يريد ووفق الأوصاف التي يحب، وكأن الله \_ تعالى وتقدس \_ مجرد لفظ، بل هو عندهم \_ قاتلهم الله \_ مجرد كائن يتحدثون عنه مثلما يتحدثون عن أي شيء لا قيمة له، وغايتهم من كل ذلك تحطيم معنى الإجلال والتعظيم والقداسة التي لله تعالى في قلوب المسلمين، وأتى لهم ذلك؟!.

ومن أقول النواب الخبيثة قوله:

(یا من رأی الله شاحنة لیس تلوی)<sup>(۳)</sup>.

وقوله:

(ارجحتني على الكون أمي كحلم النوارس

<sup>(</sup>١) (٢) المصدر السابق: ص ٥٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٣، ١١٩.

فالتبس الله عندي بكل البشر)(١).

وقوله:

(ماذا على موجة الله كانت تبث)<sup>(۲)</sup>.

وقوله:

(فإن سكن الخلق

يأخذ عزلته بزاويا من الله عابقة بالشراب

ويثمل بالله سبحانه

والبلاد التي درجات الكحول بها لم تصلها الخمور)(٣).

ومنهم العربيد التائه أمل دنقل، الذي يقول:

(وألمح ـ من خلال الموج ـ وجه الرب يؤنبني)(٤).

.ر. ي. . . . . . .

(يطالعني الندى والله والغفران

وأسقط بين نهديك)<sup>(ه)</sup>.

ويجعل لله تعالى خاتماً وكأنه واحد من البشر فيقول:

(وعيناك فيروزتان تضيئان

في خاتم الله. . . كالأعين)(٦).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٧٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١١٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٤١.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية الكاملة لأمل دنقل: ص ٤٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٨٩.

<sup>(</sup>٦) الأعمال الشعرية الكاملة لأمل دنقل: ص ٨٩.

ويقبس من عقائد أساتذته في الحداثة، من اليهود والنصارى ويقرر عقائدهم الضالة في قوله:

(ارتاح الرب الخالق في اليوم السابع)(١).

ويظهر نفسه في منزلة الند لله تعالى في قوله:

(حاذيت خطو الله لا أمامه، لا خلفه)(٢).

ويقول:

(ورأيت ابن آدم ينصب أسواره حول مزرعة الله، يبتاع من حوله حرساً، ويبيع لأخوته الخنز والماء...)(٣).

ويقول:

(فهل نزل الله عن سهمه الذهبي لمن يستهين به هل تكون مكان أصابعه بصمات الخطاه)(٤).

ومثل أكثر الحداثيين في اقتباس عقائد التصوف من حلول واتحاد ووحدة وجود يقول:

(أن ينهض الجسد المتمزق مكتمل الظل حتى يعود إلى الله. . متحداً في بهاه)(٥).

ومنهم الحداثي المشتغل بالجنس والمرأة، والمتفاخر بالزنى والكفر، شاعر الغناء والشباب نزار قباني، وأقواله الشنيعة في وصف الله تعالى بما

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٤٨.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ص ۱۸۰، ۱۸۶.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٦٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٣٤٦.

لايليق بجلاله وعظمته وقداسته، كثيرة جداً، وسوف أذكر منها بعض الشواهد على انجرافه وانحراف أدب الحداثة الذي هو أحد زعمائه في البلاد العربية يقول مخاطباً الله تعالى في عبارات تهكم شديد:

(من أين يا ربي عصرت الجنى وكيف فكرت بهذا الفم وكيف بالغت بتدويره وكيف وزعت نقاط الدم وكيف بالتوليب سورته بالورد بالعناب بالعندم وكيف ركزت إلى جنبه غمازة تهزأ بالانجم كم سنة ضيعت في نحته قل لي ألم تتعب ألم تسأم)(١)

ويقول واصفاً الله تعالى بالغرور:

(عندي أنا لؤلؤة

أين غرور الله من غروري)(۲).

وفي قصيدة له على لسان لعوب تخاطب رجلاً من بلاد البترول، يقول:

(على أقدام مومسة هناك دفنت ثاراتك

ضيعت القدس بعت الله بعت رماد أمواتك) $^{(r)}$ .

ويخاطب عشيقته واصفاً نفسه بالمل وواصفاً الله \_ جلَّ وعلا \_ به فيقول:

(وحاولي مرة أن تفهمي مللي قد يعرف الله في فردوسه المللا)<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لنزار قباني ١/٥٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٢/٢٦٨.

<sup>(</sup>T) المصدر السابق: 1/ 22 و 7/ 77 \_ 77.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ١/ ٧٥١.

ويجعل لله عمراً ـ تعالى الله وتقدس ـ ويقرنه بعمر البحور فيقول: (عمر حزني

مثل عمر الله. . أو عمر البحور)<sup>(١)</sup>.

ويقرن بيروت بالله تعالى، ويصف الله بأنه في كل مكان، كما يقول بذلك أهل وحدة الوجود فيقول:

(قرري أنت إلى أين

فإن الحب في بيروت مثل الله في كل مكان)(٢).

ويقرن محبوبته بالله \_ جلَّ وعلا \_ ويجعل حبها دليلاً على أن الله قد عاد إلى الأرض، وهي بذاءة اعتاد الحداثيون تكرارها، يقول قباني:

(حين أحببتك

لاحظت بأن الكرز الأحمر في بستاننا

أصبح جمراً مستديراً...

وبأن الله.

قد عاد إلى الأرض أخيراً)(٣).

ويخاطب عشيقته التي انصرفت عنه إلى عشيق آخر، ثم يصف الله تعالى بأنه يُباع في جلسة جنس وطرب تعالى الله وتقدس، يقول:

(فأنا أعرف ياسيدتي

أن أحلامك أن تلتقطي

بدوياً عاشقاً

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ١/٧٥٧.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق: YY /Y.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لنزار قباني ٧٣/٢.

يرهن التاريخ عند امرأة

ويبيع الله في جلسة جنس وطرب)(١).

وتبلغ به وقاحته الحداثية إلى أن يصف الله تعالى بأن له حجرة قمرية، وذلك في قوله:

(تتكون حين أحبك أودية وجبال...

ويكون الله سعيداً في حجرته القمرية)(٢).

ويقول:

(الله يفتش في خارطة الجنة عن لبنان) (٣).

وفي سخرية بالله تعالى وتنقص واضح له \_ جلَّ وعلا \_ واستهزاء بالإيمان به يقول:

(طلبوا أن نشطر الرب لنصفين

ولكنا اختجلنا

إننا نؤمن بالله

لماذا جعلوا الله هنا من غير معنى)(٤).

وانحدر مع عقائده الضالة إلى أسفل سافلين، ووصف الله بأبشع الأوصاف، وأضاف إليه ما لا يليق بجلاله سبحانه وتعالى، وذلك في قوله:

(حين وزع الله النساء على الرجال

واعطاني إياك شعرت

إنه انحاز بصورة مكشوفة إلى

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ١٣٣/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٢/ ١٨٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٢/٣٢٣ و ٥٨٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ٢/ ٣٥١ و ٦١٧.

وخالف كل الكتب السماوية التي ألفها فأعطاني النبيذ وأعطاهم الحنطة...

حين عرفني الله عليك

وذهب إلى بيته

فكرت أن أكتب له رسالة على ورق أزرق

وأضعها في مغلف أزرق

وأغسلها بالدمع الأزرق

ابدؤها بعبارة: يا صديقي

كنت أريد أن أشكره

لأنه اختارك لي

فالله كما قالوا لي

لايستلم إلآ رسائل الحب

ولايجاوب إلآ عليها

حين استلمت مكافأتي

ورجعت أحملك على راحة يدي

كزهرة مانوليا

بست يد الله.

وبست القمر والكواكب)(١).

وهكذا بكل جرأة وخبث ودناءة يتحدث هذا الخصيم المبين لدين المسلمين عن الله رب العالمين، ويصفه وكأنه أحد زملائه أو ندمائه «سبحان ربى الأعلى سبحان ربى العظيم».

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لنزار قباني: ٢/ ٤٠٤ - ٤٠٤.

ويتطاول على مقام الله فيصفه ـ جلَّ وعلا ـ بأنه تزوج حبيبته فيقول: (لأنني أحبك

يحدث شيء غير عادي

في تقاليد السماء

يصبح الملائكة أحراراً في ممارسة الحب

ويتزوج الله حبيبته)(١).

قال الله تعالى: ﴿وَجَعَلُواْ لِلَهِ شُرَكَاءَ ٱلْجِنَّ وَخَلَقَهُمُّ وَخَرَقُواْ لَهُ بَنِينَ وَبَنَنتِ بِغَيْرِ عِلْمُ سُبْحَننَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ ﴾ بَدِيعُ السَّمَنوَتِ وَالْأَرْضُ أَنَّ يَكُونُ لَهُ وَلَدُّ وَلَدْ تَكُن لَهُ صَنْحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ ﴾ ذَلِكُمُ لَلَهُ رَبُكُمُ لاَ إِلَهُ إِلَّا هُوَ خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ فَأَعْبُدُوهُ وَهُو عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴿ ﴾ (٢).

وعلى طريقته القبانية الهابطة يجعل الله تعالى شاهداً وحيداً على دعارته، ولا شك أن الله مطلع على كل ما يعمل الخلق إلا أنه جاء بهذا القول في سياق تنقصي وفي تدنيس واضح وخسة بالغة، يقول:

(في هذه الغرفة الزجاجية

المتدحرجة على الغيم كفندق صغير

وأن يكون شاهد عرسنا الوحيد

هو الله)<sup>(٣)</sup>.

ويقول:

(... أتوسل إلى الله.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ٢/ ٤٤٢.

<sup>(</sup>٢) الآيات ١٠٠ ـ ١٠٢ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لنزار قباني: ٢/ ٤٧٨.

أن يلغي الشتاء من مفكرته

لأنني لا أعرف

كيف سأقابل الشتاء بعدك)(١).

وفي سياق ذكره لإباحيته ودعارته وامتهانه للمرأة وجعلها مجرد إناء للشهوة والجنس، يذكر بعد ذلك أنه في معاشرته لخدينته اكتشف وجه الله وهو تدنيس مقصود واستنقاص مراد، وتهكم واضح بالله ـ جلَّ وعلا ـ، يقول:

(كان عندى قبلك قبيلة من النساء

انتقى فيها ما أريد

وأعتق ما أريد. . .

. . . وحين ضربني حبك على غير انتظار

شبت النيران في خيمتي

وسقطت جميع أظافري

وأطلقت سراح محظياتي

واكتشفت وجه الله)(٢).

ويقول:

(فلا تسافري مرة أخرى

لأن الله منذ رحلت دخل في نوبة بكاء عصبية

وأضرب عن الطعام)<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ٢/ ٤٨٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٢/ ٥٠٤ ـ ٥٠٠.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لنزار قباني ٢/ ٦٦٥.

وكان بإمكانه أن يضع مكان لفظ الجلالة أي اسم مثلاً: القلب أو الروح أو الصب إلى غير ذلك، ولكنه تعمد وضع اسم الله العظيم إمعاناً في التنقص وإشاعة للإلحاد، قاتلهم الله أنى يؤفكون.

ويقول:

(ولأنني أحبك

أحمل تصريحاً خاصاً من الله.

بالتجول بين ملايين النجوم)(١).

ويقول:

(ساعتنا واقفة

لا الله يأتينا ولا موزع البريد

من سنة العشرين

حتى سنة السبعين)<sup>(۲)</sup>.

ويصف الله تعالى بالموت مشنوقاً، مثله مثل سائر الحداثيين، فيقول:

(من بعد موت الله مشنوقاً

على باب المدينة

لم تبق للصلوات قيمة

لم يبق للإيمان أو للكفر قيمة)(٣).

ويقول:

(إن أقصى ما يغضب الله.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٦٤٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٣٤٢/٣.

فكر دجنوه وكاتب عنين)(١).

ألا إن غضب الله على الكفر وأهله، والكفر المدجن بالإلحاد والكاتب المنغمس في رذائل العقائد والأخلاق.

ويقول نزار قباني:

(ولماذا نكتب الشعر وقد

نسي الله الكلام العربي) (٣).

ويقول: (من أين يأتي الشعر يا قرطاجة والله مات وعادت الأنصاب)(٤)

وكلامه في وصف الله بشتى النقائص كثير وفيما ذكرنا كفاية لمن أراد أن يحكم على بصيرة على هذا الكاتب وأشباهه، وعلى الحداثة وأتباعها.

## \_ ومنهم محمود درویش، القائل:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/٤٤٣.

<sup>(</sup>٢) الآيات ١٠٤ ـ ١٠٩ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لنزار قباني ٣/ ٤٩٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٣/ ٦٣٧.

(نامي فعين الله نائمة عنا وأسراب الشحارير)(١).

والقائل:

(ۇلد الله.

وكان الشرطى)<sup>(۲)</sup>.

(ولد الله.

وكانت شرطة الوالي ومليون قتيل)<sup>(٣)</sup>.

قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ۞ اللَّهُ الصَّكَدُ ۞ لَمْ كِلِدُ وَلَمْ يُكُن لَمُ كُونًا أَحَدُ ۞ (٤).

ويضيف درويش «الشرفة» إلى الله تعالى إضافة تهكم فيقول:

(أم كنت أنت الذي يتدحرج من شرفة الله.

قافلة من سبايا؟)<sup>(٥)</sup>.

ويصف الله تعالى بأن له ذكريات، وكأنه واحد من البشر المهازيل تعالى الله وتقدس، قال:

(يومك خارج الأيام والموتى وخارج ذكريات الله والفرح البديل)<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>۱) دیوان محمود درویش: ص ۲٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٦٤، ٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٦٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الإخلاص.

<sup>(</sup>٥) ديوان محمود درويش: ص ٤٩٨.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٥٥٤.

ويتهكم بالله تعالى حين يصفه آتياً إلى الفقراء، وأنه لايأتي بلا سبب، وذلك في قوله:

(والله لايأتي إلى الفقراء، إذ يأتي، بلا سبب

وتأتى الأبجدية معولاً أو تسلية

عادوا إلى يافا، وماعدنا

لأن الله يأتى بلا سبب)(١).

وكل هذا في سياق سخرية وتنقص وازدراء، تعالى الله العظيم، ونحو ذلك قوله:

(يا أخضر لايقترب الله كثيراً من سؤالي)(٢).

وفي ديوانه أحد عشر كوكباً يجعل لله تعالى مئذنة:

(... سترفع قشتالة

تاجها فوق مئذنة الله، أسمع خشخشة للمفاتيح)(٣).

ويخاطب اليهود قائلاً:

(فلاتدفنوا الله في كتب وعدتكم بأرض على أرضنا)(٤).

ويقول:

(... فخذ وقتكم

لكى تقتلوا الله)<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦٣٤.

<sup>(</sup>٣) أحد عشر كوكباً: ص ١٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٤٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٤٢.

وهذا الوصف مما أجمع عليه أهل الحداثة قاتلهم الله، ومرادهم ـ كما سبق البيان ـ إبعاد الدين بالكلية وإسقاط القداسة وترسيخ الإلحاد.

ويقول:

(... خذوا دمنا واتركوها

كما هي

أجمل ما كتب الله فوق المياه

له ولنا)<sup>(۱)</sup>.

وعلى طريقة الحداثيين في تأليه الإنسان، وأنسنة الله حسب تعبيرهم الكفري، يقول درويش:

(صحراء للصوت صحراء للصمت صحراء للعبث الأبدي للوح الشرائع صحراء، للكتب المدرسية، للأنبياء وللعلماء لشكسبير صحراء، للباحثين عن الله في الكائن الآدمي)(٢).

وفي ديوانه ورد أقل قصيدة بعنوان «إلهي لماذا تخليت عني؟» على لسان امرأة يقول فيها:

(إلهي إلهي، لماذا تخليت عني، لماذا تزوجت مريم؟

لماذا وعدت الجنود بكرمي الوحيد لماذا؟ أنا الأرملة...

. . . أطلقتني؟ أم ذهبت لتشفي سواي / عدوّي من المقصلة

أمن حق من هي مثلي أن تطلب الله زوجاً وأن تسأله

إلهي إلهي. . . لماذا تخليت عني

<sup>(</sup>١) أحد عشر كوكباً: ص ٤٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٩٨.

لماذا تزوجتني يا إلهي، لماذا... لماذا تزوجت مريم؟)(١).

- ومنهم الشيوعي الفلسطيني الحداثي الهالك معين بسيسو الذي وصل به كفره وإلحاده إلى أن يصف الله تعالى بأنه غزال أخضر يعدو ويصاد ويباع سبحانه وتعالى، قال بسيسو:

(لم يبق سوى الله.

يعدو كغزال أخضر تتبعه كل كلاب الصيد

ويتبعه الكذب على فرس شهباء

ستطارده، سنصيد لك الله.

من باعوا الشاعر يا سيدتي

سيبيعون الله)<sup>(۲)</sup>.

وأقواله الخبيثة من هذا القبيل كثيرة، مليئة بوصف الله بأوصاف لاتليق به تعالى، ومنها قوله:

(تيمور على أبواب سمرقند، وتيمور هو الله.

ملائكة الله، شياطين الله)<sup>(۳)</sup>.

وقوله:

(أخفتني عاهرة

ووشى بي قديس

كان الله معى

لكن الله هنالك يُدلى بشهادته

<sup>(</sup>١) ورد أقل: ص ٨١.

<sup>(</sup>۲) الأعمال الشعرية الكاملة: ص ٣٤١.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة: ص ٣٧١.

```
في مركز بوليس
```

- فتح المحضر: ما اسمك، كم عمرك، ما عنوانك

\_ مهنتك . . وكانت مهنته الله .

أخذوا بصمات الله.

والتقطوا صورته

كان الله معى

لكن الله ورائى كان هو المخبر

آلة تسجيل قد غرست في قلبي

آلة تسجيل قد غرست في قلب الله)(١).

وقوله:

(ومظلتك على ظهرك

أقرب من أجدادك لله

أجدادك لم يرتفعوا أكثر من ناطحة سحاب؟

كى يقتربوا يا دانيال من الله.

لكنك في طائرة الفاتتوم

أقرب من أجدادك لله؟!)(٢).

وقوله:

(ها أنت مثل الله.

في يديه السلسلة)<sup>(۳)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٤٠ ـ ٤٤١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٧٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٣٦.

هذا هو بعض نجس الكفر الحداثي على لسان رائد من رواد الحداثة أو كما أطلق عليه بعضهم: (إنه ما رد من المشاعر والقوافي والأنغام وإعجاز العمل الفني)(١).

إنه عندهم ملحمة ومارد من السنابل<sup>(۲)</sup> وغير ذلك من الأوصاف التي أترع بها الكتاب المؤلف عنه بعنوان «معين بسيسو بين السنبلة والقنبلة» وهو نموذج من نماذج إطراء واحتفاء الحداثيين ببعضهم، وصورة وجيزة عن الدعاية الحداثية لصناعة نجوم الحداثة وتسويقها في بلاد المسلمين.

- ومنهم سميح القاسم صاحب قصيدة «رسالة إلى الله» التي سبق ذكرها وهي مليئة بأوصاف النقص التي يحاول إلصاقها بالباري - جلَّ وعلا - ومنها المطلع ذو النفس النصراني:

(سيد الكون أبانا)<sup>(۳)</sup>.

وفيها:

(يا أبانا، يا أباً أيتامه ملوا الصلاة

يا أبانا نحن مازلنا نصلي من سنين

يا أبانا نحن ما زلنا بقايا لاجئين)(٤).

وفيها:

(يا أبانا نحن بعد اليوم لسنا بسطاء

لن نصلي لك كي تمطر قمحاً)<sup>(ه)</sup>.

ونحوها قوله:

<sup>(</sup>١) معين بسيسو بين السنبلة والقنبلة لمجموعة: ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٩.

<sup>(</sup>٣) ديوان سميح القاسم: ص ٦٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٦٤.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٦٥.

(لا تركعوا.. لا ترفعوا أيديكم إلى السماء تدمرت واندثرت أسطورة السماء)(١).

ويقول:

(ومشيئة الرحمن والأقدار

بعض من نفايات القرون)(٢).

ويقول:

(ولأي كهف ينزوي الله المعفر بالغبار

وبالدخان وبالشرر؟)(٣).

سبحان الله الأعلى وتقدس المولى العظيم عن هذه الأوصاف التي يرسلها هذا القطيع الهائم أتباع الشيطان الرجيم، وأعداء الحق والخير والفضيلة، وأقوال سميح القاسم من هذا الصنف عديدة، ومنها قوله:

(حین قیل: انقضی کل شي

كانت المئذنة

شارب الله تحت النعال الغريبة)(٤).

إن الإصرار الحداثي المتواصل على الاستخفاف بالله تعالى وتدنيس قدسيته، يدل على مأربهم الأولي في هدم الإسلام بل كل دين وإيجاد الضياع الاعتقادي والشتات الفكري والجاهلية بكل أصنافها.

ومن أقواله:

(منفياً بلا كفن!

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٢٣.

<sup>(</sup>٣) ديوان سميح القاسم: ص ٣٢٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٤١٧.

ونتخم من طعام الله.

تتخم دودة الدمن)(١).

(والموسيقى أسراب من كل طيور الله.

الفالس. . رفوف سنونو)(٢).

وقوله:

(أتسمعنا نحاورهم:

أيبقى الله في منفاه)(٣).

وقوله:

(في وطن العجائب السبعين

والفقر موسيقي

وقتل الله في كمين

خبز)(٤).

وفي ديوانه المسمى لا أستأذن أحداً يقول سميح:

(الدخان الذي كنت

يلتف شالاً على كتف الله)(٥).

ويقول:

(إن كف الإله التي نثرت قمحها للجياع

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٧٢٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٥٥٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٠٥ ـ ٢٠٦.

<sup>(</sup>٤) ديوان سميح القاسم: ص ٢٥٤.

<sup>(</sup>٥) لا أستأذن أحداً: ص ٩٧.

وأغدقت الورد

كف الإله الذي ذكرت

نسيت أننا بعض هذي الخلائق)(١).

ويقول توفيق زياد:

(والى الأشجار أو العمدان

والى الريح «وجه الله» العريان)(٢).

تعالى الله وتقدس.

ومن كلمات النقص وأوصاف الاستهانة التي قالها رأس حداثيي اليمن والجزيرة العربية عبدالعزيز المقالح: قوله في مقطع بعنوان «البرجوازي»:

(ويناجي الله في صمت ويدعوه طليقاً

ثم لايلبث كالشيطان كفراً أن يفيقا

فيبيع الله والإنسان والحب العميقا)(٣).

وقوله:

(الله كان ـ حين كنت ـ موجوداً)(٤).

وقوله واصفاً الله تعالى وتقدس بالموت:

(يكاد النهار على أفقهم أن يموت

ويحتضر الله والعقل خلف معابدهم

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۱۰۰ ـ ۱۰۱.

<sup>(</sup>۲) دیوان توفیق زیاد: ص ۱۳۰.

<sup>(</sup>٣) ديوان المقالح: ص ٧٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٣٤.

في البيوت)<sup>(١)</sup>.

ويقول رأس حداثيي سوريا محمد الماغوط:

(وأغلقوا في وجهها كل أبواب العالم

لتظل وحيدة كالريح... كالله)(٢).

وتنبعث خبائثه الاعتقادية في أبشع صورها حين يصف الله تعالى بالأمية، وذلك في قوله:

(... ولكن يا أيها التعساء في كل مكان

جُلّ ما أخشاه

أن يكون الله أمياً)<sup>(٣)</sup>.

ولمحمد الفيتوري عبارات وأوصاف يلصقها بالله تعالى، وهو منزه عنها \_ جلَّ وعلا \_، كقوله:

(والحرية أشباح ضباب

وكأن الأبيض نصف إله

وكان الأسود نصف بشر

قور لفظته شفة الله)(٤).

ونحوه قوله:

(لا شيء لكي أكتب كلمه

فالكلمة في شفة الله.

<sup>(</sup>١) ديوان المقالح: ص ٣٣٩.

<sup>(</sup>٢) الآثار الكاملة لمحمد الماغوط: ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٦٥.

<sup>(</sup>٤) ديوان الفيتوري ١/ ٣٦٥ ـ ٣٦٦.

والله على الأرض سجين)(١).

ومن أقواله:

(ومالت الأشجار في حديقة الله)(٢).

وبتأثير من نشأته الصوفية يصف الله بالاتحاد، لكنه يضيف إلى ذلك نزعته الحداثية التي تصف الله تعالى بالموت \_ جَلَّ وَتَقَدَّسَ \_، يقول:

(أنا أعرف هذه العيون

التي تتعانق فيها الهزيمة والنصر

يتحد الله والموت

في مجدها الأبدي الحزين)(٣).

ويقول:

(عندما غسلتني المحبة

أبصرت في وجهها الله.

حدقت في مقلتيه المفزعتين

من الشمس والحلم

حتى تساقط نصف القناع)(٤).

وفي إحدى مسرحياته يقول على لسان عرافة، مقرراً عقيدة وحدة الوجود الصوفية الحداثية:

(كذب الكاذب

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ٣٧٨ ـ ٣٧٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٦٥.

<sup>(</sup>٣) ديوان الفيتوري ٢/ ١٢٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/ ١٤٥.

فالله بلا حاجب
الله هو النهر الصاخب
وهو الليل الغاضب
وهو الشمس المنظورة
والأفلاك اللامنظورة
والريح المنشورة، والروح السارب
الله هو الإيماء والحركات
هو الرمز المنقوش على إحداق الطير

الله هو الكلمات)(١).

ونحو ذلك قوله:

(يا غابة الرجال

أيها المقاتلون

الله في آفاق هذه العيون المشمسة الله في أجنحة الحرائق المقدسة في عزة الصدور، والسواعد القوية الله في كرامة الأرض، وفي عدالة الثأر، وفي الحرية)(٢).

ويقول:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٢٥٥.

<sup>(</sup>Y) ديوان الفيتوري ٢/ ٤٣٣.

(ولكن صوتك الساطع

مثل الشمس في شعري

ومثل الله والإنسان

والشيطان في ذاتي)(١).

قال الله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيْ أَهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ (٢). ويقول:

(لماذا يا معيتيقه

يجيء القادمون، وينصبون خيامهم

في سهلنا، ونهد خيمتنا، ونرحل كلما جاؤوا

لأن العشب عشب الله.

ـ ونوغل في المجاعات الجديدة

كلما ارتفعت مشاعلهم

لماذا يا معيتيقه؟

- لأن الفعل فعل الله)<sup>(٣)</sup>.

ويقول ممدوح عدوان:

(حين يضيع الخبز بين الله والناس)(٤).

ويقول:

(سقطت في المرآة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٤٦١.

<sup>(</sup>۲) الآية ۱۱ من سورة الشورى.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٤٩١.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية الكاملة، تلويحة الأيدي المتعبة: ص ٥٦.

باغتنى كالبرق وجه الله)(١).

وله مقطع استرسل فيه ساخراً بالله تعالى، وواصفاً له ـ جلَّ وعلا ـ بالنقائص في كلام سخيف هابط، وعبارات محشوة بالهذر والغثيان والكفر والضلال، يقول:

(ويباغتني الله في نعمة

تنتقي صفوة القوم

كيف أصدق أن لدى الله نبع حنان

ولا يتطلع يوماً إلى قهرنا؟

ولا يرى البشر الساكنين زرائب؟...

٠٠٠ وكيف تغافل كي لا يرى الآكلين النفايات

في مدن من مناسف

لا يسند القلب في ضعفه

تحت عبء الهموم

إلهي الذي قيل لي إنه صاغني مثله

كنت أرغب لو صغته شبهي

كنت أسكنته وطنأ

يتفنن كيف سيبكيه في كل يوم

يشكك في خلقه

ويطالبه أن يصفق للظلم

يجبره أن يحب العدو

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٧، ٥٨.

وأن يتقلص خوفاً أمام الجنود وأن يتجاهل كيف تضيق عليه الحدود وكنت أطالبه أن يحب بلاداً تجاهره كرهها ثم تمنعه لقمة لكرامته وأطالبه أن يحب بلاداً تفاخره عريها فتبارك هذا الإله

الذي كان يرفض أن يتمرغ في عيشنا لم يكن يتقن اللعب فوق المزابل لم يعرف السيرفي قسوة الوعر لم يعرف النوم جوعاً ولم يعطنا ما يواجه هذا البلاء ها هو الله يأتي أخيراً على هيئة الطير ينقر أرواحنا

ينقر أرواحنا كيف لم نره أمسى حين قضينا طوى ليلة نتضور كيف توارى عن الحلم لم يأت في قلمة أو رغيف وكيف مضى دون أن نتعلم وأمسكتني، قلت لي: الله يرزق يجزى الثواب لعبد صبور

ولكنه الله أنسى بنيه العقاب

فلاتحسبيه علينا ولاتحسبينا عليه ابحثي عن سماء بها الله. فالله لم يتحدر إلى الأرض أو فابحثي عنه في وصفه لم يكن غير رب غني فروحي إلى الأغنياء تريه... فإلى أي رب سيلجأ أبناؤه الفقراء؟ فالى أي رب سيلجأ أبناؤه الفقراء؟ ماهمني سمع الله هذا النشيج إذن؟

إن كان لايتنازل أن يمسح الدمع أو أن يهدئ في ليلة وجعي... . . . سألوا الله عن علة الأمر لم يستمع، ثم في ليلة كان أفقرهم خائفاً من عيون الطيور رأى الله في طلعة للهلال

أم تصامم؟

فقال: إذن. . ذاك ربي يطاردني سوف يفضحني

كيف يبقى إلهاً مضيئاً وكل الذي في حياتي عتم وضوء الطغاة وراء حصون مدججة

سورتها الديانات بالصلوات وكانت قرابينها بشراً أبرياء)(١).

ونقلت هذا الغثاء الزائف كله من أجل تأكيد قضية أن الحداثة ليست انفصالاً عن الإسلام والإيمان فحسب، بل ومناقضة لذلك تمام المناقضة، بل إنها في أوليات منطلقاتها تسعى لنقض الإسلام وتهدف إلى هدم الديانة، ويقوم نسيجها الفكري على كل شيء سوى الإسلام، وفي داخل أدغالها وسراديبها ومتاهاتها يجد الفاحص أصوات السقوط الاعتقادي، ونظرات السلخ الفكري، ونظريات الكفر والإلحاد، أنفاس لاهثة، ونفوس هائمة، وقلوب مظلمة، وأفكار جاهلية، تقوم أساساً على إدانة الدين، ورفض الحق والخير والهدى والرشاد، وتبرير الجهل والانحطاط، وتسويغ الردة والضلال.

فخاخ منصوبة نُسجت أحابيلها من قصائد ودراسات نقدية ومقالات وقصص وروايات، يقع في شراكها حدثاء الأسنان سفهاء الأحلام زائغوا القلوب والعقول، أتباع الشهوات، أرباب الشبهات.

ادعو أنهم جاؤوا من أجل التقدم والنهضة والرقي، فإذا هم ليسوا سوى طلائع عدو، وإفرازات عداوة، وإرهاصات حرب شاملة.

يحملون أسماء المسلمين من بني جلدتنا ويتكلمون بألسنتنا، لكن عقائدهم غير عقائد المسلمين، وأفكارهم تناقض جوهر الدين الحنيف دين الإسلام، وطموحاتهم في إزالته من الوجود أو تهميشه، من خلال المهاجمة الواضحة لدين الله والاستخفاف الجلي بالله العظيم ـ جل وعلا ـ وتقبيح الوحي المعصوم، وتشويه الاستمساك بالوحي، وتزييف حقائق الدين ـ والدين كله حقائق ـ ومقاومة قواعده وأصوله، كل ذلك في تبجح ظاهر، وجرأة وقحة، وسفاهة معلنة ﴿هُمُ ٱلْعَدُومُ أَلْعَدُومُ مَّنَالَهُمُ ٱللَّهُ أَنَّ يُوْفَكُونَ ﴾(٢).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة، ٢/ للخوف كل الزمان ص ١٧ ـ ٢٠.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤ من سورة المنافقون.

- ومنهم أحمد دحبور الذي شارك في وقاحة الحداثيين ضد الله تعالى، ومن أقواله:

(والخبر لماذا لايأتي من غامض علم الله كما يأتينا الجوع أو الأمراء)(١).

وقوله:

(ودم على الجولان

وأسأل: أين وجه الله؟)(٢).

وقوله:

(شاهد:

راحته تدمي على المدفع

كان الله يأتيه على شكل فلسطين)(٣).

وقوله:

(الأرض بساط الله.

بساط الله الآن يحاط بجيش الله الأمريكي.

فمن جهة بالنار

ومن جهة بصلاة العار

وخلفهما حكم عدل

يتساقط عدلاً

فاستغفر

<sup>(</sup>۱) دیوان أحمد دحبور: ص ۳۲۹.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٤٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٩٦.

واختر أحد الموتين)(١).

\_ ومنهم محمد علي شمس الدين القائل:

(أخذت زينة نهديها

وتعرت لتصير أشد نقاء من قلب الله.

قرأت:

وسلام هي حتى الفجر، سلام هي حتى الفجر) (٢).

والقائل:

(ولما اتكأنا على شرفة الله.

أبصرت مروان يهرب مني)<sup>(٣)</sup>.

والقائل:

(ملك الضدين أنا

ورئيس أبالسة الرحمن)(٤).

وفي مجال الرواية يصف عبدالرحمن المنيف اللهَ تعالى بأنه صاحب الخيمة الزرقاء ويقصد السماء (٥)، وذلك وصف باطل، وإضافة فيها تنقص بالله تعالى.

ويصف الروائي المغربي المنحرف محمد شكري أحد الناس بأنه خبر الله \_ جلَّ وعلا \_ وذلك في قوله: (... رجل رائع، أجمل ما فيه هو أنه لايلاحظ كثيراً، إنه خبر الله كما يقال...)(١).

<sup>(</sup>١) ديوان أحمد دحبور: ص ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) غيم لأحلام الملك المخلوع: ص ٣١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٥٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: مدن الملح ١/٩٥.

<sup>(</sup>٦) الشطار: ص ٧٣.

أمّا الطاهر بن جلون فيقول في روايته ليلة القدر: (... وكانت صيحاتهم تختلط بصيحات المؤذن الذي كان يستعمل ميكروفوناً لكي يسمعه الله على نحو أفضل)(١).

فهو يسخر من صفة السمع لله تعالى كما يسخر من صفة البصر له - جلً وعلا - في قوله: (... كنت تختبئين في الصندوق الخشبي الملون لكي تفلتي من نظر الله، منذ أن علموك بأن الله في كل مكان، وأنه مطلع على كل شيء وأنت تقومين بكل حركة بهلوانية لتتملصي من حضوره، كنت تخشينه أو كنت تتصنعين ذلك، لم أعد أعرف)(٢).

أمّا علاء حامد فإن روايته مسافة في عقل رجل ليست مهتمة بغير الكفر بالله ولا مقصد لها إلا جحد وجوده - جلَّ وعلا - ونفي ألوهيته - سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى - وأقواله في وصف الله تعالى وتسميته بأوصاف وأسماء النقص كثيرة جداً، بل الرواية كلهامن هذا القبيل، ومن أمثلة ذلك قوله: (... الحاكم يرى بعيونه (جواسيسه) والله يرى ويسمع هو الآخر، وإحدى وسائله ملائكته...)(٣).

وقوله \_ قاتله الله \_: (نحن الحقيقة وماعدانا هو الوهم، نحن الحقيقة، والحقيقة نحن، وطالما أن الله حقيقة، فلسنا سوى الله، الأمطار دموعه، والريح زفرته، والغضب براكينه، والعلم عقله، والإنسان وسيلته، والسلطان رغبته، والكون سلوته، وإذا كان الله والإنسان واحد [ هكذا ] لايتجزأ فلماذا يعجز الإنسان عن المعرفة الكلية؟!)(٤).

ويجعل الله تعالى هو القانون الكلي الذي يحكم الكون، والقانون الكوني المادي الكلي هو الله، وكرر ذلك في مواضع عديدة في سوفسطائية

<sup>(</sup>١) ليلة القدر: ص ١٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢١ ـ ٢٢.

<sup>(</sup>٣) مسافة في عقل رجل: ص ١١٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٨.

عشوائية متناقضة وفلسفة متهافتة بليدة (١٠).

بل جعل الله تعالى وتقدس خاضعاً لهذا القانون الكوني الكلي حسب خرافاته وأكاذيبه (٢).

ومرة يصفه ـ عزوجل وتقدس ـ بأنه خلية أبدية لاتفنى، وأن المخلوقات متولدة من هذه الخلية حسب خرافاته، فيقول: (لو شبهنا الله بخلية أبدية لاتفنى وأن مخلوقاته ليست سوى انقسام لهذه الخلية الأبدية ولكن بعد إضافة مواد أخرى كيمائية (مواد بشرية) اكتسبت بها خواص جديدة ظاهرية بالإضافة إلى خواص الخلية الأبدية، إذا قلنا بذك فنحن لم نبتعد عن جادة الصواب، ولكننا في نفس الوقت لم نقترب كثيراً من الحقيقة) (٣).

وقوله: (إذا أردت رؤية الله مجسماً فتأمل الشمس والنجوم والحيوان والإنسان والنبات، أمّا القول بأن الله يجلس على عرش، وأن له مكاناً محدداً يجلس فيه يُمكن التحدث معه بلسان طلق، فهذه أوهام صُنعت بمهارة وصدقتها عقول تعيش في دروب الجهالة المفرطة)(٤).

وهذا القول كله أباطيل زائفة بدءاً بوحدة الوجود الإلحادية التي تبلورت عن الغربيين المعاصرين في صورة من صور الإلحاد الكامل، وقد سبق تفصيل ذلك في الفصل الأول<sup>(٥)</sup>.

أمّا تصويره لعقيدة المسلمين في الله بأن له \_ جلَّ وعلا \_ مكاناً محدوداً فهو من الكذب والزيف، فإن أهل الحق يعتقدون أن الله مستو على عرشه استواءً يليق بجلاله، وأنه لايحيط به شيء من مخلوقاته، وأنه عال على خلقه، لاتحده الأمكنة ولا الأزمنة فهو أكبر وأعظم وأجل وأعلى، ليس

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ١٢٦، ١٢٨، ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ١٦٣.

<sup>(</sup>٣) مسافة في عقل رجل: ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ۱٤٩ ـ ١٥٠.

<sup>(</sup>٥) راجع ص ١٣٨ من هذا البحث.

كمثله شيء وهو السميع البصير، وهو يتكلم إذا شاء مع من شاء كيف شاء، لايسأل عما يفعل وهم يسألون.

أمّا هذا المعتوه فإنه يخبط في أودية الباطل خبط عشواء ويخلط شكوكه وأوهامه بما يظن أنه العلم والبرهان، وهو في الحقيقة ليس سوى الهذيان، وروايته الإلحادية هذه تفيض بدلائل هذا التخبط والتيه، سلط الله عليه يدا من الحق حاصدة.

ويشبهه في طرحه وخبطه وتناقضه «نوال سعداوي» ذات الصيت السيء والسمعة الملوثة، والمحمية من أشباهها من أهل الزيغ والضلال، الذي سخروا جهودهم لحماية المرتدين والملاحدة، وقتل المؤمنين الموحدين، وسجنهم وتشريدهم، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، ومن كتبها رواية بعنوان «سقوط الإمام» مليئة بالنفايات الاعتقادية والسقوط الفكري.

وملخصها: أنها جعلت من أسمته إماماً، جعلته الله تعالى وتقدس، وأسقطت من خلال هذه الشخصية كل تنقص وازدراء بالله تعالى، ووصفته بأوصاف البشر بل بأحط الأوصاف التي يُمكن أن يقارفها بشر من الظلم والاغتصاب والدعارة وغير ذلك تعالى الله عما تقول علواً كبيراً.

ومن نصوصها في هذه الرواية قولها في أول أسطر رواياتها: (وأنا طفلة كنت أرى وجه الله في أحلامي كوجه أمي شديد العدل وكوجه أبي شديد الرحمة، لكن زميلتي فاطمة أحمد في المدرسة كانت ترى وجه الله في أحلامها كوجه أبيها شديد القسوة وكوجه عمها شديد الظلم)(١).

(في طفولتي وأنا نائمة كان الله يزورني وله صوت حنون كصوت أمى)(7).

وقد كررت مرات كثيرة وصف إحدى شخصيات الرواية بأنها

<sup>(</sup>١) سقوط الإمام: ص ٧. وانظر: ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٧.

"بنت الله" - سبحانه وتعالى - ومن ذلك قولها في المقدمة: (وكان شخصيات البنات والنساء أكثر استقراراً لكن اسم بنت الله أثار في القلق ليالي طويلة، وحاولت أن أغير اسمها فهو اسم ينتهك المحرمات في حد ذاته، فكيف تجرؤ فتاة أن تحمل اسماً محرماً إلى جانب حملها جنيناً غير شرعي، وقد يباح في المسيحية أن نسمع اسم ابن الله وهو المسيح لكن أن نسمع اسم بنت الله فهذا غير وارد تماماً، لكن بنت الله سألتني في الرواية ماذا لو كنت مريم العذراء وولدت بنتاً وليس ذكراً ألا تكون ابنتي هي بنت الله ويسمونها المسيحة، وتصبح واحدة من الأنبياء)(١).

أي أنها بكل إصرار اتخذت هذا الاسم وهي عالمة بأنه محرم، واجترأت على إضافة بنت الزنى إليه وهي مدركة أن ذلك لايجوز، ولكن ذلك من مقتضيات الحداثة المؤسسة على انتهاك المحرم واختراق المألوف ومجاوزة السائد حسب تعبيراتهم، ولذلك خرقوا له بنين وبنات، وزوجات وأوصافاً ناقصة جلّ الله وتنزه عما يقولون ويصفون.

قىال تىعىالىى: ﴿وَجَعَلُوا بِلَهِ شُرَّكَاءَ ٱلْجِنَّ وَخَلَقَهُمٌّ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتِ بِغَيْرِ عِلْمٌ سُبْحَكَنَهُ وَتَعَكَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ إِنَّ بَدِيعُ ٱلسَّمَنُوتِ وَٱلْأَرْضُ أَنَّ يَكُونُ لَهُ وَلَا ۗ وَلَدَ تَكُن لَهُ صَنْحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٌ وَهُو بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهِ \* (٢).

وقال تعالى: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ ٱلْمِنْنَتِ سُبْحَنَامُ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾ (٣).

ومن أقوالها: (... انتزعت من صدرها الشيء المخبوء، ساوت الأرض بكفها الكبيرة الحانية مثل كف الله)(٤).

وقولها: (أطفال كثيرون بلا أم ولا أب ولا جدة يسمونهم أطفال الله

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٩. وانظر: ص ١٧، ١٩، ٢١، ٢٢، ٥٤، ٦٥، ٩٨، ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ١٠٠ ـ ١٠١ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٣) الآية ٥٧ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٤) سقوط الإمام: ص ٢٠.

وأنا اسمي بنت الله، لم أكن رأيت الله وجهاً لوجه، تصورت أن الله هو أبي، وأمي هي زوجة الله، وفي النوم أرى أمي واقفة تنتظر الله)(١).

ويبلغ بها الكفر والضلال أن قالت: (في الليل تحوطني أختي بذراعيها، تنشج بصوت مكتوم وتحكي قصة أمها، زارها الله في الحلم، وحملت منه مثل مريم العذراء، ارتدت ثوباً واسعاً لتخفي ارتفاع البطن، ولدتها في الليل بعد أن نام الناس، لكن عيون الإمام رأتها، ربطوها بالحبال ورجموها حجراً حجراً، قلت لها وأنا أعانقها: إذا كان الله هو السبب فلماذا يقتلونها? . . وفي الحلم يتراءى لي الله على شكل رجل، واقف في الظلمة ويده اليمنى خلف ظهره رأسه يلمع تحت الضوء بغير شعر، ووجهه يغطيه الشعر، يرتعد جسمي تحت الغطاء وعيناي مغلقتان، يحرك يده اليمنى خلف ظهره، يرفعها أمامي ويفتح أصابعه، ليس في يده العصا، يهمس بصوت ناعم: بنت الله، تعالي يقترب مني حتى يلامسني بيده، أتحسس كفه الكبير الحاني، بشرته ناعمة كصدر الأم، أضع رأسي على صدره وأغمض عيني، يده تربت على وجهي، ثم تهبط لتربت على صدري وبطني، رجفة غامضة تهزني وقشعريرة يهمس بصوت ناعم: لا تخافي أنا الله وسوف تلدين المسيح، أصحو من النوم والدنيا ظلام، جسمي مبلل بالعرق وله رائحة الله) (٢٠).

وهكذا تبدو لنا الرواية الحداثية العربية في لون ألوان كفرها وإلحادها، وتتمادى السعداوي في غيها فتشبه العورة بالله تعالى (٢٦)، ولو تتبعت كل أوصاف النقص والتهكم والسخرية والازدراء وكل أوصاف الذم والشتم الذي ألحقته هذه المرأة بالله تعالى لطال المقام واتسع، وفي الجملة هذه الرواية الساقطة مثل رواية مسافة في عقل رجل تتوجه أساساً إلى النيل من الله -

<sup>(</sup>١) سقوط الإمام: ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٣، ونحو ذلك في ص ٤٦ و ٦٥ و ٩٨ و ١١٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٦٩.

جلَّ وعلا<sup>(۱)</sup> -، ومحاولة إسقاط القداسة عنه، وإبعاد التوقير له من نفوس الناشئة الذين يطرح بين أيديهم هذا الغثاء الفكري، وإخلاء القلوب والعقول من تعظيم الله واحترامه، تمهيداً لإحلال الكفر في الأنظمة والسلوك وسائر مناحى الحياة.

ومن الروايات المليئة بأوصاف النقص الملحقة بالله تعالى رواية «ألف وعام من الحنين» لسيء الذكر رشيد بو جدرة الذي يعلن كفره وإلحاده ويفاخر بذلك وبأنه أول من تجرأ على ذكر اللواط والإشادة به في كتابه «التطليق»(۲).

يقول هذا الحداثي العلماني عن الله ما لم يقله سواه من الحداثيين والكافرين، ويصفه بما تقشعر له الأبدان: (... بلدة تعودوا أن يقولوا عنها بأن الله تبرزها في يوم من أيام الغضب) (٣).

(.. هؤلاء الناس الذين قر رأيهم على أن بلدتهم إنّما هي قذارة أسقطها الله ذات يوم من أيام الضجر)(٤).

ويقول: (... وكانت تقول لمن يريد الإصغاء إليها سواء في الحمامات أو في حفلات الزواج أو في انجازات أن الله نفسه قد بدأ يمارس الغش؛ لأنه لم يتمكن من حصر مخلوقاته داخل المسجد ولا أدل على ذلك من تدهور الزمن... كانت إذن على علاقة سيئة مع السماء، تنتظر منها أن تضع يدها ثانية على وقائع الأمور وخاصة على ابنها المجنون قبل أن تذهب لزيارة الأولياء الذين أهملتهم تعبيراً منها عن غضبها وعن خيبتها لرؤية الله وهو ينجرف في سيول فيضاناته...)(٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: رأيهم في الإسلام: ص ١٦٧، ١٦٩، ١٧٠، ١٧٢، ١٧٣.

<sup>(</sup>٣) ألف وعام من الحنين: ص ١١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٢٩.

ويقول: (... ينبغي أن تكون راضياً في تقليد الله، فهو كذلك وحيد، لكنه على مايرام، وأنت تعلم أنه لا شقيق له وإلا فيا لخرابنا)(١).

ويقول: (... وأسلمت نفسها لله في ذلك اليوم، بعد أن خاصمته مدة طويلة، وحكت عانتها...)(٢).

غفرانك اللهم تباركت وتعاليت عما يقول الكافرون علواً كبيراً.

إن هذه الشواهد كلها ـ وهي قليل من كثير ـ لتدل على أن الحداثة تقوم في حقيقة الأمر وفي رأي أصحابها ـ: بتدمير القداسة والانقطاع عن الماضي، عن الإسلام على وجه الخصوص، والثورة على الدين، والهدم لكل معاني وأصول الاعتقاد، والرفض لكل إيمان بالله تعالى، والمجانبة لكل مايمت إلى التوحيد واليقين بصلة، والتحول الكامل عن الوحي ومقتضياته ولوازمه، والتمرد السافر على العقيدة والشريعة والأخلاق الإسلامية.

إنها ارتكاس في الضلال، وانحدار إلى الجاهلية، واتباع للباطل، وهبوط إلى أسفل سافلين.

الوجه الثاني من أوجه انحرافاتهم في أسماء الله تعالى وصفاته: نفي أسماء الله تعالى وصفاته الثابتة له.

وهذه قضية يسيرة على الحداثيين الذين رتعوا في الضلال ووصفوا الله بشتى أوصاف السوء، واستعملوا في حقه لغة الشتم والذم والسباب.

وقد مرّ فيما مضى ما يدل على هذا الوجه من الانحراف، إمّا مطابقة كنفي أدونيس وتكذيبه بالإسراء والمعراج وحديث الرسول ﷺ مع ربه، حين

<sup>(</sup>١)(٢) المصدر السابق: ص ٣٨.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٤٣ ـ ٤٤ من سورة الفرقان.

ساق ذلك كله على شكل أسطوري وحين جعل من نفسه بديلاً للرسول، واختلق الأكاذيب(١).

وإمّا تضمناً ولزوماً، وهذا في كلامهم كله، فإنه يلزم من وصف الله بالنقص كالموت والظلم والنكاح والولد والنسيان وغير ذلك مما عجت به أقوالهم الخبيثة، يلزم منه نفي صفات الكمال لله تعالى ونفي أسمائه الحسنى ـ جلَّ وعلا ـ.

ومما مرّ معنا مما لا فائدة من إعادته هنا أقوال المفتون نصر أبو زيد في نفي صفة الكلام لله، ونفي أن القرآن كلام الله، وتأييده رأي المعتزلة وثنائه على منهجهم (٢).

وله في نفي أسماء الله وصفاته قول فاسد خبيث حيث جعل فهم نصوص الوحي المخبرة عن الله تعالى وصفاته وعن الغيبيات، فهما يوافق طريقة السلف، جعل ذلك مساهما في تشكيل صورة أسطورية، حيث قال: (تتحدث كثير من آيات القرآن عن الله بوصفه ملكاً بكسر اللام، له عرش وكرسي وجنود، وتتحدث عن القلم واللوح، وفي كثير من المرويات التي تنسب إلى النص الديني الثاني ـ الحديث النبوي ـ تفاصيل دقيقة عن القلم واللوح والكرسي والعرش، وكلها تساهم ـ إذا فهمت فهما حرفياً ـ في تشكيل صورة أسطورية عن عالم ماوراء عالمنا المادي المشاهد المحسوس. . ولعل المعاصرين لمرحلة تكون النصوص ـ تنزيلها ـ كانوا يفهمون هذه النصوص فهما حرفياً، ولعل الصور التي تطرحها النصوص كانت تنطلق من التصورات الثقافية للجماعة في تلك المرحلة، ومن الطبيعي أن يصر الخطاب الديني في أن يكون الأمر كذلك، لكن من غير الطبيعي أن يصر الخطاب الديني في بعض اتجاهاته على تثبيت المعنى الديني عند العصر الأول، رغم تجاوز الواقع والثقافة في حركتها لتلك التصورات ذات الطابع الأسطوري. . .) (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: الأعمال الشعرية لأدونيس ١٣٩/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: قضايا وشهادات ٣٩٨، ٣٩٠، ٣٩٠، مع ملاحظة أن المعتزلة يؤمنون بالله رباً وبالإسلام ديناً وبالنبي ﷺ نبياً.

<sup>(</sup>٣) انظر: قضایا وشهادات ۲/ ۳۹۲ ونحوه ص ۳۹۳.

والمعنى نفسه يكرره حداثي آخر في ندوة بعنوان «الإسلام والحداثة» حيث قرر أن النبي على وأصحابه تداولوا ألفاظاً ومعاني في الصفات والغيبيات بناء على المحيط الذي كانوا يعيشون فيه، وهذا القول والذي سبقه يتضمن نفي حقائق هذه الألفاظ التي جاء بها الإسلام، وهي بداية موجة إلحادية لنفي الإسلام وسائر شرائعه وأخباره.

والنص المشار إليه هو قوله: (... لم يكن محمد ولم يكن معاصروه معتزلة ولا كانوا أشاعرة، ولا فلاسفة، ولابد أن المعاني التي تداولوها من محيطهم والتي أسندوها إلى ألفاظ الألوهية والجبروت والغفران واليد والعرش وغيرها من عبارات الذات والصفات الآلهية تتميز تميزاً كبيراً عما أسند إليها لاحقاً في المجتمعات المتمدنة في دمشق وبغداد ونيسابور وقرطبة)(١).

وفي الندوة المذكورة آنفاً والمعنونة بعنوان «الإسلام والحداثة» يتحدث حسن حنفي عن الوحي ومنزلته في التوراة والإنجيل والقرآن الذي يسميه الوحي الجديد صفات التنزيه للتوحيد وصلة الخلق في صفة «كن فيكون» وأن الله ليس له أصابع يضع عليها الأرض والشجر...)(٢).

وعلى الرغم أن صاحب النص قد أعلن في الندوة أنه ماركسي وأن إيمانه يكفره (٣)، وقرر بأنه (... قد تداخل كلام الله وكلام البشر في أصل الوحي في القرآن...) (٤)، وغير ذلك من الأقوال والعقائد الموجبة لحد الردة، إلا أنه يحاول أن يظهر في النص السابق ـ وهو يناقش تحريفات اليهود ـ بمظهر الباحث المطلع، شأنه شأن أساتذته من المستشرقين، فكذب على الوحي المعصوم وادعى أن الإسلام قد جاء بنفي صفة الأصابع

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٢١٧، ٢١٨، ٢٢١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٣٨.

عن الله، وهذا كذب وافتراء بل تثبت لله صفة الأصابع كما يليق بجلاله \_ سبحانه وَتَعَالى \_..

وقد مر معنا في المظهر السالف إلحاده في صفات الله وقوله بأن الله عالم قادر حي سميع بصير متكلم مريد بالمجاز وأن الإنسان له هذه الصفات حقيقة؛ لأن الوحى كله مجاز وكل اللغة مجاز حسب زعمه (١).

وفي منثور كلمات الحداثيين مايدل على نفي صفات لله تعالى، ومن ذلك قول السياب في أبياته التي قالها بعد أن أحس بقرب الأجل ودنو الموت، وتضرع فيها إلى الله تعالى، ولكن خلفيته الثقافية الملوثة جعلته يقول مخاطباً الله تعالى:

(أتسمع النداء؟ يا بوركت، تسمعُ

وهل تجيب إن سمعت؟

صائد الرجال

وساحق النساء أنت يا مفجع)(٢).

هذه أقواله بعدما يسمى «توبة السياب» وأوبته إلى الله!!، والله - جلً وعلا ـ يسمع كل شيء وهو السميع، ويجيب من يشاء وهو قريب مجيب - جلً وعلا ـ.

أمّا صلاح عبدالصبور فقد جعل الحلاج قناعاً له، واتخذ من شخصيته إطاراً يسقط من خلاله فكره وعقيدته، ومن ذلك قوله المنقول آنفاً في نفي صفته العين لله تعالى (٣).

أمّا يوسف الخال فإنه أضاف إلى كل بلاياه وتخبطاته الاعتقادية وضلاله الإلحادي قوله:

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) ديوان السياب: ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٥٠٣.

(الله عين لا ترى أحداً سوادُها ملء السموات)<sup>(۱)</sup>.

وقوله:

(من كان يسمع النداء لعل في السماء أحداً يثأر للدماء)(٢).

وقوله:

(فلايتدحرج صخر القبور ولايصعد الله نحو السماء)<sup>(۳)</sup>.

وسعدي يوسف الحداثي العراقي يستخدم لفظ الرمل رمزاً للتخلف وهو رمز متداول عند الحداثيين، ويريدون به الإسلام.

وسعدي ينسب الله تعالى إلى الرمل ويجعله بلا صفات مرة، ومرة مجهول الصفات فيقول:

(أنا في انتظار يديك يا رباً يسير على الرمال

إن الذي قد سار فوق الماء مات

وبقيت أنت

بلا صفات

لكن قلبي في انتظارك

فالبحر مزقه نبي بالحذاء

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية ليوسف الخال: ص ٣١١.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ص ۳۱۸.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٥٥.

وبالبخار

القيته يبكي على قدمي، مهتوك الإزار

وبقيت أنت

إلهى الرملي، مجهول الصفات

إلا من الألم المقدس في انتظاري

وأنا أشق الرمل لكن أغوص

في الصفر

أحصي اللانهاية في النهاية)(١).

ونزار قباني يقول:

(لم نزل نظن أن الله في السماء

يعيدنا لدورنا)(٢).

أمّا هرطقات علاء حامد في روايته مسافة في عقل رجل فكثيرة متناقضة متهافتة ومنها زعمه الكاذب: (إن الله تعالى لفظاً ومعنى من اختراع الإنسان)(٣).

وزعمه أن القول بأن الله مستو على عرشه مجرد أوهام صنعت بمهارة (٤٠).

ونحو ذلك هرطقات نوال السعداوي التي ذكرت أشياء منها في الوجه الأول من أوجه انحرافاتهم في الأسماء والصفات ومما يستشهد به في هذا الوجه قولها: (... وكتموا أنفاسهم محملقين في السماء متصورين أن الله

<sup>(</sup>۱) ديوان سعدي يوسف ١/١١ه.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لنزار ٣/١٤٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: مسافة في عقل رجل: ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٥٠.

له يد يرونها بالعين، وسجدوا حتى لامست جباههم الأرض، سبحانه ليس له يد ولا لسان)(١).

الوجه الثالث من أوجه انحرافاتهم في أسماء الله تعالى وصفاته: وصف غير الله تعالى وتسميته بأوصاف وأسماء الله ـ جلً وعلا ـ.

سبق في الفصل الأول والثاني من هذا الباب ذكر أوجه انحرافهم في الربوبية والألوهية، وفيها مواضع عديدة وكثيرة من تسميتهم ووصفهم غير الله تعالى بأسماء وصفات الله تعالى، وخاصة الرب والخالق والإله وما تتضمنه من صفات، فأغنى ذلك عن إعادتها هنا.

ومن أقوالهم الأخرى في هذا الوجه جعل أدونيس دمشق وبغداد إلها (٢).

وجعل مكره ومكر الحداثة كأنه مكر الله تعالى حيث قال: (لا توحش العنف، بل أنس مكر كأنه من مكر الله)<sup>(٣)</sup>.

ويقول أحمد دحبور:

(لا تخرج إلى الشارع لا تخرج إلى

في صوتها الدامع قضبان

وألياف

ورحمان

وسياف)(٤).

وعندما أقول بأن الحداثيين صنيعة الأعداء، وطليعة المحاربين للإسلام، فليس ذلك لمجرد بغضي لهم ـ وإن كان بغضهم من أوثق عرى

<sup>(</sup>١) سقوط الإمام: ص ٦٨ ـ ٦٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: الأعمال الشعرية الكاملة لأدونيس ٢/٦٧٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/١٠٤.

<sup>(</sup>٤) مجلة الناقد عدد ٩ آذار ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٢١.

الإيمان ـ ولكن إضافة إلى ذلك ماتنضح به مؤلفاتهم من اعتراف صريح أو ضمني بالتبعية، ومايلاحظه أي متابع من ممارسة الانتحال، والإغراق في المحاكاة، أما احتفاء أولئك بهم وإشادتهم بأعمالهم إشادة الأستاذ بتلميذه، فمن أظهر الظواهر، ومن ذلك ما ذكره صاحب كتاب «أدونيس منتحلاً» في قوله: (نشير تمهيداً، ومارين، إلى أن أدونيس عرف غيلفيك (۱) شخصياً، استمد منه العون لدى أول دخوله لساحة الشعرية الباريسية، ويتذكر القارئ قصيدة غيلفيك الإهدائية التي يقدم بها الترجمة الفرنسية لـ «أغاني مهيار الدمشقي» قصيدة لاتخلو من أبوية، أبوية شاعر فرنسي يقدم إلى ساحته الثقافية شاعراً من لغة أخرى)(۲).

ويذكر المؤلف في الهامش بعضاً من مقدمة هذا الفرنسي لتلميذه أدونيس، وفيها استخفاف بالله تعالى، ووصف أدونيس بأوصاف وأسماء الإله العظيم - جلَّ وعلا -، وهذا أحد أدلة التبعية التي نرى نماذجها في أفكار وكلمات أدونيس نفسه، الذي ثبت بالأدلة القاطعة أنه لايعدو أن يكون منتحلاً!!

يقول غيلفيك في مقدمته لأدونيس:

(يا أدونيس

لو كنت الله.

لأجلستك إلى يميني

ولمنحتك سلطانأ

ورحت أتطلع إليك

وأنت تخلق وتدبر)<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) هو: أدجين غيلفيك شاعر حداثي فرنسي، عني بأدونيس إلى حد أن وصف بأنه يحمل أبوية شاعر فرنسي لشاعر من لغة أخرى. انظر: أدونيس منتحلاً: ص ٩٠.

<sup>(</sup>٢) أدونيس منتحلاً: ص ٩٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق هامش ص ٩٠.

وللسياب باع في هذا الضرب من الانحراف، ومنه قوله:

(أنا الباقى بقاء الله أكتب باسمه الآجال

وما لسواه عند مطارق الآجال من حرمه)(١).

وقوله:

(المجد لله والإنسان إن يدا تحيي وقلباً يداوي منهما أثر) (٢) وكذلك البياتي القائل:

(فاسكبي روحك الحنون بروحي لأرى من صفائه وجه ربي) (٣) والقائل:

(يا سنا الله بصحراء انتظاري يا هواها)(٤).

والقائل:

(صغيرتي نادية

رأيت في سماء عينيك

رأيت الله والإنسان)<sup>(ه)</sup>.

والقائل مخاطباً أحدهم:

(مولاي، لا يبقى سوى الواحد القيوم

وهذه النجوم)<sup>(٦)</sup>.

ومن تراتيله الوثنية، وعاداته الجاهلية، وتمجيداته الصنمية قصيدته التي

<sup>(</sup>١) ديوان السياب: ص ٢١٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٥٠٧.

<sup>(</sup>٣) ديوان البياتي ١٩/١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/ ٨٤.

<sup>(</sup>٥) ديوان البياتي ١/٤٧٦.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ٧٣/٢.

بعنوان «مرثية إلى أخناتون» (١) والتي يقول فيها مشبها هذا الطاغية بالله تعالى وتقدس، يقول البياتي:

(يا أيها المعبود

أنت الذي يعيش في الحقيقة

ممجداً مباركاً قدوس...

متوجأ بزهرة اللوتس والثعبان

حياً جميلاً خالداً معبود

وعاشقأ معشوق

شمس النهار أنت في جلالك العظيم

وضعت نيلاً في أسماء وصنعت منه أمواجاً على الجبال

تسقط والحقول

إنك في قلبي ترى مدائن الموت وأهراماتها والبحر والسحاب

إنك لا تموت

إنك لا تفنى إلى الأبد

إنك لا تعطش في سفينة الشمس لاتجوع

ولا يدب الشيب في شعرك أو تنفى إلى أصقاع موت النور

تحترق السماء من أجلك والنيل على غدائر الأرض وفوق صدرها الحنون)(٢).

قال الله تعالى: ﴿ وَأَتَّخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ ءَالِهَةُ لِيَكُونُواْ لَمُهُم عِزَّا ﴿ لَكُ كَلَّأ

<sup>(</sup>١) أخناتون سبقت الترجمة عنه: ص ٤١٨.

<sup>(</sup>۲) ديوان البياتي ۲/ ۲۲۹ ـ ۲۷۰.

سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

وفي جهة أخرى يتوجه البياتي إلى الشاعر ليضفي عليه أوصاف الأبدية والأزلية، بل والألوهية الصريحة، وذلك في قوله:

(صوت الشاعر فوق نحيب الكورس يعلو، منفرداً منحازاً

ضد الموت، وضد تعاسة البشر الفانين...

... منفياً يتطهر، لا اسم له، وله كل الأسماء، بقانون أزلي يتحول كم هو شرير أن يسكنك الشعر: «إلهي بين يديك أنا قوس فاكسرني» ومحب محبوب فاهجرني...)(٢).

وفي المعنى نفسه يقول: (لو كان البحر مداداً للكلمات لصاح الشاعر: يا ربي، نفد البحر ومازلت على شاطئه أحبو...) $(^{(7)}$ .

أمّا صلاح عبدالصبور فإنه يضفي صفات وأسماء الرب ـ جلّ وعلا ـ على العلم المصري، وذلك في قوله:

(لترتفع، لترتفع، يا أيها المجيد

يا أجمل الأشياء في عيني، أنت يا خفاق

يا أيها العظيم، يا محبوب، يا رفيع، يا مهيب

يا كل شيء كان في الحياة أو يكون

يا علمي يا علم الحرية)(٤).

ويقول على لسان الحلاج:

<sup>(</sup>١) الآيتان ٨١ ـ ٨٢ من سورة مريم.

<sup>(</sup>٢) ديوان البياتي ٢/٤١٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٤٢٥.

<sup>(</sup>٤) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٨٨.

(ما يرضاه الرحمن لمخلوق في صورته، ذي روح متصف بصفاته)<sup>(۱)</sup>.

ويقول على لسانه مقرراً عقيدة الاتحادية الصوفية:

(يا ولدي

الحب الصادق

موت العاشق

حتى يحيا في المعشوق

لا حب إذا لم تخلع أوصافك

حتى تتصف بأوصافه

وأنا أنوي أن يكمل حبي لله

أن أخلع أوصافي في أوصافه...

سأخوّض في طرق الله.

ربانياً حتى أفنى فيه...

. . . أنوي أن أنزل للناس

وأحدثهم عن رغبة ربي

الله قوي، يا أبناء الله.

كونوا مثله

الله فعول يا أبناء الله.

كونوا مثله

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٨٠.

الله عزيز يا أبناء الله)(۱).
ويقول على لسانه أيضاً:
(أراد الله أن تجلى محاسنه، وتستعلن أنواره فأبدع من أثير القدرة العليا مثالاً، صاغه طينا وألقى بين جنبيه ببعض الفيض من ذاته. وجلاه، وزينه، فكان صنيعه الإنسان فنحن له كمرأة، يطالع فوق صفحتها جمال الذات مجلواً، ويشهد حسنه فينا فإن تصف قلوب الناس، تأنس نظرة الرحمن إلى مرآتنا، ويديم نظرته، فتحيينا

وإن تكدر قلوب الناس يصرف وجهه عنا ويهجرنا ويجفونا)<sup>(٢)</sup>.

وأقواله المليئة بهذا الخلط الابتداعي الفلسفي الاتحادي كثيرة في مسرحيته التي سماها «الحلاج» فمرة يقول هو بضعة من الله تعالى وتقدس (۲)، ومرة يعبر عن هيكل الإنسان بأنه بعض من الله تعالى:

(بلى فالهيكل المهدوم بعض منه إن ظهرت جوارحه وجل جلاله متفرق في الخلق أنواراً بلا تفريق)(٤).

وغير ذلك من الكلمات والعبارات المأخوذة من ملاحدة الصوفية،

<sup>(</sup>۱) دیوان صلاح عبدالصبور: ص ٤٨٦ \_ ٤٨٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٩٩ ـ ٥٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٥٠٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٥٠٣ \_ ٥٠٤.

والموظفة في الشعر الحديث توظيفاً يصب في الغرض الحداثي الأول: إزالة هيبة الله وقداسته من النفوس التي لم تقتنع بجحد وجوده بالكلية، فتعالى الله الملك الحق.

أمّا يوسف الخال فيقول في حوار مع الشيطان، مشبها نفسه أو الشيطان بالله تعالى في الخلق:

(أواه أتجبل كفّي الطين، متى؟

ومتى أنفخ فيه الروح، متى أصنعه

شيئاً كالشمس إذا تغرب)<sup>(١)</sup>.

أمّا النصراني الآخر أنسى الحاج فيقول:

(اللهو المجنون من صفات الألوهة، الفنان في لحظة الخلق فلذة إله)(٢).

ويقول الرافضي الشيوعي مظفر النواب:

(فالتبس الله عندي بكل البشر)(٣).

ويقول أمل دنقل:

(وأهرب نحو عينيك يطالعني الندى والله والغفران)(٤).

ويقول:

(... صدري جنتك الموعودة، وذراعاي ذراع الرب)(٥).

ويقول نزار قباني:

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة ليوسف الخال: ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) خواتم: ص ٥٨.

<sup>(</sup>٣) مظفر النواب شاعر المقاومة السياسية: ص ٧٥.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية الكاملة لأمل دنقل ص ٤٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٨٠.

(نهداً لجوجاً فيه تيه الذرى وما لدى ربي من عنفوان)(١) وفي حديثه عن عشيقته يقول:

(... هدية صغيرة تحمل نفسي كلها

لعلها

إذا أنا حملتها

غداً لها ستسعد

يا مُرتجى يا أحد)<sup>(٢)</sup>.

وعن عشيقة أخرى يقول قاتله الله:

(يجوز أن تكون*ي* 

واحدة من أجمل النساء

دافئة كالفحم في مواقد الشتاء

وحشية كقطة تموء في العراء

آمرةً ناهية كالرب في السماء)(٣).

ونحو هذا الاعتقاد الباطل، قوله:

(ونهدك هذا المليء المضيء الجريء العزيز القدير)(٤).

ونحوه قوله:

(وجسدك الياسميني يأمر وينهى، ويقول للشي كن فيكون)<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لنزار قباني ١/٥٥.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لنزار قباني ١/ ٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/٢٣٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/ ٨٢٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢/ ٩٢٢.

وفي سخرية وتهكم بالخليفة الرمز التاريخي والمدلول العضوي لجماعة المسلمين، ثم تهكم بالله عزوجل وتقدس، يقول:

(كلما جئت إلى باب الخليفة

سائلاً عن شرم الشيخ

وعن حيفا ورام الله والجولان

أهداني خطاب

كلما كلمته جَلَّ جَلاَّلُهُ

عن حزيران الذي صار حشيشاً

نتعاطاه صباحاً ومساء...

... فاعذروني أيها السادة إن كنت كفرت)(١).

وفي مقطع بعنوان بانتظار غودو يقول عنه:

(لم نره

ولم نقبل يده

لكن من تبركوا يوماً به

قالوا بأن صوته

يحرك الأحجار

وأنه وأنه

هو العزيز الواحد القهار)(٢).

ثم يُقال بعد ذلك بأن الشعر الحديث تبلور في عدة ظواهر منها: (أعمال أدبية اتخذت لها طابعاً من جذور التراث يعبر عن تجربتها الجديدة،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ٢٧٥ ـ ٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لنزار قباني ٣/ ٢٩٠.

ومن رواد هذه الظاهرة نازك الملائكة ونزار قباني وأحمد عبدالمعطي حجازي، وهؤلاء يوصف عملهم بالسلفية الجديدة)(١).

فأية جذور تراثية في هذا الكلام وأشباهه؟! اللهم إلا إن كانت الأحرف والكلمات وبعض التراكيب توافق لسان العرب، فعُد ذلك من التراث!!.

إن الثناء المنطوي على تبجيل أو إشادة بهؤلاء الذين ركبوا متن الكفر والإلحاد وامتطوا كل مايضاد الدين؛ لهو أمر بالغ الخطورة وفيه جُلَّ خبايا الأمراض والعلل والأسقام الاعتقادية التي يراد لها أن تنطلي على المسلمين من خلل رماد التهوين فضلاً عن الإشادة والامتداح.

وكأن هؤلاء لم يطلعوا على قول الله ـ سبحانه وتعالى ـ: ﴿لَا يَجِدُ وَوَمَا يُؤْمِنُونَ مِأْلَةُ وَرَسُولَهُ وَلَوَ كَانُواً وَكُو كَانُواً وَلَوَ كَانُواً وَلَوَ كَانُواً وَلَوَ كَانُواً وَلَا يَجِدُ اللّهَ مَا أَوْلَا اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَلَوْ كَانُوا وَاللّهُ مَا أَوْلَا اللّهِ مَا أَوْلَا اللّهِ مَا أَوْلَا اللّهِ مَا أَوْلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

إن من عبث الكلمات والتلاعب بالمصطلحات، وغبش المضامين أن يُمتدح المستهزيء بالله والساخر من دينه، فإذا قال غيور على دين الله: لم هذا؟ قالوا: نثني على جماليات أدبية، وتراكيب إبداعية، وغنائيات فنية، وثقافة واسعة، واطلاع كبير، إلى غير ذلك من العبارات التي تسوق النفاق وتمتدح أهله، تحت مظلة عبارات خاوية أصبحت بوقاً للدعاية ومطية للأعمال السيئة والعقائد الخبيثة.

فليس الإبداع، أو الجمال الفني، أو الثقافة الواسعة، أو التجديد، ليست هذه خيراً لذاتها وليست دليلاً على العبقرية والعقل؛ لأن الذي يُبدع أو يأتي بالجميل من الفن أو يطلع على الكثير من الثقافات ليس ممدوحاً أو محموداً لذاته، بل إن كان إبداعه وجمالياته واطلاعه في وجه الحق ومن

<sup>(</sup>١) الفنون الصغرى السفر الخامس: ص ١٢٠ لأبي عبدالرحمن بن عقيل الظاهري.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٢ من سورة المجادلة.

أجل الحق والخير والفضيلة - والإيمان والتوحيد أساس كل ذلك - فهو محمود، وإن كان إبداعه وجمالياته وثقافاته وتحديثاته في ضفة الباطل والشر، وتنطوي على الإلحاد والكفر والجاهلية فهو مذموم مخذول ولايساوي في ميزان الله وفي ميزان المؤمنين به جناح بعوضة، ولو طار خبره في الآفاق واعتلى عرش رأس الطواغيت إبليس.

ومن أمثلة انحرافهم في هذا الوجه تسبيح محمود درويش للتي أسرت بأوردته \_ حسب قوله \_:

(وغزة لا تبيع البرتقال لأنه دمها المعلب

كنت هربت من أزقتها

وأكتب باسمها موتى على جميزة

فتصير سيدة وتحمل بي فتي حراً

فسبحان التي أسرت بأوردتي إلى يدها)(١).

وقوله:

(... للباحثين عن الله في الكائن الآدمي) $^{(1)}$ .

ومن الأمثلة قول معين بسيسو:

(أيتها المدينة السحابة...

ها أنت مثل الله في يديه السلسلة

لا أنت سنبلة لا أنت قنبلة)<sup>(٣)</sup>.

وقول سميح القاسم:

(أيها القيصر عش

<sup>(</sup>۱) دیوان محمود درویش: ص ۷۵۰.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ص ۹۸، والسياق يدل على أن معنى هذا القول هو ما يسمونه «أنسنة الإله».

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٣٦.

ثمن الخمسين قرش أنت يا مولاي رحمن رحيم والذي يغضب من عدلك يا مولاي شيطان رجيم)(١).

وقوله:

(ونار جبيننا المشجوج لن تطفأ بغير ضمادك الرحمن يا إيقاع أحرفنا)<sup>(۲)</sup>. وقوله:

(مولاي يا الاسكندر العصري

يا باري الغيوم الواعدة

أمطر على الأتباع ياقوتاً

ونيراناً على زمر الفلول الجاحدة)(٣).

وقوله:

(أدلجت تثقل كاهلي المطعون محنة والجرح رحماني الرحيم يا زاد أجدادي وزادي)(٤).

ويخاطب المقالح الفدائي قائلاً:

(يا فارس الأغوار والتلال

<sup>(</sup>١) ديوان سميح القاسم: ص ٤٦٢.

<sup>(</sup>٢) ديوان سميح القاسم: ص ٤٧٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٥٤٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٧٢٣.

يا أنت يا ابن الشمس والجمال تباركت يداك

تباركت مأساتك العظيمة)(١).

ومن المعروف عند أهل العلم أنه هذا الإطلاق لا يقال إلا لله تعالى، كما في أول سورة «تبارك» وأول سورة «الفرقان».

ونحوه قول محمد على شمس الدين:

(... تبارك هذا الموت، تبارك

هذا الكأس، تبارك هذا الوحل

على شفتيك

تباركت الأمطار إليك...)(٢).

ويقول محمد الماغوط:

(یا إخوتی لقد نسیت حتی ملامحکم

أيتها العيون المثيرة للشهوة

أيها الله.

أربع قارات جريحة بين نهدي)(٣).

ويقول:

(... وأغلقوا في وجهها كل أبواب العالم لتظل وحيدة كالريح كالله)(٤).

أمّا ممدوح عدوان فيقول:

(إننى التل المقاتل

<sup>(</sup>١) ديوان المقالح: ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) غيم لأحلام الملك المخلوع: ص ١٨، ٢٠.

<sup>(</sup>٣) الآثار الكاملة لمحمد الماغوط: ص ٧٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٦٠.

حين تستشري الخديعة إنني قدس وقدوس

تعري في دمي المنفى)<sup>(١)</sup>.

ويقول عبدالرحمن المنيف في رواية مدن الملح على لسان زهوة التي تتحدث عن قصر أخيها السلطان: (ويلزم تعرفن هذا القصر قصر الرحمن)(٢).

ومن الشعر الحديث الذي درسه النصراني المصري غالي شكري في كتابه «شعرنا الحديث إلى أين؟» هذه القصيدة التقريرية حسب قول شكري بعنوان «عد يا نيكسون»:

(سبحانك

سبحان المعطى

يا خالق حلف الأطلنطي

يجرب فينا أسلحته

أي مروة

بل أية أخلاق حرة...)<sup>(٣)</sup>.

وفي موضع آخر يستشهد بأبيات حداثية يخاطب بها صاحبها ترومان قائلاً:

(وكالله أنت إله وحيد

معاذك!! بل أنت فوق الشبيه، وليس كمثلك شيء يكون)(١).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لممدوح عدوان ٢/ أمى تطارد قاتلها: ص ٧٧.

<sup>(</sup>٢) مدن الملح ٣/٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) شعرنا الحديث إلى أين: ص ١٩٧، والكلمات لكمال عمار.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٠٩، والكلمات لعبدالرحمن الشرقاوي.

ثم يشرح غالي شكري هذه الكلمات المنكرة والعبارات الخبيثة، ويعتبر أن قائلها قد بدأ يتحرر قليلاً عندما قالها.

هذه شواهد من بلايا وطوام الحداثيين وآفاتهم الاعتقادية في تسميتهم ووصفهم غير الله تعالى بأسماء وأوصاف الله تعالى.

الوجه الرابع من أوجه انحرافاتهم المتعلقة بالأسماء والصفات: السخرية بأسماء الله وصفاته ومخاطبته تعالى بما لايليق بجلاله.

إن أدب الفوضى الحداثية قد فاض قبحه، وانتشر نتن عقائده، وأول منطلقاتهم في ذلك النيل من جلال الله وعظمته وقداسته \_ جلَّ وعلا \_، لقد قامت مدارسهم العديدة على ثالوث الحداثة المدمر: «التجاوز والتمرد والرفض».

وأول شيء في تجاوزهم وتمردهم ورفضهم هو الدين، وخاصة دين الإسلام القويم.

وأساليبهم في ذلك عديدة منها «تدنيس المقدس» الذي أضحى غاية من أعظم غايتهم، وهدفاً من أهم أهدافهم؛ ولذلك توجهوا نحو أركان إيمان المؤمنين فسلطوا عليها ألفاظهم الدنسة وعباراتهم النجسة، وغامروا في أودية الهلكات بسبابهم وسخريتهم من الله مالك الملكوت جبار السموات والأرض قاصم الجبابرة - جل وعلا -.

وقد مرّ معنا من أول الفصل إلى هنا نماذج عديدة من كلامهم وكلها تدل على سخريتهم بالله تعالى، وفيها من العبارات المخزية الخبيثة، والمخاطبات الساخرة، ما فيه أكبر دليل على أنهم استهدفوا صرح هذا الدين ليهدموه، وتألبوا على قداسته ليدنسوها، وتكالبوا على نوره ليطفئوه، وأنى لهم ذلك؟!

وهل يفلح نسج العنكبوت في مقاومة السيل إذا هدر؟!.

أم هل تفلح القناني المكسرة ولو كثرت في رد الشمس، أو تغيير الكون، أو تبديل الحقائق؟!.

إن ألاعيب الخيال السقيم، ومرض العقول الملحدة، لا يُمكن أن تطفيء نور الحق مهما تكالبت وتألبت، فالله متم نوره ولو كره الكافرون، وسوف أورد هنا بعض الشواهد على هذا الوجه من الانحراف، فمن ذلك قول أدونيس في سخريته بالدين والإسلام في مقطع بعنوان «رماد عائشة»:

(ثلاثة من الفراغ

واحد مغارة

والآخران صَدَأ:

«رباه كم تزلزل الجدار في عظامنا وانطفأ السراج والصباح في عيوننا وجمدت صلاتنا على اسمك القديم

ونسيت قلوبنا اللذائذ الخطايا

آملة بوعدك الكريم)(١).

فهو يجعل هذه العجوز «عائشة» رمزاً للتخلف الذي هو عنده الإيمان بالله والدين والدعاء ويستخدم اسم «عائشة» تبعاً للعداوة الشيعية التي تربى عليها في طائفته النصيرية ضد أم المؤمنين عائشة الصديقة رضي الله عنها.

ثم يجعل الصلاة والدعاء تأخراً ورجعية وجموداً على اسم الله تعالى.

ومن أقواله التي يسخر فيها بالله تعالى وبأسمائه وصفاته كلامه الساقط في مقطع جنسي هابط يتحدث عن فرج امرأة فيقول:

(في أحشائك أعرف أوقن أن الآتي

سر حياتي

فيك أصور أبدع أعلى آثاري

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لأدونيس ١٦٢/١.

أوضح أعتم أسراري فيك أنشيء فيك أحقق أن الله.

لا يتناهى)<sup>(١)</sup>.

في هذا النص يظهر مقدار التهكم بالله تعالى، حيث جعل أزليته تعالى إنشاء واختلافاً وقرن تحقيق ذلك بفرج امرأة في أسلوب تدنيسي واضح الألفاظ والمقاصد.

ومن أقواله في هذا القبيل:

(اعرف أن جنس الربوبية يتأصل في أحشاء الأرض

ويتناسل

اعرف الأرض بالأرض

والسماء بنور الأرض)(٢).

ومن الفلسفات الحداثية العلمانية المتهافتة التي يريدون الوصول إلى إبطال الشريعة وإبطال الدين كله قول العلماني اللبناني عادل ظاهر، في ندوة «الحداثة والإسلام»: (إن الاعتقاد أن الله أمر المسلم بأن يقنن الشريعة بغض النظر عن الظروف التي يجد نفسه فيها، هو اعتقاد يناقض طبيعة الله، فإن الله بحكم ماهيته، لايُمكن أن يأمر بما هو خارق... باختصار، الله بحكم طبيعته عقلاني بصورة تامة وما يعنيه هذا، على وجه التحديد، هو أنه لايُمكن أن يأمر بعمل شيء إلا إذا كانت الاعتبارات العقلانية لصالح القيام به...)(٣).

وفي تطبيق بالمثال لقاعدته الزائفة هذه والتي فيها السخرية من الله والمخاطبة له بما لايليق، يقول: (... إننا من معرفتنا لطبيعة الله يُمكننا أن نستنتج أن الله ما كان ليأمرنا بأن نطبق نظام الشورى وأن نعاقب السارق

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٢١٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٩٢٥.

<sup>(</sup>٣) الحداثة والإسلام: ص ٨١.

بقطع يده، بغض النظر عن ظروفنا الزمانية والمكانية)(١١).

وهكذا تتبدى الطبيعة العلمانية الحاقدة على الدين حتى وهي في مسوح الاحتجاج بالدين ضد الدين، فالله - جلَّ وعلا - عندهم صاحب طبيعة وكأنه أحد المخلوقات - جلَّ وعلا وَتَقَدَّسَ - وصاحب عقلانية كالبشر المهازيل الضعفاء.

ولعل هذا العلماني الجاهلي يظن نفسه قد أتى بالمفحم من الحجج، وما أشبه حجته بحجة أهل الجاهلية الأولى من مشركي قريش وفارس حين حرم الله أكل الميتة فقالوا: (إن محمد وأصحابه يزعمون أنهم يتبعون أمر الله، فما ذبح الله بسكين من ذهب فلايأكلونه، وما ذبحوه هم يأكلونه. . . فأنزل الله: ﴿وَإِنَّهُ لَفِسُقُ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ آوَلِيَآبِهِمَ لِيُجَدِلُوكُمْ وَإِنَّ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﴾(٢)، وننزلت: ﴿يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضِ رُخُرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا ﴾(٢).

ومن السخرية بالله وأسمائه وصفاته ومخاطبته بما لايليق بجلاله قول السياب:

(فنحن جميعاً أموات

أنا ومحمد والله.

وهذا قبرنا: أنقاض مئذنة معفرة

عليها يكتب اسم محمد والله...

... فيا قبر الإله، على النهار...

. . . إله الكعبة الجبار

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۸۰.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٢١ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٣) الآية ١١٢ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن كثير ٣/ ٩٢.

بقطع يده، بغض النظر عن ظروفنا الزمانية والمكانية)(١١).

وهكذا تتبدى الطبيعة العلمانية الحاقدة على الدين حتى وهي في مسوح الاحتجاج بالدين ضد الدين، فالله - جلَّ وعلا - عندهم صاحب طبيعة وكأنه أحد المخلوقات - جلَّ وعلا وَتَقَدَّسَ - وصاحب عقلانية كالبشر المهازيل الضعفاء.

ولعل هذا العلماني الجاهلي يظن نفسه قد أتى بالمفحم من الحجج، وما أشبه حجته بحجة أهل الجاهلية الأولى من مشركي قريش وفارس حين حرم الله أكل الميتة فقالوا: (إن محمد وأصحابه يزعمون أنهم يتبعون أمر الله، فما ذبح الله بسكين من ذهب فلايأكلونه، وما ذبحوه هم يأكلونه، فما ذبح الله بسكين من ذهب فلايأكلونه، وما ذبحوه هم يأكلونه. . فأنزل الله: ﴿وَإِنَّهُ لَفِسُقُ وَإِنَّ الشّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَآبِهِمُ لِللهُ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضِ لَيُحْدِلُوكُمْ وَلَا الله عَمْونَ اللهُ ا

ومن السخرية بالله وأسمائه وصفاته ومخاطبته بما لايليق بجلاله قول السياب:

(فنحن جميعاً أموات

أنا ومحمد والله.

وهذا قبرنا: أنقاض مئذنة معفرة

عليها يكتب اسم محمد والله...

... فيا قبر الإله، على النهار...

. . . إله الكعبة الجبار

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٨٠.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٢١ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٣) الآية ١١٢ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن كثير ٣/ ٩٢.

بدرع أمس في ذي قار بدرع من دم النعمان في حافاتها آثار الله محمد وإله آبائي من العرب تراءى في جبال الريف يحمل راية الثوار وفي يافا رآه القوم يبكي في بقايا دار وأبصرناه يهبط أرضنا يوماً من السحب: جريحاً كان في أحيائنا يمشي ويستجدي فلم تضمد له جرحاً فلم تضمد له جرحاً ولا ضحى له منا بغير الخبز والأنعام من عبد... أعاد اليوم، كي يقتص من أنا دحر

... أعاد اليوم، كي يقتص من أنا دحرناه وأن الله باق في قرانا، ما قتلناه ولا من جوعنا يوماً أكلناه ولا بالمال بعناه...)(١).

سبحان الله ما أعظم حلم الله على من قال هذا ومن طبعه ومن كتبه ومن نشره، ومن أشاد بصاحبه وامتدحه، أمثل هذا يقال أن شعره وكتاباته من (أعمال الرؤيا الحضارية الواعية ويمثلها خليل حاوي وعبد الصبور وحسب الشيخ جعفر والسياب)?(٢).

وأي رؤيا حضارية واعية في هذا القول وأشباهه؟ وما أكثر أشباهه، والتي منها قوله:

<sup>(</sup>١) ديوان السياب: ص ٣٩٥ ـ ٤٠٠.

<sup>(</sup>٢) الفنون الصغرى السفر الخامس: ص ١٢٠.

(كفرت بأمة الصحراء

ووحي الأنبياء على ثراها في مغاور مكةٍ أو عند واديها...

. . . لست لأعذر الله .

إذا ما كان عطف منه، لا الحب، الذي خلاه يسقيني

كؤوساً من نعيم)<sup>(١)</sup>.

ومن كلامه في مخاطبة الله بما لايليق به ـ جلُّ وعلا ـ قوله:

(أليس يكفى أيها الإله

إن الغناء غناء الحياه

فتصبغ الحياة بالقتام؟

تحیلنی، بلا ردی، حطام:

سفينة كسيرة تطفوا على الحياة؟

هات الردى، أريد أن أنام

بين قبور أهلى المبعثرة

وراء ليل المقبرة

رصاصة الرحمة يا إله)<sup>(۲)</sup>.

وهذه الأقوال من السياب كانت بعدما أضرَّبه المرض وشارف على الهلاك، وتاب وأناب على حد زعم بعضهم!!.

وهي وإن كان فيها التجاء إلى الله تعالى إلا أنه يخاطب الله فيها بلا توقير ولا تعظيم ولا إجلال وهذه من نتائج تربيته الحداثية، التي علمته الاستخفاف بالله تعالى، وصنوه البياتي له في هذا الباب الكثير من الألفاظ،

<sup>(</sup>١) ديوان السياب: ص ٦٤٢.

<sup>(</sup>٢) ديوان السياب: ص ٧٠٦.

وقد سبق نقل شواهد من كلامه على هذا، ومما قال:

(يا إلهي قضاؤك العدل يجرى أتراه على الورى أم عليا خبزك المشتهى وخمرك سالت قطرة منه على شفتيا أين عيناك يا إله الليالي لتصب النعاس في مقليتا كيف أرقى لعرشك المتعالي أبسكر الصلاة أم بالحميا)(١) وقوله:

(مولاي لايبقى سوى الواحد القيوم وهذه النجوم) (۲). وقوله:

(مجنوناً كنت أنادي الله)<sup>(۳)</sup>.

وقوله:

(لغتي صارت قنديلاً في باب الله...

فسيبقى صوتى قنديلاً في باب الله)(٤).

وقوله:

(لا غالب إلا الله فلماذا يبكي عبدالله)(٥).

ونحوها:

(لا غالب إلا الخمار)<sup>(٦)</sup>.

ديوان البياتي ١/١١٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٧٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٢٩٥، ٢٩٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/ ٣٧٨ ـ ٣٧٩.

<sup>(</sup>٥) ديوان البياتي ٢/٨٠٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ٤١٦/٢.

وفي مقطوعة الخال التي سبق ذكرها والتي بعنوان «الجدار الأزلي» مضامين اعتقادية خطيرة في حوار مع الله تعالى مليء بالشك والاستخفاف والعدمية والاستهانة (١).

ونحوها مقطوعة صنوه توفيق صائغ الموجهة إلى الله في عبارات خبيثة واتهامات وسخريات وشكوك ونقد لله  $_{-}$  جل وعلا $_{-}$  وكذلك المقطع الآخر الممتليء بالسخرية بالله والبذاءة في الخطاب معه  $_{-}$  جل وعلا $_{-}$  وقد سبق نقل كثير من ألفاظ هذين المقطعين في الفصلين السابقين.

ومن أشباه هذه الأقوال، قول النواب:

(... فإن سكن الخلق

بأخذ عزلته بزوايا من الله عابقة بالشراب

ويثمل بالله سبحانه

والبلاد التي درجات الكحول بها

لم تصلها الخمور)(٤).

فتأمل كيف يسب الله تعالى ويسخر من اسمه ـ جلَّ وعلا ـ، ثم يمعن في السخرية، فيقول: (يثمل بالله سبحانه).

أمّا أمل دنقل فيقول ساخراً مستهزئاً:

(حاذيت خطو الله لا أمامه ولا خلفه)<sup>(ه)</sup>.

أمّا نزار قباني قد استكثر من أصناف الانحراف وغرق في جب الخنا والفساد حتى أصبح هذا من عاداته، ومن طبيعته القذرة، كقوله:

<sup>(</sup>١) انظر: الأعمال الكاملة للخال: ص ٢٢٠ ـ ٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: المجموعات الشعرية للصايغ: ص ٢٨ ـ ٣٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٢٠٣ ـ ٢٠٦.

<sup>(</sup>٤) مظفر النواب شاعر المعارضة السياسة: ص ١٤١.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية الكاملة لأمل دنقل ص ١٨٠، ١٨٤.

(وستارتان إذا تحركتا أبصرت وجه الله خلفهما) (۱). وقوله:

> (أريد البحث عن وطن ورب لا يطاردني)<sup>(۲)</sup>.

> > وقوله:

(يا أيها الغالي الذي أرضيتُ عني الله إذا أحببته)<sup>(٣)</sup>.

وقوله:

(ما دمت یا عصفورتی حبیبتی...

إذن فإن الله في السماء)(٤).

أمّا قصيدته «أسئلة إلى الله»<sup>(٥)</sup> فقد ملأها بالأسئلة التهكمية والخطاب غير اللائق، والوصف الساخر بالله تعالى وتقدس، ومن سخريته بأسماء الله الحسنى \_ جلَّ وعلا \_ قوله:

(كلما طال شعرك

طال عمري

كلما رأيته منثوراً على كتفيك

لوحة مرسومة بالفحم

والحبر الصيني

وأجنحة السنونو

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لنزار قباني ١/٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٩٧٥.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة لنزار قباني ١/٧٢٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/٧٣٧.

<sup>(</sup>o) انظر: المصدر السابق 11/۲ \_ 70.

حوطته بكل أسماء الله.

هل تعرفين؟

لماذا استميت في عبادة شعرك)(١).

ويطلب من الله أن يلغي الشتاء من مفكرته (٢) جلّ وتقدس، ويسخر بالقرآن وبصفات الله ـ جلّ وعلا ـ حين يقول:

(أن أمر الحب يا سيدتى من علم ربي)<sup>(٣)</sup>.

ويسخر من علو الله تعالى وقدرته في قوله:

(ولم تزل نظن إن الله في السماء

يعيدنا لدورنا)(١).

وفي استهانة كاملة بالله \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ يقول:

(لا أحد يقدر أن يغادر المكان

يشتري جريدة

أو كعكة

أو قطعة صغرى من اللبان

لربه، لا أحد، يقدر أن يقول:

یا رباه

لا أحد)(٥).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٤٣١ ـ ٤٣٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ٢/ ٤٨٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٨٣٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٣/ ١٤٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢٩٢/٣.

أمّا محمود درويش فإنه يجعل من علامات القحط والجدب كثرة أسماء الله تعالى، وذلك في قوله:

(في الزمن البخيل

يتكاثر الأطفال والذكرى وأسماء الإله)(١).

ومن سخريته بصفات الله تعالى قوله:

(وها أنا أعلن أن الزمان تغير!

كانت صنوبرة تجعل الله أقرب

وكانت صنوبرة تجعل الجرح كوكب

وكانت صنوبرة تنجب الأنبياء)(٢).

ومن سخرياته قوله:

(ليس الرب من سكان هذا القفر)<sup>(٣)</sup>.

أمّا معين بسيسو فقد قال في الله تعالى قولاً فظيعاً حين قال:

(لم يبق سوى الله يعدو كغزال أخضر

تتبعه كل كلاب الصيد. . . )(١) . إلى آخرها.

وقال:

(وكنت أول الذين قد رأوك

كنت بين الله والنبي أول النساء

كيف وارت كل هذه الخواتم المكررة)(٥).

<sup>(</sup>۱) دیوان محمود درویش: ص ٤٢٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٦٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٨٠.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية الكاملة: ص ٣٤١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٧٤٥.

ويقرن الله تعالى بأشياء تافهة، وذلك في قوله:

(غزلان تركض نحو الشمس

الشباك يخبئ فمه

الماء يخبئ دمه

الله .

الر اديو

الكرسي

الكأس

الباخرة الطائرة البنك حقيبته في يده

الاسمنت

هنا القاهرة هنا بيروت)<sup>(۱)</sup>.

أمّا سميح القاسم فيستهين بصفات الله تعالى على طريقته الخاصة حين بقول:

(فسيف الثار مبعوث وإيليّا

وصوت الله كيف نشاؤه يأتي

ويملأ. يملأ الدنيا!!)<sup>(۲)</sup>.

وكذلك زميله الشيوعي الحداثي توفيق زياد يسأل الله بطريقة مليئة بالتهكم حين يقول:

(طلبي متواضع ألف جنيه صفراء هل هذا يا رب عليك كثير)(١)

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة: ص ٦٤٦ ـ ٦٤٧.

<sup>(</sup>٢) ديوان سميح القاسم: ص ٥٨٧.

<sup>(</sup>۳) دیوان توفیق زیاد: ص ۳٤۰ ـ ۳٤۱.

أمّا عبدالعزيز المقالح فله أسلوبه الخاص في الإلحاد في أسماء الله وصفاته وألوهيته وربوبيته، ومن أمثلة هذا الأسلوب قوله:

(تحت جلدي تعيشين، نبكي معاً ونصلي، نجوع ونعرى، نجدف في الله والشعب، يضبطنا عسس الليل

والمخبرون، فاكتب اسمي وأخفيك تحت دمي...)(١).

ولمحمد الماغوط أيضاً أسلوبه التهكمي فهو يقرن الله تعالى بالشوارع الدامسة في سياق من النقد والاعتراض فيقول:

(هناك في تجويفٍ من الوحل الأملس

يذكرني بالجوع والشفاه المشرده

حيث الأطفال الصغار

يتدفقون كالملاريا

أمام الله والشوارع الدامسة)(٢).

ونحو هذا قوله:

(وكنت أحبك يا ليلى أكثر من الله والشوارع الطويلة)(٣).

ويجتريء الماغوط على الله ويقذف بشتائمه وتهكماته على الله ـ جلً وعلا \_ ويخاطبه بأقذع الألفاظ وأخبثها فيقول \_ قاتله الله \_:

(يارب

أيها القمر المنهوك القوى

أيها الإله المسافر كنهد قديم

<sup>(</sup>١) ديوان المقالح: ص ٥٣٥.

<sup>(</sup>٢) الآثار الكاملة لمحمد الماغوط: ص ٢٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٧.

يقولون إنك في كل مكان على عتبة المبغى، وفي صراخ الخيول بين الأنهار الجميلة وتحت ورق الصفصاف الحزين كن معنا في هذه العيون المهشمة والأصابع الجرباء أعطنا امرأة شهية في ضوء القمر لنبكي)(١).

ويقول:

(كل ما أريده هو الوصول بأقصى سرعة إلى السماء لأضع السوط في قبضة الله. لعله يحرضنا على الثورة)(٢).

أمًّا ممدوح عدوان فإنه يسخر بالله \_ جلَّ وعلا \_ وصفاته حين يجعل الخيانة تصل إليه عارية وتتسلل إليه \_ سُبْحَانَهُ وَتَعَالى \_ عبر سواد الليل، وذلك في قوله:

(تمرمرت حتى تمر البلية صامتةً وتجيء الخيانة عارية:

قلت: كيف وصلت إلى الله يا أم

قالت: تسللت عبر سواد الليالي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٩٦.

بصمت النسيم)<sup>(۱)</sup>.

ويستخدم عدوان كلمة التسبيح في سياق السخرية والاستهزاء والتهكم بالله تعالى وصفاته وأفعاله فيقول:

(فسبحان من خلق الطاعة البشرية

سبحان من صنع العظم مثل العجين

مطيعاً لكل القوالب

صاغ الدموع بكل المقاييس

سبحان من جعل العنق صالحة للمشانق

والأمن منسجماً مع عتم السجون

وأنشأ للكفر ناطحة للسحاب

وأنشأ أقبية في بلادي

وسبحانه

كيف أخفى معاجزه عن عيوني

فلم أتعجب

سوى خلقه للجمال

ورفع السماء بلا عمدٍ

كن أكن لاتكن)<sup>(٢)</sup>.

أمّا أحمد دحبور فإنه يسخر بالله تعالى، وبمعاوية رضي الله عنه ويجعله رمزاً للعمالة فيقول:

(فلاتقربيني إذن واسمعي: كلهم ولغوا في دمائي

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لممدوح عدوان ج ٢ أمي تطارد قاتلها: ص ٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج ٢ مجموعة لابد من التفاصيل: ص ٧٧ - ٧٨.

من معاوية رضي الله والأمريكان عنه، إلى باعة الشهداء)(١).

ويقرن الله تعالى بأشياء دنيوية ويجعله في قائمة الممنوعات منتقداً عرف المسلمين وعقيدتهم التي تجعل الله تعالى أعلى وأجل وأكبر من كل شيء.

وكأن دحبور لايرى أن الحداثيين قد قاموا بما يلزم لحداثتهم وكفرهم من سخرية بالله تعالى وجحد وإلحاد، فيطالب بأكثر مما حدث فيقول:

(وتحت الباب قائمة الممنوع زاحفة على المفاتيح

لاتكتب عن الغضب المقموع

والجوع

والأحلام زائدة عن حدها

والغلا

و الله

أين هي القصيدة الآن؟

قل لي: أين أين هي...)(x).

ويتشدق بعبارات السخرية بالله تعالى قائلاً:

(فليبارك الرب لها ثنا وآثامنا الضرورية

بمزيد من الظلام الضروري

حتى نتمكن، بأمان، من إدراك الصباح بما هو أهل ومانحن أهل)<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) ديوان أحمد دحبور: ص ٣١١.

<sup>(</sup>۲) دیوان أحمد دحبور: ص ۵۹۰.

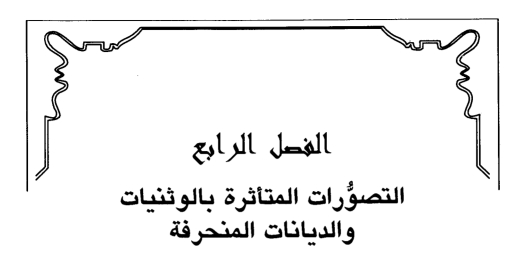
<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٧٣٧.

وقد مرت عبارة المنيف التهكمية التي يقول فيها: (أخطر شيء في هذه الحياة بعد الله والمال هو السروال، إذا كانت دكته قاسية أتعب وإذا ارتخت دكته أشقى وأتعب)(١).

أمّا روايات ليلة القدر لابن جلون ومسافة في عقل رجل لعلاء حامد، وسقوط الإمام لنوال السعداوي، وألف وعام من الحنين، وعرس بغل لابن جلون، فإنها مليئة مترعة بالخبائث والنجاسات الفكرية من السخرية بالله تعالى وأسمائه وصفاته ومخاطبته \_ سبحانه وتعالى \_ بما لا يليق من القول، واعتناق عقائد السياب والشتم والذم الموجه لله تعالى وتقدس.



<sup>(</sup>١) مدن الملح ٥/٥٠. وانظر: ٥/٢٩٦.



إن المتتبع للأدب العربي المعاصر والدارس لمذاهبه ومدارسه وتوجهاته، يكتشف أن العنوان الموضوع لهذا الفصل يقارب الحقيقة ولا يلج إلى عمقها.

حيث إن الحقيقة في هذه القضية أن الأدب العربي المعاصر، وأعني الحداثة على وجه الخصوص لاتتوقف علاقته بالوثنيات والديانات المحرفة على مجرد التأثر بها، بل تجاوز ذلك إلى حد أصبحت معه هذه الوثنيات والديانات المحرفة جزءاً من النظام المعرفي، والأساس الثقافي والفكري للحداثة، وما الألفاظ الوثنية والنصرانية واليهودية إلا نضحة من بئر عميقة استقى منها الحداثيون وتظلعوا.

## ومما يؤكد هذا الأمر ما يلى:

١ - أن الحداثة نبتة غربية، وهذه النبتة نشأت وترعرعت في طينة الفلسفات الغربية التي تعود في أصل تكوينها إلى اليونانية الإغريقية، وإلى اليهودية والنصرانية.

٢ - إن أساتذة الحداثة من الغربيين على الرغم من مناداتهم بالتحرر من القديم وتجاوز السائد، إلا أنهم لم يتحرروا مطلقاً من سلطان الفلسفات اليونانية القديمة، ولا من بقايا الدين النصراني واليهودي الذي ولدوا ونشاؤوا

في أحضان رموزه، وبقي مؤثراً فيهم (١١)، ومما يؤكد ذلك:

٣ ـ أن هؤلاء الأساتذة الغربيين تعج كتاباتهم بالمعاني والمصطلحات والألفاظ ذات الدلالات والجذور اليونانية أو النصرانية أو اليهودية، وقد أخذ ذلك عنهم تلامذتهم من حداثيى العرب وحاكوهم وقلدوهم.

\$ - إن الحداثة الغربية حلقة في التسلسل الانحرافي الذي اعتنقه الغرب بدءاً من فلسفات الإغريق وانتهاءً بالنصرانية واليهودية المحرفتين، وقد ذكرنا في الفصل الأول شيئاً من هذا التسلسل الفكري والاجتماعي والثقافي والاعتقادي الذي أوصل الغرب إلى ما وصلوا إليه اليوم من انحرافات هائلة واسعة كبيرة، ليس آخرها الحداثة بمدارسها الإلحادية والشكية واللاأدرية، ولا الوجودية ولا السلوكيات البهيمية التي انحط إليها الإنسان الغربي إلا من شاء الله وقليل ماهم.

• - إن طبيعة الفلسفات والأفكار اليونانية القائمة على أوثان مؤلهة وأرباب معبودة من دون الله وماتوالد من هذه الطبيعة من فلسفات أخرى تدور على محور الإلحادية، كل هذه قادت \_ وطبيعي أن تقود \_ إلى الحداثة بمدارسها الفكرية والأدبية المختلفة.

7 - إن طبيعة الدين النصراني بعد أن حرفه أهله، وكذبوا فيه، ومن خلاله، على الله - جلَّ وعلا - أتاحت للنصارى الغربيين بما فيهم الحداثيين، أن يمتطوا الدين لتحقيق مآربهم والوصول إلى أغراضهم، ولو كانت هذه المآرب والأغراض تعارض الدين بالكلية أو تناقضه، فإن لديهم من فوضوية الكذب في الدين، والاختلاق فيه، ما يبرر لهم استخدامه على أي نحو يريدون.

٧ - وقبل هذا كله لابد من النظر في طبيعة الصراع بين الحق والباطل والإيمان والكفر والهدى والضلال، فإن الحق قوته في ذاته وبراهينه وأدلته،

<sup>(</sup>۱) ولا يعني هذا بالضرورة أنهم - جميعاً - مستمسكون بهذه الأديان، يدعون إليها ويدافعون عنها ولكنهم استعملوا رموزها ومضامينها لتحقيق مآربهم، وتحصيل مراداتهم الإلحادية الشكية مثل تدنيس المقدس، وحرب ألوهية الله تعالى وغير ذلك من مقاصدهم، وكان صنيعهم في استخدام المصطلحات الدينية الإسلامية بقصد إهانتها وامتهانها كما هو موضح في مواضعه من هذا الكتاب.

أمّا الباطل فإنه لابد أن يؤلب أجناده وإن اختلفت مللهم وعقائدهم واتجاهاتهم، ولابد أن يبحث له عن جذور تسند جذعه الخاوي، ﴿وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أَوْلِيكَاءُ بَعْضٍ ﴾(١).

وهذا ما حدث فعلاً في قضية الحداثة، فإنها لهشاشتها وتداعي بنيانها تبحث لها عن جذور تقويها وأركان تشد من أزرها، ولو كانت هذه الجذور متباينة مختلفة متناقضة متشاكسة، فها هي تأخذ من وثنيات اليونان والبابليين، والفراعنة والهنادكة والبوذيين، والجاهليين العرب، وتنبض بنبض اليهودية والنصرانية، وتستند إلى المرتدين والزنادقة والباطنيين.

وهؤلاء جميعاً على تفرق عقائدهم وتباينها واختلافها يجتمعون في نسق الحداثة ليكونوا أصدق مثال على أن الكفر ملة واحدة في مقابل ملة الإسلام، وإزاء كل هذا نجد أن رقاب بعض أبناء المسلمين العرب انحنت أمام الفكر الغربي الحديث تحتشي منه في جوفها، وتلعق من حمأته، وتشرب من مائه الآسن شرب الهيم، فكان من قيئها على الصحف وفي الكتب وفي المنتديات وفي وسائل الإعلام مانسمعه من دعوات علمانية وحداثية ووجودية وقومية واشتراكية وشيوعية وليبرالية وبرغماتية إلى آخر تلك الأسماء والمذاهب الشائنة الشائهة.

وقضية تأثر الحداثيين العرب بالعقائد الوثنية واليهودية والنصرانية من أوضح الواضحات، وأجلى المضامين الحداثية، في الشعر والدراسة والنقد والرواية.

وتتبع كل شواهد هذه القضية مما يعسر ويصعب، ولكن نقول قولاً إجمالياً ثم نتبعه بشيء من التفصيل، ثم بشيء من الشواهد والأدلة لإثبات الدعوى.

أمّا الإجمال فإنه يُمكن القول إنه لا يخلو حداثي من التأثر بهذه العقائد الباطلة، إمّا في مجمل اتجاهه وفلسفته، وإمّا في جزئيات عباراته ورموزه، وسوف نسوق إن شاء الله جملة من الشواهد على هذا الأمر.

وأمّا التفصيل فإن الحداثيين العرب ينقسمون في الجملة إلى ثلاثة أقسام من حيث الأصل والمنبت والانتساب:

<sup>(</sup>١) الآية ٧٣ من سورة الأنفال.

القسم الأول: حداثيون نصارى، ولهم صولة وجولة وتأثير قوي وواضح في استيراد الحداثة وتسويقها، وأكثرهم من رواد هذا الاتجاه، ومن زعمائه والداعين إليه:

وهؤلاء لاتجد انتسابهم إلى العرب إلا انتساب اللسان واللغة والعرق، بل كان بعضهم لايعرف اللغة العربية كما اعترف يوسف الخال بأنه عاد من أمريكا إلى لبنان ليتعلم اللغة العربية وبعد سنة وعدة أشهر أعلن تأسيس مجلة «شعر» وحركة التجديد في الشعر العربي (١)!!.

وأحد النقاد يقرر بالشواهد أن جبران خليل جبران يعادي اللغة العربية، ويرى أنها أسهمت في تحديد نظرة العربي إلى الكون<sup>(٢)</sup>، ويقرر هذا الناقد أن هدم اللغة العربية أكبر إنجازات جبران<sup>(٣)</sup> الذي كان باعتراف خلطائه وأصدقائه: (يجهل قواعد النحو العربي، ولايكاد يفهمها)<sup>(٤)</sup>.

وعلى هذا النحو كان أنسي الحاج وميخائيل نعيمة وغيرهم.

لقد كان النصارى العرب ـ طلائع العدو وربيئته الأولى في المعركة الجديدة، معركة العقيدة والثقافة، بدلاً من معركة السيف والرصاص، التي اكتشف الغرب النصراني من تجاربهم العديدة من أيام فتح دمشق ومصر وبيت المقدس واستانبول والحروب الصليبية أن الحرب العسكرية غير ذات جدوى في إضعاف المسلمين وإنهاكم، فاختطوا أسلوباً جديداً في الحرب يتمثل في الغزو الاعتقادي والفكري، وكان بابهم إلى البلاد العربية إخوانهم في الدين من نصارى الشام ومصر، فمن خلالهم تسللت إلى بلاد المسلمين المفاهيم المناقضة لدين الإسلام مثل القومية والعلمانية والحداثة وغيرها، لقد تواطأوا مع نصارى الغرب في تمزيق القوى المعنوية والفكرية والمادية للمسلمين.

وإذا تأملنا قائمة أدباء الحداثة فإننا نجد أسماء كبيرة في عالم

<sup>(</sup>١) انظر: مجلة كل العرب عدد ١٩٥ في ٢١ مايو ١٩٨٦ م/١٤٠٦ هـ.

<sup>(</sup>٢) الحداثة الأولى لمحمد باروت: ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٧٦.

<sup>(</sup>٤) النثر المهجري لعبدالكريم الأشتر: ص ٢٠٣.

الحداثة كان لها الدور الكبير في نشر هذا المبدأ والدعاية له، والتمكين لأفكاره وأهدافه، وترسيخ وجوده في الذوق الصحفي والإعلامي والتأليفي، حتى غدا الملتمس للنشر والمكانة الإعلامية يبحث عن رضا العصابات النصرانية التي بسطت نفوذها من المقطم (۱) والأهرام (۲) والهلال لجورجي زيدان والجريدة المصرية (۳)، والمقتطف (۱) والشرق (ه) والرابطة التي أسسها خريجو الكلية العلمانية في بيروت سنة ۱۳۲۹ه  $(1911م)^{(1)}$ ، وغيرها من المجلات والجرائد العربية التي كان على رأسها نصارى من بلاد الشام ومصر، منذ ذلك الحين حتى ظهرت مجلة شعر ليوسف الخال وحوار لتوفيق صائغ.

وإذا تأملنا قائمة سدنة الحداثة وأزلامها لنرى الأسماء النصرانية، فإننا نجد أسماء شهيرة مثل يوسف الخال وجبرا إبراهيم جبرا وأنسي الحاج وغالي شكري ولويس عوض وخليل حاوي وتوفيق صائغ وأنطون سعادة (٧) فضلا عن أدباء المهجر الذين هم الطليعة الأولى لهذا الجيش الغازي، ويعد جبران خليل جبران أحد كبار مؤسسي هذا الاتجاه؛ ولذلك اعتمده أدونيس في الثابت والمتحول، واعتبره أحد أبرز مؤسسي الحداثة العربية، ولميخائيل نعيمة (٨) دوره الكبير.

<sup>(</sup>۱) انظر: تاريخ الصحافة العربية لفيليب دي طرازي ۱۹۹۳، والمقطم ليعقوب صروف ونمر مكاريوس.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ٣/٢١٤، وكان عليها سليم وبشارة تقلا.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ١٦٤/٣ وكان يرأسها جرجس ميخائيل نحاس.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق ١٠٦/٣ وكان يرأسها يعقوب صروف وفارس نمر.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق ١٠٨/٣، وهي للأب ليوس شيخو.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق ١١٢/٣.

<sup>(</sup>٧) هؤلاء جميعاً سبقت تراجمهم. انظر: ثبت الأسماء المترجمة، ومن الأسماء النصرانية في هذا الميدان ما سيأتي ذكره في ص ٦٨٩.

<sup>(</sup>٨) ميخائيل نعيمة أديب لبناني نصراني، ولد سنة ١٣٠٦ هـ/ ١٨٨٩ م، مكث في روسيا وتعلم هناك وتأثر بأدباء روسيا القيصرية، ثم رحل إلى واشنطن والتحق بالجامعة هناك وأسس مع آخرين من نصارى لبنان الرابطة القلمية ثم عاد إلى لبنان ومكث إلى أن=

أمّا أمين الريحاني<sup>(۱)</sup> فقد تجاوزت عمالته حدود الأدب والثقافة إلى التجسس والعمالة السياسية كما في التحقيق الذي كتبه عنه جهاد فاضل في مجلة الحوادث اللبنانية بعنوان «أمين الريحاني هل كان عميلاً للأمريكان؟»، وأجاب على هذا السؤال بما يثبت بالوثائق أنه كان بالفعل عميلاً للأمريكان حتى قال عنه أحد ضباط الاستخبارات الأمريكية صاحب كتاب لعبة الأمم: (لولا الريحاني، فلربما اختلفت خريطة الشرق الأوسط المعاصرة)<sup>(۱)</sup>.

لقد كان أمين الريحاني رائداً من رواد أدباء المهجر في أمريكا ومعه جبران وميخائيل نعيمة، ثم تفرغ الريحاني للتجول والرحلات المريبة في بعض بلاد العرب وأوروبا أمريكا، فألف كتبه في الرحلات واستمر نعيمة وجبران في نشاطهم الأدبي الفكري حتى أسسوا جماعة أدبية مع نصارى آخرين من لبنان (٣)، وأطلقوا على هذه الجماعة اسم الرابطة القلمية التي تبنت بقوة منظمة محاربة القديم كما قال أحد النقاد: (... إن الحملة على القديم وأتباعه لم تنتظم إلا مع ظهور الرابطة القلمية عام ١٩٢٠ في أمريكا الشمالية والعصبة الأندلسية في أمريكا الجنوبية عام ١٩٣٣م فكانت الحملة يشكل عام ثورية جارفة في الأولى راغبة في قطع كل علاقة بين الحاضر والماضي، وهادئة تدرجية في الثانية . . . ، ولعل أبرز الثائرين على القديم جبران خليل جبران وميخائيل نعيمة ، وتستهدف ثورتهما مفهوم الشعر وعناصره الشكلية والموضوعية) (٤).

لقد تكونت هذه الرابطة وقامت على أساسين فكريين اعتقاديين هما

<sup>=</sup> مات، له مؤلفات كثيرة منها الغربال، وزاد المعاد، والآباء والبنون، وغيرها. انظر: المرشد لتراجم الأدباء والكتاب ص ١١٨، وتاريخ الشعر العربي الحديث ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>۱) هو: أمين بن فارس بن أنطون الريحاني، ولد في الفريكة في لبنان عام ١٢٩٣ هـ/ ١٨٧٦ م، ورحل إلى أمريكا ثم عاد في جولات عربية مشبوهة الدوافع والغايات، وهو كاتب ومؤرخ، واختاره المجمع العلمي العربي عضواً مراسلاً، واختاره معهد الدراسات العربية في المغرب الأسباني رئيساً مشرفاً، مات في قريته عام ١٣٥٩ هـ/ ١٩٤٠ م. انظر: الأعلام ١٨/٢.

<sup>(</sup>٢) مجلة الحوادث عدد ٣ في ٣ إبريل ١٩٨٧ م/١٤٠٧ هـ. والقائل هو مايلزكوبلاند.

<sup>(</sup>٣) منهم نسيب عريضة ، وإلياس عطا الله ، وإيليا أبو ماضى ، وعبدالمسيح حداد ، ووليام كاتسفليس.

<sup>(</sup>٤) الحداثة في الشعر العربي المعاصر د/ محمد حمود: ص ٣٠.

النصرانية، والثقافات الأجنبية من آداب الغرب وفلسفاته (١١).

بل قرر مجموعة من الباحثين في تاريخ الأدب وأصوله الفكرية أن (جبران وزملاءه من كتاب الرابطة القلمية كانوا الرسل الأمناء الحقيقيون الذين راحوا يبشرون بالمباديء المسيحية الحقة)(٢).

ومن خدمات أصحاب الرابطة القلمية لأهل ملتهم النصارى الغربيين أنهم أرسلوا إلى مؤتمر الصلح الدولي المنعقد بعد نهاية الحرب العالمية الأولى رسالة ارتماء وعمالة جاء فيها: (... إن السوريين ليسوا بعرب، وإن اللغة العربية التي يتكلمون بها اضطرهم الفاتحون إلى استعمالها، بدلاً من اللغتين الآرامية الوطنية واليونانية اللتين كانتا اللسان الشائع في البلاد السورية)(٣).

وقد وقع على هذه المذكرة الخائنة الكاذبة: جبران خليل جبران وميخائيل نعيمة وغيرهما من أعضاء الرابطة (٤).

وفي شذرات سريعة يُمكن القول بأن هذه الطليعة النصرانية هم جذور أدب الحداثة اليوم، وقد كان الريحاني كما سلف راسخاً في الخيانة والعمالة المندسة تحت أثواب الأدب والثقافة والرحلات، وكان في نتاجه الشعري القليل محاكياً ومقلداً للشاعر الأمريكي «والت وايتمان» كما اعترف هو بنفسه (٥٠).

أمّا ميخائيل نعيمة فقد درس في روسيا القيصرية وتشبع بالأدب الروسي، وكان إضافة إلى نصرانيته يعتقد البوذية والهندوكية كما أكد بعض الباحثين (٢٦)، وكان ماسونياً في حركة سورية الحرية التي تنادي بجعل سورية محمية أمريكية (٧٠).

<sup>(</sup>١) انظر: ذلك فما كتاب النثر المهجري لعبدالكريم الأشتر: ص ٧٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٤٦ ـ ١٤٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ١٤٦ ـ ١٤٨، وممن وقع على المذكرة نسيب عريضة وعبد المسيح حداد ووليام كاتسفليس وأيوب ثابت ووديع ياحوط. في نتاجه الشعري القليل محاكياً ومقلداً للشاعر الأمريكي «والت وايتمان» كما اعترف هو بنفسه.

<sup>(</sup>٥) انظر: قصة الأدب المهجري لمحمد عبدالمنعم خفاجي: ص ١٧٦، والتجديد في شعر المهجر لأنس داود: ص ٨٩.

<sup>(</sup>٦) انظر: التجديد في شعر المهجر: ص ٧٤٢.

<sup>(</sup>٧) النثر المهجري: ص ١٥٢.

أمّا جبران فقد كان نصرانياً، شهوانياً، داعراً، اتخذ نيتشه إماماً له فوافقه في جنونه وإلحاده، وكان جبران ينسب عند أصحابه إلى الجنون (۱۱) وينسب عند أدونيس إلى الريادة في الحداثة ونقض الدين ومحاربة الربوبية والألوهية والنبوات والوحى، كما سوف يأتى بيانه.

أمًا عبدالمسيح حداد وهو أحد مؤسسي الرابطة القلمية فقد صرح بأن أعضاء الرابطة كانوا يرون أن الأدب العربي هو الوجه الآخر للإسلام ومن أجل ذلك وقفوا منه ومن اللغة العربية المواقف المعروفة (٢).

ومن هنا يتضح بالدليل المادي أن مآرب القوم ليست التجديد في الأدب والشعر، وأن هجومهم على القديم ومحاربتهم للتراث ليس مقطوع الصلة بأصول اعتقادات هؤلاء وتلامذتهم، وليس منبتاً عن مخططات إخوانهم في الملة والدين من الأوروبيين (٣).

وسوف يأتي بإذن الله تعالى في ثنايا هذا الفصل إثبات أثر النصارى الحداثيين في الحداثة العربية.

<sup>(</sup>۱) انظر: أضواء جديدة على جبران لتوفيق صائغ: ص ۲۲۹، ۱۱۳، ۱۱۱، ۱۱۱.

<sup>(</sup>٢) انظر: النثر المهجري: ص ٣٠.

<sup>(</sup>٣) من أسماء النصارى الذين شاركوا في الصراع ضد الإسلام باسم الفكر الحديث والأدب والتجديد: يوسف الخال، جبرا إبراهيم جبرا، أنسي الحاج، أميل حبيبي، غالي شكري، ادوار الخراط، لويس عوض، رشيد الضعيف، سلامة موسى، ألبير أديب، توفيق صايغ، خليل حاوي، أنطون سعادة، رينيه حبشي، إلياس لحود، جورج طراد، هنري زغيب، خليل خوري، أديب إسحاق، فرح أنطون، أنطون الجميل، رزق الله حسون، شحادة الخوري، رئيف خوري، مي زيادة، جورجي زيدان، إلياس أبو شبكة، جميل صليبا، مارون عبود، سعيد عقل، مارون غصن الخوري، يوسف غصوب، فارس فليكس، أنيس فريحة، نقولا فياض، أنطون غطاس كرم، عيسى إسكندر المعلوف، غالب هلسا، ميشال سليمان، توفيق يوسف عواد، إلياس خليل زخريا، بول غيراغوسيان الأرمني اللبناني، أمين نخلة، خليل مطران، حنامنيه، غسان تويني، يوسف حبشي الأشقر، الشاعر القروي رشيد سليم الخوري، عبدالمسيح الأنطاكي، بول شاوول، شربل داغر، عيسى الناعوري، أنطوان أبو زيد، امطانيوس ميخائيل، هنري القيم.

انظر عن هؤلاء ونماذج من أعمالهم في: كتاب المربد مواسم ومعطيات لعبدالحميد العلوجي، والصراع بين القديم والجديد لمحمد الكتاني ٢/ ١٣٣١ ـ ١٣٠٢، وتاريخ الشعر الحديث لأحمد قبش.

## القسم الثاني: حداثيون طائفيون، وهؤلاء لهم في الحداثة قدم راسخ وشأن كبير، وخطر عظيم.

وليس من باب المصادفة أن يكون هؤلاء ممن تزعموا هذا المبدأ وسعوا في نشره والدعاية له، فإن تاريخ المسلمين يشهد على أن طوائف المبتدعة وخاصة الباطنية وأهل الرفض والتشيع كانوا في حالات كثيرة في ضفة العدو وطائفته، بالعلن كلما أمكنهم ذلك، وبالسر وهو غالب حالهم.

ومن يراجع تاريخ الحركات الباطنية والرافضية يجد الشواهد الكثيرة على هذا فقد كانوا في صف الكفار التتار في أواخر الدولة العباسية، وكان الوزير الرافضي ابن العلقمي<sup>(۱)</sup> عيناً للتتار داخل بغداد، ومعيناً لهم على دخولها وسلبها وتدميرها وقتل الخليفة العباسي سنة ٦٥٦ه<sup>(٢)</sup>.

وكانت حروبهم على المسلمين ومناقضتهم لملة الإسلام مستمرة باللسان والقلم والسنان والتجسس وغير ذلك، ذلك أنه بعد أن وضع اليهودي عبدالله بن سبأ<sup>(٦)</sup> وأشياعه من المنافقين والمغفلين من المسلمين بذور الشر والفتنة؛ بدأ ينشر ضلاله بين المسلمين في السر حتى ألّبَ الناس على قتل أمير المؤمنين عثمان رضي الله عنه سنة خمس وثلاثين (٤)، فوقع السيف في أمة الإسلام، وكان هذا الحدث العظيم مبدأ فتنة بين المسلمين ومقدمات حروب ومشكلات، وإرهاصات لبدع كبيرة هزت الأمة الإسلامية وما تزال.

<sup>(</sup>۱) هو: محمد بن أحمد، وقيل: محمد بن محمد بن أحمد العلقمي، وزير المستعصم العباسي، شيعي المذهب، راسل هولاكو ليغزو بغداد وكان وزيراً، وثق فيه المستعصم فألقى إليه زمام الأمور مدة أربعة عشر عاماً، ولما أغار هولاكو على بغداد بمخامرة من ابن العلقمي وخربها سنة ٣٧١.

<sup>(</sup>٢) انظر: البداية والنهاية ٧/ ١٦٦، ١٧٣، ٢٣٩، ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) هو: عبدالله بن سبأ اليهودي، قيل أصله من صنعاء، وقيل غير ذلك، رأس الطائفة السبئية التي كانت تقول بألوهية على رضي الله عنه، أظهر الإسلام ونشر الفتنة بين المسلمين متذرعاً بحب آل البيت، والنقمة على من سواهم من ولاة المسلمين، وكانت له مصائب عظيمة بين المسلمين، توفي سنة ٤٠ هـ. انظر: البداية والنهاية ٧/ وكانت له ماكمل لابن الأثير ٣/٧٥، ٧٧ وغيرها.

<sup>(</sup>٤) انظر: العبر في خبر من غبر ٢٦/١، وتاريخ خليفة بن خياط: ص ١٦٨٠.

وقد استغل عبدالله بن سبأ هذا الجو المضطرب، وعمل على زيادة الاضطراب والفتنة حتى وقع ما وقع من قتال وأمور دامية، ظهر في أثنائها وعلى إثرها فرق الضلال كالخوارج، والشيعة الذين وضع أساس بنائهم عبدالله بن سبأ اليهودي مستغلاً تعاطف الناس مع أمير المؤمنين علي رضي الله عنه وحبهم له ولآل البيت، فأظهر التعلق بمحبتهم وزعم أن علياً رضي الله عنه أوصى له بالخلافة من النبي ونشر ذلك بين الناس فكانت هذه بداية بدعة الوصي والوصاية التي بنى عليها الشيعة أكثر أباطيلهم، ثم غالى حتى زعم أن علياً كان نبياً يوحى إليه، ثم غلا حتى ادعى له الألوهية من دون الله عز وجل(۱).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: (وأول بدعة حدثت في الإسلام بدعة الخوارج والشيعة، حدثتا في أثناء خلافة أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، فعاقب الطائفتين، أمّا الخوارج فقاتلوه فقتلهم، وأمّا الشيعة فحرق غالبيتهم بالنار، وطلب قتل عبدالله بن سبأ فهرب منه، وأمر بجلد من يفضله على أبي بكر وعمر)(٢).

ولكن ابن سبأ لم يمت إلا وقد وضع بذور شره، فأخذ مذهب السبئية بعده بنان بن سمعان<sup>(٣)</sup> الذي قال بإلهية على رضي الله عنه ثم من بعده في ابنه محمد ثم في أبي هاشم ابن محمد بن علي بن أبي طالب ثم في نفسه هو، وكتب رسائل يدعو إلى نفسه بهذه الدعوى، وبدعوى النبوة، وأنشأ طائفة تسمى البنانية<sup>(٤)</sup>، تقوم على تأليه على رضي الله عنه ثم تأليه بنان،

<sup>(</sup>١) انظر: الفرق بين الفرق: ص ٢٣٥.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي ٣/ ٢٧٩، وانظر: ٣٠/ ٣٠ ـ ٣٤ من المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) هو: بنان بن سمعان ويقال: بيان النهدي من بني تميم، ظهر في العراق بعد المائة وادعى الألوهية لعلي ثم لمحمد بن الحنفية ثم لأبي هاشم وابن الحنفية، ثم من بعده في بيان نفسه، وكتب إلى أبي جعفر الباقر كتاباً يدعوه إلى نفسه، وأنه نبي، قتله خالد بن عبدالله القسري وحرقه بالنار قيل عام ١٢٦ هـ. انظر: ميزان الاعتدال ٧/١، والتبصير في الدين: ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: الملل والنحل ٢٠٤/١.

والقول بالتناسخ، وكان مع بنان في هذه المدة وهذه البدعة المغيرة بن سعد البجلي<sup>(۱)</sup> الذي كان يزعم أن علياً ـ رضي الله عنه ـ كان يستطيع أن يحي الموتى، وأن لمعبوده أعضاءً على صورة حروف الهجاء، ثم ظهر من بعدهما وعلى نفس المنوال أبو منصور العجلي الذي تنسب إليه فرقة المنصورية<sup>(۲)</sup>، وكان يزعم أنه رفع إلى السماء، وأن الله ـ سبحانه وتعالى ـ مسح على رأسه، وكان هو وأتباعه من الشيعة ينكرون القيامة، ويزعمون أن علياً هو الكسف الساقط من السماء، وأن الجنة رجل أمروا بموالاته، وهو إمام الوقت وأن النار رجل أمروا بمعاداته وهو خصم الإمام، وتأولوا المحرمات والفرائض على أسماء رجال، ثم جاء من بعده أستاذ الباطنية وجامع ضلالات من سبق على أسماء رجال، ثم جاء من بعده أستاذ الباطنية وجامع ضلالات من سبق الكافرة، القائلين بألوهية أحد أبناء جعفر الصادق (٤) وبالتناسخ، وبكون الشريعة ذات ظاهر وباطن، وأن الفرائض أسماء رجال ونساء.

وكان أبو الخطاب الأسدي، أحد شيوخ المفضل بن عمر الجعفي(٥)،

<sup>(</sup>۱) هو: المغيرة بن سعد البجلي بالولاء، أبو عبدالله الكوفي الرافضي الكذاب، كان مشبهاً رافضياً يلعن الصحابة، ويقول بأقوال غاية في الضلال، قتله خالد القسري سنة ۱۲۰ هـ. انظر: ميزان الاعتدال ١٦٠/٤، والكامل لابن الأثير ٢٣٠/٤.

<sup>(</sup>٢) هو: أبو منصور العجلي، من بني عبدالقيس، كان يسكن الكوفة، لما مات أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين الباقر، ادعى أبو منصور أن أبا جعفر فوض إليه أمر الإمامية، وأنه جعله وصياً بعده، ثم ادعى لنفسه النبوة، وأن جبريل ينزل عليه بالوحي، فقتله والي هشام بن عبدالملك، يوسف بن عمر الثقفي. انظر: الفرق بين الفرق: ص ٣٤٣، والملل والنحل ٢/١٤، والتبصير في الدين ص ١٢٥.

انظر: الفرق بين الفرق: ص ٣٤٣، والملل والنحل ١٤/٢، والتبصير: ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٣) هو: محمد بن أبي زينب مولى بني أسد، كان يقول: إن لكل شيء من العبادات باطناً، ويزعم أن الأثمة أنبياء ثم آلهة، قتله عيسى بن موسى والي العباسيين في الكوفة سنة ١٤٣ هـ. انظر: الملل والنحل ١٦/٢، والتبصير: ص ١٢٦، والفرق بين الفرق: ص ٧٤٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: مصادر الترجمة السابقة.

<sup>(</sup>٥) هو: أحد الشيعة الدعاة وصفه جعفر الصادق بالكفر، وعده قدماء الشيعة من الغلاة ويعده الشيعة المعاصرون من علمائهم وينافحون عنه، انظر ما قيل عنه في كتاب رجال الشيعة في الميزان: ص ٩٤، وانظر: الحركات الباطنية في العالم الإسلامي: ص ٧٠.

شيخ محمد بن نصير النميري<sup>(۱)</sup> الذي كون فرقة النصيرية الباطنية، ولما توفي جعفر الصادق<sup>(۲)</sup> سنة ١٤٨ه رحمه الله تعالى، انقسمت الشيعة بحسب اعتقاداتهم المختلفة في آل البيت، فالغلاة منهم وهم الذين ذكرنا آنفاً قالوا بإمامة إسماعيل بن جعفر<sup>(۳)</sup>، وهو الذي تنتسب إليه الاسماعيلية، أمّا الإمامية الرافضة فقالوا: بإمامة أخيه موسى الكاظم<sup>(3)</sup>.

وقد بايعت الإسماعيلية على الإمامة محمد بن إسماعيل بن جعفر<sup>(٥)</sup> الإمام المكتوم كما يقولون، وفي هذه المدة تركز المذهب الباطني بفلسفاته،

<sup>(</sup>۱) هو: أحد غلاة الشيعة ومؤسس فرقة النصيرية الكافرة، ومن عقائدهم أن علياً إله، وأن الأرواح تتناسخ، وأنه يجوز نكاح المحارم، ويعظمون الخمر، ولهم أعياد توافق أعياد النصارى واليهود، وهم أكفر منهم. انظر: رجال الشيعة في الميزان: ص ٩٦، والملل والنحل ٢٤/٢.

<sup>(</sup>٢) هو: جعفر بن محمد الباقر بن علي زين العابدين بن الحسين السبط بن علي بن أبي طالب يعده الشيعة الاثنا عشرية سادس الأثمة وينتسبون إليه، كان من أجلاء التابعين، أخذ عنه مالك وأبو حنيفة. انظر: وفيات الأعيان ١/٧٣، ولقب بالصادق لأنه لم يعرف عنه الكذب، توفي عام ١٤٨ هـ انظر: صفوة الصفوة ٢/٩٤، وحلية الأولياء ٢/٢٥، وسير أعلام النبلاء ٢/٥٥٠.

<sup>(</sup>٣) هو: إسماعيل بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، إليه تنسب الإسماعيلية، وملوك الدولة الفاطمية، ادعى الشيعة الإسماعيلية أنه أظهر موته تقية من بني العباس، وجعلوه إمامهم، ثم من بعده ابنه محمد الذي يسمونه المكتوم، توفى إسماعيل بن جعفر في حياة والده سنة ١٤٣ هـ انظر: الأعلام ٢١١/١.

<sup>(</sup>٤) هو: موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، سابع الأثمة الاثني عشر عند الإمامية، كان عابداً زاهداً عالماً، بلغ هارون الرشيد أن الناس يبايعونه فأخذه وسجنه ببغداد حتى توفي سنة ١٨٣ هـ. انظر: سير أعلام النبلاء ٦/ يبايعونه فأخذه وسجنه (٣٠١/ وشذرات الذهب ٢٠٤/١)، والأعلام ٣٧١/٧.

<sup>(</sup>٥) هو: محمد بن إسماعيل بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب، إمام عند الإسماعيلية والقرامطة، يرون أنه قام بالإمامة بعد والده إسماعيل الذي اختفى وسيعود، ويعدون محمد بن إسماعيل أول الأئمة المكتومين، ثم بعده ابنه جعفر بن محمد الحبيب، ويزعم الفاطميون أن عبيدالله الذي أقام بالمغرب دولة العبيديين هو ابن محمد الحبيب...، توفي محمد بن إسماعيل سنة ١٩٨ هـ انظر: الملل والنحل ٢/٧٧، وشذرات الذهب ٢/١٠٠، والفرق بين الفِرَق: ص ٢٨٧، والأعلام ٢/٣٥.

وظهر بفتنته أمام المأمون العباسي، وكان تدبير أمر هذه الدعوة ونشرها واستمالة الناس إليها على يد عبدالله بن ميمون القداح<sup>(۱)</sup> الذي كان مولى لجعفر بن محمد الصادق.

وعلى يد ميمون بن ديصان (٢) المجوسي الزنديق المتستر بالتشيع لآل البيت، والذي كان يظهر الرفض ويبطن الكفر المحض.

وعلى يد محمد بن الحسين الملقب بدندان (٣) المتفلسف المنجم الشعوبي الذي كان يرى أن للكواكب تدبيراً في الكون وروحانية، وكان يسعى لعودة دولة المجوس ويتنبأ بذلك ويتمنى أن يكون ذلك على يديه.

<sup>(</sup>۱) هو: عبدالله بن ميمون بن داود المخزومي بالولاء، المعروف بابن القداح، الذي كان مولى لجعفر بن محمد الصادق، يعتبره الإمامية من فقهائهم ورجال أسانيدهم، ومعدود عند الإسماعيلية من دعاتهم، تلقى هذا عن والده ميمون القداح، وأصله من الأهواز، وكان عبدالله هذا يجيد أعمال الشعوذة والحيل والمكر، فلعب بها على عقول الناس، وكان يتستر بالتشيع والعلم، ثم أراد أن يتنبأ فلم يتم له ذلك، فأظهر ما هو عليه من الإباحية وتعطيل الصفات والشريعة، فكبس الناس داره فهرب إلى البصرة ثم إلى الشام إلى أن هلك سنة ١٨٠ه فقام بالدعوة بعده ابنه أحمد. انظر: تهذيب التهذيب ٢٩٤، وسير أعلام النبلاء ١٨٤٥، وميزان الاعتدال ٢١٢، والفهرست: ص ٢٦٤، والإسماعيلية لإحسان إلهي ظهير: ص ٨٣.

<sup>(</sup>Y) هو: ميمون بن داود بن سعيد القداح أبو شاكر، وفي نسبه وسيرته اضطراب، فقيل: اسم والده ديصان، وقيل: داود، وقيل: غيلان، وتنسبه الإسماعيلية إلى سلمان الفارسي رضي الله عنه، وميمون رأس الفرقة الميمونية من الإسماعيلية أتباع أبي الخطاب الأسدي، وأكبر دعاة الإسماعيلية وناشريها، تنقل في البلدان ثم استقر في الشام، وألف ونشر الدعاة، يقال إنه كان مجوسيا، والذي لاريب فيه أنه كان زنديقا يتستر بالتشيع، ومن سلالته خلفاء بني عبيد، أصحاب الدولة العبيدية بالمغرب، والخلفاء الفاطميون، توفي نحو ١٧٠ هـ انظر: الفهرست: ص ٢٦٤، وسير أعلام النبلاء ١٨٤، ١٧٤، والأعلام ١٧٤٠، والإسماعيلية لإحسان إلهي ظهير: ص

<sup>(</sup>٣) هو: محمد بن الحسين الملقب بدندان وقيل: زيدان، كان واسع المال عالي الهمة عظيم الحيلة التقى بميمون بن القداح وابنه، واتفقوا على نشر دين الإسماعيلية، فمات هذا قبلهما واتسق الأمر لابن القداح. انظر: الفهرست: ص ٢٦٧، والكامل لابن الأثير ٢٦٢٦، والإسماعيلية لإحسان إلهي ظهير: ص ٩٢.

وقد اجتمع الثلاثة في سجن في العراق، وهناك وضعوا قواعد الملة الإسماعيلية، ولما خرجوا بدأوا بنشر دعوتهم في جبال الأكراد، وبلاد المغرب وفي أهل البحرين، ثم في أهل اليمين، وقد تمكنت الدعوة الباطنية من الانتشار حتى دخل في دعوتهم بعض كبار الدولة آنذاك، ومن خواص الخليفة العباسي، وهو القائد المسمى بالأفشين (۱).

وفي هذه المدة كانت فتنة الباطنية وقوتهم تتمثل في الفرقة الخرمية بقيادة الباطني بابك الخرمي (٢) الذي قام بحرب المسلمين وقتالهم وكانت منه أمور عظيمة في النكاية بالمسلمين.

ثم قامت ثورة الزنج بقيادة صاحبها الباطني علي بن محمد (٣)، وتفرع المذهب الباطني الخبيث إلى مذاهب عديدة أشهرها: القرامطة (٤)،

<sup>(</sup>۱) هو: حيدر بن كاوس أحد قادة المعتصم كان شجاعاً قوياً، مال إلى دعوة الإسماعيلية في السر، وكان يداهن بابك الخرمي في السر، ويقاتله علناً ثم قبض عليه لينفي انتسابه إلى الإسماعيلية، سجنه المعتصم ومنعه من الطعام حتى مات عام ٢٢٦ه فصلبه المعتصم إلى جانب بابك الخرمي. انظر: البداية والنهاية ١٠/ ٢٩٣، والعبر ١/ ٣١١، وشذرات الذهب ٢/ ٥٨.

<sup>(</sup>٢) هو: بابك الخرمي، أحد زعماء الباطنية ورأس الفرقة الخرمية، قوي النفس شديد البطش صعب المراس، قاتل المأمون وانتصر عليه في عدة مواقع، ثم قضى عليه المعتصم بالأفشين سنة ٣٢٣ هـ. انظر: البداية والنهاية ٢٤٧/١٠، والعبر ٢٩٨/١، وهذرات الذهب ٤٨/٢.

<sup>(</sup>٣) هو: علي بن محمد الباطني، ظهر في أيام المهتدي العباسي سنة ٢٥٥ وعجز عن قتاله الخلفاء وكانت منه مصائب وكوراث على المسلمين وتملك بضع عشرة سنة كان خلالها يبث الشر والرعب والفتن والقتل والسفك بين المسلمين، حتى ظفر به الموفق بالله أيام المعتمد فقتله سنة ٧٠٠ هـ. انظر: الكامل لابن الأثير ٧/ ٢٠٥، ومابعدها وسير أعلام النبلاء ١٤٣٥٠.

<sup>(</sup>٤) القرامطة: فرقة من فرق الباطنية وفرع من فروع الإسماعيلية تنتسب إلى الباطني حمدان بن الأشعث المملقب بقرمط الذي تظاهر بالزهد والورع والتقشف وأبطن الدعوة إلى مذهبه الباطني وقام بثورته سنة ٢٧٨، وتقوم دعوة القرامطة على التأويل الباطني، وجحد الشريعة، وتحريف الاعتقاد، وإباحة النساء وسائر المحرمات، وقد قاموا بأعمال شنيعة ضد المسلمين مثل قتل الحجاج بمكة وهدم الكعبة وسرقة الحجر الأسود.

انظر: الحركات الباطنية في العالم الإسلامي: ص ١٣٥ ـ ١٦٨، وكتاب الباطني الإسماعيلي المعاصر عارف تامر القرامطة أصلهم، نشأتهم، تاريخهم، حروبهم. وانظر: الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب المعاصرة: ص ٣٩٥.

(۱) الدروز: فرقة باطنية تؤله الإسماعيلي الفاطمي المسمى الحاكم بأمر الله، أخذت جُلَّ عقائدها من الإسماعيلية الباطنية، وتنتسب إلى تشتكين الدرزي المؤسس الثاني لعقيدة الدروز مع حمزة بن علي الزوزني المتوفى سنة ٤٣٠ هـ، وقد أسرع تشتكين في إعلان ألوهية الحاكم فأثار الناس عليه، وأغضب حمزة ففر إلى الشام، ودعا إلى مذهبه فظهرت الفرقة الدرزية المنتسبة إليه، وهم يلعنونه لخروجه عن تعاليم حمزة الذي دبر لقتله سنة ١١١ هـ.

وهم متأثرون بالباطنية اليونانية وبالدهريين وبالبوذية وببعض فرق فلاسفة الفرس والهند والفراعنة القدامى، يتسترون بعقائدهم ولايتلقى الدرزي عقيدته ولا يبوحون بها إلا إذا بلغ سن الأربعين وهو سن التكليف عندهم، يعيشون في لبنان وسورية وفلسطين، ويمثلهم في لبنان الحزب الاشتراكي التقدمي برئاسة وليد جنبلاط، وفي فلسطين هم أشر على المسلمين من اليهود، ويعملون في الأمن والجيش اليهوديين.

ويعد حمزة عندهم بمثابة النبي على عند المسلمين، ويعتقدون إضافة إلى تأليه الحاكم والقول بغيبته وأنه سيرجع، وينكرون الأنبياء والرسل ويسمونهم الأبالسة، ويعتقدون أن ديانتهم نسخت كل ما قبلها وينكرون جميع أحكام وعبادات الإسلام وأصوله كلها، ويقول بتناسخ الأرواح وينكرون المعاد وينكرون القرآن.

انظر: الموسوعة الميسرة: ص ٢٢٣ ـ ٢٢٧، وكتاب الحركات الباطنية للخطيب: ص ١٩٧ ـ ٣١٧، وكتاب عقيدة الدروز عرض ونقد لمحمد أحمد الخطيب.

(۲) إخوان الصفا: عصابة من الباطنيين اجتمعوا فصنعوا بضعاً وخمسين رسالة في الفلسفة والتشيع والباطنية وغيرها، ويقال: أن أحمد بن عبدالله بن محمد أحد أئمة الإسماعيلية هو الذي ألفها، ولكن اختلاف أسلوبها يدل على صحة القول الأول، وتعتبر رسائل إخوان الصفا رسائل مقدسة ـ عندهم ـ تصل في قدسيتها إلى مرتبة القرآن العظيم، بل يعتبرون القرآن كتاب العامة ورسائل إخوان الصفا كتاب الأئمة، وطائفة الإسماعيلية بجميع فروعها تعظم هذه الرسائل، وتحتوي هذه الرسائل على الآراء الخفية للفاطميين والحشاشين والقرامطة والدروز، وهي خليط من العقائد والفلسفات شأن عقائد الإسماعيلية، ولذلك يجد الناظر في رسائل إخوان الصفا أقوال وعقائد الباطنيين والنصيريين والإسماعيليين والمعتزلة والمجوس والفيثاغوريين والافلوطنيين والوثنيين، وتوجد فيها أقوال هؤلاء جنباً إلى جنب مع أقوال الأنبياء، وتمتلئ هذه الرسائل بالضلالات والخرافات والانحرافات ومنها: أنهم لايؤمنون بختم النبوة، ويرون أن الإنسان كلما ترقى في الدرجات وتوفرت فيه خصال أصبح نبياً مرسلاً، ويرون أن الكتب المنزله لها ظاهر وباطن، ونادوا بوحدة الأديان، ولهم تسامح واضح مع النصرانية وعقائدها فيؤمنون بالصلب، وأن الله أباً تعالى الله وتقدس، =

= ولايؤمنون بالثواب والعقاب في الجنة والنار، ويؤلون كل أمور الغيب تأويلات باطنية فلسفية تؤول إلى القول بالتناسخ، وعلى كل حال فإخوان الصفا ورسائلهم حلقة من سلسلة الحركات الباطنية الساعية لهدم الدين وإحياء الوثنية والكفر.

انظر: الحركات الباطنية في العالم الإسلامي: ص ١٦٩ ـ ١٧٧، ١٧٩ ـ ١٩٥.

(۱) النصيرية: ويسمون بالعلويين وهي تسمية أطلقها عليهم الفرنسيون حين استعمروا سوريا تمويها وتغطية لحقيقتهم، وهم حركة باطنية ظهرت في القرن الثالث الهجري، وهم من غلاة الشيعة ولاتصح نسبتهم إلى الإسلام، أسس هذه الفرقة محمد بن نصير البصري النميري المتوفى سنة ۲۷۰ هـ، حيث ادعى النبوة، وغلا في أئمة الشيعة ونسبهم إلى الألوهية، وأظهر معتقدات النصيرية تأليه على رضي الله عنه، وأن الإله ظهر في صورته إيناساً لخلقه وعبيده، ويحبون ابن ملجم قاتل على رضي الله عنه ويترضون عنه ويزعمون أنه خلص اللاهوت من الناسوت، يعتقد بعضهم أن علياً سكن القمر بعد تخلصه من الجسد، ويعتقدون أن علياً قد خلق محمداً على وأن محمداً خلق سلمان الفارسي إلى آخر سلسلتهم الخرافية.

أباح ابن نصير نكاح المحارم، وأحل لهم اللواط بين الرجال، ولهم ليلة يختلطون فيها ويواقع فيها الرجال النساء، يعظمون الخمر ويسمونها النور، لايصلون الجمعة، أمّا الصلوات الخمس فيصلونها على طريقة غير طريقة المسلمين حيث تختلف في عدد ركعاتها وليس فيها سجود ولا يتمسكون بالطهارة وليس لهم مساجد عامة، ولهم قداسات تشبه النصارى، ولايعترفون بالحج بل يعتبرونه كفراً وعبادة أصنام، ولايعترفون بالزكاة، أمّا الصيام فهو الامتناع عن معاشرة النساء طيلة شهر رمضان، ويقولون بالباطن والظاهر في النصوص والعقيدة، ويدعون أنهم وحدهم الذين يعلمون باطن الأسرار، ويؤولون أحكام الدين وشعائره تأويلات باطنية، وقد اتفق أهل الإسلام على أن هؤلاء ليسوا من المسلمين، ولاتجوز مناكحتهم، ولاتباح ذبائحهم، ولايدفنون في مقابر المسلمين بل هم أكفر من اليهود والنصارى وأكفر من كثير من المشركين. ولهم أعياد كثيرة توافق أعياد الفرس الوثنيين مثل عيد النيروز ويحتفلون بأعياد النصارى، وعيد الأضحى عندهم في اليوم الثاني عشر من ذي الحجة، ويوم «لام» النصارى، وعيد الأضحى عندهم في اليوم الثاني عشر من ذي الحجة، ويوم «لام»

عقائدهم مستمدة من الوثنية القديمة وعباد الكواكب وتأثروا بفلسفة الأفلاطونية الحديثة، واستمدوا عقيدتهم من مذاهب الفلاسفة، وأخذوا عن النصرانية التثليث والقُدَّاسات وإباحة الخمور، ونقلوا فكرة الحلول والتناسخ عن المعتقدات الموثنية في الهند وآسيا الشرقية، ومعتقداتهم الشيعية مما قالت به الرافضة عامة والسبئية خاصة، =

وهو اليوم التاسع من ربيع الأول، ويقصدون به مقتل أمير المؤمنين عمر بن الخطاب

رضى الله عنه فرحاً بمقتله.

الإسلامي، واندثر سلطان الأمة، برزت رؤوس هؤلاء لتعتلي منابر الفكر والأدب والثقافة والصحافة بتأييد من أشياعهم الأوروبيين، الذين وجدوا في الطائفيين بغيتهم لما في عقائدهم من ضلال، وما في قلوبهم من أحقاد متوارثة على المسلمين ودينهم وعقيدتهم وتاريخهم ورموزهم.

فأخذوهم وقربوهم وصنعوهم على أعينهم، وجعلوهم وسيلتهم الثانية في الغزو الفكري والاعتقادي والسلوكي، بعد نصارى العرب.

ولما جاء هؤلاء الطائفيون بكل خلفياتهم الاعتقادية الضالة، والتاريخية الحاقدة، ووجدوا العون من الأوربيين الغازين، والجهل الراسخ بين أبناء المسلمين، والشتات والفرقة والضعف المعنوي والحسي، وجدوا في هذه الأجواء بغيتهم فشرعوا يبثون سمومهم، ويرسخون باطلهم، وينشرون بلاءهم بين أبناء المسلمين.

وكانت إحدى أبرز اللافتات التي ولجوا من خلالها لا فتة الأدب الحديث والفكر المعاصر والتحرر الفكري.

لكنهم في الحقيقة لم يتحرروا من عقائدهم الباطنية والرافضية بل اجتهدوا في ترسيخ مفاهيمها ومصطلحاتها، ورسومها، وأضافوا إلى ذلك أخلاطاً أخرى من عقائد الوثنيات المختلفة ومن عقائد النصارى واليهود.

ولا غرو أن يكونوا كذلك، وقد مضى معنا في هوامش التعريف بأشهر الفرق الباطنية أنهم - أصلاً - في عقائدهم الباطنية قد مزجوا بين أنواع الخرافة والضلال من اليونان إلى الهند إلى المجوس والفرس إلى الديانات المحرفة.

وحين نتأمل نتاج الأسماء الطائفية من الحداثيين نجد أنهم حرصوا على توظيف عقائدهم الطائفية في أسلوب دعوي دعائي واضح، والأغرب

<sup>=</sup> ينتشرون في سورية في اللاذقية وجبال النصيريين، وفي تركيا، وفي أجزاء من ألبانيا وفارس وتركستان ولبنان وفلسطين. انظر: الحركات الباطنية في العالم الإسلامي: ص ٣١٩ ـ ٣١٩، والموسوعة الميسرة: ص ٥١١ ـ ٥١٦.

في حومة الصراع الفكري ـ والأظهر كذلك ـ أن نشطاء هذا الصراع هم من النصارى، ثم من الطائفيين المنتسبين إلى الإسلام زوراً وكذباً.

ثم يراد لهذه الظاهرة أن تمر دون ذكر أو تأمل أو مراجعة، تحت شعارات خادعة، وضعت فكانت لها الهيبة في قلوب ضعفاء الإيمان والعقول من المسلمين، مثل شعارات الحرية الثقافية، والمرونة الفكرية، والتقدمية، والتحديث والعصرانية، وأكذوبة الأدب العالمي، وأسطورة التجديد المطلق، وغير ذلك من الشعارات التي اتخذت مسوغاً لكل تخريب اعتقادي وفكري وسلوكي وعملي.

وبإيجاز فإن الحداثة العربية لاتجحد أن من أعلامها ودعاتها جملة من الباطنيين والرافضة: فمن النصيريين علي أحمد سعيد النصيري المسمي نفسه «أدونيس» وزوجته خالدة سعيد النصيرية، ومن الرافضة عبدالوهاب البياتي ومظفر النواب ومهدي عامل وحسين مروة ومحمد علي شمس الدين وشوقي بزيع، ومن الدروز توفيق زياد، وغيرهم (۱).

وسوف نورد \_ إن شاء الله \_ من النصوص عن بعض هؤلاء مايؤكد أنهم اتخذوا الحداثة سلماً لتمرير وتسويق بضائعهم الفكرية الكاسدة.

القسم الثالث: حداثيون شعوبيون، والشعوبية مذهب قديم مشتق من لفظ الشعب، ونسبته غير قياسية إلى «الشعوب»، وسموا بذلك لأنهم ينتصرون للشعوب الأخرى على قبائل العرب، وهم جماعة من الناس لايرون للعرب فضلاً على غيرهم، وهم على قسمين:

**الأول**: من يرى تسوية العرب بغيرهم، وأن لاتفاضل بين الأجناس والشعوب.

الثاني: من يذهب إلى استنقاص العرب، والحط من قدرهم،

<sup>(</sup>۱) ومنهم سليمان بن العيسى، وبدوي الجبل واسمه محمد سليمان الأحمد وشقيقه أحمد سليمان الأحمد، وهؤلاء نصيرية.

والتصغير لشأنهم، والبحث عن مثالبهم وعيوبهم(١).

ومن الشيعة الرافضة محمد مهدي الجواهري، وأحمد الصافي النجفي ومحسن الموسوي ومحمد صالح عبدالرضا وعبد الأمير معلة وكلهم من العراق، ومن الرافضة كذلك محمد العلي وابنه رياض، وأحمد الشويخات وحنان الشيخ.

ومن الأحزاب القومية التي اتخذت الحداثة منهجاً وأسلوباً حزب البعث العربي الإشتراكي وكان من مؤسيسه، ومن أبرز رجالاته جملة من النصيريين هم زكي الأرسوزي وصلاح جديد ومحمد عمران وإبراهيم ماخوس وسليمان العيسى، وجملة أخرى من الدروز هم شبلي العيسمي، حمود الشوفي، منصور الأطرش، سليم حاطوم.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله تعالى ـ: (... والذي عليه أهل السنة والجماعة: اعتقاد أن جنس العرب أفضل من جنس العجم، عبرانيهم، وسريانيهم، روميهم وفرسيهم، وغيرهم، وأن قريشاً أفضل العرب، وأن بني هاشم: أفضل قريش، وأن رسول الله على أفضل بني هاشم، فهو أفضل الخلق نفساً، وأفضلهم نسباً.

وليس فضل العرب، ثم قريش، ثم بني هاشم لمجرد كون النبي ﷺ منهم وإن كان هذا من الفضل، بل هم في أنفسهم أفضل، وبذلك يثبت لرسول الله ﷺ أنه أفضل نسباً ونفساً، وإلاّ لزم الدور)(٢).

وقال: (وذهبت فرقة من الناس إلى أن لا فضل لجنس العرب على جنس العجم، وهؤلاء يسمون الشعوبية، لانتصارهم للشعوب التي هي مغايرة للقبائل، كما قيل: القبائل للعرب، والشعوب للعجم، ومن الناس من قد يفضل بعض أنواع العجم على العرب.

<sup>(</sup>۱) انظر: القاموس المحيط ۱/ ۹۰، فصل الشين ـ باب الراء، ولسان العرب ۱/ ۵۰۰، والبيان والتبيين للجاحظ ۳/ ومابعدها، والعقد الفريد لابن عبد ربه ۳/۳٪ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) اقتضاء الصراط المستقيم ١/ ٣٧٠ \_ ٣٧١.

والغالب أن مثل هذا الكلام لايصدر إلا عن نوع نفاق إمّا في الاعتقاد، وإمّا في العمل المنبعث عن هوى النفس، مع شبهات اقتضت ذلك...)(١).

والدليل على فضل جنس العرب على غيرهم قوله ﷺ: (أنا محمد بن عبدالله بن عبدالمطلب، إن الله تعالى خلق الخلق، فجعلني في خيرهم، ثم جعلهم فرقتين، فجعلني في خيرهم فرقة، ثم جعلهم قبائل، فجعلني في خيرهم قبيلة، ثم جعلهم بيوتاً، فجعلني في خيرهم بيتاً، فأنا خيركم بيتاً، وأنا خيركم نفساً)(٢).

وقد فسر شيخ الإسلام المراد بهذا الحديث وبين أنه (يحتمل شيئين:

أحدهما: أن الخلق هم الثقلان، أو هم جميع ما خلق في الأرض وبنو آدم خيرهم...، ثم جعل بني آدم فرقتين، والفرقتان: العرب والعجم، ثم جعل العرب قبائل، فكانت قريش أفضل قبائل العرب، ثم جعل قريشاً بيوتاً فكانت بنو هاشم أفضل البيوت.

ويحتمل أنه أراد بالخلق: بني آدم، فكان في خيرهم: أي في ولد إبراهيم، أو في العرب، ثم جعل بني إبراهيم فرقتين: بني إسماعيل، وبني إسحاق، أو جعل العرب عدنان وقحطان، فجعلني في بني إسماعيل، أو في بني عدنان، ثم جعل بني إسماعيل، أو بني عدنان قبائل، فجعلني في خيرهم قبيلة وهم قريش، وعلى كل تقدير فالحديث صريح بتفضيل العرب على غيرهم وقد بين عليم أن هذا التفضيل يوجب المحبة لبني هاشم ثم لقريش ثم للعرب...)(٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٣٧٢.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في مسنده ۲۱۰/۱ عن العباس، والترمذي في المناقب، باب: فضل النبي هي ٥٨٤/٥ حديثان عن العباس أيضاص رقم أحدهما ٣٦٠٨ والآخر ٣٦٠٨، ونحوه في المستدرك عن ابن عمر ٦/٤٨، وقد ذكره الألباني في مشكاة المصابيح ٣/ ١٤٧٢ وقال: حديث صحيح، وذكره في صحيح الجامع رقم ١٤٧٢ ـ ٣٠٩/١.

<sup>(</sup>٣) اقتضاء الصراط المستقيم ٢/ ٣٧٥ \_ ٣٧٦.

ثم أضاف \_ رحمه الله \_ قائلاً: (فإن الله تعالى خص العرب ولسانهم بأحكام تميزوا بها، ثم خص قريشاً على سائر العرب، بما جعل فيهم من خلافة النبوة وغير ذلك من الخصائص)(١).

ثم ذكر ـ رحمه الله ـ بعد ذلك حكم بغض العرب ومحبتهم وبين: (... أن بغض جنس العرب، ومعاداتهم كفر أو سبب للكفر، ومقتضاه أنهم أفضل من غيرهم، وأن محبتهم سبب قوة الإيمان...)(٢).

وبعد كلام طويل ذكر سبب تفضيل جنس العرب، فقال ـ رحمه الله ـ: (وسبب هذا الفضل ـ والله أعلم ـ ما اختصوا به في عقولهم وألسنتهم وأخلاقهم وأعمالهم، وذلك أن الفضل: إمّا بالعلم النافع، وإمّا بالعمل الصالح.

والعلم له مبدأ وهو: قوة العقل الذي هو الفهم والحفظ، وتمام وهو: قوة المنطق، الذي هو البيان والعبارة، والعرب هم أفهم من غيرهم، وأحفظ وأقدر على البيان والعبارة، ولسانهم أتم الألسنة بياناً وتمييزاً للمعاني، جمعاً وفرقاً، يجمع المعاني الكثيرة في اللفظ القليل، إذا شاء المتكلم الجمع، ثم يميز بين كل شيئين مشتبهين بلفظ آخر مميز مختصر، كما تجده من لغتهم في جنس الحيوان فهم - مثلاً - بعبرون عن القدر المشترك بين الحيوان بعبارات جامعة، ثم يميزون بين أنواعه في أسماء كل أمر من أموره: من الأصوات، والأولاد، والمساكن، والأطفال، إلى غير ذلك من خصائص اللسان العربي التي لايستراب فيها.

وأمّا العمل: فإن مبناه على الأخلاق، وهي الغرائز المخلوقة في النفس، وغرائزهم أطوع للخير من غيرهم، فهم أقرب للسخاء والحلم والشجاعة والوفاء وغير ذلك من الأخلاق المحمودة، لكن كانوا قبل الإسلام طبيعة قابلة للخبر معطلة عن فعله، ليس عندهم علم منزل من السماء، ولا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ٣٨١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ١/ ٣٨٥.

شريعة موروثة عن نبي، ولا هم - أيضاً - مشتغلين ببعض العلوم العقلية المحضة، كالطب والحساب ونحوها، إنّما علمهم ماسمحت به قرائحهم من الشعر والخطب، أو ما حفظوه من أنسابهم وأيامهم أو ما احتاجوا إليه في دنياهم من الأنواء والنجوم، أو من الحروب.

فلما بعث الله محمداً على بالهدى الذي ما جعل الله في الأرض ولا يجعل أمراً أجل منه وأعظم قدراً، وتلقوه عنه بعد مجاهدته الشديدة لهم، ومعالجتهم على نقلهم عن تلك العادات الجاهلية، والظلمات الكفرية، التي كانت قد أحالت قلوبهم عن فطرتها، فلما تلقوا عنه ذلك الهدى العظيم، زالت تلك الريون عن قلوبهم، استنارت بهدى الله الذي أنزل على عبده ورسوله، فأخذوا هذا الهدي العظيم، بتلك الفطرة الجيدة، فأجتمع لهم الكمال بالقوة المخلوقة فيهم، والكمال الذي أنزل الله أليهم، بمنزلة أرض جيدة في نفسها، لكن معطلة عن الحرث، أو قد نبت فيها شجر العضاة والعوسج، وصارت مأوى الخنازير والسباع، فإذا طهرت عن المؤذي من الشجر والدواب وازدرع فيها أفضل الحبوب والثمار، جاء فيها من الحرث ما لايوصف مثله...)(١).

ثم بعد كلام طويل ذكر مايجب على من يذكر الفضائل، والمراد بتفضيل العرب أو غيرهم ممن وردت نصوص بتفضيلهم، فقال: (... إن الذي يجب على المسلم إذا نظر في الفضائل إذ يعرف الخير، ويتحراه جهده، ليس غرضه الفخر على أحد، ولا الغمص من أحد، فقد روى مسلم في صحيحه عن عياض بن حمار المجاشعي<sup>(۲)</sup> رضي الله عنه، قال رسول الله على أحد، أوحي إلى أن تواضعوا، حتى لايفخر أحد على أحد، ولايبغى أحد على أحد،

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم ٣٩٦/١ ـ ٣٩٧.

<sup>(</sup>٢) صحابي سكن البصرة وعاش إلى حدود سنة خمسين. انظر: تقريب التهذيب ٢/ ٩٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه في كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب الصفات التي يعرف بها في الدنيا أهل الجنة وأهل النار ٣/٢١٩٧، وأبو داود كتاب الأدب باب في التواضع ٥/٣٠٣.

فنهى الله سبحانه على لسان رسوله عن نوعي الاستطالة على الخلق وهي الفخر والبغي؛ لأن المستطيل أن استطال بحق فقد افتخر، وإن كان بغير حق فقد بغى، فلايحل لا هذا ولا هذا، فإن كان الرجل من الطائفة الفاضلة، مثل أن يذكر فضل بني هاشم أو قريش أو العرب أو بعضهم، فلايكن حظه استشعار فضل نفسه والنظر إلى ذلك فإنه مخطيء في هذا؛ لأن فضل الجنس لايستلزم فضل الشخص كما قدمناه، فرب حبشي أفضل عندالله من جمهور قريش، ثم هذا النظر يوجب نقصه وخروجه عن الفضل، فضلاً عن أن يستعلي بهذا ويستطيل.

وإن كان من الطائفة الأخرى، مثل العجم، أو غير قريش، أو غير بني هاشم، فليعلم أن تصديقه لرسول الله على فيما أخبر وطاعته فيما أمر، ومحبة ما أحبه الله، والتشبه بمن فضل الله، والقيام بالدين الحق، الذي بعث الله به محمداً، يوجب له أن يكون أفضل من جمهور الطائفة المفضلة وهذا هو الفضل الحقيقي)(١).

هكذا الكلام السديد الذي كتبه شيخ الإسلام قدس الله روحه، فيه رد على كلتا الطائفتين المنحرفتين: على الشعوبيين الذين يبغضون العرب ويذمونهم، وعلى القوميين العروبيين الذين يفتخرون بجنسهم وعرقهم وأنسابهم.

فأفضلية جنس العرب على جنس سائر الأمم مما يعتقده أهل السنة والجماعة، ولكن هذا شيء والافتخار بالجنس والعرق شيء آخر، وهو من أمور الجاهلية التي أبطلها الإسلام، ونهى عنها رسول الله على فقال: «لا فضل لعربي على أعجمي، ولا لعجمي على عربي، ولا لأحمر على أسود، ولا أسود على أحمر إلا بالتقوى... و(٢) الحديث.

وقال ﷺ: «إن الله عز وجل أذهب عنكم عبية الجاهلية، وفخرها

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم ١/ ٤٠١ ـ ٤٠٢.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في مسنده ٥/٤١١، وذكر نحوه في مجمع الزوائد ٨٤/٨ وقال:
 رواه الطبراني في الأوسط والبزار بنحوه، ورجال البزار رجال الصحيح.

بآبائها، الناس بنو آدم، وآدم من تراب، مؤمن تقي، وفاجر شقي، لينتهين أقوام يفتخرون برجال إنما هم فحم من فحم جهنم، أو ليكونن أهون على الله من الجعلان التي تدفع النتن بأفواهها»(١).

وجماع القول في هذه القضية ما قاله شيخ الإسلام ابن تيمية عليه ـ رحمه الله في الفتاوى ـ: (وجمهور العلماء على أن جنس العرب خير من غيرهم كما أن جنس قريش خير من غيرهم، وجنس بني هاشم خير من غيرهم، وقد ثبت في الصحيح عنه على أنه قال: «الناس معادن كمعادن الذهب والفضة خيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام إذا فقهوا»(٢).

لكن تفضيل الجملة على الجملة لايستلزم أن يكون كل فرد أفضل من كل فرد، فإن في غير العرب خلق كثير خير من أكثر العرب، وفي غير قريش من المهاجرين والأنصار من هو خير من أكثر قريش وفي غير بني هاشم من قريش وغير قريش من هو خير من أكثر بني هاشم)(٣).

إلى أن قال: (لم يخص العرب بحكم شرعي، بل ولا خص بعض أصحابه بحكم دون سائر أمته، ولكن الصحابة لما كان لهم من الفضل أخبر بفضلهم، وكذلك السابقون الأولون لم يخصهم بحكم، ولكن أخبر بمالهم من الفضل لما اختصوا به من العمل، وذلك لايتعلق بالنسب.

والمقصود هنا أنه أرسل إلى جميع الثقلين: الإنس والجن، فلم يخص العرب دون غيرهم من الأمم بأحكام شرعية، ولكن خص قريشاً بأن الإمامة فيهم، وخص بني هاشم بتحريم الزكاة عليهم...)(٤).

والمقصود أن الشعوبية التي رفع رياتها المنحرفون من الفرس

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في كتاب الأدب، باب التفاخر بالأحساب ٥/ ٣٣٩، والترمذي في كتاب المناقب، باب: فضل الشام واليمن ٥/ ٧٣٤، وأحمد في مسنده ٢٦١/٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في عدة مواضع منها كتاب المناقب، باب: قول الله تعالى: ﴿ يَكَايُّهَا اللهِ وَالسَّلَةُ وَالْكَابُ اللهِ وَالصَّلَةُ وَالْآدَابِ، النَّاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُمُ مِن ذَكْرِ وَأُنتَى ﴾ ٣/ ١٢٨٨، ومسلم في كتاب البر والصلة والآداب، باب: الأرواح جنود مجندة ٣/ ٢٠٣١.

<sup>(</sup>٣)(٤) مجموع الفتاوي ٢٩/١٩ \_ ٣٠.

- والعرب<sup>(۱)</sup>، تقوم على نظرية غير الإسلام في هذه الناحية، وأهم معالم الشعوبية ما يلى:
  - ١ ـ بغض العرب، والاستخفاف بهم، والتحقير من شأنهم.
- ٢ ـ تقوم الشعوبية على جوانب فكرية وسياسية وأدبية تستهدف الكيد
   للعرب ومنعهم من تحقيق ازدهارهم.
- ٣ ـ تلغي الشعوبية معيار العقيدة والدين أو تقلل من شأنها وتعتمد
   على معيار العرق واللغة والوطن.
- ٤ ـ تستهدف الشعوبية تشويه تاريخ العرب وتصغير شأنهم وإنكار أي دور حضاري لهم.
- تستنقص الشعوبية من قدر اللغة العربية وتهون من شأنها وتسعى
   إضعافها وتدميرها، وتلصق بها شتى التهم كالتخلف والبربرية، والجفاء
   والضعف الشاعري والجمود، والمبالغات، وغير ذلك.
- ٦ محور الخطاب الشعوبي أن العرب قبائل لاتربطها رابط وليس لها
   في الحضارة والتقدم نصيب، وأنهم مجرد حالة من الهمجية والتخلف في
   حين أن الشعوب الأخرى أصحاب حضارات راسخة.

وانظر هذه المسألة في ١٥/ ٤٣١ و٢٧/ ٤٧٢، وجامع الرسائل بتحقيق محمد رشاد سالم المجموعة الأولى ٢٨٧ ـ ٢٩٠، ومنهاج السنة ٤/ ٢٠٠، وسلسلة الأحاديث الضعيفة ١/ ١٩٢ ـ ١٩٧.

- ٧ ـ الدعوة إلى إحلال العادات والتقاليد والإعراف الاجتماعية والثقافية واللغوية الفارسية والرومية محل العربية.
  - ٨ ـ اتخاذ الشعوبية طريقاً لمضادة الإسلام ومحاربة أهله.
- ٩ ـ إحياء تراث الملل والنحل للشعوب غير العربية التي كانت قبل الإسلام.

<sup>(</sup>۱) انظر ما قيل عن درو بعض العرب في رفع راية الشعوبية في البيان والتبيين ۱/٥ هامش رقم ١، والشعوبية الجديدة: ص ١٩٠ ـ ١٩٣.

 ١٠ ـ تحوير معنى النصوص والمفاهيم الإسلامية، وتأويلها تأويلاً يخرجها عن مفاهيمها الحقيقية إلى أخرى بعيدة عن الإسلام.

هذه أهم سمات الشعوبية، ولكن هل كانت مجرد مذهب اعتقادي فكري بدأ في العصر الأموي واشتد في العصر العباسي ثم انتهى بعد أن مضت عليه السنون؟.

إن المتأمل في كتابات المستغربين العلمانيين والحداثيين يرى أنهم الامتداد الحقيقي للفكرة الشعوبية، والصورة الأكثر خبثاً أيضاً؛ ذلك أنهم أو أكثرهم - أضاف إلى شعوبيته وبغضه للعرب أمة وجنساً ولغة، بغضه للدين وإلحاده المكشوف وشركه بالله تعالى، وغير ذلك من أنواع الانحراف الاعتقادي والخلقى والعملى.

والدارس لتاريخ الصراع الفكري الحديث بين الإسلام وغيره يستطيع أن يكتشف أن دعاة التغريب الأوائل كانوا ينطوون على عقيدة شعوبية تخريبية، ولا مجال هنا لاستعراض خبايا هذه الطليعة المستغربة، ويكفي أن نستدل بواحد من أظهر مشاهيرها، وهو طه حسين، الذي شحن كتاباته بالتحامل على العرب والإسلام وخاصة كتابيه في الشعر الجاهلي ومستقبل الثقافة في مصر(۱).

ثم توالدت هذه العقيدة الشعوبية إلى أن وصلت إلى الحداثيين الذين تشبعوا بأفكار وعقائد الغرب وذابوا في مذاهبه واندمجوا في فلسفته، فصاروا لسانه الناطق عنه، ولواءه المنشور في بلاد العرب والمسلمين، ومن الطبيعي أن يكون المتشرب لعقيدة مّا، لسانها المعبر عنها وحسامها المدافع عنها.

والحداثيون يعترفون ـ بافتخار أحياناً وبانتقاد في أحيان قليلة ـ أنهم يعيشون التبعية للغرب فكراً وسلوكاً وممارسة.

<sup>(</sup>۱) انظر: كتاب الصراع بين القديم والجديد في الأدب العربي الحديث د/ محمد الكتاني ١٠٩٤/٢.

يقول الماركسي اللبناني حسين مروة (١): (لقد كنا في لبنان مصابين بانتشار ألوان من الأدب والفن الانحلاليين وكان معظم أدبائنا وفنانينا متأثرين بالمؤسسات الأجنبية والمدارس الفرنسية في الأدب والفن والفلسفة، من رومنطيقية وسوريالية وانطباعية ووجودية، يقلدونها جميعاً، ويتعصبون لها، ويقفون بوجه الحركة الواقعية في الأدب والفن) (٢).

ففي هذا النص اعتراف كامل بتبعية أولئك للغرب، إلا أن الطريف والمؤلم في الوقت ذاته أنه ينتقد عليهم وقوفهم ضد الحركة الواقعية في الأدب، وهي ليست سوى وجه آخر للتبعية، لكنها تبعية للكتلة الشرقية من أوروبا: الكتلة الشيوعية الماركسية اللينينية التي كان حسين مروة من أنشط دعاتها الحزبيين والفكريين، وكانت مجلة الثقافة الوطنية المنبر الثقافي والأدبى الذي امتطاه دعاة الشيوعية يبثون أفكارهم من خلاله (٣).

ومن شواهد اعترافات الحداثيين بالتبعية بل وتأصيلهم لذلك ما ذكره

<sup>(</sup>۱) حسين مروة، كاتب وباحث وناقد وسياسي لبناني شيعي الأصل شيوعي الملة ماركسي التنظيم، قام بأدوار كبيرة في نشر الماركسية والحداثة، ولد سنة ١٩٣٨ هـ/١٩٨٨ م، وتعلم في المدارس الشيعية في النجف، ثم تحول إلى الماركسية وانتخب في ١٩٨٨ م. ١٩٦٤م عضواً في اللجنة المركزية للحزب الشيوعي اللبناني، له مؤلفات عديدة مليئة بمحاولات هدم الإسلام، والتنقص من عقائده وشرائعه وأصوله، وأشهرها النزعات المادية في الفلسفة العربية الإسلامية، ودراسات في الإسلام بالاشتراك مع محمود أمين العالم ومحمد دكروب وسمير سعد، قتل غيلة في ١٤٠٧ هـ/١٩٨٧م وعمره ٢٩ عاماً، وقرر الحداثيون جعل يوم موته ١٧ شباط من كل عام «يوم المثقف العربي»، وقد رثاه الحداثيون المحليون وبكوه بمرارة. انظر: شخصيات وأدوار ص والحداثة في ميزان الإسلام: ص ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) مجلة الثقافة الوطنية العدد ٦٢ في ١٥ تموز ١٩٥٤ م/١٣٧٣ هـ: ص ٤.

<sup>(</sup>٣) صدرت مجلة الثقافة الوطنية عام ١٣٧٧ هـ/١٩٥٩م ودعت لمؤتمر الكتاب العرب من 9 ـ 11 أيلول ١٩٥٤ م/ ١٣٧٣هـ في دمشق، وهو المؤتمر الذي انبثق عنه رابطة الكتاب العرب، وقد لعبت مجلة الثقافة الوطنية دوراً بارزاً في احتضان التيار اليساري واهتمت بترجمة أعمال لوركا وأراغون وناظم حكمت وايلوار وغيين ونيرواد، ونشر الدراسات التعريفية والدعائية لهم. انظر: الحداثة الأولى: ص 20.

محمد جمال باروت عن تبعية عصابة شعر حيث قال: (... حركة مجلة شعر قد دمجت فعلياً بين المثال الإحيائي النهضوي والمثال الغربي، بعيداً عن أية مثنوية حضارية، وبهذا المعنى قادت الأطروحة النهضوية مشروع شعر إلى المثال الغربي، كإعادة اتصال به، أو كتكرار لما كان في البدء، ويعبر عن ذلك أدونيس في معالجة لقضية المثنوية الحضارية، أمّا يسميه «قضية التعارض: شرق / غرب» «ففي الأصل لا غرب لا شرق في الأصل الإنسان سائلاً باحثاً، بدأ السؤال والبحث وجوداً ومصيراً في حوض المتوسط الشرقي ومن ضمنه سومر / بال ثم أصبح نضاماً فكرياً، ومشروع أجوبة متكاملة في أثينا، من هذا الحوض كذلك جاءت الرؤيا الدينية: اليهودية وبعدها المسيحية مشروع أجوبة أخرى، وهيمن الجواب المسيحي وغزا ما وراء المتوسط «الغرب»، ثم جاء الإسلام بأجوبته التي تحتضن وغزا ما وراء المتوسط «الغرب»، ثم جاء الإسلام بأجوبته التي تحتضن ماتقدمها وتكملها، أوروبا نفسها تسمية مشرقية فينيقية، أي: أنها اكتشاف أو ابتكار مشرقي، أليس اسمها هو نفسه، اسم الآلهة الفينقية» أوروب «كما ابتكار مشرقي، أليس اسمها هو نفسه، اسم الآلهة الفينقية» أوروب «كما تقول الأسطورة أي كما يقول الخيال / الواقع»)(۱).

فقضية الارتماء الغربي قضية عادية مسلم بها، لكن أدونيس يبحث عن تسويغ تاريخي بفذلكة متهافتة، تقوم على أساس فكرة الحضارة المتوسطية، وهي أوروبا المستوردة في فكر وشعر الحداثة، وهي الجذور التي تريد عصابة شعر ترسيخ عقائدها الوثنية والنصرانية باسم أنها كانت نابعة من الشرق على حد تعبير أدونيس في قوله: (الإبداعات الكبرى في الغرب، سواء كانت دينية أو فنية أو فلسفية ـ تجاوزاً للتقنية ـ شرقية الينانيع، أنها نوع من شرقنة الغرب)(٢).

يقول باروت بعد هذا النص: (هكذا تأسست أطروحة المعاصرة ليس بوصفها اقتلاعاً بل بوصفها نهضة وعودة إلى الجذور، وستعبر اطروحة

<sup>(</sup>۱) الحداثة الأولى لمحمد جمال باروت: ص ۱٤، والنص المنقول من كلام أدونيس من كتابه فاتحة لنهايات القرن: ص ٣٢٩.

<sup>(</sup>٢) فاتحة لنهايات القرن: ص ٢٣٠.

"الحضارة المتوسطية" عن ذلك تماماً، فيوسف الخال يشير من انكلترا إلى البحر المتوسط "بحرنا العظيم الخالد" كما يصف "خطوات الملك" لشوقي أبو شقرا بأنها "إنتاج لبناني متوسطي" كما يرى أدونيس في شعر يوسف الخال عودة العربي إلى نقائه الأول "عودة توحدنا بقوى تراثنا الحية الحرة... هذه القوى هي عقدة الوصل التي تعيد ربطنا كعرب بتاريخ المغامرة الإنسانية، تصل ما انقطع بيننا وبين اليونان، وما قبل اليونان عبر المسيحية ـ بيننا وبين التراث المتوسطي ـ خميرة الحضارة الإنسانية ومهدها")(١).

إن هذا النص والذي قبله يبدوان للوهلة الأولى أنهما يمثلان نظرة تاريخية خاصة بصاحبها، وموضوعية معرفية تحتوي على إنصاف، إلا أنها في حقيقة الأمر ينطويان على مبدأ تسويقي لا يخلو من طرافة مضحكة فحواها: إن الحداثة المستوردة ليست سوى بضاعتنا التي ردت الينا، فهي حسب رأي باروت ـ نهضة تقوم على جذور تاريخية هي الحضارة المتوسطية، فلا وجه للانزعاج منها، ووصفها بأنها غزو فكري غربي، ولا مجال لاعتبارها غريبة على هويتنا وثقافتنا ومجتمعاتنا، فيالها من حقائق مزورة وتخيلات تكتسي ـ بالزور ـ ثوب الحقيقة!!!

إن أصدق تعبير عن هذه التبعية ما قاله باروت عن ذوبان عصبة شعر في الغرب: (التي وجدت في النموذج الثقافي ـ الشعري الغربي كمال التعبير عنها، لقد هضمت نخبة «شعر» محتويات هذه الحساسية ثقافياً وروحياً وجمالياً، وأعادت إنتاجها شعرياً)(٢).

وهذا القول شهادة حقيقية على مقدار التبعية في مجلة شعر وأتباعها وهي شهادة يُمكن تعميمها على كل أتباع الحداثة الذين تبنوا ما يسمى بالنهضة الحديثة وهي في الحقيقة ارتكاس وانتكاس وتبعية باعتراف الحداثيين أنفسهم، كما قال أحدهم: (كانت النهضة تعلن عن تكون نظرة جديدة للحياة والعالم والإنسان... بهذا المعنى يُمكن فهم اقتراح «الشعر المنثور»

<sup>(</sup>١) الحداثة الأولى: ص ١٥ وما بين الأقواس الداخلية من أقوال يوسف الخال وأدونيس.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦٦.

في العقد الأول من القرن، عبر صلته الوثيقة بهاجس النهضة، ومحتواها العصري، صحيح أن هذا الاقتراح كان يستمد معاييره من الغرب... من هنا كانت النهضة المحكومة بوعي يرى في الغرب روح العصر)(١).

وفي اعترافات صارخة بالتبعية الكاملة يقول أحد الحداثيين: (... يؤثر كثيرون «من الشعراء» عدم الكتابة إلا انعكاساً كلياً لمرأة الحداثة الغربية، وإذ نعترف بأن الغرب اليوم يقدم لنا غالبية عناصر الحداثة الأدبية الشعرية، فإن الانقياد والإمحاء الكلي أمام نماذجه يحرماننا من تكوين لغتنا الشعرية الخاصة)(٢).

ونحوه قول الآخر: (لقد كان التحديث ـ ويا لسذاجتنا نحن التقدميين ـ شعاراً شافاً، وأحياناً شفافاً لإنجاز التبعية الكاملة للغرب)<sup>(٣)</sup>.

وفي حقيقة الأمر أن هذه الأقوال ليست سوى قطرة صغيرة من بحر الاعترافات الواضحة بالتبعية، والنماذج الصارخة لها، وليس بإمكاني أن أورد هنا كل ما جمعته في هذا الصدد (٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) قضايا وشهادات ٣ شتاء ١٩٩١ م: ص ٢١٥ نقلاً عن مجلة الناقد حزيران يونيو ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٤٥ من مقال لأنطوان أبو زيد.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢ صيف ١٩٩٠ م: ص ٢٢ من مقال بعنوان بين الحداثة والتحديث لسعدالله ونوس.

<sup>(</sup>٤) انظر اعترافاتهم بالتبعية ونَماذج لممارساتهم لها، وأمثلة واضحة على الارتماء والامحاء في الغرب وفكره في الكتب والمجلات التالية:

۲ ـ زمن الشعر لأدونيس: ص ۷۰، ۹۱ ـ ۹۹، ۱۰۰، ۱۱۱، ۱۲۱، ۱۲۹، ۱۰۹، ۱۳۳، ۱۰۰، ۱۰۳.

٣ ـ اتجاهات الشعر العربي المعاصر لإحسان عباس: ص ٢٦، ٢٧، ٣٠، ٥١. ٣٠، ١٠٧، ١٢٨، ١٣٠، ١٦٢.

٤ ـ الأدب ومذاهبه لمحمد مندور: ص ٣ ـ ٥، ٢٤، ٣١، ٣٥، ٤٢.

= ٥ ـ قضایا وشهادات ۳ شتاء ۱۹۹۱ م/۱٤۱۱ هـ: ص ۱۰، ۱۷، ۲۸، ۱۰۰، ۱۵۳

- ۱۹۹ ، ۱۹۱ ، ۱۹۷ ، ۱۹۲ ، ۱۹۳ ، ۱۹۵ ، ۲۱۷ ، ۲۲۰ ، ۲۳۰ ، ۲۳۰ . ۲۳۰ والمصدر نفسه ۲ صيف ۱۹۹۰ م: ص ۱۶ ، ۱۱ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۳ ، ۹۹ ، ۱۰۱ ، ۱۱۹ ، ۱۲۰ ، ۱۲۰ ، ۱۹۱ ، ۱۹۱ ، ۱۹۱ ، ۱۹۱ ، ۱۹۱ ، ۱۹۱ ، ۱۹۱ ، ۱۹۱ ، ۱۹۲ ، ۱۹۲ ، ۱۹۲ ، ۱۹۲ ، ۱۹۲ ، ۲۰۲ ، ۲۱۲ ، ۲۱۲ ، ۲۱۲ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۷۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ، ۲۰۰ ،

٦ - الاتجاهات الجديدة في الشعر العربي المعاصر لعبدالحميد جيدة: ص ٣١،
 ١١٠، ١٣٣ - ١٦٥.

۷ ـ في النقد الحديث لنصرت عبدالرحمن: ص ٦٣ ـ ٦٤، ٨٩، ١٠٤، ١٠٥، ١٠٥، ١٠٦، ١٠٥، ١٠٢، ١٠٥، ١٤٩ ـ ١٤٥، ١٠٦، ١٠٥، ١٠٢، ١٠٥، ١٧١، ١٧١، ١٧١، ١٧٠، ٢٠٠.

٨ ـ نقد الحداثة لحامد أبو أحمد: ص ١١، ٢٢، ٢٤، ٣٣، ٤٣، ٤٧، ٤٨، ٥٢، ٥٣ ـ ٥٠.
 ٣٥ ـ ٥٥، ٧٤ ـ ٥٧، ٧٠، ١٠٠، ١١٠، ١٢٢.

 $P_-$  مجلة الناقد \_ العدد العدد الأول: ص V0، والعدد الثامن: ص V1، V1، V2 و V3 و V3 و V4 و

١٠ - الحداثة في الشعر العربي المعاصر بيانها ومظاهرها لمحمد حمود: ص ٥٧،
 ٥٥، ٥٥، ٢٥٠. ١١ - أفق الحداثة وحداثة النمط لسامي مهدي: ص ٦، ٢٤، ٥٧،
 ٢٦، ٣٥، ٣٦، ١٥٠ - ١١٠، ١١٠١ - ١٥١، ١٧٠ - ١٧٠، ١٨٠،
 ١٨٨، ١٨٠٠.

۱۲ ـ حداثة السؤال لمحمد بنيس: ص ۲۰ ـ ۲۱، ۳۷، ۳۹، ۶۰، ۱۱۹، ۲۰۷، ۲۱۳.

۱۳ ـ رأيهم في الإسلام: ص ۱۸، ۵۳، ۹۳، ۱۰۳، ۱۱۲، ۱۱۲، ۱۵۰، ۱۰۵، ۱۰۱، ۱۲۱، ۱۲۱، ۱۲۱، ۱۲۱، ۱۲۱، ۱۲۱،

١٤ ـ الإسلام والحداثة: ص ١٩٧، ٣٢٦، ٣٢٩، ٣٤٥، ٣٥٥، ٣٥٤، ٣٦٩.

١٥ ـ أدونيس منتحلاً لكاظم جهاد: ص ٩٠، ١٥٧، ١٦٦، ١٧٢.

١٦ ـ أسئلة الشعر لمنير العكش: ص ٣٢، ١٥٥، ١٦٠، ١٦٢، ١٩٨، ٢٠٣.

۱۷ ـ قضایا الشعر الحدیث لجهاد فاضل: ص ۲۱۱، ۲۳۱، ۲۷۰، ۲۷۲، ۲۷۸، ۲۹۹ ـ ۳۰۰، ۲۱۰، ۲۱۱، ۳۱۲، ۳۱۹، ۳۵۹. لكن المقصود هنا أن هذه التبعية أضافت إلى شرور الحداثة الاعتقادية والسلوكية شراً آخر يتمثل في اعتناق الشعوبية ومعاداة العرب، إذ من الضروري أن يكون المنتمي إلى فكر الغرب وعقائده ومذاهبه وفلسفاته،

۱۸ ـ دیوان السیاب أ أ أ، ۱۹۱، ۳۳۳، ۳۵۳، ۳۵۷، ۳۳۰ ـ ۹۹۱ ـ ۹۹۱.
 ۱۹ ـ دیوان نازك الملائكة جـ ۱/ ۱۶۰، ۲۲۰، ۲۲۰، ۱۰، جـ ۲/۳۷۶، ۳۰۰،
 ۵۶۰، ۳۶۰.

۲۱ ـ دیوان صلاح عبدالصبور: ص ۲۲۸ ـ ۲۳۰، ۲۳۱، ۷۰۰.

٢٢ ـ الأعمال الشعرية للخال: ص ١٩٧، ٢٢٧ ـ ٢٣١، ٢٣٢ ـ ٢٣٥، ٢٢٦ ـ ٢٣٩.

٢٣ ـ المجموعات الشعرية لتوفيق الصايغ: ص ٥٧، ٦٠، ٦٨، ١٠٣، ٣٧٥.

۲٤ ـ ديـوان سـعـدي يـوسـف: ص ٦٥، ١٠٨، ٢٢٧، ٣٠٣، ٣٣٠، ١٣٢، ١٣٢، ١٣٢، ١٣٢، ١٣٢، ١٣٢، ١٣٢.

٢٥ ـ الأعمال الشعرية لنزار قباني: ١/ ٢٥٥، ٣٣١، ٣٣٢، ٣/ ٨٥.

۲۲ ـ دیوان محمود درویش: ص ٤٤، ٦٨ ـ ۷۰، ۲٦١.

۲۷ ـ الأعمال الشعرية لمعين بسيسو: ص ۸ ـ ۱۰، ۱۲، ۱۱، ۱۱، ۱۱، ۱۱، ۱۱، ۱۱، ۲۷
 ۲۷، ۲۸، ۳۰، ۲۲، ۸۰، ۸۷، ۱۲۷ ـ ۱۲۸، ۳٤٤، ۲۵۲، ۲۰۲ ـ ۳۲۳ وغيرها كثير.

۲۹ ـ دیسوان تسوفییـق زیـاد: ص ۳، ۰ ـ ۱۰، ۱۳ ـ ۱۸، ۹۱ ـ ۹۹، ۹۹ ـ ۱۰۰، ۲۰۲ ـ ۲۰۲، ۳۰۵ ـ ۲۰۲، وغیرها کثیر.

۳۰ ـ ديسوان السمقاليح: ص ۱۲، ۳۰، ۷۱، ۲۷، ۱۳۹ ـ ۱۶۲ ـ ۱٤٥ ـ ۱۶۳، ۲۳۷ ۳۲۷، ۲۹۲، ۱۳۵۰، ۹۲۰.

٣١ ـ الآثار الكاملة للماغوط: ص ٢٩٣.

٣٢ ـ ديوان محمد الفيتوري ١٢/١ ـ ١٣، ٢٥١، ٣٦٣، ٣٤٥ ـ ٣٤٩.

٣٣ ـ الأعمال الشعرية لممدوح عدوان ١/١٦، ١٤٧. ٣٤ ـ ديوان دحبور: ص ١٦ ـ: ١٧، ٦٤.

۳۵ ـ کتاب معهم حیث هم ندوة فکریة: ص ۳۸، ۳۹، ۶۰، ۹۲، ۲۲، ۱۲۹.

منطوياً على ما انطوى عليه الغرب من بغض للعرب أصل الإسلام ومعدنه.

وليس هذا من باب اللازم العقلي والواقعي فحسب، وإن كان لازماً لا فكاك منه، بل هو إضافة إلى ذلك من الأمور التي يصرح بها الحداثيون في معرض انغماسهم في التبعية للغرب، وهو ملمح واضح غاية الوضوح.

وتظهر شعوبيتهم جلية في معرض هجومهم على اللغة العربية ومناداتهم بتدميرها وتفجيرها أو تغييرها، واستبدالها بالأحرف اللاتينية أو بالعامية المحكية، وهذا كثير عند الحداثيين، بل إنه من سماتهم الأساسية حتى عند المعتدلين منهم والذين مازالوا يعترفون بحق اللغة العربية في الحياة!!، أمّا المنادون بإبادتها بالكلية فلاريب أنهم قد قطعوا شوطاً كبيراً في الارتماء الشعوبي بمضادتهم وبغضهم للغة القرآن العظيم لغة العرب، أو بمناداتهم بتغيير دلالات الألفاظ وعلاقاتها ببعضها، أو الدعوة إلى إلغاء النحو والإعراب واللغة المعجمية للألفاظ، أو بالعث باللغة وألفاظها(١٠).

<sup>=</sup> ٣٦ ـ شعرنا الحديث إلى أين لغالي شكري: ص ٨ ـ ٩ ، ٢١، ١٣٩.

٣٧ ـ ذكريات الجبل الضائع له: ص ٤٢، ٥٧، ٦٣، ٦٤، ٢٤٨.

٣٨ ـ فتافيت شاعر لجهاد فاضل: ص ١١٧، ١٢٤، ١٢٥.

٣٩ ـ توفيق صائغ سيرة شاعر ومنفي لمحمود شريح: ص ٣٨، ٣٩، ٤٧، ٤٨،٥٩، ٨٨، ١٤٣، ١٥٠.

٤٠ ـ الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٣٥، ٣٣ ـ ٦٤، ٧٧ ـ ٦٨، ٢٦٢،
 ٢٧٨، ٢٧٨، وغيرها كثير.

٤١ ـ بحثاً عن الحداثة لمحمد الأسعد: ص ٩، ١١، ١٥، ٢٢، ٣٨ ـ ٤٣، ٤٨،
 ٩٠ - ٩٠ ـ ٩١، ٩٨ ـ ١٠٠، ١٢٨، ١٣٦، وغيرها كثير.

<sup>(</sup>١) انظر: شواهد كل ما ذُكر عن موقفهم عن اللغة فيما يلي:

١ ـ الحداثة الأولى لباروت: ص ١٧٤، ١٧٥، ١٧٦، ١٧٩، ٢١٦، ٢٤٢.

٣ ـ اتجاهات الشعر العربي لإحسان عباس: ص ١١١، ١١٢، ١١٣.

٤ ـ قضایا وشهادات ٣/ ٨٥، ٩٣ ـ ١٤٠، ١٥٠، ١٦٤، ١٦٧، ١٦٨، وج ٢/ ٤٦ ـ ٥٦، كان ماري الله الله الله الله الله الله ا

٥ \_ نقد الحداثة: ص ١٠٢، ١٠٧.

ولولا أن المقام لايتسع لذكر الشواهد على عداوتهم للغة وحربهم لها لذكرت من ذلك أشياء كثيرة، تدل بجلاء على شعوبية الحداثيين وبغضهم للغة العرب، رغم دعاواهم العريضة في أنهم بمشروعهم الحداثي يخدمون اللغة ويسعون لتطويرها وانعاشها على حد تعبيرهم، غير أن في أقوالهم وتصريحاتهم

<sup>=</sup> ٦ مجلة الناقد ١/ ٦٥، ٨/ ٢٧، ٢٩، ٣٨/٩ ـ ٣٩، ٤٨، ٣١/ ٤٢، ١٤، ١٣/١٨، ١٤. ٧ ـ الحداثة في الشعر العربي المعاصر: ص ٣٥١.

٨ ـ أفق الحداثة لسامى مهدي: ص ٤٣، ٤٤، ٢٢، ٤٨، ٥٠، ٧١.

٩ ـ حداثة السؤال: ص ٢٣ ـ ٢٤، ٢٩.

١٠ ـ رأيهم في الإسلام: ص ٣٥، ١٠٧، ١٩٣، ١٩٤، ١٩٥، ١٩٦، ١٩٧، ١٩٩.

١١ ـ الإسلام والحداثة: ص ٣٤٣، ٣٤٥، ٣٤٦، ٣٤٧، ٣٦٨.

١٢ ـ الصوفية السوريالية لأدونيس: ص ٢٥ ـ ٢٦، ٣٠.

۱۳ ـ أسئلة الشعر لمنير العكش: ص ۱۲، ۳۷، ۱۲۹، ۱۶۸ ـ ۱۵۰، ۱۵۲، ۱۰۲، ۱۰۸، ۱۸۸ ـ ۲۰۷، ۲۰۷، ۱۸۸

۱۶ ـ قضایا الشعر الحدیث لجهاد فاضل: ص ۱۹۳، ۱۹۴ ـ ۱۹۰، ۲۰۳، ۲۲۷، ۲۲۳، ۳۱۳، ۳۱۵، ۳۲۱، ۲۲۸.

١٥ ـ ديوان نازك ٨/٢ ـ ١١، ١٣، ١٨ ـ ١٩، ٢٠.

١٦ ـ ديوان البياتي ٢/ ١٠٥، ١١٣، ٣٤٨، ٣٥٣، ١٣٤، ٤٤٥، ٢٥٢.

١٧ ـ الأعمال الشُّعرية الكاملة ليوسف الخال: ص ١١٩.

١٨ ـ المجموعات الشعرية للصايخ: ص ١١٣، ١١٧، ١٥٥، ١٦٥، ١٦٧، ١٧٤،
 ١٨٢، ٢٣٦، ٢٨٥، ٣١٨، ٣١٩، ٣٢٤،

١٩ ـ خواتم لأنسي الحاج: ص ١٧، ١٤، ١٣٨.

۲۰ ـ الأعمال الشعرية لنزار قباني: ۳/۷۱، ۲۲۱، ۳۰۰، ۳۰۳، ۳۴۷، ۳۰۱، ۳۰۱، ۳۲۱، ۳۲۱، ۳۲۱، ۳۲۸، ۳۴۹، ۳۴۹،

۲۱ ـ دیوان محمود درویش: ص ۱۰۸، ۲۱۰.

٢٢ ـ الأعمال الشعرية لمعين بسيسو: ص ٢٦٦، ٥٠٢، ٥٦٨ ـ ٥٧٠.

۲۳ ـ ذكريات الجبل الضائع لغالي شكري: ص ٩٠.

۲٤ ـ فتافيت شاعر لجهاد فاضل: ص ٢٦.

٢٥ ـ الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة لأدونيس: ص ٢٠٥، ٣٣٣، ٢٤٣، ٢٨٢
 ٢٨٢، ٢٩٢، ٢٩٧، ١٩٥٠.

٢٦ ـ بحثاً عن الحداثة لمحمد الأسعد: ص ١٠٢، ١٠٧، ١٠٩، ١١٠ ـ ١١٤، ١١٥.

وممارساتهم ما يؤكد أنهم احترفوا التدمير والتفجير والإبادة لهذه اللغة الكريمة(١).

ومن هذين الموقفين: «أعني تبعيتهم للغرب وحربهم للغة العرب» يتبين لنا أن الحداثي شعوبي بكل ما تحويه هذه النسبة من دلالات، وما تتضمنه من معاني، وأقول قولاً مجملاً: أنه ما من حداثي نصراني أو نصيري إلا وهو ينطوي على عقيدة شعوبية.

أمّا الحداثيون المشاد بهم في المدائح الحداثية المتبادلة من أصحاب الأعراق غير العربية، فإن عداوتهم للعرب واللغة العربية أشد وأنكى، وأقرب مثال على ذلك الجزائري البربري الملحد كاتب ياسين (٢)، الذي يقول: (ترى هل أن «الإسلام العربي» هو جزء من شخصيتنا أم لا؟، أنا أقوال لا، ومجرد النفي هذا ينطوي على إرادة القضاء على تلك التصورات فبالنسبة إلى المرأة الجزائرية يشكل الإسلام العربي طوقاً لا يحتمل، كما يشكل التعريب لكونه سلاحاً سياسياً ووسيلة تلاعب بالعواطف بالنسبة إلينا في الجزائر، جرحاً دامياً نازفاً وآفة، ومن هنا القول: إن كل مايتعلق بالإسلام العربي يتطلب توضيحاً بغية الحد من الأضرار التي يلحقها بنا)(٢).

(اليوم وأكثر من كل يوم يقتضي الحذر من الأوهام والادعاءات العقائدية الدعائية من أجل العروبة، من هنا تمردي على القول بأن الجزائر عربية...، ليست الفصحى لغة القرآن بل اللغة التي ابتدعنا. لا وجود لعرق عربي برأيي؛ لذا يجب أن ننفض غبار الغموض، القاتل والمتأتي من تفاعل وتزاوج اللغة والدين: الدين العربي الإسلامي، كلنا مأخوذ وبنسب متفاوتة بهذا المعتقد، والفلسطينيون ضحاياه الأول، لدى التوقف عند العروبة

<sup>(</sup>١) أنظر: الشواهد المشار إليها في الهامش السابق.

<sup>(</sup>٢) كاتب ياسين، بربري جزائري شيوعي ملحد، يبغض الإسلام والعرب بغضاً شديداً، ينتمي للماركسية، وللمجموعة الفرنكفونية، يعتبر الإسلام واللغة العربية احتلالاً حصل ضد الجزائر، ويرى أنه لا خلاص إلا بإزاحتهما من الوجود، لما هلك بكاه الحداثيون المحليون ورثوه بحزن. انظر: رأيهم في الإسلام ص ١٩١.

<sup>(</sup>٣) رأيهم في الإسلام: ص ١٩٣.

والتعريب، يجب أن نتساءل أولاً عما إذا كنا دوماً عرباً؟، كلا بكل تأكيد، وإذا كان هذا من الحقائق المسلم بها والبديهية...

لقد فرض علينا الإسلام ديناً، وذلك في بلد يقول بالاشتراكية نظاماً، وهو أمر على جانب كبير من الخطورة...، أضحيت شخصياً موضع حملات صحفية، وصفتني بعدو العرب والدين والضاد، فهل من الممكن أن يكون المرء عدو اللغة، هذا مع العلم أنني توقفت عن الكتابة بالفرنسية وانصرفت إلى التأليف بالعربية واللغة الشعبية.

في الواقع أنني ضد الفصحى... إن استمعت لإحدى النشرات التلفزيونية لقلت إنه معيب في الواقع استعمال لغة بليدة جافة متعبة، تعتمد الجمل الطويلة بحيث تخالها بلا نهاية...)(١).

(لدينا كل الدافع لمحاربة العروبة الإسلامية؛ لأنها هي التي مع دخول الإسلام إلى الجزائر، قضت على الثقافة واللغة الجزائرتين، وحتى يمنع بعض المدرسون<sup>(۲)</sup> تلامذتهم التكلم باللغة المسماة لغة البربر، علماً أنها لغة البلاد الأصيلة)<sup>(۳)</sup>.

فهذا نموذج صارخ اجترأ صاحبه على كشف مكنونه، في حين تخفى الآخرون خلف سجف العبارات والجمل الرمزية، والتحليلات اللغوية والتاريخية، وغير ذلك.

وما قرره كاتب ياسين في كلامه السابق تعبير عن رأي أساتذته من الفرنسيين وهو بذلك يقوم بإكمال الدور الاستعماري الذي أسسته قوات الاحتلال الفرنسي، وغير غريب على من ارتضع حب فرنسا وأهواءها وعقائدها أن يكون عدواً ـ بكل هذه الكمية من الحقد ـ على الإسلام والعرب واللغة العربية.

وعلى الرغم من هذه المجاهرة بعداوة العرب واللغة العربية إلا أننا نجد أن الحداثيين في جزيرة العرب وفي غيرها، من القوميين وغيرهم

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص ١٩٤ ـ ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) هكذا والصواب المدرسين.

<sup>(</sup>٣) رأيهم في الإسلام: ص ١٩٦.

يمتدحون هذا الساقط ويشيدون به، ويدافعون عن مواقفه، ويقدمون عند موته المراثى الصحفية الطويلة!!.

وهذا يتضمن إقراراً ضمنياً منهم بما يعتقده ويقوله كاتب ياسين، وموافقة إجمالية على عقيدته المعادية للإسلام وللعربية والعرب.

ومن الصنف نفسه: الحداثي الجزائري البربري نبيل فارس<sup>(۱)</sup> الذي صرح بأن بلدان المغرب العربي تعرضت لغزو عربي إسلامي، وأن الإسلام ليس إلاّ ظاهرة تاريخية وأن دخوله إلى المغرب كان دخولاً عسكرياً استعمارياً وأن العرب عجزوا عن الوقوف على ظاهرة البربر وفهم تاريخهم على حد تعبيره الشعوبي<sup>(۲)</sup>.

ومن أعلام الحداثة في البلدان الإسلامية من الشعوب غير العربية، وله حظوة كبيرة عند الحداثيين العرب وخاصة أصحاب الاتجاه الماركسي واليساري، الحداثي التركي ناظم حكمت<sup>(٣)</sup> الذي لا تكاد تجد حداثياً من أتباع ما كان يسمى الكتلة الشرقية إلا وهو يذكره بتعظيم وإجلال تتجاوز حدود المدح والإعجاب، وبخاصة ما كتبه عنه عبدالوهاب البياتي<sup>(٤)</sup>.

ناظم حكمت اليهودي الأصل والشيوعي الاعتقاد، ممتليء إلى مشاشه ببغض الإسلام والمسلمين والعرب والقرآن واللغة العربية، وهو مع كل ذلك علم من أعلام هذا الفكر المريض، ورأس من رؤوس التخلف الحداثي.

هؤلاء من أعراق غير عربية، أمّا الذين ينتمون إلى العرب وهم في الوقت نفسه ينطوون على عقائد الشعوبية فكثيرون.

<sup>(</sup>۱) ولد في عام ١٣٥٨ هـ/ ١٩٤٠ م، درس في الجامعات الفرنسية، وهو جزائري بربري يعادي الإسلام ويعتبره غزواً دينياً ولغوياً لبلاد المغرب، ويعد الإسلام في المغرب ظاهرة تاريخية رافقت فتوحات عسكرية واستعمار. انظر: رأيهم في الإسلام: ص ١٨٣ ـ ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: رأيهم في الإسلام: ص ١٨٤ ـ ١٨٧.

<sup>(</sup>٣) هو: ناظم حكمت، حداثي تركي، شيوعي متعصب للماركسية، وهو يهودي من يهود بولونيا، استقر في مدينة سراي بوسنة التركية، وهناك ادعى الإسلام، وتزوج إحدى نساء المدينة تماماً كما فعل يهود الدونمة أو يهود سالونيك. انظر: الشعوبية الجديدة: ص ٢٠٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: كتابه (تجربتي الشعرية): ص ٩٩ ـ ١١٠، وديوانه ١/ ٤٨٧، ٤٨٧ و ٣٦٨ ـ ٣٦١.

وغني عن الذكر أن نصارى العرب كانوا أشد الحداثيين ولوعاً بالشعوبية، وانتماءاً لها، ولن أذكر في هذا المقام سوى شهادة ناقد حداثي، نظر إلى هذه الظاهرة بنظرة تحليلية تاريخية تؤكد ارتباط النصارى الحداثيين بالنموذج الغربي ثقافة وحضارة وانتماءاً.

يقول محمد جمال باروت: (إن حركة مجلة شعر إذ ترى في المعاصرة الغربية نموذجها الثقافي الشعري، بصفة متوسطية خطاب الهوية، وبصفة أن سورية ليست أمة شرقية وليس لها نفسية شرقية بل هي أمة متوسطية ولها نفسية التمدن الحديث الذي وضعت قواعده الأساسية في سورية، فإن متوسطية خطاب الهوية في سورية، لتبرير اندماجه الحضاري بالغرب لم تكن وليدة أنطون سعادة . . . بل إنه يُمكن تتبع جذورها في الفكر العربي في عصر النهضة، لدى المثقفين البرجوازيين المسيحيين، الذين حلموا بسورية الجغرافية الطبيعية المستقلة من جبال طوروس إلى صحراء سيناء، في إطار مجتمع علماني يقوم على الاقتصاد الحر والنظام البرلماني، وتدق فيه أجراس الكنائس بحرية في السنجق اللباني، وتحميه وتنميه أوروبا الليبرالية إلاّ أن الارتباط الحضاري بالغرب إذ غذاه كون الحضارة حضارة مسيحية، والشعور بالاقتلاع داخل المجتمع العثماني الإسلامي، وارتباط العروبة بالإسلام، فإنه كان يستجيب لمتطلبات نمو البورجوازية المسيحية الناشئة التي قادت عملية «التحديث» والتي رأى مثقفوها في الغرب الليبرالي العلماني نموذجهم الحضاري. . . إن فكرة الوطن السوري في أواسط القرن التاسع عشر لدى المثقفين البورجوازيين المسيحيين يُمكن تتبعها لدى بطرس البستاني(١) الذي كان يقول: إن

<sup>(</sup>۱) هو: بطرس بن بولس البستاني، من نصارى لبنان أديب ومصنف، واشتغل بالكتابة في الصحافة يعد عند القوميين والحداثيين من أكبر رواد الفكر الأدبي في لبنان وهو صاحب دائرة المعارف العربية، أجاد عدة لغات، وعمل ترجماناً للقنصلية الأمريكية في لبنان واستعان به المراسلون الأمريكيون على إدارة الأعمال في مطابعهم وعلى ترجمة التوراة من العبرية إلى العربية، وإنشاء عدة صحف مع أبنائه وآخرين من أل البستاني، يلقبونه بالمعلم، توفي في بيروت سنة ١٣٠٠ه / ١٨٨٧ م. انظر: الأعلام ٢/٨٥، والصراع بين القديم والجديد ٢/٢٣٧.

الامبراطورية هي وطننا لكن بلادنا هي سورية، كما أنشأ بعض الشبان المسيحيين من حلقة البستاني عام ١٨٧٥م جمعية سرية دعت أبناء سورية إلى الاتحاد وطالبت بحكم ذاتي موحد لسورية ولبنان، إلا أن التميز الحضاري لكيان اسمه «سورية» عن الحضارة العربية الإسلامية، في أوساط المثقفين البورجوازيين المسيحيين، خريجي الإرساليات، الذين حلموا بسيطرة الثقافة الفرنسية قدتم تحت تأثير الأب اليسوعي «هنري لامنس(١)» أحد مؤرخي الإسلام الكبار(٢)، والأستاذ في الجامعة اليسوعية في بيروت «الذي كان شديد الإيمان بكيان اسمه سورية وقد ظهر نفوره من الإسلام والقومية العربية بوضوح في كتاباته، حيث ميز أشد التمييز بين السوريين والعرب».

وسيوضح الأديبان المسيحيان اللبنانيان شكري غانم (٣) وجورج سمنة (٤) فكرة سورية حيث كانا يؤمنان بأن الأمة السورية بالرغم من وحدتها الطبيعية التي منحتها إياها الجغرافية، لم تتمتع قط بعد بوحدة اجتماعية سياسية ؛ لذلك ناديا بدولة سورية قومية علمانية، يأخذ فيها لبنان مركزه كأحد ولاياتها.

ويشير ألبرت حوراني (٥) في مرجعه الأصيل «الفكر العربي في عصر النهضة» أن المثقفين البورجوازيين المسيحيين» كانوا يعتبرون لبنان بلداً متوسطاً متصلاً بالمسيحية الغربية...».

كما يؤكد د / هشام شرابي (١) «يجب التأكيد على أن الطائفيين

<sup>(</sup>۱) هنري لامنس اليسوعي، مستشرق بلجيكي المولد فرنسي الجنسية، من علماء الرهبان اليسوعيين، تلقى علم اللاهوت في إنكلترا وكان أستاذاً للأسفار القديمة في كلية رومة، واستقر في بيروت ليكون أستاذاً في بغض الإسلام والعرب، تولى إدارة جريدة البشير مدة، ودرس في الكلية اليسوعية، وصنف كتباً عن العرب والإسلام بالفرنسية مليئة بالحقد والبغض، وكذلك كتبه بالعربية، مات في بيروت عام ١٣٥٦هـ ١٩٣٧م م. انظر: الأعلام ٨/ ٩٩.

<sup>(</sup>٢) عبارات مبالغ فيها وهي معتادة من المنهزمين أمام الأسماء والمذاهب والفلسفات الغربية.

<sup>(</sup>٣)(٤)(٥) لم أجد لهم ترجمة.

<sup>(</sup>٦) هشام شرابي، أستاذ تاريخ الفكر الأوروبي في جامعة جورج تاون الأمريكية، ورئيس=

المسيحيين اعتبروا العروبة والفكرة الإسلامية ـ اللتين اعتبرتا مترادفتين تقريباً معاديتين للمسيحية ليس دينياً فحسب بل حضارياً، فاتجهت الطائفية المسيحية صوب المتوسط وأوروبا وأدارت ظهرها للصحراء والإسلام» وسيعلن دعاة القومية السورية ـ آنذاك قبل سعادة ـ ومعظمهم من المثقفين البورجوازيين المسيحيين «أن السوريين ليسوا عرباً، بل ليس هناك من أمة عربية، وكل ما في الأمر أن هناك قومية عربية مزعومة خلقها الأمير فيصل والعملاء الإنكليز الهنود، وقد أوضح جورج سمنة الناطق باسم هذا الفريق خطة إنشاء جمهورية سورية علمانية ديموقراطية اتحادية تحت حكم فرنسا»)(۱).

ثم يشير باروت إلى تقلص فكرة سورية الكبرى إلى حدود القومية اللبنانية إثر رفض المثقفين المسلمين الطرح النصراني السابق، فيقول: (... ستتقلص القومية السورية إلى حدود القومية اللبنانية، لدى عدد من الشعراء اللبنانيين المسيحيين وفي مقدمتهم شارل قرم وميشال شيحا<sup>(۲)</sup> وسعيد عقل<sup>(۳)</sup> الذين قالوا بوجود أمة لبنانية قائمة بذاتها، برزت في التاريخ للمرة الأولى في عهد الفينيقيين، واتخذت تدريجياً شكلها الحالي، وبهذا المعنى أعيد خطاب الهوية إلى مرجع متوسطي «فينيقي في المعنى الضيق» ليبرر ارتباط السنجق اللبناني اقتصادياً واجتماعياً، حضارياً وثقافياً

تحرير مجلة الدراسات الفلسفية الناطقة بالإنجليزية، درس في الجامعة الأمريكية في بيروت، وحصل على الدكتوراه في تاريخ الثقافة من جامعة شيكاغو، له مجموعة مؤلفات منها مقدمة لدراسة المجتمع العربي البنية البطريركية، صاحب اتجاه علماني لبرالي وثيق الصلة بالأمريكان، شديد الدعوة للعلمانية والحداثة وسحق النظام الأبوي، الذي يعني إبادة كل مرجعية ومن ذلك أنه يرى أن الحقيقة لا تأتي من الوحي الإلهي. انظر: الإسلام والحداثة: ص ٣٦٧ ـ ٣٨٢.

<sup>(</sup>۱) الحداثة الأولى لمحمد جمال باروت: ص ۲۶ ـ ۲۲، والنصوص التي بين الأقواس لأبرت حوراني في كتابه الفكر العربي في عصر النهضة: ص ۳۲۹، ۳۲۷، ۳۳۰، ۳۳۰، ۳۴۰، ۳۲۰، ۳۳۰، ۳۲۰، ۳۲۰، ۳۲۰،

<sup>(</sup>٢) لم أجد لهم ترجمة.

<sup>(</sup>٣) سبقت ترجمته .

بالنموذج الغربي، ولقد عبر ذلك عن تحول البورجوازية المسيحية الطائفية إلى بورجوازية كولونيالية (١).

فقد نظر ميشال شيحا<sup>(۲)</sup> (إلى أن لبنان جزء لايتجزأ من العالم المحيط بالبحر المتوسط ذلك البحر المختار الذي جعلته العناية الإلهية، ضرورياً لتقدم الخليقة، وأن سكان شواطئه يشعرون بأواصر القربى حيثما التقوا)... إن علمانية وليبرالية وعقلانية المثقفين البورجوازيين المسيحيين في مطلع عصر النهضة تنكسر هنا وتتحول إلى نقيضها على يد ميشال شيحا، الذي استعاض عن سورية بالسنجق اللبناني وعن العلمانية بالتنظير للانعزال الطائفي، وحفاظ كل طائفة على استقلالها الديني، وعن اللبرالية العقلانية (<sup>۳)</sup>، بليبرالية التعايش الطائفي، وفي ذلك كله، رأى شيحا الغرب كدوحة كبرى لثقافة السنجق اللبناني) (<sup>3)</sup>.

ثم يعود باروت إلى ذكر مجلة شعر مقصد المقدمة السابقة، فيقول: (بهذا المعنى تبدو «الأطروحة المتوسطية» في «حركة مجلة شعر» حلقة متمايزة من حلقات هذه الأطروحة في الفكر العربي في عصر النهضة، ولقد تعرف شعراء «حركة مجلة شعر» الأساسيين عليها من خلال تعرفهم على سعادة، وانخراطهم في مشروعية النهضوي «في مرحلة معينة على الأقل» رغم أنهم وظفوها في سياق مختلف، سياق التماهي بالنموذج الغربي كعودة إلى الجذور الحضارية، أي: إلى الأصول المتوسطية الواحدة لسورية والغرب، وبذلك تستعيد «حركة مجلة شعر» النموذج الغربي كاستعادة لأصولها المحلية) (٥).

ولا ريب أن مجلة شعر كانت في نشأتها وطرحها الثقافي تمثل هذا

<sup>(</sup>١) الكولونيالية حركة استعمارية استيطانية تقوم على فكرة لها رباط ديني أو قومي. انظر: الموسوعة السياسية ٥/٥٠، أمّا البورجوازية فقد سبق الحديث عنها: ص ٩٥.

<sup>(</sup>٢) هذه تسمية ادعائية تشابه الادعاءات العلمانية الكثيرة.

<sup>(</sup>٣) الحداثة الأولى لباروت: ص ٧٧ ـ ٧٨.

<sup>(</sup>٤)(٥) الحداثة الأولى لباروت: ص ٢٨.

التيار النصراني بكافة طروحاته الطائفية النصرانية (۱) المشتملة على فكرة سورية الكبرى عند أنطون سعادة أو فكرة لبنان الفينيقي عند سعيد عقل وأضرابه، وقد كان لأنطون سعادة أكبر الأثر في ترسيخ هذه المفاهيم عند كافة الفئات بل إنه كما قال باروت: (... إن خطاب الهوية الذي بلوره، كان أيضاً خطاباً قومياً بورجوازياً علمانياً قامت «مبادئه الإصلاحية (۱)» على فصل الدين عن الدولة، ومنع رجال الدين من التدخل في شؤون السياسة والقضاء، وإزالة الحواجز بين مختلف الطوائف والمذاهب، وإلغاء الإقطاع وتنظيم الاقتصاد على أساس العلاقات الإنتاجية البورجوازية....

تكون داخل مشروع سعادة اتجاه ليبرالي وجودي واسع من القمة إلى القاعدة، كان من متزعميه الشاعر يوسف الخال صاحب دار مجلة شعر ورئيس تحريرها، وقد أراد هذا الاتجاه أن يعبر عن سياسة الحزب في حقل الثقافة والفنون الجميلة...

... نمت داخل مشروع سعادة انكفاءات ميتافيزيقية مسيحية متطرفة تتناقض مع علمانية سعادة<sup>(٣)</sup>، كما كان من محبذي سعادة، وذوي الصلة المباشرة به الدكتور شارل مالك<sup>(٤)</sup>، أستاذ الفلسفة في الجامعة الأمريكية والمعروف بنزعته الغيبية والرجعية<sup>(٥)</sup> والانعزالية والكولونيالية، وقد احتضن

<sup>(</sup>۱) انظر: وصف ذلك في مقال بعنوان الإسقاط الشعوبي بين الرمل والبحر لأبي عبدالرحمن بن عقيل الظاهري جريدة الجزيرة عدد ٤٨٢٦ في ٣/١٤٠٦ هـ.

 <sup>(</sup>۲) في الحقيقة أنها مبادئ فساد وإفساد، ولكن العلمانيين على مذهب فرعون القائل:
 ﴿ وَمَا آهْدِيكُرُ إِلَّا سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴾.

<sup>(</sup>٣) هذا من التلبيس والتناقض حيث أثبت سابقاً أن سعادة سبب هذه العصبية النصرانية التي عمت لبنان، وما علمانية سعادة إلا وسيلة لتمرير عقائده وأفكاره، مثله في ذلك مثل ميشيل عفلق مؤسس حزب البعث.

<sup>(</sup>٤) شارل مالك مفكر وكاتب لبناني نصراني متعصب لنصرانيته، درس الفلسفة في الجامعة الأمريكية في بيروت، وكان من المؤيدين الأشداء لمجلة شعر وعصابتها. انظر: الحداثة الأولى: ص ٣٢.

<sup>(</sup>٥) هذا مفهوم علماني إلحادي يتلخص عند أصحابه في أن الإيمان بالغيب رجعية، كبرت كلمة تخرج من أفواههم إن يقولون إلا كذباً.

شارل مالك مجلة شعر وشارك أكثر من مرة في خميسها في الآن ذاته...

إننا نشير إلى ذلك لكي نبين علاقة الاتصال والتمايز بين حركة مجلة شعر وبين أطروحات سعادة إذ أن أغلب العاملين في حركة مجلة شعر كما أقر بذلك يوسف الخال كانوا من القوميين الاجتماعيين وعلى رأس الشعراء والكتاب يوسف الخال وخليل حاوي وأدونيس وعصام محفوظ وفؤاد رفقه ومحمد الماغوط، والنقاد: خالدة سعيد وعادل ظاهر وأسعد رزوق وحليم بركات، ومراسلين كعادل ظاهر في أمريكا.

وهذا يبين الاختلاطات المتناقضة في تجربة ووعي النخبة الرئيسية التي قادت حركة مجلة شعر، بكل ما في هذه التجربة والوعي من اختلاطات ليبرالية ووجودية وميتافيزيقية وقومية ومسيحية ونتشوية، وسنرى هذه الاختلاطات داخل المثل الجمالية الكبرى لحركة مجلة شعر وداخل النص الشعري نفسه)(١).

وهكذا يتبين لنا من خلال هذه الشهادة التي قدمها الحداثي محمد جمال باروت والتي تتضمن ما سبقت الإشارة إليه من أن نصارى الحداثة إضافة إلى انحرافاتهم الاعتقادية الصارخة هم كذلك شعوبيون يعادون العرب واللغة العربية، ويرون أنفسهم مجرد متكلمين بلغة لا قيمة لها عندهم، ومستوطنين أرضاً لا منزلة لها إلا إذا كانت امتداداً للغرب فكراً وعقيدة وحضارة.

ولايداري هؤلاء عداوتهم ولايتسترون بها بل يعلنون تأييدهم للشعوبيين ويمتدحون مواقفهم، فها هو يوسف الخال عندما وجه إليه سؤال عن أن حركة شعر تحتوي على أقليات طائفية أثرت في صبغتها الفنية والسياسية على حد قول السائل الذي لم يتعرض للناحية الاعتقادية لكونه حداثياً \_ وأن المجلة والحركة اتخذت طابعاً شعوبياً أجاب الخال قائلاً: (هذا الاتهام له ما يقابله في التاريخ العربي، وقد عبر عنه في وقت مضى بالشعوبية ويُمكن يقابله في التاريخ العربي، وقد عبر عنه في وقت مضى بالشعوبية ويُمكن

<sup>(</sup>١) الحداثة الأولى: ص ٣٠ ـ ٣٢.

تحديد الشعوبية بأنها خروج على التقاليد الرسمية المتبعة في الحياة والفكر وتحت ستارها في الماضي وتحت صيغها المختلفة حديثاً يحاولون خنق كل تجديد، وكل تحرر، وكل خروج عن السياق العام المألوف، وبكلمة أخرى صارت الشعوبية صنواً للتمرد، أمّا فيما يختص بمجلة شعر فقد وجه إليها هذا الاتهام؛ لأنها كانت كذلك، وإذا صادف أن طغى عليها الانتماء إلى طوائف معينة، وهي ما أسميتها أنت بالأقليات، أو كان بعض الذين قاموا عليها، كانوا فيما مضى، أو لايزالون إلى الآن، يدينون بالولاء للحزب القومي الاجتماعي فهذا من قبيل المصادفة...

مما يستوقف النظر أن معظم الحركات التجديدية والإبداعية في التاريخ العربي جرت على أيدي من يسمونهم بالشعوبيين، وعلينا أن نسجل هنا واقعاً، وهو أن كل تجديد وإبداع في كل تراث، إنّما يأتي من خارجه...)(١).

مع العلم بأن هذه العقائد الشعوبية التي حمل لواءها نصارى لبنان لم تكن مقصورة عليهم بل هي ممتدة إلى كل نصارى العرب بمن فيهم الذين حملوا لواء القومية العربية ودعوا إليها وناضلوا من أجلها.

مع أن المتبادر إلى الذهن أن القومي يتبنى بشكل أساسي محبة العرب واللغة العربية وينشر أمجادها ويتغنى بفضائلها، غير أنه ثبت أن القوميين العرب وخاصة النصارى منهم كانوا أشد شعوبية وألد عداوة للعرب ولغتهم ودينهم.

وقد شاركهم في هذه الشعوبية الطائفيون الآخرون من النصيريين والدروز، فكونوا جبهة موحدة ضد الإسلام والعرب واللغة العربية والقرآن والسنة، ولكن هذه المرة باسم القومية العربية وباسم العروبة (٢).

<sup>(</sup>١) أسئلة الشعر: ص ١٥٧ \_ ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: تصديق هذا في كتاب: الشعوبية الجديدة لمحمد مصطفى رمضان ـ رحمه الله ـ، وحزب البعث تاريخه وعقائده لسعيد بن ناصر الغامدي، وفيه موقف ميشيل عفلق =

وقد كان نصارى مصر على المنهج الشعوبي ذاته وعلى المنوال الاعتقادي المنحرف المضاد للإسلام والعرب فها هو سلامة موسى (۱) لاينفي عن مصر صفة العروبة فحسب بل وينفي أن تكون شرقية فيقول: (إطلاق اسم الشرق على مصر خطأ فاحش، فقد عشنا نحن نحو ألف سنة، ونحن جزء من الدولة الرومانية، فلا نحن ولا العرب أمة شرقية. . . وإذا كنا نحب السير مع أوروبا فليس ذلك لأننا والأوروبيين من دم واحد وأصل واحد فقط، بل لأن ثقافتنا تتصل بثقافتهم من عهد مدرسة الاسكندرية ومجمع أثينا)(۲).

وهذا السعي النصراني لفصل أمة العرب وتمزيقها وجعلها بمثابة اللقيط المنسوب إلى غير أهله، والدعيّ الذي لايعرف أصله ونسبه، امتد حتى وصل إلى بعض أبناء المسلمين المتأثرين بالنصارى والمتتلمذين على أيديهم والمتشبعين بأفكارهم وعقائدهم، فلم يقتصر الشر والضلال الاعتقادي على منشئيه ومروجيه، بل انتشر كما أرادوا أو كما أراد لهم أشياعهم من الغربيين، حتى شاع الداء في أبناء المسلمين فاستسلم بعضهم لهذه الدعوات وانخرط في سباق لإثبات الجدارة، فكان في عداوته للدين والعرب والعربية أخبث وأبشع من أساتذته.

النصراني السوري المؤسس لحزب البعث من الدين والعرب وفيه أسماء كبار شخصيات حزب البعث من النصاري: عفلق وجبران مجدلاني وطارق حنا عزيز، ومن النصيريين زكي الأرسوزي وصلاح جديد ومحمد عمران وحافظ أسد وإبراهيم ماخوس وسليمان العيسى، ومن الدروز شبلي العيسمي وحمود الشوفي ومنصور الأطرش وسليم حاطوم. انظر: حزب البعث تاريخه وعقائده ص ١٠١ ـ ١٠٢.

<sup>(</sup>۱) سلامة موسى كاتب مصري نصراني، ولد سنة ١٣٠٤ هـ/١٨٨٧ م، وتوفي سنة ١٣٧٨ هـ/١٩٥٨ م، مشهور بنزعته التغريبية وميولاته النصرانية ودعواته للفكر الوضعي المادي، ومعاداته للإسلام والفكر العربي واللغة العربية، ورحل في العشرين من عمره إلى باريس ثم إلى لندن ثم عاد إلى مصر يحمل جراثيم العقائد الغربية المنحرفة فأسس لذلك مجلة المستقبل، وتولى رئاسة تحرير مجلة الهلال لمدة ست سنوات ثم أسس المجلة الجديدة، ألف عدداً من الكتب المقالية. انظر: الصراع بين القديم والجديد ٢/١٧٩١، والمرشد لتراجم الكتاب والأدباء ص ٣٣.

<sup>(</sup>٢) اليوم والغد لسلامة موسى: ص ٢٣٤.

ومن أمثلة ذلك طه حسين الذي ضج بالعداوة للدين الإسلامي وللعرب إلى حد جعله يقول في كتابه «مستقبل الثقافة»: (إن العقل المصري منذ عصوره الأولى، عقل إن تأثر بشيء، فإنما يتأثر بالبحر الأبيض المتوسط)(١).

وكان هذا القول إجابة على سؤاله القائل: (هل العقل المصري شرقي التصور والإدراك والفهم والحكم على الأشياء، أم هل هو غربي التصور والإدراك والفهم والحكم على الأشياء؟)(٢).

وهو الذي سبق له أن أعلن (أن المصريين خضعوا لضروب من العدوان جاءتهم من الفرس واليونان ومن العرب والترك والفرنسيين على حد سواء)<sup>(٣)</sup>.

وقد كان توفيق الحكيم (٤) ينزع إلى هذا المنزع ويفصل في حقد وكراهية بين مصر والعرب، ويربط مصر بالفراعنة وغيرهم، ففي مقالة له في مجلة الرسالة بعنوان «إلى الدكتور طه حسين» يقول: (إن اختلاطنا بالروح

<sup>(</sup>١) مستقبل الثقافة في مصر: ص ١٦.

<sup>(</sup>٢). المصدر السابق: ص ١٣.

 <sup>(</sup>٣) أعلن ذلك في جريدة كوكب الشرق عام ١٣٥٢ هـ/ ١٩٣٣ م. انظر: الصراع بين القديم والجديد لمحمد الكتاني ٢/١١٢٨.

<sup>(</sup>٤) توفيق الحكيم، ولد في مصر سنة ١٣١٥ هـ/١٨٩٨ م، درس الحقوق ورحل إلى باريس لمتابعة دراسته القانونية، وهناك امتلأ ماعونه بالمضامين الغربية، وعاد إلى مصر ليعمل في إحدى المحاكم متنقلاً بين عدة مدن، ثم شرع في العمل في وزارة المعارف ثم تفرغ للكتابة عام ١٣٦٢ هـ/١٩٤٣ م، وعين مندوباً في اليونسكو، توفي في ١٤٠٧ هـ/١٤٨٧ م، من أكابر المتأثرين بالغرب، والداعين إلى أنماطه وأفكاره، اصطدم بالأزهر لسخريته بالدين وأهله عام ١٣٤٦ هـ/١٩٢٨ م، وفي عام ١٤٠٣ هـ/١٩٨٩ م وفي عام ١٤٠٣ هـ/١٩٨٩ م وفي عام ١٤٠٣ هـ/١٩٨٩ م وفي عام ١٤٠٠ هـ/ إلى العصر الحجري، وأن التقدم لايحصل إلا باحتذاء طريقة الغرب وأفكارهم، يعتبره اليهود صديقاً لدولتهم الصهيونية. انظر: المرشد لتراجم الكتاب والأدباء ص ٢٤، وللصراع بين القديم والحديث ٢/١٢٤٤، ورأيهم في الإسلام ص ١٠١، وكتاب الحكيم في حديثه مع الله ومدرسة المتمردين على الشريعة لعبدالعظيم المطعني.

العربية هذا الاختلاط العجيب كاد ينسينا أن لنا روحاً خاصة بنا تنبض بنبضات ضعيفة، تثقل تحت ثقل تلك الروح الغالبة، وأن أول واجب عليكم استخراج أحد العنصرين من الآخر، حتى إذا ما تم تمييز الروحين كان لنا أن نأخذ أحسن ما عندهما، لابد أن نعرف إذن ما المصري وما العربي؟)(١).

وفي ضوء هذه التصورات التي شكلتها أقلام النصارى العرب وغير العرب وأتباعهم من أبناء المسلمين نجد أن دعوات التجديد والتحديث في الأدب التي لهج بها الكثيرون في البلاد العربية قامت على أساس من معاداة الإسلام أولاً ثم معاداة العربية ثانياً، باعتبار أن الإسلام والعرب ولغتهم وجهان لعملة واحدة.

ولو ذهبت استعرض كل أوجه وأمثلة الشعوبية في الأدب العربي الحديث لطال المقام.

ويكفي أن نستدل بحركات الإحياء الوثني الفينيقي والفرعوني والمتوسطي والآشوري والسومري والنصراني على أن دعوات التجديد تلك امتطت هذه الدعوى العريضة من أجل الهجوم على الإسلام وعلى العرب أصل الإسلام ومعدنه، وعلى اللغة العربية لغة القرآن والسنة والعلم الشرعي.

وأبرز هؤلاء وأشهرهم الباطني علي أحمد سعيد أسبر «أدونيس» الذي وصف نفسه وامتدحها تحت قناع الاسم الذي اخترعه «مهيار الدمشقي»: (أما مهيار الذي سمى نفسه به مضافاً إليه «الدمشقي» أحياناً كثيرة، فهو مهيار الديلمي الشاعر الفارسي الشعوبي، الذي ينير اسمه أعذب الذكريات لدى أدونيس فلكثرة إعجاب أدونيس به سمى نفسه مهيار، وللتفريق بينهما أضاف «الدمشقي» وهي كلمة ترمز إلى تلك المرحلة السورية للفتح العربي، والتي شهدت وجود شخصيات فكرية معروفة مثل يوحنا الدمشقي وسواه، وكل ذلك أمور لها دلالتها عند أدونيس وعند القارئ معاً)(٢).

<sup>(</sup>۱) مجلة الرسالة عدد ۱۰ عام ۱۳۵۲ هـ/۱۹۳۳ م: ص ٥. انظر: الصراع بين القديم والجديد ٢/٦٧٣.

<sup>(</sup>٢) قضايا الشعر المعاصر: ص ١٣٩.

ويَمتليء كتاب أدونيس الثابت والمتحول، والذي هو تلمود الحداثة العربية، يمتليء بمعاداة العرب واللغة العربية والإسلام.

بل قد أكد فيه أنه لا إبداع مع العروبة وتراث العرب؛ لأن العرب شعب شعب ليس حياً في الحاضر وليس له مكان في المستقبل؛ لأنه شعب محاصر بين فعلين يرث أو يقتبس<sup>(۱)</sup>، ومن أمثلة شعوبيته وباطنيته أيضاً امتداحه وهيامه بالثورة الرافضة في إيران ولئن (كان مهيار الديلمي شعوبياً، لكن كان أيضاً شاعراً، أمّا مهيار الدمشقى فأمر آخر:

أفق ثورة والطغاة شتات.

كيف أروي لايران حبي

والذي في زفيري

والذي في شهيقي تعجز عن قوله الكلمات

سأغني لكم لكي تتحول في صبواتي

نار عصف، تطوف حول الخليج

وأقول المدى والنشيج

أرضَي العربية، ها رعدها يتعالى

صاعداً خالقاً وحريقاً

يرسم المشرق الجديد ويستشرف

الطريقا

شعب إيران يكتب للشرق فاتحة

الممكنات

شعب إيران يكتب للغرب

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ١٤٤.

وجهك يا غرب ينهار وجهك يا غرب مات شعب إيران شرق تأصل في أرضنا ونبي

إنه رفضنا المؤسس ميثاقنا العربي)(١).

ويكفي أن نطل إطلالة صغيرة على شعر البياتي ومحمود درويش ونزار قباني كنماذج حداثية معاصرة تدل على مدى تغلغل الشعوبية في فكر ونتاج الحداثيين حتى الذين يزعمون أنهم متعصبون للعروبة ومتشددون في شأن العنصر العربي واللغة العربية.

فأمّا البياتي فقد ارتمى في أحضان الشيوعية يقيس كل شيء بمعاييرها ممتدحاً أحط تصرفاتها وأبشع أعمالها ساخراً من العرب ومدنهم مدن الرماد \_ حسب تعبيره \_ مدن الشرق أو مزابل الشرق الذي هو علامة للبؤس، ثم يمتدح مجد فقراء فقراء الأرض في فيتنام!! فيقول:

(رأيت في مزابل الشرق وفي أسواقه الملوك

والعور والأبواق والديوك

مخصية تصيح

رأيت فلك نوح

وأممأ مغلوبة تنوح

وشعراء عدد الذباب

عادوا بتيجان من الورق

من رحلة الضياع والقلق

<sup>(</sup>١) قضايا الشعر المعاصر: ص ١٤٤ ـ ١٤٥.

وحالمين يحرثون البحر مثل طلوع الفجر رأيت شهر زاد جارية في مدن الرماد تباع في المزاد رأيت بؤس الشرق ونجمة الميلاد في دمشق رأيت مجد فقراء الأرض في الفيتنام)(١).

وفي سياق آخر يصف الشرق بأنه مستنقع، وذلك في قوله: (فأنا عبدة عبد «الأسود ـ الأبيض» في مستنقع الشرق الكريه)(٢).

وفي موضع آخر يمتدح فيه زملاءه من الشيوعيين المغاربة ويعرج على كوبا ولوركا، ويصف بلاد المغرب العربي بأوصاف التخلف ويجعل ذلك مرتبطاً بالإسلام المعبر عنه بالولي والأضرحة والطلاسم والنذور وحجاب المرأة وجبال النوم، فيقول:

(تشرق شمس الله في عينيك إذ تغرب في قوارب الصد على شواطئ المغرب حيث فقراء الأطلس المنتظرون معجزات القمر الولي في الأضرحة ـ الطلاسم ـ الذبائح ـ النذور، حيث النسوة المكفنات بسواد الخرق ـ الأطمار حيث الشاعر الأندلسي يرتدي عباءة الريح

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ۲/ ۱۸۲.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢١٣/٢.

يطير حاملاً قيثاره فوق جبال النوم)(١).

وفي مقطع يمتدح نفسه بمضمون خرافة يونانية اسمها سارق النار يقول تحت عنوان «سيرة ذاتية لسارق النار»:

(اللغة الصلعاء كانت تضع البيان والبديع

فوق رأسها باروكة

وترتدي الجناس والطباق في أروقة الملوك)(٢).

وقد مر معنا آنفاً أن من أصول العقائد الشعوبية مهاجمة اللغة العربية وذمها، وهاهو البياتي رمز العروبيين وفخر القوميين، يصف لغة العرب بهذه الأوصاف التي لايجترئ أن يقولها في لغة الروس أو الأسبان!!، ونحو ذلك قوله:

(ونحن ما زلنا على صهوات خيل الريح

موتى هامدين

عمياً نزيد ونستزيد

ونموت في «حتى»

وفي أنساب خيل الفاتحين)(٣).

وفي مقطع يتحدث عن الهزائم العربية الراهنة ويربطها بتاريخ المسلمين في سخرية وتهجم، وفي سخط على اللغة العربية ورموزها من الشعراء والمؤلفين، فيقول بعد ذكر الهزائم:

(ذكروا بالطواويس التي باضت

على الأوتاد

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣٤٠/٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٣٥٣.

<sup>(</sup>٣) ديوان البياتي ٢/١٠٥.

في أعراس هارون الرشيد وبعار الشرق منبوذأ يفتى عربات الفاتحين وبأحزان الجواري والعبيد وبوجه البحترى الجاحظ العينين فى أعقاب دينار وفى أعتاب سلطان جديد آه من صمت القواميس المريب ومقامات الحريري على هامش مخطوط قديم ذكرتني بكلاب الزمهرير تنبح الموتى بصحراء الجليد ويشمس العالم السوداء «كافور» وخصيان المماليك

وضحكات جرير)<sup>(١)</sup>.

أمّا محمود رويش بطل النضال الثوري العربي!!، فيقول تحت عنوان «الورد والقاموس»:

> (لابد لى أن أرفض الموت وإن كانت أساطيري تموت

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۱۱۳/۲ ـ ۱۱۶.

أنني أبحث في الأنقاض عن ضوء، وعن شعر جديد آه.. هل أدركت قبل اليوم أن الحرف في القاموس، ياحبي بليد كيف تحيا كل هذه الكلمات! كيف تنمو؟.. كيف تكبر؟ نحن ما زلنا نغذيها دموع الذكريات وسكر)(۱).

وهكذا يربط درويش بشعوبية قاحلة بين الموت والقديم باعتبار القديم موتاً، ثم ينقض على الحرف العربي وقاموس اللغة العربية ليصب خبايا شعوبية تلقاها مع ما تلقى من بغض الإسلام وأهله، الذي يرمزون له بالرمل والمرايا والنخل، وهي رموز تواضعوا عليها حتى لاتكاد تجد واحداً من مشاهيرهم إلا وهو يستخدم هذه الرموز في معرض الهجاء المبتذل الذي يوجهونه إلى الإسلام وقرون الهجرة الأولى وتاريخ المسلمين ولغة العرب في منظومة كبيرة متداخلة من الضلال والانحراف.

يقول محمود درويش في تهكم وسخرية واضحة:

(والرمل جسم الشجر الآتي

غيوم تشبه البلدان

لون واحد للبحر والنوم

وللعشاق وجه واحد

وسنعتاد على القرآن في تفسير مايجري سنرمى ألف نهر في مجاري الماء

<sup>(</sup>۱) دیوان محمود درویش: ص ۱۸۰.

والماضي هو الماضي، سيأتي في انتخابات المرايا سيد الأيام والنخلة أم اللغة الفصحى أرى، فيما أرى، مملكة الرمل على الرمل ولن يبتسم القتلى لأعياد الطبول ووداعاً للمسافات)(١).

أمّا نزار قباني فقد تفنن في إبراز الوجه الكالح لشعوبيته، وتنوعت الفاظ بغضه وهجائه للعرب، من منطلق بغض أصيل في نفسه، وحقد دفين، وموقف اعتقادي يخدمه ويستخدمه لإيصال رسالته الموكل بحملها من قبل أساتذته الذين تلقى عنهم متون وحواشي لهذه الأمة وتاريخها وحضارتها.

وقائمة الهجاء عند نزار قائمة طويلة متنوعة مبتكرة مترعة بالتدمير والإحباط والعدمية، إلى حد جعله يبعد عن العرب أي فضيلة ويلحق بهم أي رذيلة تخطر على باله.

وليس هجومه مقصوراً على أوضاع العرب الحالية، بل يمتد إلى لغة العرب والنحو والبلاغة، وإلى المثل والقيم والتاريخ وسائر المقومات والخصائص، مما يؤكد تمام التأكيد أن الشعوبية ما زالت موجودة في سائر جوانبها ومناشطها المظلمة، السياسية والأدبية والفكرية.

وليس من المناسب أن نجمع كل أقوال نزار قباني التي تهجم فيها على العرب ولغتهم، ولكن نأخذ بعض النماذج للدلالة على المراد، يقول قباني:

(أنعى لكم يا أصدقائي، اللغة القديمة

والكتب القديمة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦١٠.

أنعى لكم

كلامنا المثقوب كالأحذية القديمة

ومفردات القهر والهجاء والشتيمة

أنعى لكم، أنعى لكم

نهاية الفكر الذي قاد إلى الهزيمة)(١).

ولايدري العاقل مما يعجب أمن هجومه على اللغة والتراث الذي يرمز له باللغة القديمة، أم من الألفاظ البذيئة التي يلصقها بلغة العرب، والتي هي من نتاج فكره السوقي، ولا ضير عنده ما دام هذا كله يقود إلى طموحه الشعوبي في إبادة كل فضل للعرب.

وفي مقطع آخر يصب شتائمه الحاقدة على الدين الممثل عنده في خطباء الجمعة، ثم على اللغة العربية وأحرفها التي جعلها رمزاً لحربه وتدميره وهجومه كأبشع مايكون الهجوم الشعوبي، يقول:

(لو أعطى السلطة في وطني

لقلعت نهار الجمعة أسنان الخطباء

وقطعت أصابع من صبغوا بالكلمة أحذية الخلفاء

وجلدت جميع المنتفعين بدينار

أو صحن حساء

وجلدت الهمزة في لغتي

وجلدت الياء

وذبحت السين وسوف

وتاء التأنيث البلهاء

<sup>(</sup>١) الأعمال السياسية الكاملة ٣/٧١.

والزخرف والخط والكوفي وكل ألاعيب البلغاء وكنست غبار فصاحتنا وجميع قصائدنا العصماء)(١).

وفي الحقيقة أن الجدير بقلع الأسنان، بل والعنق، من اجترأ على الله وعلى شريعته ودينه ورسوله، ومن وقف خطيباً وشاعراً يدعو إلى الزنا والرذيلة والانحراف، ويجعل من المرأة مجرد جسد، ومستودع لنزاواته وخبائث قوله وعمله.

والجدير بقطع الأصابع ليس الذين مدحوا خلفاء وسلاطين المسلمين بل الذين مدحوا أئمة الكفر وأعلام الباطل ومذاهب الإلحاد والرذيلة والشر.

فأقل ما يقال في ميزان العقل والدين في حق من مدح خليفة أن مسلماً مدح مسلماً آخر، سواء أراد الدنيا أو غيرها بهذا المدح، أمّا من يمتدح الكافرين ويثني على الملحدين ويحسن مذاهب الملحدين كحال نزار وأضرابه الحداثيين، فهذا قد اتخذهم أولياء من دون المسلمين، وقال الله عرب وعلا من وعلا من حَثِيرًا مِنْهُمْ يَتَوَلَقِنَ اللهِينَ كَفُرُوا لَمِنْسَ مَا قَدَّمَتَ لَمُنْ أَنفُسُهُمْ أَن سَخِطَ الله عَلَيْهِمْ وَفِي الْمَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ الله وَلَو كَانُوا فِيهُمْ أَن سَخِطَ الله عَلَيْهِمْ وَفِي الْمَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ الله وَلَو كَانُوا فَيْسِفُونَ بِاللهِ وَالنِّي وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَا الله عَلْمُهُمْ أَوْلِيانَة وَلَكِنَ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَسِفُونَ اللهِ وَالنِّي وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَا اللهُ نَوْهُمْ أَوْلِيانَة وَلَكِنَ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَسِفُونَ اللهُ وَالنَّي وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَا اللهُ مَا أَشَادُوهُمْ أَوْلِيانَة وَلَكِنَ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَصَالَعُونَ اللهُ وَالنَّي وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَا اللهُ عَنْهُمْ أَوْلِيانَة وَلَكِنَ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَيَسِقُونَ اللهُ فَي الْعَلْمُ اللهُ عَلْمُ مَا اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ أَنْ اللهُ ا

ولا يفتر نزار من هجومه وشتائمه الموجه إلى اللغة ليس لأنها لغة العرب الذين يكن بغضهم في قلبه ويتفوّه بشتائمهم على لسانه؛ بل لأنها إضافة إلى ذلك لغة الدين القويم ولغة القرآن العظيم، ولذلك قرن بين اللغة والبعثة في إحدى المقاطع الهجائية جاعلاً اللغة إبرة مورفين، وهي عبارة

<sup>(</sup>١) الأعمال السياسية الكاملة ٣/ ٢٢١ \_ ٢٢٢.

<sup>(</sup>۲) الآيتان ۸۰ ـ ۸۱ من سورة المائدة.

محوّرة من المبدأ الشيوعي الإلحادي القائل: «الدين أفيون الشعوبي»، وفي هذا المقطع يتضح للقارئ بجلاء أن نزار تأخذه حمية الجاهلية وتجيش نفسه بمكنوناتها الخبيثة في سباب مقذع للغة العربية لأجل أنها لغة الدين منذ البعثة النبوية في القرن السابع حسب قوله، ولأجل أنها لغة شيخ الجامع الذي يتلو القرآن ويعلم الناس الهدى الذي أوحاه الله إلى نبينا محمد عليه في فيقول:

(اللفظة جسد مهتدئ

ضاجعه الكاتب والصحفي

وضاجعه

شيخ الجامع

اللغة إبرة مورفين

يحقنها الحاكم للجمهور

من القرن السابع

اللفظة في بلدي امرأة

تحترف الفحش من القرن السابع)(١).

ويقول:

(أرفضكم جميعكم

وأختم الحوار

لم يبق عندي لغة

أضرمت في معاجمي

وفي ثيابي النار)<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) الأعمال السياسية الكاملة ٣٠٠٠/٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣٠٣/٣.

ويجعل تعلم العربية مضغاً وترديداً لا قيمة له، فيقول: (وتمضع مرة آخرى

حروف النصب والجر التي كنا مضغناها)(١).

ونحوه قوله:

(وما زلنا نجادل بعضنا بعضاً

عن المصروف والممنوع من صرف)<sup>(٢)</sup>.

ويقول:

(سقطت في الوحول كل الفصاحات ومات الخليل والفراء)(٣).

هذا بعض نيله من اللغة العربية، أمّا نيله من العرب أجمعين فقد كتب عنه الناقد الحداثي جهاد فاضل في كتابه فتافيت شاعر وابتدأ بمجموعته «قصائد مغضوب عليها» وبين أن عددها في الديوان أربع وعشرون قصيدة وهي في الواقع قصيدة واحدة ذات موضوع واحد هو هجاء العرب وتدميرهم والحكم بإعدامهم (3)، ثم يورد جملة من كلماته الهجائية للعرب، ويعلق عليها، قال قباني:

(إياك أن تقرأ حرفاً من كتابات العرب فحربهم إشاعة وسيفهم خشب وعشقهم خيانة ووعدهم كذب إياك أن تسمع حرفاً من خطابات العرب

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣٤٧/٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٣٥١/٣.

<sup>(</sup>٣) الأعمال السياسية الكاملة ٣٩٨/٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: فتافيت شاعر: ص ١٣.

فكلها نحو وصرف وأدب

ليس في معاجم الأقوام

قوم اسمهم عرب) ص ٧٣.

وبعد أن يصف العرب بأنهم قبائل جبانة وأمة مفككة يضيف إلى هذا الوصف أوصافاً أخرى:

من عهد فرعون إلى أيامنا:

هناك دوماً حاكم بأمره

وأمة تبول فوق نفسها كالماشية ص ٩١.

وفي لفظة أخرى تصبح بلاد العرب أي بلاده وبلادنا «بلاد الجنون والصداع والسعال والبلهارسيا» ص ٩٦.

أي: أن الشاعر هنا وهو شاعر عربي لا سائح أو رحالة أو مستشرق أوروبي أو غربي يعيرنا بأن بلاد العرب مستشفى أمراض عقلية وصحية مقززة للنفس وقذرة.

ثم تصبح الصورة أشد إقذاعاً وقسوة فيتحدث باسم المواطنين العرب: (نركض كالكلاب كل ليلة

من عدن لطنجة ومن طنجة لعدن)(١).

وبعد أن ساق جهاد فاضل جملة من أقوال نزار المترعة بالشتائم للعرب والتنقص الذميم لهم، قال: (وهو يعرض هذه الصورة بشكل هجاء شعوبي مقذع لا مثيل له في عنفه وقسوته، حتى تراث الشعوبية القديم لايتضمن في هجاء المقومات العربية ما بلغه نزار في ديوانه هذا، ولكن جوهر الحملة القديمة والمستحدثة واحد: هجوم على الصفات العربية المعروفة من كرم وصرف ونحو وأدب، وهجوم على إنسانية الإنسان العربي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٣ ـ ١٠.

وكونها بالفطرة غير قابلة للعلاج والشفاء، وهو لايقدم بالطبع أي حل لأنه لم يحسب حساباً للحلول، فذهنه وعقله منصرفان للتدمير لا لسواه...

إنه شعر سادي، عدمي، تدبيري، شعوبي، معبأ بأحقاد غير العرب على العرب، شعر له نسب واحد في تراثنا الشعري هو تراث الشعوبية.

قام الخطاب الشعوبي في تراثنا العربي الإسلامي على التقليل من شأن العرب لغة وتراثأ ومقومات، كما قام على الاستهزاء بقيمهم ومثلهم والتشكيك بدورهم التاريخي.

إن ما فعلته الشعوبية القديمة هو نفس ما يفعله نزار اليوم: دفع العرب عن كل فضيلة وإلحاق كل رذيلة بهم)(١).

ثم أجرى معه جهاد فاضل مقابلة مطولة وجه إليه فيها تهمة الشعوبية، وكشفه أمام نفسه والناس، فحار وحاد وحاول تغيير المقابلة بما يوافق حرارته القومية حسب قوله، فلما نشرت المقابلة هاجم الذي أجرى معه المقابلة وهو جهاد فاضل، وعيره بأنه جوزيف فاضل، والخواجه جوزيف، ولكنه غير اسمه إلى جهاد ركوباً لموجة الجهاد والمجاهدين؛ ولأن عدة الشغل تستلزم هذا التغيير(٢).

والذي يجدر ذكره هنا أنه في معرض رده على جهاد فاضل بين أن الشعر الذي استُشهد به على شعوبية نزار مما سبق ذكره وغيره، هذا الشعر قرأه وسمعه مئات الألوف من العرب في الأمسيات الشعرية وعلى أشرطة الفيديو وصفقوا له ووجدوه صمام الأمان لأحزانهم ومراراتهم وانفجاراتهم الداخلية (٣).

وهذا الذي ذكره نزار قباني عن نفسه وشعره صحيح للأسف؛ ذلك أن الأمة قد مسخت عقولها أجهزة الأعلام الخادعة، حتى جعلت الشيطان في

<sup>(</sup>۱) انظر: فتافیت شاعر: ص ۱۹.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٢٤ ـ ٥٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٥١.

منزلة الملك، والقديس في منزلة إبليس، وجعلت الخواء الفكري والعقلي أساساً لتسيير الإفكار والعقائد الضالة والمنحرفة من غير نكير، بل بإجلال وتصفيق كما استشهد قباني، وهذا يدل على عمق المسخ والتجهيل الذي أصيبت به الأمة، وإلا فأين العقول وأين الإباء وأين الحمية في أقوام يصرخ فوق رؤوسهم هذا الجاهل بأنهم ماشية تبول على نفسها، ومجانين في مصحة الأمراض العقلية وسفهاء، وكذابون وغادرون ومع ذلك يصفقون له ويشجعون ويمتدحونه؟!!.

ويتخذ الشعوبي المعاصر، الحداثة ستاراً لإيصال شعوبيته وقد وصف ذلك جهاد فاضل فقال: (حتى فكرة الحداثة التي يرفعها الشعوبي الحديث، ويركز عليها كستار يخفي به كراهيته للثقافة العربية الإسلامية، وهو ستار أو شعار ليس بريئاً عادة، حتى فكرة الحداثة هذه ـ مع ما يستتبعها من أخطار ـ استخدمها الشعوبي القديم من أجل إرباك العقائد وتشويه المفاهيم الإسلامية، والدعوة المبطنة إلى إحلال مفاهيم أخرى ـ أجنبية على الغالب ـ محلها، فباسم الحداثة والعقل والمنطق عملت الشعوبية على تحوير معنى النصوص والمفاهيم الإسلامية، فأولتها عما يخرج بهذه النصوص والمفاهيم من معانيها الإسلامية إلى مفاهيم غريبة بعيدة عن الإسلام.

وكما يعلن الشعوبي الحديث أنه يؤسس حداثته على الثقافة الأجنبية كان الكاتب الشعوبي القديم يتشدق بالثقافة الأعجمية، ويمجد كل ماهو خارج نطاق الثقافة العربية الإسلامية، ويتهكم من هذه الثقافة ويسخر بأصولها)(١).

وبعد هذا الإجمال والشرح الوجيز ننتقل إلى ذكر الشواهد على التصورات المتأثرة بالوثنيات والديانات المحرفة.

## وأبدأ أولاً: بالتصورات المتأثرة بالوثنيات والأساطير المختلفة:

مرّ معنا في بداية هذا الفصل ذكر الجذور التي قامت عليها الحداثة في الغرب، وهي جذور تمتد إلى اليونان بأوثق الصلات، شأنها في ذلك شأن

<sup>(</sup>١) فتافيت شاعر: ص ١٢٠.

جميع الفلسفات والمناهج والمذاهب الغربية التي جعلت من الإغريق وأوثانهم وفلسفاتهم أساساً ومنطلقاً.

وإذا كانت الحداثة والمذاهب المادية الإلحادية والعلمانية في الغرب قد نشأت في ظروف تخصها وكانت نتاج أوضاع وظروف معينة، إذا كانت حداثة الغرب بهذه الكيفية، فإن الحداثة والعلمانية العربية ليست إلا نسخة مستعارة منقولة بالنص إلى أوضاع وظروف مغايرة تماماً لظروف الحداثة والعلمانية الغربية.

وبالرجوع إلى مراحل الصراع الفكري المادي الذي ساد الحياة الغربية اثر التسلط الكنسي وإلغاء العقل الإنساني وفرض الخرافة والجهالات، وتحريف الدين السائد بينهم؛ تبدو العلمانية والحداثة والمادية حركة إصلاح اجتماعي وعلمي تتمرد على كل هذه الضغوط والظروف العصيبة، بل إن الغرب بإقصائه الكنيسة عن التدخل في شؤون الحياة والدولة يبدو منسجما مع التصور الاعتقادي الموروث والمستند إلى المقولة المنسوبة إلى المسيح؟: «دع ما لله لله وما لقيصر لقيصر»، أمّا الحداثة والعلمانية في المجتمع المسلم، فليست سوى نبتة غريبة مستنبتة في غير أرضها وكل مضامينها الاعتقادية تؤكد أنها آيلة إلى زوال، ولكن ربّما بعد صراع طويل دام مثل صراع الإسلام في غربته الأولى مع الجاهلية الأولى.

إن الحداثة والعلمانية ـ وهذه علاقة عموم وخصوص ـ تعني بدعوتها إلى حرب الدين وفصله عن الحياة وإبعاده عن المناهج التي تسير نشاطات الإنسان، أنها تعني بكل ذلك الخروج الواضح الجلي على مبادئ عاشت عليها الأمة وتوحدت وازدهرت بها وخرجت بسببها من الظلمات إلى النور.

وإذا كانت الحداثة تعد في الغرب إنجازاً ثقافياً حسب الظروف والمعطيات التي عاشها الغرب، فإنها تعني في العالم الإسلامي كفراً ردة وتخلفاً ورجعية، وإذا كانت الحداثة في الغرب تستمد حياتها وروحها من وثنيات وأساطير الجاهلية اليونانية وغيرها؛ لأن ذلك أساسهم المعرفي

وجذرهم الفكري، فما الذي يدعو الحداثي العربي أن يتغنى بأساطير اليونان ويشيد بآلهتهم الباطلة، ويتمذهب بمذاهبهم الشكية واللاأدرية والوثنية؟.

الجواب الحقيقي على ذلك أن الحداثة العربية ليست سوى عملية نسخ فكري إلى حد التقمص، ولذلك لاتجد حداثياً عربياً يخرج عن هذا الإطار، ولا يتحول عن هذه الصورة الهزلية الشائنة؛ لأن الحداثيين العرب حين استنسخوا الحداثة من الغرب استنسخوا معها كل ما أحاط بها وكل ما كان في أغوارها من انحرافات وضلالات وجاهليات ووثنيات.

وانخرطوا في دائرة الاستبدال الحضاري، والأخذ الإجمالي والتفصيلي لفكر الغرب ونظرياته وفلسفاته وعقائده، وأضحوا صورة باهتة عن أولئك في أحط درجات انحطاطهم الخلقي والعقدي، وما من مجنون كنتشه أو مأبون كأندريه جيد (۱) إلا ونرى له من ضحايا الحداثة والعلمانية ـ من العرب ـ من يتبعه ويقلده ويشيد به.

هذه هي محنة الاستعارة والتقمص التي أنغمس فيها جميع الحداثيين العرب من غير استثناء.

وحتى لايكون الكلام مجرد دعوى ملقاة على عواهنه فإنه لابد من إثباتها بالبرهان، وقد مر في الفصول السابقة ما يؤكد ذلك بالدليل القاطع، وفي هذا الفصل زيادة تأكيد، وليس هناك مايدعو الحداثيين العرب إلى استخدام الأسطورة والوثنيات الجاهلية اليونانية أو غيرها، إلا مجرد تقليدهم للغرب، هذا التقليد الذي أنشأ في خباياهم عقائد الإلحاد والشك والرفض والتدمير، ومواجهة الدين الإسلامي، والسعي في مناقضته بشتى السبل والوسائل، لاسيما أنه جاء لتدمير الوثنيات ومحو الجاهليات، فلا جرم أن يكون المتشبعون بعقائد الجاهلية القديمة والمعاصرة أعداء للدين الذي هدم بنيان الوثنية وحطم أصنامها وأعلامها وأباد خضراءها.

<sup>(</sup>١) أندريه جيد، كاتب وشاعر فرنسي شهير، يعتبره الحداثيون أسوة لهم، وعلامة متميزة في مسيرة الحداثة، معروف بالشذوذ الجنسي.

من هذا ومما سبق يتبين لنا أسباب انجراف الحداثيين العرب في خوض الوثنيات الآسن، وقد خصص أدونيس في صدمة الحداثة من الثابت والمتحول عدة فصول لدراسة اليونان وعلاقة فلسفتهم وفكرهم بالمسلمين الذين يسميهم العرب تسمية مقصودة لها ما وراءها من دلالات باطلة يرغب الوصول إليها!!.

وقد بدأ كلامه بقوله: (كانت اليونان هي المشكلة الحضارية الأولى التي واجهها المجتمع العربي وكلنا نعرف المواقف التي تولدت عن هذه المواجهة)(١).

ثم صنف هذه المواقف إلى ثلاثة أقسام: الأول أخذ آلة التفكير، والثاني التوفيق بين الدين والعقل اليوناني، الثالث رفض الفلسفة اليونانية (٢).

ثم أشاد بالموقف الأول: موقف ابن رشد (٣)، الذي يقرر - حسب قول أدونيس - بأن لدى اليونان معرفة حقيقية يجب أخذها، ثم يذكر المبررات التي تسوغ أخذ ما لدى اليونان في سياق مليء بالمغالطة والتخليط والهشاشة.

ثم انتقل إلى الموقف المعاصر وإلى التلفيقية التي سار عليها من يسميهم مفكرو عصر النهضة، قال: (... لقد استعدنا التوفيقية والتلفيقية

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٢٥٦.

 <sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ٣/ ٢٥٦، وقد جعل الموقف الأول لابن رشد، والثاني للغزالي،
 والثالث لابن تيمية.

<sup>(</sup>٣) هو: محمد بن أحمد بن محمد بن رشد الأندلسي، الفقيه، الفيلسوف، من أهل قرطبة، ولد سنة ٥٠٠ هه، وتوفي سنة ٥٠٥ه جده شيخ المالكية أبي الوليد بن رشد، تعلم الموطأ والفقه ثم انصرف إلى علوم الأوائل وبلاياهم حتى صار يضرب به المثل في ذلك، وصارت له الإمامة في ذلك، دافع عن الفلسفة وأرسطو خاصة، وله في ذلك مؤلفات كثيرة، رفعت عنه أقوال ردية إلى الخليفة يعقوب فنفاه إلى مراكش وأحرق بعض كتبه، ثم رضي عنه وأذن له بالعودة إلى وطنه فعاجلته الوفاة وهو محبوس في داره بمراكش. انظر: سير أعلام النبلاء ٢١٨/٣٠، والأعلام ٥/٣١٨.

الغزالية: «جسدياً» نأخذ الحضارة الغربية ووسائلها، أما «روحياً» فنبقى في ثقافة الوحي)(١).

وهذه التلفيقية - حسب قوله - على ما فيها من أسباب للضلال والانحراف والتخلف والشتات إلا أنه يراها توفيقاً وتلفيقاً لا قيمة فيه ولا غناء به، أي أنه يدعو إلى أخذ اليونانية كاملة، ويرى أن سيطرة الغرب الراهنة ونفوذه في المسلمين - وخاصة النفوذ الأمريكي - في كل المجالات قد خلخل هذه النظرة التوفيقية القديمة القائمة على الاستفادة من آلة اليونان الفكرية وترك مضمونها الاعتقادي ولاشك أن أدونيس جذل ومسرور بهذه النتيجة التي تخدم طموحاته الحداثية، وتوصله إلى الغاية التي سماها «صدمة الحداثة».

يقول بعد النص السابق ذكره: (غير أن الأمبريالية (٢) الثقافية تخلخل، اليوم، جذرياً، هذه التلفيقية، بحيث تقذف بالمجتمع العربي في مفترق حاسم، وبحيث أنه لايبدو أكثر من ملحق اقتصادي ـ ثقافي بالغرب، وعلى الأخص بمركزه الامبريالي المهيمن: الولايات المتحدة، إنه الآن، بتعبير آخر، في مرحلة انشقاق على مستوى الأصل، ولئن قدرنا في الماضي أنه نلغي أو نعلق بمعنى ما، الغرب، ممثلاً باليونان، فإن الغرب اليوم يقيم في أعماق أعماقنا، فجميع ما نتداوله اليوم، فكرياً وحياتياً، يجيئنا من هذا الغرب، أما فيما يتصل بالناحية الحياتية، فليس عندنا ما نحس به حياتنا إلا أما نأخذه من الغرب وكما أننا نعيش بوسائل ابتكرها الغرب، فإننا نفكر بلغة الغرب: نظريات ومفهومات ومناهج تفكير ومذاهب أدبية. . . إلخ ابتكرها، الغرب، الرأسمالية، الاشتراكية، الديمقراطية، الجمهورية،

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣/ ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) الإمبريالية طموح دولة أو دول نحو الاتساع على حساب الغير، ومد نفوذها وسيطرتها، أي أن دولة قوية ومسيطرة تتحكم في دولة أخرى تحكماً غير مباشر في سياستها واقتصادها وهي صورة من صور الاستعمار الغربي يفرض السيطرة من غير عنف ولا احتلال عسكري. انظر: موسوعة السياسة ١/٣٠٠، ومعجم العلوم السياسية الميسر ص ٣٠٠.

الليبرالية، الحرية، الماركسية، الشيوعية، القومية... الخ، المنطق الديالكتيك العقلانية... إلخ / الواقعية الرومنطيقية، الرمزية السوريالية... الخ، هذا من دون أن ندخل في ميدان العلوم، وبخاصة العلوم البحتة.

كيف نواجه، في ضوء هذا كله، مشكلية الحداثة في المجتمع العربي؟، ولكن قبل ذلك، ما الشيء الباقي لنا كخصوصية مميزة؟ الدين والشعر، وحتى الدين والشعر لابد من أن نتساءل حولهما: أي دين؟ وأي شعر؟...، هذه المشكلية هي ما أسميتها بصدمة الحداثة)(١).

إن أدونيس في هذا النص وغيره يحاول أن يؤصل قضية الإلحاق بالغرب ويجعل لها أصلاً في التاريخ الثقافي للمسلمين ويستند إلى وهم تاريخي ووهم معاصر، أمّا الوهم التاريخي فيتمثل في جعل ابن رشد أساساً للاستناد إلى اليونان، وتبريراً للانجراف الحداثي نحو الفلسفات اليونانية في محاكاتهم للحداثيين الغربيين، واستناده على ابن رشد يذكر بالحداثي المغربي محمد عابد الجابري، الذي حاول المحاولة ذاتها واتخذ من ابن رشد سنداً لاستعارة الأفكار العلمانية والحداثية من الغرب.

ولست هنا في موضع تفنيد أقوال ابن رشد، ولكني أقول قولاً كلياً يُمكن الرد به على هؤلاء المغالطين: لقد كان ابن رشد رغم دفاعه عن الفلسفة الأرسطية اليونانية صاحب ملة ودين، وكان أخذه من الفلسفة من أجل تقوية البراهين العقلية الدينية، والرد على شبه المغالطين، فالفلسفة اليونانية عنده مجرد آلة يستخدمها ابن رشد لنصرة الدين، أو لاكتساب المعارف وضبطها بضوابط معرفية فلسفية.

أمّا أدونيس وأضرابه من الحداثيين فإنهم يأخذون الحداثة بقلبها وقالبها الغربي المحتوي على الفكر والإلحاد والمادية والضلال والانحراف، أي أنهم يأخذون من الغرب ومن اليونان \_ جذور الغرب الفكرية \_ يأخذون مايودون به هدم دين الإسلام والقضاء على الملة الإسلامية، ويستخدمون ذلك في تدمير القيم والمبادئ والشريعة والعقيدة وكل ماجاء به الوحي إلى النبي على المها

الثابت والمتحول ٣/ ٢٥٨ \_ ٢٥٩.

وقد أثبتنا ذلك في الفصول الماضية وسوف يأتي مزيد إثبات في الفصول القادمة.

إن المسألة الجوهرية ليست في الأخذ من اليونان أو عدم الأخذ، وهل هذا نافع أو غير نافع، أو نحدد نظرياً ما الذي أخذوا وما الذي لم يأخذوا، وما الذي انتقد عليهم وما الذي سُلم لهم إلى غير ذلك من المقولات التي يُمكن الحديث عنها في إطار نقاش أهل القبلة مع بعضهم.

المسألة الجوهرية هنا هي أن أدونيس وغيره من الحداثيين يسعون جاهدين لتبديل دين الأمة وتحويلها من أمة موحدة إلى أمة وثنية، ومن أمة صاحبة رسالة ودين إلى أمة بلا دين ولا رسالة ولا شريعة ولا خلق، أمّا الوهم المعاصر فيتمثل في الخلط المتعمد بين التقنية والأفكار والأخلاق والعقائد.

وهذا الخلط الذي يعتمد عليه الحداثيون في تمرير وتسويغ كفرهم وضلالهم وانحرافهم وتبعيتهم ومحاكاتهم الفكرية والعقدية للغرب، لون من ألوان الرؤية المبعثرة، والبصيرة المطموسة، كما أنه لون من ألوان المغالطة والكذب الفكرى والمخادعة الثقافية.

وممن رسخ هذا المبدأ المتناقض أدونيس حيث جعل أنه من التناقض الأخذ بالحداثة التقنية ورفض الأفكار التي أنجزتها والتي يسميها الحداثة الحقيقية فيقول: (ندرك بالتالي، الدلالة في موقف العربي المتناقض عما نسميه الحداثة، فهو يقبل منها كل ما يحسن الحياة وطرقها المعيشة بخاصة، لكنه يرفض النظرة التي أبدعتها، والحداثة الحقيقية في الإبداع لا في المنجزات بذاتها)(١).

وبهذا الأسلوب وأشباهه لبس أدونيس على المغفلين بهذه الفلسفة التي تخلط بين التقنية والأفكار والفلسفات والقيم، فهو يعتبر أنا إذا أخذنا من الغرب حداثة التقنية ورفضنا أساسها الفكري والثقافي والعقدي فنحن نمارس

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣/ ٢٣٨.

الصراع بين قيم الثبات التي تمثل الماضي، والتحولات المستقبلية.

ولم يعلم أن التقنية أصلاً منفصلة عن أي أساس فلسفي؛ لكونها حيادية تجريبية، لا علاقة لها بالمعتقد وليست مبنية على فلسفة مّا، أمّا الأفكار والعقائد والقيم والأخلاق فإنها لم تنتج هذه التقنية بل هي من أسباب استخدام التقنية، في التدمير والبلاء والفساد الكوني، وما نراه اليوم من الظلم الذي تمارسه الدول المتقدمة في التقنية، والإباحية والدمار، والبشاعة السلوكية والسياسية والاقتصادية، والتفكك الاجتماعي، وألوان الانحراف الكثيرة، كلها تبين مدى تأثير هذه العقائد المنحرفة والأفكار الضالة التي يريد أدونيس وسائر الحداثيين استيرادها، تحت ستار النتاج التقني، وسوف تكون هذه الأفكار والعقائد ـ يوماً ما ـ سبباً في تدمير هذه التقنية، وتدمير البشرية والحياة الطبيعية والفطرية في الأرض والبحر والجو.

وهنا نحن نرى اليابان قد تقدمت في أمور التقنية ولم تتخل عن أفكارها وعقائدها وعاداتها، فلماذا يصر الحداثيون العرب على مسخ هذه الأمة وربطها بدولاب الغرب؟، ألا يكفي أننا نعيش تخلفاً وتبعية تقنية محزنة؟ حتى يأتي هذا الباطني العميل ليطلب أن نتبع الغرب في الفكر والعقل حيث يقول: (إننا نمارس الحداثة الغربية على مستوى تحسين الحياة اليومية ووسائله لكننا نرفضها على مستوى تحسين الفكر والعقل، ووسائل هذا التحسين...)(۱).

وهذا القول من أدونيس في الخلط بين التقنية والعقائد والأفكار، والدعوة إلى استيراد ما عند الغرب من فلسفات وثقافات وسلوكيات، ليس حصراً على أدونيس، بل قاله كثيرون، واحتج به جم غفير من الحداثيين (٢).

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣/ ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: مصداق ذلك في قضايا وشهادات ١١٦/٢ قول لعبدالرحمن منيف و ٢٥٧/٢ قول لعبدالرحمن منيف و ٢٥٧/٢ قول ليوسف الخال، وفي مجلة الناقد العدد ١٨ ص ٦٢ قول لصفوان حيدر، وفي الإسلام والحداثة ١٨٥ قول لجابر عصفور، وفيه أيضاً: ص ٣٢٨ قول لمحمد أركون، وفي ص ٣٥٥، ٣٥٨ له أيضاً، وفي الكتاب نفسه: ص ٣٧٨ قول لهشام=

وتحت هذه الذريعة الزائفة تسللت الوثنيات اليونانية الإغريقية والسومرية والآشورية والكنعانية والبابلية وغيرها من عقائد الجاهلية الأولى.

ولقد تبنت مجلة شعر الاتجاه الأسطوري الوثني وأغرقت فيه غاية الإغراق، وقد ذكرنا آنفاً كيف سيطرت فكرة «المتوسطية» على أتباع شعر، وكيف أنهم حاولوا من خلال ترويج هذه الفكرة أديباً من منبر مجلة شعر، وسياسياً من منبر حزب القوميين الاجتماعيين لأنطون سعادة، حاولوا ربط الأمة بفكرتين أساسيتين: الفينيقية والنصرانية (١).

لقد كانت مجموعة شعر ترسخ مفهوم الوثنية والأساطير ترسيخاً مبالغاً فيه، حتى أصبح من أبرز ظواهر هذا الاتجاه الذي تلقى الدعم السخي من أمريكا ومن المخابرات الأمريكية على وجه الخصوص من خلال مؤسسة فرنكلين التي بدأت بمدفوعاتها السخية تستقطب أعمدة الثقافة العربية الحديثة (٢).

(إن التدخل الأمريكي كان يحمل طابع توجيه حركة التغاير العربية إلى أفق محدد، وسنرى كيف لعبت مجلة شعر دوراً في سياق هذا التوجيه وبأية لغة، وكيف وفرت لها اتجاهات من خارجها مستنداً أولياً لتحاول شق طريق إلى مستقبل خاص للشعر العربي)(٣).

في عام ١٣٧٦هـ ـ ١٩٥٧م برزت إلى الوجود مجلة شعر وافتتح أول أعدادها بمقتطفات لشاعر أمريكي<sup>(٤)</sup>، لتقوم بترويج الأساطير والوثنيات اليونانية وغيرها، ولقد عبر السياب عن الاتجاه لتبني الأساطير وترويجها بأن

<sup>=</sup> شرابي، وفي كتاب أسئلة الشعر: ص ٢٩٦، ٢٩٨ قول ليوسف الخال، وفي شعرنا الحديث إلى أين لغالى شكرى: ص ١٩.

<sup>(</sup>١) راجع ص ١٥٩، ٧٥٧ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) انظر: بحثاً عن الحداثة: ص ٣٨ و ص ٥٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص٣٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٣٩.

ذلك جاء: (استلهاماً لوجود أكثر عمقاً من الوجود اليومي الضاغط الفاقد لكل شاعرية...)(١).

ويضيف قائلاً: (إن اللجوء إلى الخرافة والأسطورة وإلى الرموز من مظاهر الشعر الحديث المهمة... نحن نعيش في عالم لا شعر فيه، أعني أن القيم التي تسوده قيم لاشعرية، والكلمة العليا فيه للمادة لا للروح، إذا فالتعبير المباشر عن اللاشعر لن يكون شعراً فماذا يفعل الشاعر إذن؟ يلجأ إلى الخرافات والأساطير التي لاتزال تحتفظ بحرارتها؛ ولأنها ليست جزءاً من هذ العالم)(٢).

هذه العبارات المليئة بالتضليل والمخادعة، والنفاق الفكري، ليست سوى تبرير ميت لاستخدام الأسطورة والوثنيات المختلفة، التي أخذ أفراد عصابة شعر ثمن ترويجها سلفاً من مؤسسة فرنكلين الأمريكية أو من منظمة حرية الثقافة المعروفة كأحد وجوه وكالة المخابرات الأمريكية (٢).

ومن وجوهها الأخرى مع مجلة شعر مجلة حوار وأدب وأصوات.

لقد كان العنصر الوثني والأسطوري الذي تبنته حركة شعر يقوم بدور داعم للثقافة الغربية التي تريد أمريكا بثه في المنطقة: (وجاءت الأسطورة لتلعب هذا الدور مدعومة بمرجعية ثقيلة الوزن والتأثير بفعل التضخيم الإعلامي المقصود، والمرجعية التي نعنيها هي طرح أسماء بعض الشعراء الغربيين مع إحاطتهم بهالة خرافية تجعلهم مثلاً يحتذى في كل إبداع...

يدلنا إلى هذا أن تعبير «الشعر المعاصر» كان يعني حقيقة ما يكتبه الغير وفق انتقاء واضح لايترك مجالاً للتأويل في أن ما هو «عالمي» و«معاصر» هو الغربي تحديداً، طوال أحد عشر عدداً من أعداد مجلة شعر بين عامي ١٩٥٧ ـ ١٩٥٩م اقتصرت ترجماتها للشعر في عالم اليوم على

<sup>(</sup>١) مجلة شعر العدد ٣ تموز ١٩٥٧ م: ص ١١١.

<sup>(</sup>٢) انظر: بحثاً عن الحداثة: ص ٤٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٤٨.

الشعر الغربي: «شاعراً أو شاعرين من الثقافة الانجلوساكونية، ٩ شعراء فرنسيين أسباني واحد»)(١).

وهكذا تبدو لنا مجلة شعر من خلال النص السابق ـ وهو لحداثي قومي ـ أداة في يد الأمريكان لتنفيذ مآربهم في تفكيك الأمة وإلحاقها بالفلك الغربي الأمريكي أو الأوروبي، وإبعادها عن دينها موطن القوة والعزة والكرامة، وقد تمادى أصحاب مجلة شعر في الوثنية والأسطورة حتى وصل الأمر بأحد الحداثيين إلى القول بأن (الشعر العربي المعاصر قد تأسس منذ ولجت الأسطورة كبعد بنيوي شعوري إلى جسد القصيدة)(٢).

لقد اتخذت عصابة شعر في سبيل ترسيخ مشروعها الأسطوري الوثني مصطلح الشعراء والتموزيين، وهو الوصف الذي أطلقه جبرا إبراهيم جبرا في دراسة له في مجلة شعر عام ١٤٠٥ه/ ١٩٨٥م على شعر كل من أدونيس ويوسف الخال والسياب وخليل حاوي وجبرا.

وهذه التسمية ذات دلالة على مشروع الاستعارة والتقمص الحداثي الذي مارسه هؤلاء الأتباع. فما قصة تموز؟ وما خلفياته؟ وما المقاصد المناطة بهذا الاسم الوثني؟.

تموز: وثن أسطوري استخدم عند الآشوريين البابليين على اعتباره ربأ للمحاصيل والإنبات، يموت في أسطورتهم في كل شتاء، ويولد في كل ربيع، صار زوجاً لعشتار أوفينوس أو عشيقها، يسمى تموز عند السومريين «دوموزي» وهو رمز للتجدد السنوي عندهم، وقد انتشرت أسطورته في البلاد المحيطة بشرقي البحر الأبيض المتوسط، وتركزت عبادة تموز في وادي الرافدين وسورية، ثم أخذ الإغريق عنهم عبادته في حوالي القرن السابع قبل الميلاد، وسموه «أدونيس» وجعلوه رباً للإنبات والإخصاب،

<sup>(</sup>١) بحثاً عن الحداثة: ص ٤٢ ـ ٤٣.

<sup>(</sup>٢) الشعر العربي المعاصر ليوسف اليوسف: ص ٤٢ منشورات اتحاد الكتاب العربي دمشق ١٤٠٠ هـ/ ١٩٨٠ م.

ويقال: أنه غيره، وإنّما حصل تماثل بين أدونيس الوثن الفينيقي، وتموز الوثن البابلي.

وإنّما تظهر هذه الأوثان في أشكال متشابهة ومتعددة في الأساطير التي تروى عن تلك الأمم.

إن موت تموز وانبعاثه حسب ما ورد في الأسطورة يماثله موت أدونيس الذي تقول الأسطورة الفينيقية أنه ذهب للصيد فقتله خنزير بري، ومن دمه نبتت شقائق النعمان، ويقولون: أن أدونيس يموت ثم يولد ثانية؛ ولذلك يحتفلون بذلك ويسمون احتفالهم «أدونيا» ويكون عقب الحصاد السنوي على شرف أدونيس!! حزناً على موته واحتفالاً بولادته الثانية، ويرمز هذا الاحتفال عند اليونان والرومان إلى دورة الإنبات التي تتجلى في الموت الفصلى لأدونيس وانبعائه.

من هذه الخرافة في تموز أو أدونيس في أسطورة الموت والانبعاث تكون الجوهر الأساسى لأسطورة تموز بكل بدائلها(١).

لقد توجه الحداثيون وخاصة في حركة شعر نحو تموز، فتسمت المجموعة السالف ذكرها باسم الشعراء التموزيين، وتسمى علي أحمد سعيد أسبر النصيري باسم أدونيس واقتبسوا من الخرافات التي أحاطت بتموز وأدونيس منطلقاتهم وطموحاتهم الحداثية، وترسخت علاقتهم بالوثنيات على أوسع قاعدة، وفلسفوا التجديد والانبعاث الأسطوري لتموز وأدونيس فلسفة توافق مشاريعهم الحداثية الساعية إلى تدمير الأمة وتحطيم شأنها.

لقد تجاوزوا بهذا الرمز الوثني كل مرجع عربي جاهلي أو إسلامي، ليرتبطوا بالوثنيات التي تجعلهم يمثلون الامتداد للعالم الجديد، الغرب، البحر، حوض المتوسط.

وقد انطلق جبرا في اقتراح هذا المصطلح كما يقول إلى مرجع فيه

<sup>(</sup>۱) انظر: معجم الأساطير: ص ۳۰، ۲۳۲، والحداثة الأولى: ص ۱٦٣ ـ ١٦٤، ديوان السياب هامش: ص ٣٦٢.

الديمومة والبعث والخصب، ثم يحاول أن يوجد لهذه الأوثان قاعدة عند العرب فيقرر أن هذا الرمز «تموز» ليس جديداً علينا كأمة فيها من العادات والمعتقدات الشعبية كثير من أسطورة تموز بأشكالها(١).

وهذه محاولة تسويقية، وتغطية على الاستعارة الوثنية، والتقمص الفكري الهش للغرب، وفي الحقيقة أن جبرا وأتباعه من شعراء الحداثة وخاصة عصابة شعر قد أخذت هذه التسمية وغيرها من الرموز الأسطورية الوثنية، ومن كتاب «الغصن الذهبي» لجيمس فريزر<sup>(۲)</sup> مرجعية فكرية، وقد قام جبرا في عام ١٩٥٧م بترجمة جزء «أدونيس أو تموز» من هذه الموسوعة<sup>(۳)</sup> وتأثر بها غاية التأثر واستنسخ أفكارها وعممها بشكل دعائي من خلال مناشط حركة شعر.

(وتعتبر موسوعة الغصن الذهبي لجيمس فريزر التي صدرت عام ١٨٩٠م في طليعة الدراسات الأسطورية التي أثرت بشكل بارز في الأدب العالمي إلى اعتبارها «مصدراً يكاد العالمي إلى الحد الذي دفع البروفسور بكي إلى اعتبارها «مصدراً يكاد لاينضب للأساطير والرموز المركزية في أدب القرن العشرين» وقد برز تأثير فريزر في قصيدة أليوت الشهيرة «الأرض الخراب» التي تعرف إلى رموزها، وخاصة ما يتصل منها بالخصب، وشرحها اعتماداً على فريزر، وهذا ما أشار إليه أليوت نفسه، ويمتد تأثير فريزر إلى النقد أيضاً... وقد ترجم جبرا إبراهيم جبرا عام ١٩٥٧م جزء «أدونيس أو تموز» من هذه الموسوعة بكشل ممتاز)(٤).

وهكذا تتسلسل عملية التأثر بالغرب عند أصحاب الحداثة العربية، من فريزر إلى أليوت، ومن تموز إلى الأرض اليباب، التي كان لها أبلغ الأثر في نتاج كثير من شعراء الحداثة، وأولهم وطليعتهم بدر شاكر السياب الذي

<sup>(</sup>١) انظر: الحداثة الأولى: ص ١١٣ ـ ١١٤.

<sup>(</sup>٢) جيمس فريزر سبقت ترجمته: ص ٩٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: الحداثة الأولى: ص ١٦٤ ـ ١٦٥.

<sup>(</sup>٤) الحداثة الأولى: ص ١٦٤ \_ ١٦٥.

قال عنه باروت: (بدأ السياب في استعمال الأسطورة بعد عام ١٩٥٢م... إن السياب قد بدأ التعرف على أليوت بصعوبة، وما لديه من أساطير ورموز وتضمينات واستعارات، كما كان قد اطلع على مخطوطة ترجمة جبرا لـ «تموز أو أدونيس» أحد أجزاء موسوعة الغصن الذهبي...)(١).

ولعمق تأثير كتاب الغصن الذهبي على جبرا وخاصة الجزء الذي ترجمه باسم أدونيس، قال في المقدمة مايدل على الانبهار والانصهار، قال: (كان لهذا الجزء - أدونيس - فضلاً عن خطورته الانثربولوجية الظاهرة أثر عميق في الإبداع الأدبي في أوروبا في السنين الخمسين الأخيرة، بما هيأه للشعراء والكتاب من ثروة رمزية وأسطورية نرجو أن يقبل عليها أدباؤنا أيضاً، لإغناء أدبنا الحديث)(٢).

لقد كان جبرا والثلة التموزية الذين معه يرون في إحياء هذا الرمز وتداوله وإشاعته مخرجاً ثقافياً ينطلقون من خلاله إلى نيل رضوان أساتذتهم والاندماج في صميم الفكر الغربي الذي يرونه المثال الأعلى، ويحققون بذلك صرف الأمة عن دينها وتوحيدها وعقيدتها ومبادئها.

لقد اعتبروا الإسلام وحضارته وتاريخه وتراثه جدباً وتخلفاً، ورأوا أن الخلاص من ذلك لايكون إلا بارتباطها الثقافي والاعتقادي بعقائد بني ملتهم من النصارى الغربيين.

وقد عبر جبرا عن هذا بقوله: (لقد نبهتنا نكبتنا الكبرى إلى حقيقة الذبول الذي أصاب شعباً كبيراً قروناً عديدة، إلى حقيقة العنة الروحية التي ما عدنا نستطيع تحملاً لها، فوجد شاعر كيوسف الخال في الأسطورة البابلية خبر رمز لمعاناتنا)(٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٦٨.

<sup>(</sup>۲) أدونيس أو تموز لجيمس فريزر ترجمة جبرا إبراهيم جبرا: ص ٦، نشر دار الصراع الفكري \_ بيروت ١٣٧٦ هـ/ ١٩٥٧ م.

<sup>(</sup>٣) الحداثة الأولى: ص ١١٤.

لقد انهارت حركة شعر وانفض سامرها، ولكن هل بقي للإحياء الوثني الذي تزعمته أثرٌ في واقع الأدب العربي المعاصر؟.

يجيب على هذا السؤال محمد جمال باروت، الذي يمتدح المثال الجمالي التموزي - حسب تعبيره - ثم يذكر تأثير مدلولات الوثنية التموزية في أكثر شعراء الحداثة، فيقول: (... إن المثال الجمالي التموزي، إذ نضج في حلقة شعر، وفي مهادها الفكري - الايديولوجي، فإنه في تطوره الدلالي لم ينحصر فيها، بل أثر عميقاً في تحولات الشعر العربي الحديث، بل وارتبط بأكثر الشعراء تمثيلاً لهذه التحولات، علماً أن هؤلاء الشعراء كانوا متعددين في مشاربهم وانتماءاتهم الفكرية - الايديولوجية - السياسية، ومتفاوتين في مدى قوة الالتزام كل منهم بهذه المشارب والانتماءات)(١).

وفي موضع آخر تحت عنوان «تموزية مابعد حركة مجلة شعر»، يقول: (لقد فتحت تموزية حركة مجلة شعر الباب أمام الشعر العربي المحديث ليكتنه القدرات الدلالية والإيحائية والشعرية للأسطورة...، ومن أكبر الممثلين لتموزية مابعد حركة مجلة شعر عبدالوهاب البياتي، بشكل معمق وأكيد في دواوينه «الذي يأتي ولا يأتي ١٩٦٦م» و«الموت في الحياة معمق وأكيد في دواوينه «الذي يأتي ولا يأتي ١٩٦٦م» و«الموت في الحياة مرحلته الشعرية الأكثر أهمية وحداثة وعمقاً في أسئلتها واقتراحاتها، ولربما بهذا المعنى كان يوسف الخال يقول بترق عام ١٩٨٣: «إن عبدالوهاب البياتي يعرف أكثر من غيره أن شعر إنّما قامت لأجل بلورة خطه، وخط غيره من شعراء الحداثة العربية» لكأن البياتي في مرحلته الشعرية هذه، يعيد إنتاج تموزية شعر مع تطعيمها بإيقاع إيديولوجي جديد، إنه مثل شعراء تموزية شعر مع تطعيمها بإيقاع إيديولوجي جديد، إنه مثل شعراء النبي كما هو وارد في العقيدة الإسلامية أو بروميثيوس الذي سرق النار اللهية من أجل البشر، كما يتجسد في الميتيولوجيا(٢) اليونانية أو ميثولوجية الإلهية من أجل البشر، كما يتجسد في الميتيولوجيا(٢) اليونانية أو ميثولوجية الإلهية من أجل البشر، كما يتجسد في الميتيولوجيا(٢) اليونانية أو ميثولوجية

<sup>(</sup>١) الحداثة الأولى: ص ١١٥.

<sup>(</sup>٢) مصطلح الميثيولوجيا سيأتي بيانه ص ٩٩٩.

شعوب البحر المتوسط، وقد تحل وتتحد صورة البطل أو المنقذ الإسلامي ـ العربي ـ الإغريقي، بل أشعر أحياناً أن البحر الأبيض المتوسط هو مسرح ولادة حضارات العالم القديم والحديث»)(١).

ثم يذكر باروت مجموعة من شعراء الحداثة الذين مثلوا تموزية مجلة شعر بعد انقراض هذه المجلة وحركتها (٢).

ويذكر منهم محمود درويش في قصيدة «الأرض» التي أصدرها عام ١٣٩٧هـ/ ١٩٧٧م: (والتي توظف بشكل تضميني بارع القدرات الدلالية والإيمانية للأسطورة التموزية) (٣).

وهكذا استمرت الوثنيات التموزية تضرب بجران انحرافاتها في نتاج شعراء وكتاب الحداثة، وقد ذكرنا آنفاً تأثير شعراء حركة شعر بجيمس فريزر وأليوت، وهو تأثر واضح الأثر، عميق التأثير، بيد أنه من الضروري ذكر أثر أنطون سعادة في ترسيخ هذا الاتجاه الوثني الذي استقاه سعادة من الغرب النصراني الوثني، ليكون حرباً للأمة وسبباً في تفريق شملها وإضعاف قوتها، وربط حياتها ومسارها بالغرب.

لقد جاء من البرازيل إلى لبنان أنطون سعادة، وظهر في عام ١٣٥٠ه/ ١٩٣٢م على مسرح السياسة مباشرة، وألف الكتب ونشر ما سبق له تأليفه، وكون حزباً منظماً دقيقاً أطلق عليه اسم «الحزب القومي الاجتماعي»(٤)،

<sup>(</sup>۱) الحداثة الأولى: ص ۱٦١ ـ ١٦٢، ومابين الأقواس نصوص نقلها من كلام يوسف الخال والبياتي ومراجعها في المصدر نفسه: ص ١٧٠.

 <sup>(</sup>۲) هم فايز خضور في «آداد ۱۹۸۱م»، ومحمود السيد في «مونادا دمشق ۱۹۷۹م»، ومحمد عمران في «كتاب الملاجة ۱۹۸۰م»، وهذه أسماء دواوين وكتب.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٦٢.

<sup>(</sup>٤) الحزب القومي السوري: ويسمى «الحزب القومي الاجتماعي»، أسسه أنطون سعادة عام ١٣٥٠ هـ/ ١٩٣٢ إثر عودته من البرازيل، وهو حزب يدعو إلى القومية السورية ويعتبرها مستقلة عن القومية العربية، وشعار الحزب زوبعة لها أربعة رؤوس ترمز عندهم إلى الحرية والواجب والنظام والقوة تتلخص مبادئ الحزب التي ذكرها سعادة في كتابه «نشوء الأمم» في فصل الدين عن الدولة، إزالة الحواجز بين الطوائف=

ومن كتبه التي قام بنشرها وكان لها التأثير القوي في تكوين حركة حداثية أبرز شخصياته أنطون سعادة الذي أعدم عام ١٣٦٨هـ/١٩٤٩م إثر قيامه بمحاولة ثورة في لبنان، ومنهم غسان جدير نصيري، وجورج عبدالمسيح وإنعام رعد ويوسف الخال وخليل حاوي، وكلهم نصارى ومنهم أدونيس النصيري الزنديق الشهير.

فكرية سياسية كتابه «الصراع الفكري في الأدب السوري» وقد صدرت طبعته الأولى في الأرجنتين سنة ١٣٦٢هـ/١٩٤٩م، ومنذ عام ١٣٦٦هـ/ ١٩٤٧م أعيد طبعه في بيروت على نطاق واسع<sup>(۱)</sup> محوران أساسيان امتد من خلالهما تأثير أنطون سعادة على الساحة الثقافية المختمرة بالاتجاهات والمذاهب والأفكار والمختلفة والمنحرفة:

المحور الأول: الحزب الذي كونه وأحكم نظامه في صورة مركزية مرتبطة بشخصه، وقد انطلق من خلال الحزب ليكسب الاتباع، ويبث الدعاية، لنفسه وأفكاره، وقد بارك الغرب هذا الحزب، وأمده بالمال والسلاح والدعاية.

والمذاهب، اعتبار سورية أمة تامة مستقلة عن الأمة العربية، يرتبط تاريخها بالفينيقيين وأوثانهم وخمرهم وآلهتهم وعاداتهم وتقاليدهم، ويعتز بالرابط المتوسطي نسبة إلى البحر المتوسط، وأزهى العصور في تاريخ سورية - عنده - هو العصر الفينيقي، ويعتبرون الفتح الإسلامي غزواً أجنبياً، وينكر الحزب وأعضاؤه الرابطة الدينية «حسب زعمهم»، ويعتبرون الألوهية من اختراع الإنسان يوم كان رازحاً تحت الوهم والخوف، وينظرون إلى الكون والإنسان نظرة مادية بحتة، تنكر وجود الله تعالى وألوهيته والبعث والرسالات والمعاد وسائر الغيبيات، دعوتهم انعزالية تخدم مصالح الغرب المستعمر، وتخدم الصهيونية في تفتيت الأمة الإسلامية والقوى المحيطة بالدولة اليهودية، سلوك الحزب منحرف، فهم يدعون إلى الإباحية وإطلاق الغرائز، ويعدون الحلقات الماجنة للشباب والفتيات تهيئة لضمهم إلى الحزب، يعتبرون سوريا الكبرى من جبال طوروس إلى قناة السويس جنوباً، ومن البحر المتوسط الذين يسمونه البحر السوري في الغرب إلى الصحراء حتى الالتقاء بدجلة في الغرب.

انظر: الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب المعاصرة: ص ٤٠٩ ـ ٤١٣.

<sup>(</sup>١) انظر: الحداثة الأولى ص ١١٩.

وبذلك استقطب هذا الحزب مجموعة كبيرة من ذوي الاتجاهات المختلفة، وقد سبق ذكر ذلك في ثنايا هذا الفصل.

لقد كون أنطون سعادة لنفسه هالة من التعظيم والقوة والمكانة، وخلب بهذه الهالة المفخمة عقول وقلوب اتباعه وكان يرى أنه نبي أو بمثابة نبي وكان أتباعه يرون فيه القوة المقدسة والمخلص والبطل والمنقذ، وقد صور باروت في كتابه الحداثة التي كان أتباعه يرضخون لها فقال: (تنهض شخصية أنطون سعادة في دعي هذا الجبل، كخيط متوهج دام ما بين النبوة والبطولة(١)، الكشف والفعل(٢)، وكان نفسه يرى أن ثمة قوة مقدسة بالمعنى النبوي تضعه في خط متصل منذ البعل الكنعاني إلى سارجرجس إلى الخضر، بل حاول أن يكرر الأسطورة نفسها، وأن يهز بمصيره مئات الذين اندفعوا خلفه، أراد أن يكون دفعة واحدة، النبي والبطل، والمخلص والفادي، ووجد فيه أتباعه تكراراً لأسطورة تقارب يسوع، ودفعة بطوليه للنهضة رأى فيه أدونيس مثلاً «جلجلة البعث» هذا يوضح أبعاد الهزة الوجدانية الكبرى التي أثارها مصيره في حساسية ووعى النخبة التي اندفعت خلف أحلامه، بإيمان ميتافيزيائي، وهي تبحث عن البطل المنقذ القادر، المخلص المنتظر، الذي يبعث جوهر الأمة، المتعالى على التاريخ من بين الأجداث، وينهض به من جديد، وكان سعادة يرى كلماته كوحي، كما الأنبياء، ويلزم بها أتباعه كما هي علاقة النبي (٣) بجمهور المؤمنين، وكان في تصوره لهذه العلاقة قريباً جداً من تصور الأستاذ الاسكندروني زكى الأرسوزي(٤) عن توجس الأمة لانبثاق البطل النبي منها

<sup>(</sup>١)(٢) هذا نَموذج من نَماذج المدائح الحداثية المبالغ فيها التي يلقيها أتباع الحداثة على بعضهم ولو كانوا يخالفونهم في النهج.

 <sup>(</sup>٣) هذه العبارات من أبسط ما يتفوه به الحداثيون، حيث استهانوا بالنبوة وجعلوها وصفاً
 لكل ساقط ومنحرف وسيأتي تفضيل ذلك في فصل خاص من هذا البحث.

<sup>(</sup>٤) زكي الأرسوزي ١٣١٨ ـ ١٣٨٧ هـ/ ١٩٦٨ م، قومي بعثي من أصل نصيري من أهل اسكندرون، له جهد كبير في ضم عدد من الشباب العرب إلى حزب البعث، وفي تأليف الكتب اللغوية والأدبية والسياسية من وجهة علمانية بعثية. انظر: موسوعة السياسة ٣/ ٤٢ ـ ٤٣.

وتجليه فيها، وبخلقها من جديد، وعودتها لتحمل رسالتها إلى العالم من هنا كان سعادة يرى كما يرى الارسوزي حق الولاية للنبي على جمهور المؤمنين. وبتعبير سعادة حق الزعيم في قيادة وتوجيه الأمة)(١).

وهكذا يتبين بشهادة حداثي ـ لا يُمكن أن يقال بأنه يتحامل على أصحابه وأحبابه ـ مدى التأثير الذي مارسته شخصية أنطون سعادة على جيل واسع من المثقفين والشعراء والأدباء والكتاب والسياسية، وقد ألقى في روعهم من ضمن ما ألقى، محبة الوثنيات والتعلق بها وتقديسها والوقوف أمام أسمائها ورموزها ومفاهيمها موقف العبودية الذليلة الخانعة، وموقف المحبة والانقياد والاتباع والإجلال، وهم بذلك لايفترقون في قليل أو كثير عن إخوانهم من عبدة الأوثان من أهل الجاهلية العربية أو غيرها، والفارق الوحيد الذي يُمكن ذكره هو أن عبدة الأوثان الأوائل كانوا يتقدمون إلى عبادتها بسذاجة وبساطة وعفوية، من غير عمق ولا معرفة ولا دراية.

أمّا عبدة الأوثان المتأخرين من الحداثيين وغيرهم فإنهم يتقدمون إلى عبادتها وهم متدرعون بالثقافة والعلم والموضوعية والحرية الفكرية والفلسفة العميقة إلى غير ذلك من الشعارات والأسماء المنفوخة.

المحور الثاني: الذي انطلق من خلاله أنطون سعادة للتأثير والاستقطاب: مؤلفاته، ومنها «نشوء الأمم» و«المحاضرات العشر في الندوة الثقافية» و«تعاليم وشروح في العقيدة القومية والاجتماعية» و«الإسلام في رسالتيه المسيحية والمحمدية»(٢).

غير أنه (كان التأثير الأدبي الرئيسي لسعادة عبر كتابه «الصراع الفكري في الأدب السوري» - صدر في الأرجنتين عام ١٩٤٣م وبدءاً من ١٩٤٧م أعيد طبعه في بيروت على نطاق واسع - ومن المفيد هنا استحضار بعض الاستشهادات لتحديد مجال التفحص الذي سنقوم به.

<sup>(</sup>١) الحداثة الأولى: ص ١١٨ ـ ١١٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: الموسوعة الميسرة في المذاهب والأديان: ص ٤١٢.

يؤكد أدونيس أن هذا الكتاب «كان صاحب الأثر الأول في أفكاري وتوجهي الشعري: ولأنه بالإضافة إلى ذلك أثر تأثيراً كبيراً في جيل كامل من الشعراء، بدءاً من سعيد عقل وصلاح لبكي ويوسف الخال وفؤاد سليمان (۱)، وانتهاء بخليل حاوي، وكان إلى ذلك ملهماً لكثير من الأفكار والآراء الشعرية النقدية في النقاش الذي دار حول مجلة شعر والمشكلات التي أثارتها».

كما يؤكد الدكتور نذير العظمة «أحد مؤسسي شعر» أن «أغلب الشعراء التموزيين ما خلا جبرا إبراهيم جبرا وبدر شاكر السياب، كانوا ينتمون إلى الحركة القدمية الاجتماعية أو يتصلون بها بشكل من الأشكال، فالدكتور: خليل حاوي وأدونيس ويوسف الخال هم من رواد الحركة التموزية، لم يكونوا أعضاء في الحزب فقط، بل مارسوا فيه مسؤليات ثقافية وفكرية مهمة، وبكلمة أخرى كانوا على معرفة حميمة بما يكتب أنطون سعادة، وينظر في مسألة التجديد في الشعر بشكل خاص والأدب والفكر بشكل عام»)(٢).

وقد ربط أنطون سعادة الفكر والتجديد والانبعاث في كتابه هذا وسائر كتبه ومحاضراته بالمرجعية الوثنية وخاصة الفينيقية في الدرجة الأولى، ثم الإغريقية والسومرية والكنعانية والآرامية والبابلية (٣).

والذي يهم سعادة في كل هذه التراثات الجاهلية الوثنية (هو العودة إلى القصائد والملاحم السورية المتجلية بالأساطير، وتجديدها عبر نظرة جديدة إلى الحياة والعالم، حيث يرى أن هذه القصائد والملاحم تشكل

<sup>(</sup>١) سبقت تراجمهم. انظر: ثبت الأسماء المترجمة.

<sup>(</sup>٢) الحداثة الأولى لباروت: ص ١١٩ ـ ١٢٠، والنصان اللذان بين الأقواس الأول منهما لأدونيس نشره في مجلة الكفاح العربي عدد ٣٠١ في ١٩٨٤/٤/١٦م ص ٥١ تحت عنوان تجربة الحداثة في مجلة شعر نحو فهم آخر للتجديد الشعري، والثاني منهما لنذير العظمة نقلاً عن مجلة فكر أعداد ٤٣ ـ ٤٣ كانون أول ١٩٨٠م.

<sup>(</sup>٣) انظر: الحداثة الأولى: ص ١٢٣.

المرجع التراثي الحقيقي للشعر، ومن هنا لايجد إلا الطلب إلى «الأدباء الواعين أن يحجوا ويسيحوا إلى مقام الآلهة السورية، فيعودوا من سياحاتهم حاملين إلينا أدباً نكتشف حقيقتنا النفسية ضمن قضايا الحياة الكبرى التي تناولها تفكيرنا من قبل في أساطيرنا التي لها منزلة في الفكر والشعور الإنسانيين، تسمو على كل ما عرف ويعرف من قضايا الفكر والشعور»)(١).

يتضح لنا من خلال النقل السابق أن أنطون سعادة جعل الأساطير الوثنية والخرافات الجاهلية محور فكرته ومنطلق مذهبه وأساس دعوته، وربط الإبداع والنهضة والبعث والإنماء بهذه التصورات والعقائد الوثنية وربط أتباعه بهذا المفهوم، فقاموا هم بدورهم وبحماسة أكبر، وبتنظير أطول وممارسة أكثر، ببث الدعوة إلى هذه الوثنيات وتأصيل الإيمان بها وتقوية الدعاية لها، فانساقوا في أودية الخرافات والأوهام يستجلبون من رمادها عناصر الحياة لفكرتهم الميتة.

ومن أعجب الأعاجيب أن الحداثيين ينادون بالعقلانية ويدعون المنطقية، وهم مع هذه الدعوى العريضة يستسلمون لهذه الخرافات يؤمنون بها ويقدسونها ويجعلونها أساساً للنهضة والارتقاء!!.

ولكن أنطون سعادة قد أقنعهم بأن هناك فرق بين الخرافة والأسطورة، (فيرى أن الخرافة هي نتاج مجتمع بدوي محدود، مشدودة إليه ومنحصرة في جموده، في حين أن الأسطورة هي نتاج حضاري تعبر عن هم إنساني شامل، فيرى أن عكس الخرافة هو «الأساطير الراقية ذات الصبغة الفلسفية المتناولة قضايا الحياة الروحية والمادية، الملازمة للجماعات البشرية التي أظهرت استعداداً نفسياً عالياً، وجعلت أساطيرها ذات مغزى في الحياة والممات كالأساطير السورية» ويعدد منها أساطير أدونيس وطافون وإيل والبعل، ويشرح بعضها، ويشترط سعادة تجديد هذه الأساطير، عبر نظرة جديدة إلى الحياة والعالم تقدم «فهماً جديداً للحياة» من هنا يلح على

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۱۲۳، وما بين علامتي التنصيص لأنطون سعادة في كتابه الصراع الفكري في الأدب السوري: ص ۸٦.

«العناية بالأساطير الأصلية ذات المغزى الفلسفي في الوجود الإنساني بوعي لنظرة أساسية إلى الحياة والكون والفن»)(١).

هذا القول لأنطون سعادة يؤكد غاية التأكيد أن الحداثة في مضامينها وأفكارها وجذورها وفروعها ليست إلا فكراً مستعاراً، ومفهوماً تقمصه الأتباع من غير عقل ولا نظر، فأنطون سعادة يفرق بين الخرافة والأسطورة!!.

ولم يقل له أحد من مريديه بأن الأسطورة هي خرافة بل أشد من الخرافة، ذلك أن في اسمها الدلالة الكبرى على كونها كذبا واختلاقاً، ومع ذلك يسميها الأساطير الراقيات ذات الصبغة الفلسفية، وسبب هذه التسمية أن هذه الأساطير هي المعتمدة رسمياً في الفكر والفلسفات الغربية؛ فلذلك كانت راقية وفلسفية، ولم تكن كذلك إلا لأنها كانت ملازمة للجماعات البشرية التي أظهرت استعداداً نفسياً عالياً، وهذه الجماعات البشرية هم الغرب وفلاسفتهم.

أمّا أساطير العرب فإنها عنده \_ حتى وهي أساطير تشابه أساطير الغرب \_ منبوذة؛ لأنها خرافية وبدوية وليست حضارية!!، ومن هذا المنطلق استطاع سعادة أن يربط اتباعه بالغرب برباطين:

الأول: إحياء الأساطير والأوثان التي يؤمن بها الغرب وتشكل جذور فكره.

الثاني: صيغ هذه الأساطير بصيغة محلية «سورية» مع ربط الإقليم المحلي بالفكرة «المتوسطية» لتتم عملية الربط التاريخي والحضاري ـ حسب قوله ـ بين سورية والغرب، هذه المفاهيم التي غرسها أنطون سعادة، مع المفاهيم المنحرفة الأخرى، مثل نفي الألوهية، وجحد وجود الله تعالى، ورفض الغيبيات، وفصل الدين عن السياسة، سارت في أتباعه مسير الدم في عروقهم، وشكلت مفهوماً ثقافياً وسياسياً شاملاً، وجد الحركة الشعرية

<sup>(</sup>۱) انظر: الحداثة الأولى: ص ۱۲٤، ومابين علامتي التنصيص لأنطون سعادة من كتابه الصراع الفكري في الأدب السوري: ص ٦٩، ٨١.

العربية الحديثة مطية صالحة له للوصول إلى مآربه الظاهرة والخفية.

وتتبدى هذه المفاهيم الأسطورية التي شاعت بين أدباء الحداثة، دليلاً جديداً على التبعية والانقياد الفكري ليس في هذه القضية فحسب بل في الاتجاه العام للشعر والأدب العربي كله، وهذا ما أكده غالي شكري في كتابه شعرنا الحديث إلى أين، حيث قال: (فلا شك أن الثقافات الأجنبية ومدارس الشعر الغربي والبيئات الحضارية الجديدة، كانت جميعها من عوامل التجديد، ولكنا نلاحظ أن حركات التجديد في جميع المراحل السابقة على حركة الشعر الحديث قد حافظت على جوهر الشعر العربي، السابقة على رفض هذا الجوهر، فلايقتصر التجديد فيها على استخدام الأسطورة أو الرمز أو لغة الحديث اليومي أو المشكلات الميتافيزقية، ولكنها غيرت بالفعل من الاتجاه العام للشعر العربي، وانعطفت به وجهة أخرى وهي بلا ريب وجهة الشعر الغربي الحديث) الحديث العربي، وانعطفت به وجهة أخرى وهي بلا ريب وجهة الشعر الغربي الحديث).

إن هذه الحقيقة لأمراء فيها ولا غبار على ثبوتها، وقد كانت استعارتهم للعناصر الوثنية والنصرانية واليهودية، من أبرز وأظهر نَماذج محاكاة شعراء الحداثة العرب لأدباء وفلاسفة الغرب.

وقد كان المنهج الأسطوري الذي نشأ في الغرب في جوانبه الأدبية والفلسفية والتاريخية وأنماطه النفسية واللاشعورية، واتخاذ الأساطير وتأويلها، وجعل الشاعر كالعراف والساحر، وغيرها؛ أساساً ومنطلقاً للتقمص الذي مارسه حداثيو العرب.

وقد عني الغربيون بالأساطير ولجأوا إليها واتخذوها مثابة للمسار الفكري والفلسفي والإبداع الأدبي فظهر المذهب الأسطوري في الدراسات الأدبية في أحضان الأنثربولوجيا<sup>(٢)</sup>، واتجهت مجموعات في إنكلترا وأمريكا

<sup>(</sup>١) شعرنا الحديث إلى أين ؟: ص ١١٢.

 <sup>(</sup>٢) الانثربولوجيا هي علم الإنسان، ويدرس نواحي النوع الإنساني وكل الظاهرات المتعلقة
 به، وله ثلاثة فروع رئيسية: الطبيعة وتدرس النمو الجسمي للإنسان، والاجتماعية=

تحاول أن تكشف عن الأساطير الأصيلة ـ حسب زعمهم ـ للإنسانية خلف الأدب، كالأدب الإلهي والتضحية بالإله والهبوط إلى الجحيم، وغير ذلك مما نجد صداه في الكتابات الأدبية والعقائد المحرفة كالخطيئة والتكفير والخلاص في النصرانية، وكان لهذا المذهب الأسطوري جذوره في الدراسات النفسية وخاصة عند أتباع اليهودي فرويد (۱) الذين كانوا ينظرون إلى الأسطورة على أنها حلم لفرد مكبوت، أمّا يونج (۲) ورهطه فقد نظروا إليها على أنها نَمط أولى للجنس البشري، لاينم عن مرضه، بل ينم عن مشاركته الطبيعية في اللاشعور الجمعي، وهو المذهب الذي يقول به يونج، في مقابل اللاشعور الفردي الذي يقول به فرويد (۳).

وعلى ذلك فقد فلسف هؤلاء الأسطورة فلسفة تحاول وضعها في

<sup>=</sup> وتهتم بدراسة النظم الاجتماعية المختلفة دراسة مقارنة وخاصة نظم المجتمعات البدائية، والثقافية وتهتم بدارسة عادات الشعوب وتقاليدها دراسة تاريخبة. انظر: الموسوعة العربية الميسرة ١/ ٢٣٥، والمفاهم والألفاظ في الفلسفة الحديثة ص ٣٨، والمعجم الفلسفى ص ٢٤.

<sup>(</sup>۱) هو: سيجموند فرويد يهودي نمساوي، ولد سنة ١٣٧٧ هـ/١٨٥٦م، وتوفي سنة ١٣٥٧ هـ/١٩٣٩ م، طبيب وأخصائي بالأمراض العصبية، وصاحب نظرية التحليل النفسي التي أعاد فيها جميع نشاطات الإنسان والمجتمع إلى الدافع الجنسي، وأصبح لنظريته هذه أكبر تأثير في الحياة الغربية، حيث سوغت لهم التوغل في الانحرافات تحت مسميات الكبت والتسامي واللاشعور والدافع الجنسي، كان يعالج مرضاه بالمخدرات، ولما اشتد عليه المرضى طلب من طبيبه أن يزيد له كمية المخدر الذي كان يتعاطاه حتى يعجل بهلاكه فهلك. انظر: الموسوعة الفلسفية ص ٣٠٧ ـ ٣٠٩، وتاريخ الفكر الأدبى الحديث ص ٧٤١.

<sup>(</sup>۲) هو: كارل غوستاف يونج أو «يونغ» عالم نفسي سويسري أسهم في بيان اللاشعور وفي تكوين الطب النفسي، ولد في ١٨٧٥م وتوفي في ١٩٦١م التقى بفرويد في فينا سنة ١٩٠٧م فتعاونا على البحث في ميدان الأمراض النفسية، ثم استقل عن فرويد وأخذ ينقد مبالغاته الجنسية ونشر كتابه علم نفس اللاشعور المضاد لفرويد، واختير رئيساً للجمعية الدولية للتحليل النفسي، توفي سنة ١٩٦١م. انظر: موسوعة السياسية ٧/ ١٩٥٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: فوضى الحداثة: ص ١٧٨ ـ ١٨١، وهي مذكرة مكتوبة باليد للدكتور عبدالله الحامد.

حقل الحقيقة والتأثير، فأكدوا جميعاً أن الأساطير ليست كما يعلم الناس حشداً من الخرافات، وليست مجرد أوهام من عالم الفوضى، بل هي لغة أخرى، لغة الشعر والخيال والانفعال بجانب لغة المنطق والنثر والعلم(١).

وفي معرض إثبات طابع العلمية على الأسطورة قرروا أنه من الخطأ أن تظن أن الشاعر حين يستلهم تجارب العصور السحيقة، إنّما يستعين بأمور غير أصيلة؛ لأن التجربة الأولية هي مصدر إبداعه، فليس غريباً أن يلوذ بالأسطورة، ويصور تجربته تصويراً أسطورياً، حتى يهبها الشكل الفني (٢).

ثم جاء المنهج الأسطوري في منحاه التاريخي ليضفي على الأسطورة مكانة ويجعل لها شرعية.

ومن أبرز الذين اهتموا بالأسطورة من هذا الجانب الإنجليزي جيمس فريزر، وهو من علماء الانسنه «الانثربولوجيا»، وقد ألف كتاباً في هذا الصدد ذاع صيته وعظم تأثيره، وهو «الغصن الذهبي» المكون من اثني عشر مجلداً، وموضوعه دراسة السحر والدين والأساطير القديمة، دراسة حاول فيها أن يؤكد شرعية الأسطورة وأهميتها، ويضع المبررات للعبادات الوثنية المختلفة، ويضع استنتاجات احتمالية وهمية تفتقر إلى البرهان، ليعرض تطور الفكر والمجتمع، ويحاول أن يجد علاقة بين السحر والفن والدين والزعامة في ظل الارتباط بين وظيفة الكاهن والساحر، ويخلط بين الدين الحق والوثنيات الباطلة وبين الأنبياء والكهان، وحاول في كتابه هذا ربط التشابهات الأسطورية ليخلص منها إلى نظرية تعميمية هي أن الأسطورة إنسانية وليست إقليمية أو محلية، في سياق يتضح منه إضفاء صفة العالمية على الأساطير والخرافات، لتتخذ من خلال هذه الدعوى الكبيرة هيبة عند ضعفاء العلم والعقل وعديمي الإيمان.

وعلى كل حال فإن كتاب الغصن الذهبي كان له دور بارز في نشوء

<sup>(</sup>١) (٢) انظر: فوضى الحداثة: ص١٧٨ ـ ١٨١.

نوع جديد من الدراسات الأدبية والنقدية، يقوم على الأسطورة، وكان له تأثير واضح في شعراء الحداثة، وقد اعترف أليوت في تعليقاته على الأرض الخراب بتأثره العميق بالغصن الذهبي (١).

هذه هي جذور الاقتداء الحداثي العربي بالأسطورة الغربية، والقواعد التي انطلقوا منها للمحاكاة البليدة والاستنساخ الأعمى.

وقد حاول بعض النقاد الحداثة العربية أن يوجدوا المسوغات الفنية والثقافية لهذا الارتماء الحداثي في أحضان التبعية للغرب، فهذا محمد مندور يتحدث عن هذه القضية، ويطلق على هذا المنهج اسم التجارب الأسطورية (٢)، ثم حاول بعث أساطير إقليمية ومحلية لإضفاء صورة الاستقلالية في هذا الشأن عن الغرب (٣)!!، مع إعجاب وانبهار - في الوقت نفسه - بالملاحم والأساطير والوثنيات الجاهلية الخالية (٤).

وعلى هذا النحو التبريري ينطلق إحسان عباس في كتابه «اتجاهات الشعر العربي المعاصر» ليؤكد أن (من بدهيات الحركة التاريخية أن الإنسان المعاصر، في ظل النوازع القومية، قد انتقل من واقع التاريخ إلى تبني «الأسطورة التاريخية» واستخدامها حافزاً في تقوية «التكاتف الاجتماعي» في الأمة الواحدة، وأن ذلك كان يمتد من مبدأ الإيمان بإرادة القوة إلى الخروج من حال الضعف والتفكك والتخلف...)(٥).

وهكذا يحاول إحسان عباس أن يظهر لنا أن تبني الوثنيات والأساطير لا ضير فيه، لا من ناحية الفكر والاعتقاد ولا من ناحية الانتماء، بل إنه يصفه كضرب من ضروب الضرورة اللازمة لتقوية التكاتف الاجتماعي

<sup>(</sup>١) انظر: فوضى الحداثة: ص ١٩٧ ـ ١٩٥ والموسوعة السياسية ١٢٩٨/٠.

<sup>(</sup>٢) (٣) انظر الأدب ومذاهبه د/ محمد مندور ص ١٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٢٥ ـ ٣١، وفيها تحدث بإعجاب عن الرومان والإنياذة لفرجيل، ثم عن الإلياذة والأودسا في الغرب، والهابراتا والرامايان في الهند، والشاهنامة في فارس، ثم شرح عن الإلياذة وامتدح شاعريتها واعتذر عن التكرار الذي فيها، ثم تحدث عن الأدب الإغريقي باعتباره جذراً للآداب الغربية المعاصرة.

<sup>(</sup>٥) اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ١١٠.

والخروج من حال الضعف والتفكك والتخلف، وأيم الله أن هذا القول من أعظم الكذب والمخادعة والتدليس، ومناقضة العقل والواقع والتاريخ، وإلا متى كانت الأساطير والوثنيات التي فرقت الإنسانية وشتت الإنسان وأبعدته عن طريق الخير، وأركسته في الضعف والتفكك والتخلف، متى كانت سبباً لنهضته ويقظته وسعادته؟.

وها هو التاريخ يشهد في كل صفحاته أن سقوط الإنسان وانحداره حصل منذ أن ارتمى في الوثنيات والأساطير، ثم ها هو الواقع اليوم يشهد على ذلك، ولكن الأعين العمي والبصائر المطموسة لايُمكن لها أن ترى الحقائق ولو كانت مثل الشمس في ضحى النهار.

قال الله تعالى: ﴿أَرْمَيْتُ مَنِ الْغَلَدُ إِلَهُمُ هَوَلِهُ أَفَأَنَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا الله تعالى: ﴿أَرْمَيْتُ مَنِ الْغَلَدُ اللَّهُ مُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَكِيلًا الله عَمْ اللَّهُ كَالْأَنْعَلَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَكِيلًا اللهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا الللَّهُ الللللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ويلخص إحسان عباس الاتجاه الأسطوري الذي امتطى الشعر العربي الحديث، ويذكر أسباب ذلك في لهجة تبريرية أقرب إلى الأسلوب الدعائي، وإن كان قد انتقد إدخال الأسطورة واستخدامها في غير موضعها، وهو نقد يتجه نحو كيفية الاستعمال وليس على المبدأ ذاته، ثم بين دلالات الأسطورة، فقال: (ويعد استغلال الأسطورة في الشعر العربي الحديث من أجرأ المواقف الثورية فيه، وأبعدها آثاراً حتى اليوم؛ لأن ذلك استعادة للرموز الوثنية واستخدام لها في التعبير عن أوضاع الإنسان العربي في هذا العصر، وهكذا ارتفعت الأسطورة إلى أعلى مقام، حتى إن التاريخ قد حول إلى لون من الأسطورة لتتم للأسطورة سيطرتها الكاملة، لماذا تم كل ذلك؟، تمة أسباب كثيرة ربّما كان في أولها ـ وإن لم يكن أقواها ـ التقليد للشعر الغربي الذي اتخذ الأسطورة منذ القديم سداه ولحمته، وأنه منذ دراسة جيمس فريزر في «الغصن الذهبي» للأسطورة، ومنذ دراسة فرويد ويونج لدورها في اللاوعي الإنساني، انهارت الحواجز التي كانت تقوم دون تقبلها للورها في اللاوعي الإنساني، انهارت الحواجز التي كانت تقوم دون تقبلها

<sup>(</sup>١) الآيتان ٤٣، ٤٤ من سورة الفرقان.

في الشعر العربي الحديث، أضف إلى ذلك كله أن للأسطورة جاذبية خاصة؛ لأنها تصل بين الإنسان والطبيعة وحركة الفصول وتناوب الخصب والجدب، وبذلك تكفل نوعاً من الشعور بالاستمرار، كما تعين على تصور واضح لحركة التطور في الحياة الإنسانية، وهي من ناحية فنية تسعف الشاعر على الربط بين أحلام العقل الباطن ونشاط العقل الظاهر، والربط بين الماضي والحاضر، والتوحيد بين التجربة الذاتية والتجربة الجماعية، وتنقذ القصيدة من الغنائية المحض<sup>(۱)</sup>، وتفتح آفاقها لقبول ألوان عميقة من القوى المتصارعة والتنويع في أشكال التركيب والبناء.

لهذه الأسباب ولغيرها ذهب الشاعر الحديث - في توق محموم - يبحث عن الأسطورة، ويعتمدها أنى وجدها، لايعنيه في ذلك أن تكون بابلية «عشتاروت تموز» أو مصرية «أوزوريس» أو حثية «أنيس» أو فينيقية «أدونيس، فينيق» أو يونانية «أورفيوس، برمثيوس، عولس، اودميس، ايكار، سيزيف، اوديب. . . الخ» أو مسيحية «المسيح، لعازر، يوحنا المعمدان» بل إنه ذهب إلى بعض حكايات الجاهلية ورموزها الوثنية (زرقاء اليمامة، اللات)، وعامل القصص الإسلامية على المستوى نفسه مثل قصة الخضر (٣) وحديث الإسراء (٤)، والمهدي المنتظر (٥) (صاحب الزمان) واتخذ من كل ذلك رموزاً في شعره،

<sup>(</sup>١) هكذا والصواب المحضة أو الغنائي المحض.

<sup>(</sup>٢) لاحظ هنا كيف أدخل شخصيتي عيسى ويحيى عليهما الصلاة والسلام في الأساطير النصرانية، أي أنهما لا حقيقة لهما بل هما أساطير، وهذا تكذيب صريح لما ثبت في الكتب السماوية السابقة، وما ثبت في الكتاب الخاتم المهيمن القرآن العظيم، ومن الغريب أنه ذكر الحقائق أساطير، ولم يذكر الأساطير الحقيقية مثل الصلب والفداء والخطيئة والتكفير والخلاص وغير ذلك، فهل هذا مقصود أم مجرد جهل؟ ستأتي إجابة ذلك في الفصل الخاص بالنبوات إن شاء الله.

<sup>(</sup>٣)(٤) لاحظ أيضاً كيف ساق هذه مساق الأسطورة وإن لم يصرح بذلك كما صرح في شأن المسيح ويحيى عليهما السلام، غير أنه يبين أن الحداثي العربي عامل القصص الإسلامية ـ هكذا سماها ـ معاملة الأسطورة، مع العلم أن الخضر عليه الصلاة والسلام حقيقة وكذلك حادثة الإسراء والمعراج، وكذلك المهدي المنتظر الذي خلط في تعريفه بين تسمية أهل السنة للمهدي، وتسمية الشيعة لمهديهم وصاحب الزمان، المعصوم=

تقوى أو تضعف بحسب الحال، وبحسب قدرته الشعرية، وحين اضطر إلى مزيد من التنويع ذهب إلى خلق الأقنعة والمرايا، والاستعانة بالأدب الشعبى....

ومن الإنصاف أن نقول: أن الشعراء يختلفون في مقدار شغفهم بالأسطورة فبعضهم يكثر منها مثل السياب، وبعضهم قليل الالتفات إليها مثل محمود درويش، وأن شعراء العراق ولبنان ـ على وجه العموم ـ لايجدون غضاضة في تطلبها من أي مصدر، بينما شعراء مصر ـ مثلاً ـ يتحفظون تجاه بعضها ويقبلون على بعضها الآخر...، ومع أن هذا الاندفاع نحو الأسطورة المستعارة كان ذا نتائج إيجابية (۱)، فقد علقت به بعض النتائج السلبية: إذ أخذت الأساطير أحياناً وأقسرت على الدخول في بناء القصيدة، دون تمثل لها ولأبعادها، فوضح أنها دخيلة قلقة في موضعها (۲)...

بل لعلي لا أتجنى حين أقول إن الشاعر الحديث قد اقتصر في استعمال هذه الرموز ـ رغم كثرتها ـ على دلالات محدودة، مما وسم الشعر بطابع التقارب والتكرار، وأهم هذه الدلالات ثلاث:

ا ـ التعبير عن القلق الروحي والمادي باستغلال رمز الجوّاب، وفي هذا المجال استخدمت رموز عولس والسندباد وأورفيوس وإيكار...، وقد أضاف البياتي إلى الجوابين «عائشة» وهو رمز أوجده أدونيس ثم تخلى عنه «لتقوم مقام الخضر الخالد...

٢ - التعبير عن البعث والتجدد، ومن الرموز الصالحة لذلك تموز أو

<sup>=</sup> عندهم، والذي هو في الحقيقة معدوم لا وجود له كما قرر ذلك وأوضحه بعض علماء الشيعة منهم أحمد الكاتب في كتابه تطور الفكر السياسي الشيعي من الشورى إلى ولاية الفقيه: ص ١١١ ـ ٢٣٧ طبعة دار الشورى للدراسات والإعلام الطبعة الأولى عام ١٩٩٧، وكتاب كسر الصنم لآية الله أبو الفضل البرقعي: ص ٢٤٧ ـ ٢٥٨ طبعة دار البيارق الأردن عام ١٤١٩ه، وكتاب التشيع والشيعة للشيخ أحمد مير قاسم بن مير أحمد الكسروي: ص ٧٧ ـ ص ٨٧ طبعة عام ١٤٠٩ه.

<sup>(</sup>١) لاحظ المدح والإشادة بالاتجاه الأسطوري.

<sup>(</sup>٢) هذا نقد للاستعمال وليس نقداً للمبدأ والاتجاه الذي يقربه ويمتدحه كما سبق بيانه.

أدونيس ولعازر والمسيح وأوزوريس وفينيق. . .

٣ - التعبير عن العذاب والآلام التي يواجهها الإنسان المعاصر، وهنا
 تعود رموز المسيح وبرمثيوس وسيزيف إلى الظهور.

( وقد كان السياب بحكم موقعه الزمني، شديد البحث عن الرمز لايهدأ له بال، وكانت حاجته إلى الرموز قوية بسبب نشوبه في أزمات وتقلبات نفسية وجسمية، وبسبب التغيرات العنيفة في المسرح السياسي بالعراق<sup>(۱)</sup> حينئذ، ولهذا يصلح أن يكون السياب نموذجاً للشاعر الذي يطلب الرمز في قلق من يبحث عن مهدئ لأعصابه المستوفزة، فهو يتصيده حيثما وجده<sup>(۲)</sup>، وقد تأثر كثيراً بذلك الفصل الذي ترجمه الأستاذ جبرا إبراهيم جبرا من كتاب «الغصن الذهبي» عن البطل الأسطوري «أدونيس»، وبهذا يكون السياب قد فتح المجال بعده لمن شاء أن يستخدم الرموز، وإن تجاوز، بعضهم في القدرة على الاختيار وفي طريقة الاستخدام، على أن السياب نفسه قد تطور كثيراً في كيفية استغلال الأساطير والرموز، ابتداءً من اتخاذها نماذج موضحة «كما في قصة يأجوج ومأجوج<sup>(۳)</sup> في قصيدة الموسى العمياء»)<sup>(٤)</sup>.

وفي هذا النص المنقول كفاية عن نقل نصوص أخرى من نقاد حداثيين عنوا بدراسة ظاهرة الأسطورة والوثنيات في الأدب العربي الحديث، من نشأتها في الغرب إلى استيرادها في بلاد العرب وأبعاد ذلك، مع ذكر أمثلة وتحليلات وشروحات، يظهر في أكثرها ـ إن لم أقل كلها ـ الإشادة والتبجيل لهذا الاتجاه

<sup>(</sup>۱) لاحظ أن هذه الأسباب تبريرية بحتة، ولم يذكر فيها الانحراف الاعتقادي الذي قاد السياب وغيره من الشعراء والنقاد إلى الولوع بالوثنيات والأساطير، وسبب ذلك أن إحسان عباس نفسه في داخل مدار الانحرافات الاعتقادية الحداثية.

<sup>(</sup>٢) كالمستجير من الرمضاء بالنار، ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور.

<sup>(</sup>٣) يأجوج ومأجوج حقيقة ثابتة وليست أسطورة، والقول بأنها أسطورة تكذيب بالقرآن وكفر بواح، وقد تكرر من هذا الكاتب جعل الحقائق الثابتة في الوحي المعصوم أساطير، وقد سبق التعليق عليها مثل المسيح ويحيى والخضر عليهم السلام والإسراء والمعراج والمهدي المنتظر.

<sup>(</sup>٤) اتجاهات الشعر العربي المعاصر لإحسان عباس: ص ١٢٨ \_ ١٣٠.

والفحص عن معاني الرموز الوثنية عند شعراء الحداثة ومغازي كلامهم وإشاراتهم والأسماء الوثنية التي استعملوها في ثنايا نصوصهم (١).

وإذا انتقلنا من جانب الدراسات النقدية والتنظيرية لكتاب ونقاد الحداثة، إلى جانب الشواهد والأمثلة المنتشرة في ما يسمونه الأعمال الإبداعية، فإننا سوف نجد بحراً من الرموز والأساطير والوثنيات الجاهلية من شتى العصور ومن مختلف الأمم، ويكفي في رواج هذه الظاهرة أن تلامذة وأتباع الخال قد قرأوا واتبعوا ما قرره في موازين التقدم والتخلف حيث كان (... يرى أن اختناق العقل العربي قد ترافق مع سيطرة التراث الهندي ومنه

<sup>(</sup>۱) انظر: الاتجاهات الجديدة في الشعر العربي المعاصر د / عبدالحميد جيدة مبحث من الفصل الثاني بعنوان (الاسطورة في الشعر العربي المعاصر): ص ٢٣٠ - ٢٥٠، وفيه دراسة مديحية لشعراء الحداثة الذين استخدموا الأسطورة بكثرة. وانظر: الحداثة في الشعر العربي المعاصر، بيانها ومظاهرها د / محمد حمود:: ص ١٣٥ - ١٠٣ فصل بعنوان (الأسطورة في الشعر العربي الحديث)، وفيه ذكر معنى الأسطورة ونشأتها في الغرب والذين حاربوها من الغربيين والذين أيدوها ونشروها، ثم العرب وتأثرهم بها وإقبالهم عليها، وتأثير أليوت وقصيدة الأرض اليباب، وبعض الدراسة لنماذج من الوثنيات والأساطير التي أخذها أدباء الحداثة.

\_ وانظر: نقد الحداثة د / حامد أبو أحمد:: ص ١٢٠ ـ ١٢٦، وفيه عن الأسطورة في الشعر العربي والتموزية، وتأثير اليوت والأرض اليباب له على العرب.

\_ وانظر: قضايا وشهادات ٢ صيف ١٩٩٠ م/١٤١٠هـ:: ص ٢٥٥ ـ ٢٥٦، وفيه يثبت الكاتب محمد جمال باروت أن الخال يرى جمود العرب بسبب تركهم التراث الإغريقي الروماني النصراني!!.

<sup>-</sup> وانظر: الشعر العربي المعاصر قضاياه وظواهره الفنية د/ عزّ الدين إسماعيل:: ص 190 ـ ٢٣٧، وفيه فصلان عن الأسطورة بعنوان: (المنهج الأسطوري في الشعر المعاصر) وفصل (الرمز والأسطورة) أوضح فيه أصول استخدام الأسطورة في الشعر العربي.

\_ وانظر: الأساطير لأحمد كمال زكى.

\_ وانظر: الأسطورة للدكتور: ك. ك. راثفين، ترجمة: صادق جعفر الخليلي.

\_ وانظر: دراسات في نقد الشعر لإلياس خوري ٢١٧ وما بعدها.

ـ وانظر: أسطورة الموت والانبعاث في الشعر العربي الحديث لريتا عوض.

\_ وانظر: الأسطورة في الشعر المعاصر لأسعد مرزوق.

\_ وانظر: الحداثة عبر التاريخ مدخل لنظرية لجنا عبود:: ص ٥٥، ٥٧ - ٦٩.

الفارسي، بدل التراث الإغريقي - الروماني - المسيحي على الحياة العربية، فإذا بالعرب يروحون في سبات مظلم عميق يستمر ألفاً من السنين) وبمعنى آخر يرى الخال أن العقل العربي في جوهره عقل «إغريقي - غربي» وهو يذكرنا هنا بطه حسين إذ أنه عقل متوسطي تكونت روابطه الأولى مع العالم الإغريقي - الغربي منذ مراجعه في فينيقيا وما بين النهرين «الهلال الخصيب»، ويعني ذلك في المحصلة أن الاندماج بـ«العالم الحديث» الذي هو نتاج العقلية الإغريقية - الأوربية ليس سوى عودة إلى جذور العقل العربي المتوسطي وينابيعه الأولى المرتبطة بهذه العقلية، وبذلك يبدو الاندماج بـ«الغرب» وكأنه استكشاف لـ «الهوية القومية - الحضارية» نفسها، فالعقل العربي في اندماجه بالغرب يستعيد منه ما كان قد أعطاه له، ويعود فلك بالنسبة للخال إلى أن هذا العقل متوسطي أي إغريقي المعرفة، وتبدو طريقة تفكير الخال هنا قريبة جداً من طريقة تفكير طه حسين في «مستقبل طريقة تفكير الخال هنا قريبة جداً من طريقة تفكير طه حسين في «مستقبل الثقافة») (۱).

من هذا التنظر وذاك وأشباههما تهاوى مبدعو الحداثة نحو الغرب في ضمأ لاهث وتلهف قاتل فأخذوا وقموا كل ما عندهم في محاكاة عمياء واستيراد أخرق، واستعارة جوفاء، ونسخ بليد لكل ما هنالك من أفكار وعقائد ورموز وجاهليات.

وقد عمل أحد الكتاب البنيويين دراسة إحصائية لديوان أنشودة المطر للسياب، الذي فاز بجائزة مجلة شعر عام ١٣٧٩هـ/١٩٦٠ م، فوجد أنه قد استعمل رمز تموز سبع عشرة مرة، ورمز المسيح عشرين مرة، ورمز عشتار سبع عشرة مرة، والصليب إحدى وثلاثين مرة، وأدونيس ثلاث مرات، وآتيس مرتين (٢).

<sup>(</sup>۱) قضايا وشهادات ۲/۲۰۶. وانظر الحداثة الأولى: ص ۱۳۱ ـ ۱۳۳، وانظر: قضايا وشهادات ۳/۷۳، وانظر: رأيهم في الإسلام: ص ۲۰، ۲۱، ۲۲، وانظر: أسئلة الشعر: ص ۱۰۳، يذكر فيه سبب انصرافه فيه إلى رموز وأساطير ما قبل التاريخ العربي.

<sup>(</sup>٢) انظر: الموضوعية البنيوية د / عبدالكريم حسن، الجداول الملحقة في آخر الكتاب.

وليست القضية مجرد ذكر وإحصاء أسماء الرموز وأسماء الأوثان، بل القضية أنه يضمّن هذه الرموز من المعاني والدلالات الشيء الهائل الكبير، وفق ما سبق نقله من مراداتهم في استخدام هذه الرموز.

يقول السياب عن عشتار:

(عشتار، أم الخصب، والحب والإحسان، تلك الربة الوالهة)(١).

وينادي تموز بوصف الربوبية قائلاً:

(يا رب، تمثالك

فلتسق كل العراق

فلتسق فلاحيك، عمالك)(٢).

فلم يبق تموز مجرد رمز وثني قديم بل هو عند السياب رب يدعوه في تأله وتضرع بأن يسقي العراق وفلاحيه وعماله، ثم يناديه مرة أخرى بوصف الربوبية أن يسمع دعاء الرفاق وأن يرعى الفلاحين والعمال والأطفال:

(يارب تمثالك

فاسمع صلاة الرفاق

ولترع فلاحيك، عمالك

تمثالك البعل

تمثالك الطفل

تمثالك العذراء)(٣).

وفي موضع آخر يصف تموز بالألوهية قائلاً:

<sup>(</sup>۱) ديوان السياب: ص ٣٨٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٣٥.

<sup>(</sup>٣) ديوان السياب: ص ٤٣٦.

(ليعو سر بروس في الدروب وينبش التراب عن إلهنا الدفين تموزنا الطعين...

إلهنا الفتيّ، لو يبرعم الحقول لو ينثر البيادر النضار في السهول

لو ينتضي الحسام، لو يفجر الرعود والبروق والمطر ويطلق السيول من يديه، آه لو يؤوب!)(١).

وفي المقطع نفسه، يصف عشتار بأنها ربة تتصرف وتفعل ما تريد: (عشتار ربة الشمال والجنوب

تسير في السهول والوهاد

تسير في الدروب

تلتقط منها لحم تموز إذا انتثر تلمه في سلة كأنه الثمر)<sup>(٢)</sup>.

وبنظرة سريعة في ديوان السياب يُمكن أن يتوصل القارئ إلى أن السياب كان يكتب بأحرف وكلمات عربية أفكاراً وعقائد يونانية وفينيقية وأساطير ووثنيات من الإغريق حتى الصين (٣)، وقد حشر الأسماء الوثنية في

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٨٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٨٥.

سياق قصائده حشراً يدل على مقدار ما بلغ به محاولة إثبات العالمية والتواصل مع الغرب، وتأكيد العصرية، لنيل مراتب المديح والشرف من الغربيين وعملائهم في المنطقة.

وقد تحدث إحسان عباس عن استعمال السياب للرموز الوثنية من تموز وغيره، وتبريرات السياب لذلك، وخاصة فيما يتعلق بالهوية التي يحتويها إطلاق هذه الرموز والتحدث بها، في مقابل الرموز الإسلامية، أو حتى العربية الجاهلية، ولذلك حاول أن يسمى الأوثان البابلية والفينيقية تسمية عربية، ليسترضي القوميين، ويبرأ من تهمة اقتلاع العرب وربطهم بغيرهم، فقال ـ في معرض دفاعه ـ بأن عتشار هي العزى، واللاتو هي اللات وتموز هو ود، إلى آخر ما هناك من اعتذارية باهتة.

ثم ذكر المؤلف الحوافز التي جعلته يتعلق بهذه الأسماء والرموز، ومنها ميله إلى المراضاة والتلون الحربائي في الفكر والعقيدة حسب الجو الذي يعيش فيه، فهو لما انفصل عن الشيوعيين والتحق بالقومية فكراً، ثم التصق بمجموعة شعر ذات الفكر الفينيقي النصراني، تلون معهم باللون نفسه وانغمس في الرموز الوثنية، إلى حد أنه يأتي بأسطر مفتعلة ليس فيها إلا مقارنات ذهنية ومبالغات ممجوجة وتعبيرات نابية (۱).

وكتب أحد الحداثيين مقدمة طويلة لديوان السياب ذكر فيها استخدام الرموز الوثنية، وأسباب ذلك، مع شرح مسهب وتبريرات مطولة لتسويغ استخدام الأساطير والوثنيات في صيغة جاهلية يتظاهر صاحبها بالعلم والمعرفة، ولكن الأوثان وسدنتها وأتباعها في تباب وضلال وسخف في العقول وترد في المفاهيم (٢).

<sup>=</sup> ولسبوس وسافو ونرسيس وتنتلوس: ص ۱۹۲ ـ ۱۹۳، وهرقل: ص ٤٠٥، والسيرين: ص ۲۷۳، ۳۹۱، وأوديب وأمه جوكست: ص ۱۱۰، وافروديت: ص ۱۱۵، وفاوست وهيلين: ص ۱۱۵، وأبولو: ص ۱۲۰، وأسطورة صينية: ص ۳۵۰.

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب بدر شاكر السياب دراسة في حياته وشعره لإحسان عباس: ص ٣٠٣ ـ ٣٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر: مقدمة ديوان البياتي التي كتبها ناجي علوش (ن ن) و (ج ج ج) إلى (ه ه هـ).

أمّا نازك الملائكة فقد فعلت فعل السياب ولكن من غير إغراق ولا مبالغة، بيد أن المضامين الاعتقادية للرموز الوثنية واضحة في شعرها، ومن ذلك قصيدتها بعنوان «صلاة إلى بلاوتس إله الذهب»(١) وقصيدتها الأخرى بعنوان «صلاة الأشباح»(٢) تتحدث فيه عن بوذا والمعبد البوذي والبراهمة، وتخاطب بوذا، وتصفه بإجلال واحترام(٣).

أمّا الشيوعي العراقي وأحد ناقلي ومروجي الحداثة في بلاد العرب «عبدالوهاب البياتي» فإنه مثل السياب في إغراقه ومبالغته وإكثاره من ذكر الآلهة الوثنية مع الإيمان بها وإجلالها ونسبة الإحياء والعبث والنهضة والتقدم إليها، مع نسبة كثير من الأعمال الإرادية إليها، فهي عنده تقول وتسير وتبكي وتندم وتضحك، وغير ذلك من الأوصاف التي التقطها مع ما التقط من انحرافات وضلالات الغرب.

وسوف أوردها هنا نَماذج من أقوال الوثنية، يقول تحت عنوان العودة من بابل:

(بابل تحت قدم الزمان

تنتظر البعث، فيا عشتار

قومي، املئ الجرار...)(٤).

وفي مطقع بعنوان «قصائد حب إلى عشتار» خطاب وثني وتمنيات وثنية وتمجيد وتقديس لعشتار إله الخصب عند الفينيقيين، وجعل الأنثى

<sup>(</sup>١) ديوان نازك الملائكة ١/٣٢٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٣٨٩ ـ ٣٩٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: أمثلة على الرموز وأسماء الآلهة الوثنية في شعر نازك في ديوانها ٣٣٣/١ ذكرت الأولمب، وفي ٣٣٥/١ أغنية تاييس، وذكرت في الجزء الثاني من أوله إلى: ص ١٩٧ مجموعة من أسماء الآلهة والرموز الوثنية ثم شرحت وترجمت لهذه الآلهة في ١٩٧ ـ ١٩٩ وهي ديانا ونارسيس، وأبولو، ولا برنث وهيا واثا.

<sup>(</sup>٤) ديوان البياتي ٢/ ٧٨.

«عشتار» ملاكاً، وأضفى عليها صفات الإنبات والإحياء، وجعلها رمزاً للتقدم والتطلع والانبعاث الجديد، وكأني بأي أديب أوناقد غربي يقرأ هذه المقطوعة وأشباهها يقول هذه بضاعتنا ردت إلينا.

يقول البياتي:

(... بين نهديها الصغيرين، وفي أحشائها رعشة بركان يثور

حيث تنشق البذور

ترضع الدفء من الأعماق تمتد جذور

لتعيد الدم للنبع وماء النهر للبحر الكبير

والفراشات إلى حقل الورود

فمتى عشتار مع العصفور والنور تعود؟)(١).

ثم يصف تجوله وبحثه عن عشتار أو عن الحقيقة، في عصور القتل والإرهاب والسحر، وهي العصور الأولى ومنها عصر الإسلام بل حتى عصر النبوات الأولى، ثم عصر موت الآلهة، وهو نموذج من خلفياته الوثنية اليونانية والفينيقية القائمة على أن الآلهة تأكل وتنام وتزني وتموت، وغير ذلك.

ثم يشير إلى الإسلام بصراحة في عبارة «قبلت قبور الأولياء»، ثم يتجه نحو السماء وهي رمز للربوبية والألوهية، فيذكر أنه سأل ودعا، ولكن السماء ـ ويريد بها الله تعالى وتقدس ـ أمطرته بعد ألف دعاء وصلاة جموداً يتمثل في الثلج، ودماراً يتمثل في الدماء، وجهلاً وتخلفاً يتمثل في النبوات والملائكة المرموز لها بقوله: «ودمى عمياء من طين، وأشباح نساء» ثم يسأل «متى تنهل كالنجمة عشتار؟» متى تأتي لتنقذه من الدين ومن السماء ومن النبوات؛ لأن عشتار عنده بمثابة ملك الحب وفي يدها الإنقاذ والرحمة والحياة الهانئة!!، وهذا بعض ما كان يعتقده الكفار الأوائل في آلهتهم،

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ۲/۲۰۰.

فإنهم قالوا عن عبادتهم للأوثان: ﴿مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾(١)، أمّا البياتي فإنه يدعو عشتار لتنقيذه من السماء وتخلصه من الدين وتبعده عن كل ماله علاقة به يقول البياتي مخاطباً عشتار:

(وتمزقت وناديتك باسم الكلملة باحثاً عن وجهك الحلو الصغير في عصور القتل والإرهاب وموت الآلهة وتمنيتك في موتي وفي بعثي وقبلت قبور الأولياء وتراب العاشق الأعظم في أعياد موت الفقراء ضارعاً اسأل، لكن السماء مطرت بعد صلاتي الألف ثلجاً ودماء ودمى عمياء من طين وأشباح نساء لم يرين الفجر في قلبي، ولا الليل على وجهي بكاء فمتى تنهل كالنجمة عشتار وتأتي مثلما أقبل في ذات مساء ملك الحب لكي يتلو على الميت سفر الجامعة

ويغطي بيد الرحمة وجهي وحياتى الفاجعة)(٢).

ولو بحث أحد عن نموذج للعبادة الوثنية والارتماء الوثني لما ظفر بأكثر من هذا القول الدال دلالة واضحة على أن استخدامهم للأوثان ليس مجرد رموز لها دلالات نهضة وإحياء \_ على ما في هذا المعنى من انحراف \_ بل هي طقوس عبادة، ومراسيم ولاء كامل، في مقابل عقيدة التوحيد بصورة مباشرة وعبارة واضحة.

<sup>(</sup>١) الآية ٣ من سورة الزمر.

<sup>(</sup>۲) ديوان البياتي ۲،۲۰۲.

ثم ينتقل البياتي ليصف مقدار الوجد الوثني الذي وصل إليه عندما آمن بعشتار، في عبارات صوفية وثنية، يذكر أن روحه ذاقت حلو النبيذ، واستطعمت الروابي الخضراء والمطاط والزنجبيل، واستروحت رائحة الورد، بل يؤكد أنه رأى الله بعينيه ـ تعالى الله وتقدس ـ حينما تعرف على عشتار، وهذا يتضمن إحدى معاني: إمّا أنه يريد أنه أيقن إثر إيمانه بعشتار أن الله غير موجود فعبر عن ذلك بأنه رأى الله ولم يملك على الرؤيا دليل، وهذا يتضمن الجحد والإنكار.

وإمّا أنه يريد أن عشتار تحولت عنده وصارت هي الله، تعالى ربنا وتقدس، وهي معاني متقاربة في اللفظ والهذر الوثني، وثمار مرة تتساقط من أشجار أرتوت بمشتقات الوثنية، ونمت على ظفاف المقاهي والبارات والملاهي، ثم جيء بها لتتكاثر وتشيع في حياتنا بأساليب غريبة وطرائق عجيبة، في زي أستاذ أو مفكر أو أديب أو شاعر أو أديب وأو كاتب أو فنان أو ناقد أو إعلامي إلى غير ذلك مما يرى ويسمع في منتديات ومجامع ذات فحيح وجعجعة:

(دعهم، فكم قُطعت رقابهم قد مزجوا بالنفاق فامتزجُوا وما لأقوالهم إذا كشفت

جدعاً، ولم يشعروا ولا أبهوا والتبسوا في العيان واشتبهوا حقائق بل جميعها شبه)(1)

يقول البياتي في وصف غرامه الصوفي الوثني بعشتار:

(من ترى ذاق فجاعت روحه حلو النبيذ

وروابي القارة الخضراء والمطاط والعاج وطعم الزنجبيل

وعبير الورد في نار الأصيل

ورأى الله بعينيه، ولم يملك على الرؤيا دليل

<sup>(</sup>١) لزوم ما لا يلزم للمعري ٢٠٨/٢.

فأنا في النوم واليقظة من هذا وذاك ذقت لما هبطت عشتار في الأرض ملاك)(١).

ثم يسترسل البياتي في الدعوة إلى الوثن عشتار فيضفي عليها صفات تحريك الزمان وتجديد الأوان وبعث الحياة:

(فلماذا عقرب الساعة دار

عندما ألقت على الجائع عشتار الثمار)(٢).

ثم يواصل ولوغه في آنية الوثنية قائلاً:

(لون عينيك وميض البرق في أسوار بابل

ومرايا ومشاعل

وشعوب وقبائل

غزت العالم لما كشفت بابل أسرار النجوم

عالم السطوة والإرهاب باسم الكلمة

وغزت أرض الأساطير وشطآن العصور المظلمة) (٣).

وفي دروب الأوهام والخرافة وشعاب الجهل والردة يخاطب البياتي معبودته، المقدسة عنده، بخطاب تمجيد وتقديس، ويهرف بما يخطر على عقله الصنمي، وفؤاده الجاهلي واصفاً إياها بالطفلة، تحبباً ورمزاً للحياة الفتية، وصدق الله العظيم: ﴿إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلّا إِنكُ وَإِن يَدْعُونَ إِلّا شَيْطَكُنَا مَرِيدًا (إِنّا لَعَنهُ اللّهُ . . . ﴾(٤).

ثم يصفها بأنها ولدت من نار الشموس الخالدة، وكفاه غياً أن تكون معبودته أنثى مولودة! لكن هواه الوثنى يأبى عليه أن يتوقف عند كونها

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ۲۰۸/۲.

<sup>(</sup>٢) (٣) المصدر السابق ٢٠٩/٢.

<sup>(</sup>٤) الآيتان ١١٧، ١١٨ من سورة النساء.

مولودة فيصفها بالخلود حتى لو ماتت فإنها تبعث من جديد وتعود للظهور، ولايدري العاقل كيف يفكر هؤلاء؟ لكنها العقلية الجاهلية منذ القدم، عقلية بليدة راكدة، وقد كان كفار الجاهلية العرب يصنع أحدهم إلها له من التمر فإذا جاع أكله، وها هم أولاء يعودون من جديد بالعقلية نفسها وبالجهل الضارب نفسه، قال الله تعالى واصفاً هؤلاء قديمهم وحديثهم: ﴿إِنَّ شَرَّ اللَّوَاتِ عِندَ اللَّهِ اللَّمُ الَّذِينَ لا يَعْقِلُونَ ﴿ إِنَّ شَرَّ اللَّهِ اللَّمُ اللَّكُمُ الَّذِينَ لا يَعْقِلُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ الللَّهُ ال

وها نحن نرى من يبجل الوثن، ويطلق زمزماته التقديسية، لكن تحت شعارات التفلسف والتأدب، حيث لا فلسفة ولا عقل ولا أدب وإنّما جاهلية عارية صلعاء، يقول البياتي عن معبودته عشتار:

(طفلة أنت وأنثى واعدة

ولد من زبد البحر ومن نار الشموس الخالدة

كلما ماتت بعصر بعثت

قامت من الموت وعادت للظهور

أنت عنقاء الحضارات

وأنثى سارق النيران في كل العصور)(٢).

إن البياتي الرائد الحداثي والقدوة، والمعلم للأجيال الحداثية اللاحقة، ينحني بخضوع وذلة أمام الرموز الوثنية، ويتقلب في عرصاتها ذات اليمين وذات الشمال، وما من وثن يبرز في كلام أساتذته الغربيين أو الشرقيين إلا جرى لاهثا خلفه يؤدي مراسيم العبادة أمام مايسميه كعبة الشعر في قوله: (إذا كان البعض يحج إلى كعبتي في كل كلمة أكتبها)(٣).

<sup>(</sup>١) الآية ٢٢ من سورة الأنفال.

<sup>(</sup>۲) دیوان البیاتی: ص ۲۰۹.

<sup>(</sup>٣) تجربتي الشعرية: ص ١١.

وتتبع الأوثان والأصنام التي فتن بها البياتي أمر يطول، غير أنه يُمكن تسمية أظهرها عنده، ولا شك أن عشتار قد أخذت النصب الأوفر من عقيدته في الأوثان ونافست غيرها<sup>(1)</sup>، ثم يأتي تموز<sup>(۲)</sup>، وقد مرّ معنا قول باروت أن البياتي ورث الشعراء التموزيين بعد انهيار حركة شعر.

ومن الأسماء الوثنية والرموز والأماكن المرتبطة بالوثنيين عنده: سبارتاكوس<sup>(7)</sup> ومامون<sup>(3)</sup> وبوذا وهوميروس وأفيوس ونينوى وطيبه وبابل<sup>(6)</sup> وأوليس وممفيس<sup>(7)</sup> وأوفيليا<sup>(7)</sup> والأولمب وآمون<sup>(۸)</sup> وإرم العماد<sup>(۹)</sup>، وحتى نار المجوس امتدحها باعتبارها رمز الحقيقة المستمرة<sup>(۱۱)</sup>، ويتحدث عن زرادشت بانبهار، ويرمز به إلى الرفض والتمرد والإصرار، وكأنه يريد بذلك وصف نفسه<sup>(۱۲)</sup>، ويمتدح رفاقه الشيوعيين بأنهم مجوس هذا العصر<sup>(۱۲)</sup>، وله مقطع بعنوان "مرثية إلى أخناتون<sup>(11)</sup>»، وله اهتمام بآشور<sup>(10)</sup>، وفينوس وأرواد، وبانيبال، وأركاديا<sup>(۱۲)</sup>، ولارا التي

<sup>(</sup>۱) انظر أمثلة ذكره لعشتار في ديوانه ۲۰۲۱، ۲۲۷، ۱۱۵، ۱۷۱، ۲۰۲، ۲۰۰ ـ ۲۱۱، ۲۰۹، ۲۷۳، ۲۸۱، ۲۸۱، ۳۰۹.

<sup>(</sup>٢) انظر أمثلة ذكره لتموز في ديوانه ٧/ ٧٨، ٢٧٣، ٢٧٤، ٣٨٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ديوانه ١/ ٢٣٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: ١/١٥١.

<sup>(</sup>٥) انظر كل هؤلاء في ديوانه ٢/ ٨٥، ٩٣، ٢٨١.

<sup>(</sup>٦) انظر: ١٤٧/٢.

<sup>(</sup>٧) انظر: ١٤٨/٢.

<sup>(</sup>۸) انظر: ۲/۱۷۲، ۳۸۳.

<sup>(</sup>٩) ٢/ ١٨٧، ١٨٠. وقد عدها هو وغيره من الحداثيين؛ من الأساطير، مع أنها حقيقة ثابتة وردت في القرآن العظيم.

<sup>.</sup> ۲ . ۳ / ۲ (۱ . )

<sup>(11) 7/017,</sup> P.T. A13.

<sup>(</sup>۱۲) انظر: ۲۱۷/۲.

<sup>. 401 / 4 (14)</sup> 

<sup>(11) 1/ 25.</sup> 

<sup>(01) 7/177, 177.</sup> 

<sup>(</sup>١٦) انظر: ٢٨١/٢.

ردد ذكرها مرات<sup>(۱)</sup>، ومثلها الأقمار السبعة أو الكواكب السبعة التي تقول الأساطير الوثنية بأنها تؤثر في عالمنا الأرضي<sup>(۲)</sup>، ولم ينس المعبد الإغريقي دلفي<sup>(۳)</sup> ولا الفرعوني خوفو<sup>(3)</sup>، وأمّا الخرافة اليونانية سارق النار برمثيوس، فقد هام به هيام الجاهلي بصنمه، إلى حد جعله يصف نفسه بسارق النار في قصيدته سيرة ذاتية لسارق النار<sup>(٥)</sup>.

غير أن البياتي أراد أن يخترع له رمزاً خاصاً وصنماً باسم عربي يضم معاني أحب الأصنام والأوثان إليه، فعمد في تخابث مقصود إلى اسم عائشة وجعل من هذا الاسم رمزاً للأوثان السابقة ولدلالالتها عنده وعند أشباهه من الحداثيين، وهذا الرمز «عائشة» رمز أوجده أدونيس ثم تخلى عنه، فأخذه البياتي (٦)، وجعله اسماً بديلاً للوثن عشتار الذي هام به، فأخذ ما تلقاه من كتب الأساطير عن عشتار وغيرها فوظفه باسم عائشة جاعلاً التجدد من خلال الموت أهم الخصائص، وفق عقيدته التي تلقاها عن الوثن أدونيس أو تموز.

يقول البياتي: (أمّا المرأة فهي رمز زمني وأبدي وأبوي، «عائشة» رمز زمني لأنها اسم امرأة من لحم ودم، ثم تطور هذا الرمز لهذه المرأة فأصبح أبدياً يمتد من عشتار سومر إلى عشتروت الفينيقية التي تحول اسمها إلى عائشة فيما بعده)(٧).

(وأن عائشة في «الذي يأتي ولايأتي» و«الموت في الحياة» هي الرمر الذاتي والجماعي للحب الذي اتحد كل منهما بالآخر وحلا في نهاية الأمر

<sup>(</sup>۱) انظر دیوان البیاتی ۲/۳۰۰ ـ ۳۰۱، ۳۰۲، ۳۸۲.

<sup>(</sup>Y) Y\ 1 AY , VPY , YYY , TYY , AAY , A13 .

<sup>(4) 1/ 144, 464.</sup> 

<sup>.</sup> ٤0 ٤ / ٢ (٤)

<sup>(</sup>٥) انظر: ۲/ ۳۲۲، ۳۵۳، ۲۲۲ ـ ۳۲۳.

<sup>(</sup>٦) انظر: اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ١٢٩.

<sup>(</sup>۷) تجربتي الشعرية: ص ١٠.

في روح الوجود المتجدد وإنها ـ أي: عائشة ـ التي ظل يطاردها لورفيوس وديك الجن وأبو فراس، كما يطارد الأطفال فراشة... عائشة هذه ماهي إلآ روح العالم المتجدد من خلال الموت: من أجل الثورة والحب...)(١).

بيد أن أفصح وصف عن الاتجاه الوثني عند البياتي قوله عن نفسه: (يا أيها الوثني يا قلبي الحزين)(٢).

أمّا مجموعة شعر وخاصة أدونيس والخال فإن الوثنية عندهم أساس وتنظير، وقد انطوت نفوسهم المريضة على عشق الأوثان وتغلفت قلوبهم الغُلف على الهيام بالأصنام، وقد سبق أن نقلنا من كلامهم ومما قيل عنهم ما يثبت ذلك.

بيد أنه لابد من الالتفات إلى شيء مهم يدلنا على فجاجة الحيلة الحداثية، وهشاشة التخفي خلف الرموز والغموض والتحديث والتحديد!!.

يقرر الباطني النصيري أدونيس في صدمة الحداثة أن النهضة لاتتم إلا بالقطيعة التامة مع السابق فكراً وثقافة وحياة ومواقف وأدباً ومعايير، وأن أي إشارة إلى التقليد أو الإحياء يعد تراجعاً، فيقول: (إن مفهوم النهضة يرتبط، إذن ارتباطاً جذرياً بمفهوم التغير فحين نقول نهضة تعني بالضرورة انتقالاً من وضع سابق أو ماض، إلى وضع حاضر، مغاير، ونعني بالضرورة أن الوضع الجديد متقدم نوعياً في حركته العامة على الوضع الماضي، لذلك لايصح أن يكون في مفهوم النهضة مايُمكن أن يشير إلى «التقليد» أو «الإحياء»؛ لأن فيهما تراجعا أي تبنياً لأشكال حياتية ـ ثقافية، نشأت في عصر مضى...) (٣).

ثم يقول: (... إن جوهر الإبداع هو في التباين لا في التماثل)(٤).

<sup>(</sup>١) تجربتي الشعرية: ص ٥٤.

<sup>(</sup>۲) ديوان البياتي ۲/۹۲۲.

<sup>(</sup>٣) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٥٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٥٧.

وفي الكتاب نفسه ينادي بتقليد الغرب ويستنكر على الذين يأخذون التقنية ويرفضون الأفكار والفلسفات والإبداعات (١)، فإذا كان عنده لايصح أن يكون في مفهوم النهضة مايُمكن أن يشير إلى التقليد فلم ينادي بتقليد الغرب؟!.

إن الحقيقة خلف هذه المناداة أنه يريد فصل الأمة عن أصولها، عن الوحي وعن التراث وعن التاريخ باسم أن التقليد لايوافق النهضة.

وهذا ما انشق به فؤاده وقذف به قلمه وفي الكتاب ذاته قرر أنه لا حرية للإنسان إلا بهدم الشريعة والغيبيات وما هو أعظم منها حيث قال متستراً خلف صنوه وأستاذه جبران: (لايستطيع الإنسان، كما يرى جبران في «المجنون» وفي نتاجه كله أن يصبح نفسه إلا إذا هدم كل مايعادي حريته الكاملة وتفتحه المليء، وما يقف حاجزاً، دون طاقته الخلافة، وتتجسد هذه القوة المعادية، كما يرى جبران، فيما يسميه «الشريعة» بتنوعاتها وأشكالها السلطوية، الماورائية والاجتماعية «الله» بالمفهوم التقليدي، الكاهن، الطاغية، الإقطاعي، الشرطي)(۱).

وفي موضع آخر لم يتستر خلف جبران ولا غيره ففاضت أفكاره الردية بهذا القول: (ولاحرية للعربي في هذا الضياع العام إلا حرية الخضوع للسلطة السائدة وايديولوجيتها: «نعم» لكل شيء تقوله أو تفعله السلطة، هي المعادل المدني الأرضي لـ «آمين» كلمة الخضوع لكل ما يأمر به الله، ولايفيد هنا تحرر العربي على الصعيد العام أو السياسي وحده، مع أنه لم يتحرر بعد، وإنما يجب أن تتحرر على الصعيد الخاص من القمع الخاص، فكل تحرير لايتناول العام والخاص معاً، في حياة الفرد العربي لايؤدي إلا إلى مزيد من الاغتراب، إن التحرر السياسي بتعبير آخر إذا لم يرافقه تحرر من الايديولوجية (۳) التقليدية، ليس تحرراً) (٤٠).

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٢٣٨، ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٨١.

<sup>(</sup>٣) المراد هنا العقيدة وما يتبعها من التزام.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٥٠.

هنا يتضح تماماً أن المراد بكل هذه الزركشات اللفظية محاربة دين الله، ونقض عرى الإسلام، وإبعاد الناس عنه تحت شعارات النهضة وعدم التقليد، والتحرر وغير ذلك، وفي النص الأول الذي نحن بصدده يذكر التقليد والإحياء باعتبارها عوائق للنهضة، غير أنه يسعى بكل جهده إلى إحياء الوثنيات اليونانية والفينيقية ويتهالك في هذا تهالكاً منقطع النظير، هذا مما يخص هذا المقام، وهناك الأحياء الباطني الذي امتلأت كتبه به وسوف يأتى ذكره لاحقاً إن شاء الله.

ولقد فطن بعض كتاب الحداثة إلى هذه القضية الخطيرة في فكر وطروحات أدونيس، فقال: (قسم أدونيس التراث العربي إلى ثابت ومتحول، ونسب الثبات والاتباع إلى كل من كان عربي الأرومة، ونسب التحول والإبداع إلى كل من أصول غير عربية، أو من أقلية دينية، أو طائفية، وهذه النتيجة التي يخرج بها المرء من قراءة كتابه الثابت والمتحول بأجزائه الثلاثة...)(١).

إن أبرز عملية تقليد وإحياء عاشها ويعيشها الباطني على أحمد سعيد أسبر، هو التسمي بأدونيس والانتاج المتواصل تحت مظلة هذا الوثن خاصة، وغيره من الأوثان على وجه العموم.

إذا كانت النهضة لاتكون بالتقليد والإحياء، فما باله يحيي الأوثان الجاهلية ويعتنق مضامينها الفلسفية والاعتقادية ويذيعها وينشرها ويدعو إليها؟!!.

إن وراء هذه الدعاوى ما وراءها، وإلا فلماذا هذا التناقض العريان؟.

يقول في زمن الشعر: (ينبغي على الشاعر المعاصر، لكي يكون جديداً حقاً، أن يتخلص من كل شيء مسبق، ومن الآراء المشتركة جميعاً) (٢).

<sup>(</sup>١) أفق الحداثة وحداثة النمط لسامي مهدي: ص ٤٣.

 <sup>(</sup>٢) زمن الشعر: ص ١١. وانظر للمقارنة ما كتبه عنه سامي مهدي في أفق الحداثة: ص ١٩١ في أن أدونيس ينتقد المحاكاة والاقتباس وهو يمارسها. وانظر: كتاب أدونيس منتحلاً.

والمخاطب هنا الشاعر العربي والمراد ـ بطبيعة الحال وظاهر المقال ـ التخلص من الإسلام؛ لأنه دعا في صدمة الحداثة إلى أخذ حضارة اليونان ومنطقهم وأكد أن لديهم معرفة حقيقية ليست في الوحي، وتطوراً في آلة التعبير ومضامينه ليست عند العرب، وأن العرب قد قصروا حين أخذوا بعض ما عند اليونان من علوم الآلة وتركوا المضمون (۱).

وقد استجاب أدونيس لدعوة أستاذه أنطون سعادة إلى الحج إلى مقام الآلهة السورية حين أكد أن على: (الأدباء الواعين أن يحجوا ويسيحوا إلى مقام الآلهة السورية، فيعودوا من سياحتهم حاملين إلينا أدبا نكتشف حقيقتنا النفسية ضمن قضايا الحياة الكبرى التي تناولها تفكيرنا من قبل في أساطيرنا التي لها منزلة في الفكر والشعور الإنسانيين، تسمو على كل ما عرف ويعرف من قضايا الفكر والشعور)(٢).

وانطلق أدونيس ابتداء من تسمية نفسه بأدونيس إلى ما ملأ به كلامه من وثنيات وأساطير، ليكسب شرف وصف أستاذه سعادة ويكون من الأدباء الواعين، ولست هنا بصدد إحصاء كل ما ارتد إليه أدونيس من وثنيات وأساطير، ولكن أذكر ما علق به على مقطعين من ديوانه «وحدة اليأس» و «أرواد يا أميرة الوهم» قال: (اعتمد في أسلوب القصيدة، كما اعتمدت في قصيدة «وحدة اليأس» على الأسلوب الشعري القديم في فينيقيا وما بين النهرين. . . آمل في استخدام هذا الأسلوب من التعبير الشعري، أن أضع مع زملائي الشعراء الآخرين حجرة صغيرة في الجسر الذي يصلنا بجذورنا وبحاضر العالم) (۳).

وهكذا يكون الإحياء والتقليد الذين جعلهما أدونيس من نواقض النهضة.

<sup>(</sup>١) انظر: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٢٥٦ ـ ٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) الصراع الفكري في الأدب السوري لأنطون سعادة: ص ٨٦.

<sup>(</sup>٣) الحداثة الأولى: ص ١٤٩.

بل كانت النهضة عنده ما قاله باروت عنه: (... يستعيد أدونيس نهضوياً، داخل النص نفسه قتال البعل للتنين والذي عده سعادة رمز النهضة القومية الاجتماعية، مثلما يستعيد ملحمة «البعل ومناة» التي أوردها أنطون سعادة في كتابه الصراع الفكري في الأدب السوري، ويستعيدها أدونيس بشكل إحيائي، ومقارب إلى حد بعيد لما أورده سعادة...

ويربط أدونيس إحياءه للذات الحضارية القومية بانبعاث «فينيق» من جديد، وعودة تاريخه ليدب في الحضور المعاصر)(١).

هذه إحيائية أدونيس فإذا أضيف إليها إحياء العقائد الباطلة واعتناق للمباديء المادية الإلحادية، والدعوة الصريحة للكفر بالله في ربوبيته وألوهيته، وإنكار النبوات والرسل؛ جاء الخبر اليقين بأن أدونيس يدعو إلى ملة أخرى، ما هي هذه الملة؟، لايعنينا الآن تشخيصها لكثرة مالديه من أخلاط عقائد، وتراكيب أهواء.

بل الذي يعنينا أنه عدو للإسلام محارب له داع إلى هدمه ونقضه، ساع إلى التخريب الاعتقادي والثقافي والسلوكي بأي شكل من الإشكال.

ولو ذهبنا إلى تتبع بعض ما لديه في ديوانه من وثنيات، لوجدنا الكثير الكثير، وأول رمز وثني يحتل عنده المكانة العالية والمقام الكبير هو «فينيق» الذي غرق في تمجيده وإطرائه، ومن ذلك المقطع الذي سماه «ترتيلة البعث» وهي تسمية توحي بأن المستقبل الذي ينتظره ويسعى له سيكون على ضفاف هذه الربة الوثن التي قال فيها:

(فینیق یا فینیق

يا طائر الحنين والحريق

يا ريشة

سحابة وراءها الظلام والبريق

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٥١.

مسافر خطاك عمر زهرة لفتتك انخطافة وناظراك منجم مسافر زمانك الغد الذي خلقته زمانك الغد الحضور السرمدي في الغد لموعد

به نصير خالقاً به تصير طينةً...

فينيق ولتبدأ بك الحرائق

لتبدأ الشقائق

لتبدأ الحياة

فينيق يا رماد يا صلاة...

فینیق أنت من یری ظلامنا

يحس كيف نمخى

فينيق مت فدى لنا

فينيق ولتبدأ بك الحرائق

لتبدأ الشقائق

لتبدأ الحياة

يا أنت، يا رماد يا صلاة...

فينيق خل بصري عليك، خل بصري

ألمح خلال نارك الغيب الذي يختبيء، الذي

يلف جرحنا

وألمح الركام والرمال والدجي

والله في قماطه، الله الذي تلبسه أيامنا حرائقاً وغصصاً وجدرا تلبسه ولاتري . . . فینیق سر مهجتی وُحُدي بي، وباسمه عرفت شكل حاضري وباسمه أعيش نار حاضري . . . وخلنى لمرة أخيره أحلم أن رئتي جمرة يأخذني بخورها يطير بي وخلنى لمرة أخيرة هاركبت*ي* حنيتها وها جلست خاشعاً فخلنى لمرة أخيرة أحلم يا فينيق احتضن الحريق أغيب في الحريق

في هذه الكلمات المليئة بالعبادة لهذا الوثن، يتضح مدى إحياء أدونيس وأتباعه للأوثان، وعبادتهم لها وانحناء الركب أمامها خشعاً، مع هجوم صريح وفاضح على دين الإسلام وعلى الله العظيم - جل وعلا -، في إلحاد مكشوف وسخرية صارخة بالله تعالى.

فننق با فننق)<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة ١/٥٥٠ ـ ١٧٣.

كلمات فيها التخلي الكامل عن هذه الأمة وتراثها وأصالتها، مع انتماء كامل وارتماء تام في أحضان الفينيقية الوثنية.

وهذا الذي نقلناه هو بعض ما قاله عن فينيق<sup>(۱)</sup> من ثناء وتبجيل وتقديس، أمّا أقواله الأخرى عن الأوثان والرموز الوثنية فمنها عشتار<sup>(۲)</sup>، وأرفيوس مع الوثن أدونيس<sup>(۳)</sup>، وتموز عنده كالإله<sup>(٤)</sup> وأوديس<sup>(۵)</sup> وسيزيف<sup>(۲)</sup> وإيكار<sup>(۷)</sup>، وبابل ووأثانها التي يعتبرها درباً وإلهاماً وبداية تقدم، وينادي بإحيائها<sup>(۸)</sup>.

وله مع العرافات والكاهنات صلة (٩)، لكن المجوس ونارهم قد أخذت من اعتباره واحترامه وآماله وعباداته شيئاً كثيراً، حيث جعل نار المجوس رمزاً للأبدية والاستمرار، ووصف نفسه بها بأنه ممتليء بالنار وأنه شاعر يعبد ناره، ويثني على المجوس وبيت نارهم، ويشير إلى قداسة هذه النار وغير ذلك من الأقوال التي تدل على مذهبه الخبيث، وعقائده الملونة من كل ملة وفرقة (١٠).

أمّا الخال فله في هذا الباب أوسع المجال، وكلامه في التنظير للاتجاه الوثني والأسطوري سبق نقل جمل منه، أمّا في تطبيقه الشعري فإن ديوانه مترع بالرموز والأساطير والوثنيات، وهذه بعض أمثلة على ذلك، أول مقدمة

<sup>(</sup>١) انظر المزيد في: المصدر السابق ١/١٥٧، ١٥٩، ٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ١/٩٧، ١١٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ١/٥٥٦، ٢٩٨، ٢/١٩٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق ١/ ١٧٠ ـ ١٧١.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق ١/٣١٤، ٣١٦، ٣٢٣.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق ٢/٢٥٧، ٣٤٨.

<sup>(</sup>V) انظر: المصدر السابق ١/٤٤٨.

<sup>(</sup>٨) انظر: المصدر السابق ١/٣٥٠، ٣٥٣، ٣٥٩، ٣٦٦، ٣٦٦.

<sup>(</sup>٩) انظر: المصدر السابق ١/ ٨٥، ٨٦، ١٠١.

<sup>(</sup>۱۰) انظر أقواله عن المجوس ونارهم في: المصدر السابق ١/٤٠، ٨٣، ٧٣، ٢٥٤، (١٠) انظر أقواله عن المجوس ونارهم في: المصدر السابق ١/٤٠، ٨٣، ٧٣، ٢٥٤،

لديوانه جعلها من كلام هومر في الأوديسة (١)، وذكر الأولمب على أنها الحرية والعدل والخير (٢) وتموز هو البعث، النجاة من القحط (٣)، ثم الامتداح لعشتروت وأدونيس وبعل (٤)، وينادي بعودة أوديس (٥)، وآشور بابل (٦)، وكما فعل البياتي وأدونيس في ثنائهم على المجوس فعل الخال فعلهم (٧)، ومن المدن المرتبطة عنده بالأساطير والوثنيات: نينوى (٨) وأثينا هي فتح الفكر (٩)، وبابل أرض الحضارات (١٠٠).

أمّا جبرا المنظر والزعيم للشعراء التموزيين فإنه يحشد الأسماء والرموز والأوثان في سياق كلامه المسمى شعراً، حشداً مملاً غير متجانس، وله مقطوعة بعنوان «إكارُس (١١)» تصور مدى الارتماء الماحق في الأسطورة يقول:

(إكارُس يا

عانس الشمس، يا

قتيل النور، يا

رافع الأرض إلى السما

<sup>(</sup>١) انظر: الأعمال الشعرية الكاملة ليوسف الخال: ص ١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٢٢٧، ٢٤٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٣٣٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ٢٨٩، ٢٥٧.

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق: ص ٢٤٦.

<sup>(</sup>۸) انظر: المصدر السابق: ص ۲۰۸.

<sup>(</sup>٩) انظر: المصدر السابق: ص ١٠٨.

<sup>(</sup>١٠) انظر: المصدر السابق: ص ٢٨٩، ٣٥٧.

<sup>(</sup>١١) أسطورة يونانية تقول بأنه طار قريباً من الشمس بالرغم من تحذير والده، وعندما ذاب جناحاه الشمعيان سقط في البحر قرب ديلوس، ولذلك سمي البحر الإيكاري. معجم الأساطير: ص ١٢٧.

يا رافعاً على الصخر في البحر اللعين وقد فديت تجربة الإنسان... من متاهة السراديب والجدران السامقة حيث الظلام ونفي الحياة ونفى اليد العابثة من السراديب صعديا إكارس، مثلنا بنافل الريش مزوداً في انطلاقه المتمرد نحو حتف... فهو منا: فى شعره أحلامنا وفى عینیه قد جمدت رؤی من عشقنا، وفي شفتيه صرخة الوادى للحجارة والشجر فى شعره وعينيه وفمه

قبلاتنا، قبلات الصبايا

الطويلات أصابعهن

المشدودات نهودهن

وبينه وبيننا صلات

من الموت، من الموت في الشمس

في بؤرة النور في

بؤرة الظلام...

فلنملأ الوادى صراخاً

ولنملأ البحر ولنملأ الأرض والسماء

صراخاً من القرى الطاوية،

والشوراع الشوهاء

متلوية الحشا...)(١).

أمّا الرموز والأوثان الأخرى المذكورة في ديوانه فكثيرة منها: (7), وأور(7), ونينوى(1), وبابل(8), وبابل(8), ونينوى والإغريق، وسومر، وبيورديس(8), وبرمثيوس(8), وعشتار(8).

وممن كثر عنده استخدام الرموز والأوثان محمود درويش مثل تموز<sup>(۱۱)</sup>، وبابل<sup>(۱۱)</sup>، وطرواده وأرميا<sup>(۱۲)</sup>، وجلجامش<sup>(۱۳)</sup>، وهومير<sup>(۱۱)</sup>، وغيرهم.

<sup>(</sup>١) المجموعات الشعرية الكاملة لجبرا إبراهيم جبرا: ص ٨٦ ـ ٨٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: المجموعات الشعرية الكاملة لجبرا إبراهيم جبرا: ص ١٣، ٧٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٣٩، ٤١.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٣٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٤١.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ٤١.

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق: ص ٤٧.

<sup>(</sup>۸) انظر: المصدر السابق: ص ۸۳، ۱۵۲.

<sup>(</sup>٩) انظر: المصدر السابق: ص ٥٨.

<sup>(</sup>۱۰) انظر: دیوان محمود درویش: ص ۱۰۵.

<sup>(</sup>١١) انظر: المصدر السابق: ص ١١٠، ٢٧٣، ٣٨٩، ٣٩٨.

<sup>(</sup>۱۲) انظر: المصدر السابق: ص ۳۸۹، ۳۹۸.

<sup>(</sup>١٣) انظر: ديوانه أحد عشر كوكباً: ص ٩٤.

<sup>(1</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٩٦.

وأكثر منه المقالح فعنده مثلاً: بروتس<sup>(۱)</sup>، وأبو الهول<sup>(۲)</sup>، ونينوی<sup>(۳)</sup>، وأولمب<sup>(1)</sup>، وفينوس<sup>(۵)</sup>، وسيزيف<sup>(۲)</sup>، وعوليس<sup>(۷)</sup>، وبروميثيوس<sup>(۸)</sup>، وأخيل<sup>(۹)</sup>، وخرافات عن سيف بن ذي يزن وتمجيد غالى فيه غاية المغالاة<sup>(۱)</sup>، وميدوزا<sup>(۱۱)</sup>، وكيوتوبيا<sup>(۱۲)</sup>، وباخوس<sup>(۳)</sup>، وغيرهم.

ولم يقتصر هذا الوباء على المذكورين، بل للآخرين أيضاً استعاراتهم الوثنية، واستعمالاتهم الأسطورية وتشبعهم بمضامين هذه الوثنيات.

تجد ذلك عند النصراني توفيق صايغ (۱۱)، وعند أمل دنقل (۱۵)، وعند معين بسيسو (۱۲)، وعند نزار قباني (۱۷)، وعند الماركسي سميح

<sup>(</sup>١) انظر: ديوان المقالح: ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ١٩٧، ٢٥٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٢٢٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ۲۲۷، ٤٠٣.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ٢٨٩، ٢٩٦.

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق: ص ٢٩.

<sup>(</sup>٨) انظر: المصدر السابق: ص ٢٩٦.

<sup>(</sup>٩) انظر: المصدر السابق: ص ٣١٠.

<sup>(</sup>١٠) انظر: المصدر السابق: ص ٢٨٢، ٣٠١، ٣١٧، ٣٣٣، ٧٥٧.

<sup>(</sup>١١) انظر: المصدر السابق: ص ٣٨٠.

<sup>(</sup>١٢) انظر: المصدر السابق: ص ٤٠٢.

<sup>(</sup>١٣) انظر: المصدر السابق: ص ٤٠٣.

<sup>(18)</sup> انظر: الأعمال الكاملة لتوفيق صايغ: ص ٦٨. وانظر امتداحه للآداب الإغريقية واللاتنينية في مضامينها وكونها كتبت قصائد بلا قوافي، وغير ذلك في: كتاب توفيق صايغ سيرة شاعر ومنفى لمحمود شريح: ص ٣٢.

<sup>(10)</sup> انظر: الأعمال الشعرية لأمل دنقل: ص ١١٠، ١١١، ١١٤، ١٧٥، ٢٣٤، ٣٧٢، ٣٧٠، ٢٣١.

<sup>(</sup>١٦) انظر: الأعمال الشعرية الكاملة لمعين بسيسو: ص ٦٦٩، ٦٧٠، ٦٧٥، ٣٨٤، وغرها.

<sup>(</sup>١٧) انظر: الأعمال الشعرية الكاملة لنزار قباني ٢/ ٤٥، ٧٢، ٣١٤، وغيرها كثير.

القاسم (۱)، وعند زميله توفيق زياد (۲)، وعند الفيتوري (۳)، وعند أحمد دحبور (٤)، وعند غالي شكري في كتابه شعرنا الحديث إلى أين (٥)؟، وذكريات الجيل الضائع (٢).

وهاهنا خاتمة لابد منها في قضية تأثر وانغماس الحداثيين في الوثنيات وفي الأساطير، وهي: أنه من آثار اعتناقهم للأسطورة وارتوائهم من آبارها، مع وجود أرضية شاكة في الدين أو جاحدة له، عمدوا إلى الحقائق الثابتة في الوحي المعصوم في القرآن وصحيح السنة، فجعلوها من الأساطير، أو من الفلكلور الشعبي، ثم أدخلوا هذه في نتائجهم ليثبتوا أنهم «محليون» وليسوا صناعة خارجية، جاؤوا بهذا التكذيب لحقائق القرآن والحديث الثابت، ليكون هذا التكذيب دليلاً آخر على تبعيتهم وانفصالهم عن الأمة عقيدة وانتماء، بل ومعاداتهم للأمة في أعز وأغلى مقوماتها: في دينها وعقيدتها.

وقد مرّ معنا كيف عد إحسان عباس المسيح ويحيى والخضر عليهم الصلاة والسلام والإسراء والمعراج والمهدي من الأساطير  $^{(V)}$ ، وكذلك عدّ يأجوج ومأجوج  $^{(\Lambda)}$ ، وعز الدين إسماعيل ومحمود حمود عدًّا قصة تميم الداري ومأجوج

<sup>(</sup>۱) دیوان سمیح القاسم: ص ۳٦، ۲۹۹ ـ ۳۲۰، ۳۱۳، ۳۱۵، ۳۱۵، ۵۰۰، ۵۷۳، ۷۷.

<sup>(</sup>۲) دیوان توفیق زیاد: ص ۲۷۷، ۲۷۹.

<sup>(</sup>٣) ديوان الفيتوري ٢/ ٢٣٧، ٢٤٢.

<sup>(</sup>٤) ديوان أحمد دحبور: ص ١٧ ـ ١٨، ٣٣.

<sup>(</sup>٥) شعرنا الحديث إلى أين: ص ١٣١، ١٣٢، ١٣٩، ١٣٩.

<sup>(</sup>٦) ذكريات الجيل الضائع: ص ٥٦ \_ ٥٧، ٦٣.

<sup>(</sup>٧) انظر: اتجاهات الشعر العربي: ص ١٢٨ \_ ١٢٩.

<sup>(</sup>۸) المصدر نفسه: ص ۱۳۰.

<sup>(</sup>٩) تميم الدارمي، صاحب رسول الله ﷺ، أبو رقية تميم بن أوس بن خارجة اللخمي الفلسطيني، وقدم سنة تسع فأسلم، تحول بعد مقتل عثمان رضي الله عنه إلى الشام، كان من جمع القرآن على عهد رسول الله ﷺ، وله فضائل جمة، توفي رضي الله عنه سنة أربعين للهجرة. انظر: سير أعلام النبلاء ٢٤٢/٢، والإصابة ٢٠٤/١.

الجساسة والثابتة في صحيح مسلم (١) من الأساطير، وكذلك فعل نذير العظمة وحامد أبو أحمد حين عدُّوا قصة أهل الكهف الواردة في القرآن من الأساطير (٢).

بل جعل كاتب ياسين الإسلام كله أساطير في معرض شرحه لمقدار حقده على الإسلام والعرب<sup>(٣)</sup> وعزيز العظمة جعل الطير الأبابيل أساطير<sup>(٤)</sup>.

والأغرب والأعجب في هذا الميدان أنهم عمدوا إلى الأكاذيب والخرافات فعدُّوها حقائق وبنوا عليها أحكاماً مثل قصة الغرانيق التي اتكأ عليها عزيز العظمة في هجومه على القرآن والإسلام (٥).

#### \* \* \*

# ثانياً: التصورات المتأثرة باليهودية:

كان اليهود وما زالوا أساساً في الفتن والبلاء وأصلاً في الانحرافات والضلالات وقد وصفهم الله تعالى بأنهم يسعون في الأرض فساداً، قال الله م سُبْحَانَهُ وَتَعَالى .: ﴿ كُلُّمَا ٓ أَوْقَدُواْ نَازًا لِلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا اللهُ وَيَسْعَونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَاداً وَاللهُ لَا يُحِبُ المُقْسِدِينَ ﴾ (٦).

وذكر طبائع اليهود وصفاتهم وآثارهم في الإفساد قديماً وحديثاً مما يطول ولايتسع له هذا المقام، وقد كتب في ذلك الكتب الكثيرة، ويكفي من أراد معرفتهم معرفة تفصيلية يقينية أن يطالع أوثق وأعظم وأدق كلام،

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب قصة الجساسة ٣/ ٢٢٦١، والترمذي في كتاب الفتن باب رقم ٦٦ ج٤ ص ٢٥١، وأبو داود في كتاب الملاحم، باب: في خبر الجساسة ٤/ ١٣٥٤، وابن ماجه في كتاب الفتن، باب: فتنة الدجال ٢/ ١٣٥٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: نقد الحداثة: ص ١٢١، ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: رأيهم في الإسلام: ص ١٩٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: الإسلام والحداثة: ص ٢٦٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٢٦٣.

<sup>(</sup>٦) الآية ٦٤ من سورة المائدة.

كلام الله العظيم \_ جلِّ وعلا \_، في كتابه الكريم المجيد.

وبعيداً عن تأويل الأمور تأويلاً تآمرياً بعيداً، نستطيع القول بأن اليهود قد أفسدوا دين النصارى، وسعوا في إفساد دين المسلمين وكانوا وراء التشيع والحركات الباطنية، وكانوا خلف انتشار الداروينية والماركسية والفرويدية والمذاهب المادية الإلحادية، وخلف كثير من التكتلات والخلافات والمؤامرات السياسية والاقتصادية.

ولكون اليهود يرون أنفسهم الشعب المختار، وأبناء الله وأحباؤه، ويرون الأعراق والشعوب الأخرى «جويم» أو «أميين» ليس عليهم في اعتقادهم حرج أن يفعلوا بهم ما شاؤوا؛ لأنهم مجرد مخلوقات وجدت لتكون مسخرة للشعب اليهودي؛ ولذلك لايدعون أحداً إلى الدخول في دينهم، بل يتكتلون حول أعراقهم وسلالاتهم.

ولما كان هذا دأبهم استعاضوا عن إدخال الناس إلى دين اليهودية المحرف، بإبعاد الناس عن أديانهم، أو بتشويه الأديان من داخلها بالحركات والأفكار المدمرة؛ لأجل هذا ولأجل قضية الصراع بين المسلمين واليهود على أرض فلسطين، لم يتعمق التأثير اليهودي في ثقافة وآداب الشعوب العربية.

ومع ذلك فإن المتتبع لنتاج الأدب العربي الحديث يجد أنه لم يخل من التأثر بالديانة اليهودية المحرفة، ولعل الأيام الآتية بعد تطبيع العلاقات مع اليهود ستشهد من شعراء الحداثة ومفكري وكتاب العلمانية من يبتهج باليهود وعقائدهم، ويدخل رموزهم وأباطيلهم في ثنايا الثقافات المتنوعة الرسمية وغير الرسمية، وما يشاهد اليوم من محاولة تغيير المناهج الدراسية لئلا تشتمل على ذم اليهود، أو التذكير بعدواتهم هي مقدمة لما ذكرناه، إلا أن يشاء الله، فهو المرتجى وحده أن يرد كيد الأعداء على نحورهم وأن يكشف أعمال المنافقين، وأن يعز دينه وأولياءه ويقوي العلماء والصحوة الإسلامية حتى تكون لها الصولة والجولة والدولة، فيُعز أهل التوحيد والطاعة، ويذل أهل الشرك والنفاق والمعصية، والله على كل شيء قدير.

ومع وجود الدواعي السياسية للبعد عن اليهود في الفترة الماضية نجد أن أدباء الحداثة لم يسلموا من تأثير الرموز والمصطلحات اليهودية في نتاجهم.

أمّا المفاهيم والمذاهب والأفكار والفلسفات التي ابتدعها اليهود لتخريب البشرية، أو التي وجدوها صالحة لهذا المقصد فاستخدموها، فكثيرة عديدة، ولايكاد يسلم من التأثر بها حداثي.

وإذا اعتبرنا أن الحداثة والعلمانية نتاج يهودي، أو نتاج غير يهودي استفاد منه اليهود وركبوا متنه للوصول إلى مآربهم، فإنه بلا ريب ما من حداثي أو علماني إلا وهو متأثر باليهود، وهو في قيادهم من هذه الناحية.

فإذا أضفنا إلى ذلك العقائد التي مازجت الحداثة وهي من إنتاج اليهود صراحة مثل الوجودية والماركسية، أو التي شارك في نشأتها ونشرها يهود مثل البنيوية والسوريالية، فإنه يُمكن القول حينئذ بأنه لم يخل حداثي من الانغماس في هذا الخوض الآسن، ولم يسلم أحد منهم ـ وإن أعلن وادعى العداوة لليهود ـ من أن يكون عاكفاً على عِجْلهم أو لاعقاً من تراب العاكفين عليه.

فإذا كان هذا الذي قلناه على وجه العموم له ما يؤكده أو يؤكد بعضه على وجه الخصوص، فإن القضية تصبح أشبه بالمسلمات.

إذا نظرنا إلى نصارى الحداثة من العرب وجدنا أنهم أقرب أهل الملة الحداثية، إلى الملة اليهودية، ولنأخذ على ذلك مثالين من شخصين لهما في ملة الحداثة القدم السائخ:

الأول: يوسف الخال الرائد الحداثي وقدوة الأجيال الحداثية من بعده، والذي تجد له في نفس كل معتقد للحداثة المقام الأسمى والمنزلة العظمى، ولو خالفه في المنهج التفريعي داخل سراديب الحداثة.

هذا النصراني الذي يحارب القديم ويجعل اتباعه من نواقض النهضة والتقدم، وينادي بهدم وإلغاء كل سالف شأنه في ذلك شأن أدونيس، لكنه

إذا جاء إلى الملل الكفرية أحياها وبثها وأعلى شأنها، وعمل في نشرها مايستطيع.

وقد مرّ معنا كيف كانت عنايته بالأساطير والوثنيات الجاهلية وسوف يأتي معنا كيف استخدم الحداثة سلماً لتمرير عقائده النصرانية، وهو مع ذلك قد شارك في إحياء اليهودية حين اشترك مع بعض الأخصائيين في ترجمة التوراة إلى العربية، وهو العمل الذي ذكره مؤلفا كتاب «رأيهم في الإسلام» وهما غريبان - في معرض امتداحهم وإطرائهم ليوسف الخال فقال: (ويشارك هذا الكاتب البروتستنتي بعض الأخصائيين في ترجمة التوراة منذ خمسة عشر عاماً، ولعل في ذلك عزاء له، فهذه الترجمة باللغة العربية الحديثة ستحل محل ترجمة أخرى وضعت في لبنان منذ أكثر من قرن، أوائل النهضة)(١).

فإذا ربطنا بين هذا العمل وبين حركة شعر وارتباطها بالمخابرات الأمريكية، تبين لنا أن هذه الترجمة في ضمن السياق الأمريكي الصهيوني لبسط سيطرتهم على المنطقة من خلال عملائهم.

الثاني: توفيق الصائغ، وهو ـ كما ثبت أيضاً ـ من عملاء المخابرات الأمريكية، ومجلته حوار التابعة لمنظمة حرية الثقافة كانت تمولها تلك المخابرات (٢)، حتى أن مجموعة من الكتاب والصحفيين في مصر ولبنان كتبوا عن هذه العلاقة المريبة، وكشفوا هذا الارتباط المشين بين الصائغ والمنظمة العالمية لحرية الثقافة التابعة لوكالة المخابرات الأمريكية، والتي كانت توجه وتمول مشروع مجلة حوار (٣).

<sup>(</sup>١) رأيهم في الإسلام: ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: بحثاً عن الحداثة: ص ٤٢، ٥٩، وأفق الحداثة وحداثة النمط: ص ٥٥، ٥٦ - ٥٧.

<sup>(</sup>٣) انظر أسماء المجلات والجرائد التي تولت كشف هذه القضية في: كتاب توفيق صايغ سيرة شاعر ومنفى لمحمود شريح: ص ١٣٧ ـ ١٥٧ الذي يتبنى الدفاع عن صايغ ومجلته.

ثم نشرت صحيفة نيويورك تايمز في ١٩٦٦/٤/٢٧م الموافق ذي الحجة ١٩٦٩هم مقالة أكدت فيه هذه المنظمة العالمية لحرية الثقافة تابعة لوكالة المخابرات الأمريكية، وأن هذه المنظمة كانت تمول مجلات منها مجلة حوار العربية، فاعترف توفيق صايغ بتبعية مجلته لهذه المنظمة، ودافع من دخول مصر والعراق، وتصدى الكتاب والصحفيون لهذه المجلة والمنظمة وأتباعها، وقد كان الجو مناسباً لهذه السوق ولهذه المزايدة؛ لأن القومية العربية كانت على أشدها والأوضاع مع اليهود والأمريكان على أشدها.

وقد دافع عن حوار والصائغ، الحداثي النصراني أنسي الحاج<sup>(۱)</sup>، وحاول الصايغ مرات أن يدافع عن نفسه.

وفي 1977/7/18م الموافق ربيع أول 1977ه نشرت النيويورك تايمز ثلاث مقالات تتصل بقضية حوار والمنظمة العالمية لحرية الثقافة، وصلتها بالمخابرات الأمريكية فقامت جريدة الأهرام بترجمة هذه المقالات 0/1/1/1 الموافق ربيع ثاني 1971ه مشفوعة برد لويس عوض عليها!!، وقد أصدر الصايغ بياناً في فرنسا في 1777 تموز 1977م الموافق ذي القعدة 1977ه يدافع عن موقفه وبين فيه أن هناك مؤسسات عربية أخرى اشتركت رسمياً، وبصفة علنية مع المنظمة العالمية لحرية الثقافة، في تبني حلقات دراسية دولية ذات أهمية لطبقة المثقفين العرب: «ومن بين هذه المؤسسات

<sup>(</sup>۱) ومن ضمن دفاعه عن حوار وصايغ أن شعراء وأدباء كتبوا في حوار وتعاونوا مع منظمة حرية الثقافة، وذكر منهم: السياب وصلاح عبدالصبور، ونزار قباني، ويوسف غضوب، ولويس عوض، ومحمد الماغوط، وسلمى الخضراء الجيوسي، وليلى بعلبكي، وغادة السمان، ووليد إخلاص، وزكريا تامر، وعبدالسلام العجيلي، فتأمل ذلك فإن فيه دلالة. انظر: المصدر السابق: ص ١٤١. ومن الأسماء التي ذكرت مجلة روز اليوسف في ٢٦٦٦/٦٦١ م/١٩٦٦ه أنها كانت تتعاون مع حوار والمنظمة من الكتاب المصريين: إبراهيم بيومي ومحمد مندور، وبنت الشاطئ، وسهير القلماوي وعبدالرحمن بدوي. انظر: المصدر السابق: ص ١٤٠.

لجنة التخطيط القومي في الجمهورية العربية المتحدة (سوريا ومصر أيام الوحدة بينهما) وجمعية المهندسين المصرية، ومعهد الإدارة العامة بالقاهرة وجامعة الخرطوم (۱)، ثم أصدرت المنظمة العالمية لحرية الثقافة بياناً قالت فيه: (ونحن فخورون بأننا قد ساعدنا على إعانة عدد لايحصى من الأساتذة والكتاب والصحفيين ومن بينهم بدر السياب وتوفيق صايغ، سواء كانوا ليبراليين أم محافظين أم اشتراكيين، في كفاحهم من أجل حرية التعبير الثقافي في أية بقعة من بقاع الأرض)(۲).

وأضافت: (وقد صرح السيد<sup>(٣)</sup> صايغ بأن حوار مجلة أدبية ثقافية بصفة أساسية توزع في ١٢ دولة إسلامية في شمال أفريقيا وفي الشرق الأوسط، وقرر أن كل ما يكتب فيها من موضوعات سياسية «قومي عربي ليبرالي يساري» في نبرته)<sup>(٤)</sup>.

وفي هذا ملمح مهم يدل على أن وكالة المخابرات الأمريكية تشجع كل الاتجاهات المتناقضة، ولاترى بأساً في دعمها ونشر فكرها، شريطة ألا تكون من الإسلام أو تدافع عن قضايا الأمة من منطلقات وتوجيهات إسلامية.

وفي الدفاع الذي قام به النصراني الآخر لويس عوض عن ابن ملته وشريك عمالته توفيق صايغ، بين لويس عوض أنه دافع عن صايغ ولقي في ذلك العنت، وأنه قد عرف توفيق صايغ في فترة ما بين ١٣٧٠هـ/١٩٥١م و٢٣٧هـ/١٩٥١م أوجد فيه مثقفاً فلسطينياً، أهلاً لكل احترام متحرر الفكر في هدوء، ثم ذكر أن الحملة التي وجهت إليه كانت من دأب الشيوعية والإخوان المسلمين، ثم بين أن اعتراضه الوحيد في موضوع

<sup>(</sup>١) انظر: توفيق صايغ سيرة شاعر: ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٢) (٤) المصدر السابق: ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٣) هكذا قالت المنظمة ونقلتُه كما هو، وإلاّ فإنه لايجوز أن يقال للكافر والمنافق سيد، لورود النهي الصريح في ذلك

المنظمة وحوار أنهما قائمتان بتمويل من مؤسسات ثقافية أجنبية، وأنهما تعترفان بهذا بصراحة، وتعلنانه في كل مناسبة، ثم قال: (وهذا أشرف ألف مرة من أولئك السادة الذين يقبضون من الأجانب في الظلام، ويمشون بين الوطنيين كالشرفاء، ولكن نشاط المؤسسات الثقافية الأجنبية في بلادنا أمر مشروع ومنظم بموجب معاهدات التبادل الثقافي، ففرانكلين الأمريكية والشرق الروسية كلاهما يمارس نشاطه بموجب معاهدات التبادل الثقافي.

فلماذا يختصون منظمة حرية الثقافة وحوار بالتشهير والمقاطعة؟، أن فرانكلين بالذات قد اشترت أقلام المئات والمئات من أساتذة الجامعات ورجال التربية والتعليم والمسؤولين عن توجيهنا الثقافي)(١).

وفي هذا الدفاع عن صايغ اعتراف صريح بالعمالة للأمريكان سراً وجهراً، واعتبار ذلك من الأمور الطبيعية.

بل فيه دفاع عن عمالة لويس عوض نفسه الذي دافع عن مجلة صدرت في مصر بأموال يهودية للسيطرة على ثقافة الناس وتوجيهها، ولتكون أداة توجيه لأغراض ومقاصد اليهود، وهي مجلة «الكاتب المصري» ويسميها لويس عوض المجلة الزهراء (٢)، وله في العمالة قدم راسخ، وفي تنفيذ مآرب أسياده اليد الطولى (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٥١ ـ ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: أباطيل وأسمار: ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٤٢ ـ ١٤٩، ١٨٥ ـ ١٨٧، وغيرها.

<sup>(</sup>٤) انظر: توفيق صايغ سيرة شاعر: ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١٥٧.

هذا ملخص سريع لعمالة توفيق صايغ التي انكشفت آنذاك، ولاريب أن أمثال هذه العمالة اليوم كثير جداً، ولو انكشف أو كتب عنه في هذه الأيام لما وجد منكراً إلا من أهل الولاء للإسلام، أمّا بقية الكتّاب العلمانيين والحداثيين فقد انقشعت سحب التخفي والخشية من هذه العلاقة، ومن يدري فلربّما رأينا في الأيام القادمة مع تسارع عملية التطبيع مع اليهود من يكشف لنا سيرة عمالته لهم أو لأم اليهود الحانية «أمريكا» كشفاً يفاخر به ويتطاول، فإن مسار الأحداث والتغيرات السريعة تشير إلى ذلك، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

إنّ عمالة توفيق صايغ لاتحتاج إلى كل هذا الكشف والإثبات، فإن المتتبع لسيريته وكتاباته وما تحتويه من رموز وثنية ونصرانية ويهودية، يستطيع أن يكتشف ببساطة أن هذا الرجل بذرة لشجرة غريبة خبيثة، أريد لها أن تنبت في أرض المسلمين، وتثمر الشوك والشقاق والبلاء والفتنة، مثله في ذلك مثل أشباهه من الحداثين والعلمانيين.

وإذا ذهبنا إلى تتبع الرموز اليهودية التي اشتمل عليها كلامه فإننا نجد الكثير، ومن ذلك إقراره في إيحائية يهودية بالهيكل الذي يدّعي اليهود وجوده في القدس في دلالة واضحة على تناغمه مع هذه الدعوى، يقول:

(وأنا هيكل غاب عنه القدس

فكنتِ القدسَ:

قدساً واشتهيك)(١).

وغير غريب على توفيق صايغ الذي كان أول نشاط أدبي له هو دراسة عن التوراة وهو في العشرينات من عمره، أي أنه من يفاعته ارتبط بالعقائد

<sup>(</sup>١) الأعمال الكاملة لتوفيق صايغ: ص ٧٢.

اليهودية، وامتدح ما في التوراة من أدبيات جميلة راقية، قال أحد المؤلفين عن سيرته: (خلال الفترة الممتدة من حزيران / يونيو ١٩٤٤م إلى آذار / مارس ١٩٤٥م وقبل حصوله على شهادة البكاليوريوس في الأدب، كتب توفيق ثماني حلقات في «النشرة» تحت عنوان «التوراة كأدب» تشير الحاشية في الحلقة الأولى إلى أن هذه السلسلة من المقالات هي ملحق للأطروحة التي قدمها الكاتب لدائرة الدراسات السامية في الجامعة الأمريكية في بيروت، إلاّ أننا لم نعثر على الأطروحة المذكورة، ولربّما كان صايغ يقصد بحثاً طويلاً قدمه لتلك الدائرة، الحلقة الأولى ظهرت في عدد حزيران يونيوا ١٩٤٤م من النشرة وهي تمهيد، يوضح فيها توفيق أن «الغاية من نشر هذه الأبحاث هي محاولة التبيين على أن التوراة فضلاً عن كونها كتاب دين روحياً سامياً، سفر أدبي جليل، لاتقل بعض أشعاره وأقسامه، روعة عن الكتب الأدبية الخالدة، وأنا حين أكتب في موضوع «التوراة كأدب» إنّما أعنى قيمتها الأدبية وتأثيرها الثقافي من وجهة اللغة التي كتبت بها أصلاً...، ثم بين أن مايميز الأدب العبري هو هذا الخيال الشرقى الأصيل، الذي يوصف بأنه ثاقب، ومبدع ومزوق، فالخيال اليهودي لم يعبأ بالطبيعة بل بالله مصدر الجميع...)(١).

ثم يورد الصايغ جملاً عديدة من كلام اليهود في التوراة، ويعقب على ذلك بأن في هذه الجمل كلها جمالاً أدبياً وخيالاً فنياً رائعين (٢).

ثم يشير إلى أن التوراة هي من أهم أقسام الأدب العبراني؛ لأنها تحوي بين دفاتها عدة عواطف رقيقة، ولاتقتصر على ما تملأ به كتب التاريخ الجامدة من ذكر الحوادث وأسماء الأشخاص والأماكن والسنين، بل تقرأ فيها قصصاً طريفة كتبت بأسلوب جميل (٣).

(وفي مقال مهم كتبه توفيق وهو في الثامنة والعشرين، نشره في

<sup>(</sup>١) انظر: توفيق صايغ سيرة شاعر ومنفى لمحمود شريح: ص ٢٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٣٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٣٠.

بيروت في مطلع العام ١٩٥١م في «النشرة» تحت عنوان «الشاعر الأول» تكمن أهمية المقال في رؤية صاحبه الآخذة من الأناجيل. الشاعر الأول في نظره هو رجل الدين الأول، ديوانه الأول الطبيعة، وديوانه الثاني الحياة، والثالث المرأة، والرابع الكتاب المقدس، وهنا يسهب توفيق في تمجيد «أروع الشعر» «فسفر أيوب من الطرف الشعرية الكبرى، ولعله أعظم قصيدة فكرية معروفة، وسفر «المراثي» يضم بعضاً من خيرة المراثي الوطنية العالمية، وفي «المزامير «قصائد غنائية شجية، لاتجاريها إلا بعض القصائد المتفرقة في بطون الأشعار الأخرى، وفي «نشيد الإنشاد» نقرأ أعذب أنشودة للجمال والربيع، وأبدع قصيدة حب عرفتها الأزمان، كما وصفها توفيق الحكيم، أو عودوا إلى ما في التوراة من قصص أفعمت روعة فنية خالدة، ما زالت إلى اليوم تعجب وتلذ حين تقرأ كما كانت تعجب وتلذ قبل مئات ما زالت إلى اليوم تعجب وتلذ حين تقرأ كما كانت تعجب وتلذ قبل مئات الأزمنة، أو إلى ما فيها عنصري الجمال والبساطة اللذين لايتغيران مع الأزمنة، أو إلى ما فيها من تاريخ أدبي، أو حكمة وأمثال وفلسفة، أو البياطةي «لليضاهي» (١٠).

إن هذا النص بما يحتويه من تفاخر نصراني وإعجاب توراتي يؤكد لنا أن الصائغ راهب كنيسة وحبر معبد قبل أن يكون شاعر تحديث وتجديد، وفي هذا ما يكفي المنصف لمعرفة ما خلف كواليس الحداثة، وستائر مسرحياتها.

وفي دراسته للتوراة والأدب العبراني يكتشف الصائغ اكتشافاً ساقطاً لا حقيقة له يقول فيه: (ومما يلاحظ أن كل أنبياء إسرائيل كانوا شعراء)(٢).

وتحدث عن الحكم والأمثال في التوراة، ثم يصل في بحثه «التوراة كأدب» إلى عظمة الشعر العبري لكونه لايحتوي على قافية، يقول: (وللشعر

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٠.

العبري مميزات خاصة، فهو وإن يكن في أبياته إيقاع إلا أنه لايخلو من الوزن ويندر أن نجد فيه قافية، ومما يلاحظ أن أعظم القصائد العالمية كتبت بدون قوافي: في الآداب العبرية والإغريقية واللاتينية كلها غير مقفاه، وطُرَف الأدب الأوروبي الكبرى كلها نظمت بالشعر المرسل،...)(١).

ففي هذا القول يُمكن الالتفات إلى أن جذور الدعوة إلى هدم القافية والوزن في الشعر العربي انطلقت من هذه المنطلقات الوثنية والعبرية، ويكفيك من شرّ سماعه!!.

وفي إشادة وامتداح نادرين يربط الصايغ بين التوراة والشعر العبري والأدب العالمي، ثم يصف تأثير التوراة في الأدب الإنكليزي (٢).

ثم ينتقل إلى الجزء الذي يهمنا هنا وهو أثر التوراة في الأدب العربي، فبعد أن ذكر ترجمات التوراة العديدة إلى اللغة العربية، أشار إلى أثر التوراة في الأدب العربي القديم والمعاصر، وأتى بقول إجمالي يصح الاكتفاء به في الدلالة على هذه القضية التي نحن بصددها، فقال: (أمّا أثر التوراة في الأدب العربي فلم يكن قديماً ذا شأن للمحيط الإسلامي الذي نشأ فيه الأدب العربي، لكن في العهد الحاضر وبعد الاختلاط بأوروبا والأدب الغربي، وانتشار الثقافة العالمية المعتمدة إلى حد كبير على المسيحية، أخذ الأدب المسيحي يقوى، وفي أواخر القرن الماضي ظهر في الشعر نزاع طائفي بين المسيحييين والمسلمين، أمّا في العصر هذا فصرنا نرى كثيراً من القصائد المسيحيين والمسلمين، أمّا في العصر هذا فصرنا نوى كثيراً من القصائد المسيحيات منها، أو تحوي استشهادات منها، أو متأثرة بأسلوبها بها [كذا] من أمثلة هذه نذكر باختصار في خاتمة هذا الفصل كتابات جبران خليل جبران المختلفة، ومسرحية «بنت يفتاح» لسعيد عقل، وقصائد «شمشون» و«لوط» لإلياس أبو شبكة الذي نشر أبحاثاً في أثر التوراة في الأدب العالمي، وغير هذه) (٢٠).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣١.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٣٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٤.

ولم تقتصر اهتمامات صايغ بالتوراة والدين اليهودي على هذا البحث، بل شارك في تحرير مجلة الجامعة الأمريكية المسماة «الكلية «الصادرة باللغة الإنجليزية، ثم كان المحرر المساعد لها لموادها العربية، وقد كتب مقالاً بالإنجليزية في كانون الثاني يناير ١٩٤٤م الموافق محرم ١٣٦٣هـ بعنوان «الخادع الأكبر» يعرض فيه ثلاثة مواقف من المرأة كما وردت في سفر التكوين والأدب اليوناني، وفي مجلة الكيلة يكتب مقالاً عن المعري، يربط فيه إبداع المعرى وتفوقه \_ حسب رأيه \_ بالكهنة النصاري وأسفار التوراة(١)، وليس بالأدب العربي ولا بالثقافة العربية ولا بالإسلام ولا بشيء من ذلك، وفي ذلك دعاية واضحة إلى الأخذ من هذا المعين الذي يراه سبباً في تميز المعري الذي قال عنه: (لم يهتم أبو العلاء بما كان يهتم به الشعر العربي من مواضيع لاتبتعد إلا بالنادر عن الحواس، ولم يتأثر بالمميزات العربية في الأدب، أو بما كان ذلك الأدب يستلهمه، بل استلهم بيئته وحدها، وحوى برأسه الثقافة المنغمسة بالغرب، والتي وصلت إليه عن طريق معلمي اللاذقية وكهنتها. . . ، وأثرت فيه بعض كتابات أسفار التوراة، هذه كلها لم يستمدها إلا من حضارة بلاده، ولم تكن لتوجد إلا في بلاده، فنظم ونثر وحلق في تفكيره وتخيله واهتم بالمجردات، ورحل إلى العلاء، وحرر الشعر من النزعة الهيمية، وبحث في المجتمع فانتقده، وبكل المثل البائدة فندد بها، وبالمرأة فقذفها بأبياته الساخطة، وقاتل في سبيل حرية الفكر فخرج شاعراً وشاعراً فريداً، يستمد تفكيره ومزاياه وشخصيته من بلادنا، وتتمثل امتنا فيه)(٢).

وعلى ما في هذا الكلام من مغالطات وأكاذيب وافتراء على الحقيقة والتاريخ (٣) إلا أنه يحتوي من عبارات الدعاية للانغماس في الغرب ـ حسب تعبيره ـ والأخذ عن كهنة النصارى وأسفار التوراة ليكون الشاعر مبدعاً

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٣٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٥.

<sup>(</sup>٣) انظر رد الشيخ محمود شاكر على النصراني الآخر لويس عوض في قضية دعواه أن المعري تأثر بالنصارى في كتابه النادر أباطيل وأسمار، ففي الرد عليه رد على توفيق صايغ أيضاً.

وعالمياً ومتطوراً، وهذا نموذج من نماذج التدليس الحداثي الذي استخدمه نصارى العرب في الدعاية للانحرافات الاعتقادية واتباع الملل الأخرى، تحت شعارات الإبداع والتجديد والانفتاح على الفكر العالمي، فاتبعهم في ذلك من اتبعهم من أبناء المسلمين وانسلخوا عن دينهم، وصاروا يقومون بالدور نفسه، في أجواء من فتن الشبهات وسقم الأفكار والعقائد والضلالات.

وفي وسط غبار التشويش النصراني الحداثي يصف أحد الكتاب النصارى الحداثيين العرب معالم الأدب العربي الحديث بعد الحرب العالمية الثانية، ويتعرض للبعد الديني ذاكراً النصرانية ثم اليهودية التي ختم بالكلام عنها قائلاً: (وسواء أكانت اليهودية ديانة فراتية أم صحراوية أم مصرية، فإنها تظل من جملة ديانات الشرق الأوسط، أو الشمال الأفريقي، فإنها على كل حال لم تحارب كديانة غريبة عن المنطقة، وإنما استخدمت من أجل مآرب قومية وإنشائية)(١).

فلماذا كل هذا التسويق والتهوين وفرض منطق الأمر الواقع؟ أنها المآرب القديمة الجديدة كما أخبر الله تعالى عنها وعن أصحابها: ﴿وَلَا يَزَالُونَ يُقَائِلُونَكُمْ حَتَى يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُوا ﴾(٢).

ولسائل أن يسأل: هل امتد تأثير العقائد اليهودية والرموز التوراتية؟.

والجواب عليه بما سبق، وبما سوف نذكره لاحقاً من شواهد وبينات في هذا الصدد، فها هو أدونيس يؤكد أنه في قصيدة «أرواد يا أميرة الوهم» اعتمد فيها (على الأسلوب الشعري القديم في فينيقيا وما بين النهرين، وهو الأسلوب الذي ورثته التوراة في أروع أشكاله وتأثر به كثير من شعراء أوروبا وطوروه وآمل في استخدام هذا الأسلوب من التعبير الشعري، أن أضع مع

<sup>(</sup>١) النزوحات الكبرى لحنا عبود: ص ٣٥.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢١٧ من سورة البقرة.

زملائي الشعراء حجرة صغيرة في الجسر الذي يصلنا بجذورنا وبحاضر العالم)(١).

وفي تطبيق عملي يستعير أدونيس العبارات والمصطلحات اليهودية، ويستخدمها في إجلال مثلاً «مزامير الإله الضائع» ( $^{(1)}$ )، وفي مقطوعة «إرم ذات العماد» يسمي المقطع الأول «مزمور» ( $^{(2)}$ )، ونحوه في مقطوعة «الزمان الصغير» ( $^{(2)}$ ).

وفي بعض كلامه يعبر عن إعلانه الحداثي التدميري بقوله:

(أعلن طوفان الرفض

أعلن سفر تكوينه)<sup>(ه)</sup>.

ويستخدم أسماء يهودية وردت في التوراة، مثل قوله في امتداحه لنفسه، وادعائه القدرة على البعث والإحياء والإبداع الدائم: (قادر أن أصير وجهي بحيرة للبجع، وأجعل أهدابي غابات وأصابعي ربيعاً وأعراساً، قادر أن أبعث أليعازر في كل خطوة أخطوها»)(٢).

و(يعتقد أدونيس أن هناك عوامل كثيرة مهدت لقصيدة النثر منها «التوراة» والتراث الأدبي القديم في مصر وبلدان الهلال الخصيب على الأخص» (٧٠).

<sup>(</sup>١) الحداثة الأولى: ص ١١١.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية الكاملة ٢١٣/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/٥٥٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/٣٨٣.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ١/٣٢٨.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ١/٨٦٠.

<sup>(</sup>٧) أفق الحداثة: ص ٧٤ وقد نقل هذا عن أدونيس من مجلة شعر عدد ١٤: ص ٧٧٠.

وهاهي نازك الملائكة تكشف عن تأثرها العميق باليهود وكتابهم التوراة، في صيغة إطراء وإعجاب، ففي ديوانها قصيدة بعنوان التماثيل كتبت مقدمة نثرية لها فقالت: (هدية إلى قائمة الأسماء الغامضة المنطفئة التي جاءت في سفر التكوين من كتاب العهد القديم)(١).

وهاهو البياتي يستخدم «سفر الخروج ويبحث فيه عن المعنى»(٢) عن المخرج والطريق والدرب!!.

ويقول:

(لسيدي أكتب ما أراه في خارطة التكوين

وكتب المستقبل الساكن في الماضي، وسفر العودة ـ الخروج)(٣).

ويصف جهاد فاضل المرجعية الفكرية والثقافية لصلاح عبدالصبور فيقول: (واستخدم صلاح التراث القديم وتراث الشعر الشعبي المصري، واستخدم حتى تراث الصوفيين وتراث الكتب المقدسة، وبالتحديد لغة التوراة والإنجيل إلى جانب استفادته من ثقافته الإنجليزية)(1).

ومن أشهر مشاهير الحداثة، وله شعبية كبيرة عند أدباء الحداثة العرب «ناظم حكمت» الشيوعي التركي، وهو في الحقيقة يهودي من بولونيا، أتى إلى مدينة سراي بوسنه التركية وادعى الإسلام وتزوج إحدى نساء المدينة، وفعل كما فعل أسلافه من يهود الدونمة أو يهود سالونيك(٥).

وقد أوضح غالي شكري أن ناظم حكمت أحد أهم المرجعيات للحداثة العربية في الرؤية والفكر<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) ديوان نازك الملائكة ١/٠٧٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: ديوان البياتي ۱/۲۰۹.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ١/٢٧٩.

<sup>(</sup>٤) قضايا الشعر المعاصر: ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: كتاب الشعوبية الجديدة: ص ٢٠٥.

<sup>(</sup>٦) مجلة الناقد عدد ١٣: ص ٥٤ في تموز يوليو ١٩٨٩ م.

وها هو سميح القاسم يصف نفسه بأنه مكره:

(أن أصبح ايليا في القرن العشرين)<sup>(١)</sup>.

ويكتب في الهامش عن إيليا بأنه نبي يهودي حارب الأوثان، وينسب إليه أنه قتل كهنة بعل. ويستخدم مثل سابقيه مصلطح سفر التكوين، فيقول:

(هنا سفر تكوينهم ينتهي

هنا سفر تكويننا في ابتداء)(٢).

وفي مقطع له بعنوان «يهوشع مات» (٣) وهي تسمية يهودية لنبي الله يوشع بن نون عليه الصلاة والسلام، يورد شرحاً عن مراده بيهوشع، ونصاً طويلاً من التوراة «العهد القديم - يشوع - الأصحاح الأول (٤) ثم يظهر التحدي في هذه المقطوعة، من خلال استخفافه بهذا النبي الكريم عليه الصلاة والسلام، وهذا وجه آخر من أوجه التأثر باليهود الذين عرف عنهم الاستخفاف والسخرية بالأنبياء، بل والقتل لهم.

وفي مقطع آخر بعنوان «طفل يعقوب»(٥) يورد نصاً من التوراة في مقدمة هذا المقطع، ويخاطب اليهود بخطاب فيه شيء من الاستخفاف بيعقوب ويوسف عليهما الصلاة والسلام(١٠).

وقد بلغ به الاستعارة من اليهود أن ضمن بعض كلماتهم في ثنايا كلامه في حوار أجراه يقول فيه:

### (وإليكم نشرتنا الأولى:

<sup>(</sup>١) ديوان سميح القاسم: ص ٣٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٩١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٩٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٣١.

<sup>(</sup>٥)(٦) المصدر السابق: ص ١٣١ ـ ١٣٢.

صرح ليفي إشكول:

«شرع درك هرشتفلس كرشت

الملك يقول:

«برش تفتر حشتر لشند بثل

أمريكا فقدت إحدى قطع الأسطول

هدد مكنا مارا..

ـ ابن ال. . . مسطول!!

اليوم أحرر هذا الخبرا:

أرنستوتشي غيفارا

ببني قمرا

فى أفق ما!!)<sup>(١)</sup>.

ولايدري القارئ أي شعر في هذه السخافات؟ وأي فائدة معرفية أو فكرية يُمكن أن يصل إليها من يقرأ هذ العبث؟.

وبعد هذا التضمين السقيم للكلام العبراني يختم بذكر الماركسي غيفارا<sup>(۲)</sup> ممتدحاً منهجه ومتفائلاً بالمجد الذي يبنيه غيفارا!! في تقلب مشين

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٨٢.

<sup>(</sup>۲) غيفارا، هو ملهم الحداثيين ورمزهم الكبير أرنستوتشي غيفارا، شيوعي ماركسي من أمريكا اللاتينية، وأحد أركان الثورة الشيوعية الكوبية مع كاسترو، كان من أبرز الدعاة المتحمسين للشيوعية، اشترك في الحكم الشيوعي في كوبا، وأصبح له مدرسة فكرية وسياسية وممارسة ثورية تعرف بالغيفارية خاصة بعد قتله على يد القوات البوليفية وتحول اسمه إلى رمز عند الماركسيين، خاصة أنه يؤيد العنف والانقلاب الثوري الدموي والحرب الشعبية، بعد توليه وزارة الصناعة في هافانا ترك ذلك وتوجه إلى العمل الثوري كما يقال، واختفى من كوبا وتنقل في رحلات سرية إلى مصر والجزائر، ثم إلى بوليفيا حيث قتل هناك في ١٩٦٧ هـ/١٩٦٧ م. انظر: موسوعة السياسة ٤/٢٠١ م. انظر:

من العبرانية إلى البساط المادي الذي نسجته أيدي اليهود إلى الماركسية، والحمد لله الذي أراه قبل أن يَموت الخزي والدمار والشتات الذي نزل بالشيوعية.

وفي مقطوعة له بعنوان «مزامير»(١) تحتشد العبارات والمصطلحات والرموز الصهيونية بشكل إقحامي فج، مما جعله يقدم بمقدمة اعتذارية شارحة، يصدق عليها المثل «عذر أقبح من فعل»، قال في المقدمة: (... أدخل الشاعر في جزء كبير من القصيدة، تعابير وصوراً توراتية من المزامير، ومن سفر أشعياء بالذات)(٢).

أمًّا عبدالعزيز المقالح فإنه لاينسى أن يضيف إلى أمجاده الحداثية إضافة الأسماء والرموز اليهودية، ليثبت قدرته الفنية وثقافته العالمية!!، فيقول:

(و«سالومي» تفني في ملاهي القدس

تنشر لحمها في المسجد الأقصى

وتطلب كل رأس راكع فيه

لترفع عالياً من حائط المبكى)(٣).

وله مقطوعة بعنوان «يهوذا»(٤) مقدّمة بسطر لأرسطو يقول فيه: (يا أصدقائي ليس هناك أصدقاء)(٥).

أمًّا محمد الفيتوري الساخط على لونه الأسود والغاضب بسببه على كل أبيض، في عقد متراكمة ينفس عنها بالافتخار بالزنجية وبغض الأبيض، وفي مقدمة ديوانه يشرح المقدم هذه العقدة عند الفيتوري، ويذكر أنه بذلك

<sup>(</sup>١) ديوان سميح القاسم: ص ١٩٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٩٢.

<sup>(</sup>٣) ديوان المقالح: ص ١٩٣.

<sup>(</sup>٤)(٥) المصدر السابق: ص ٣٦٤.

يناقض قول حبيبة النبي سليمان إذ تصف نفسها بالجمال وهي سوداء مثله، ثم يورد نصاً من التوراة تقول فيه: (أنا سوداء ولكني جميلة يا بنات أورشليم كأخبية قيدار وكسرادق سليمان...)(١).

وفي المقدمة نفسها يشرح صحابها المكونات الثقافية للفيتوري فيذكر أنه (قد حفظ القرآن، وقرأ سفر أرميا، ونشيد الأناشيد...)(٢) الخ.

وهكذا تصبح التوراة جزءاً من المعلومات العلمية التي يفاخر بها أبناء المسلمين!!، فإذا تتبعنا عند الحداثيين مقدار الألفاظ والمصطلحات الإسلامية في كلامهم فإننا نجد نسبة قليلة جداً إزاء المصطلحات والرموز الوثنية واليهودية والنصرانية مما يؤكد شهادة أحد الغربيين الذين نظروا إلى ظاهرة الحداثة وما بعد الحداثة عند الحداثيين فأكد أنهم مصابون بانفصام الشخصية، عدميون صنميون "

ولا ريب أن الحداثيين العرب الذين شربوا من كل مورد، عدا الإسلام وعرفوا كل الثقافات، وقرأوا كل الكتب إلاّ القرآن، وهو ماذكره أحد النقاد الحداثيين قائلاً: (... اعترف أحدهم، ولا أريد أن أسميه الآن، بأنه لم يقرأ القرآن أساساً. في اعتقادي أن شاعراً عربياً يكتب بلغة عربية ويدعي الحداثة والتميز لم يقرأ القرآن، ولم يقرأ أي شيء من أصول النقد العربي أو الشعر العربي القديم، كيف يُمكنه أن يكون شاعراً وحتى حداثياً)(٤).

فإذا انتقلنا من مجال التأثر باليهودية في النتاج الفكري والأدبي، إلى مجال التأثر العملي المباشر بهم، غير ما أسلفنا ذكره في مقدمة هذا الملمح، فإننا نجد أن طائفة من حداثيي فلسطين ممن يطلق عليهم «شعراء الأرض المحتلة» كانوا أعضاء في حزب «راكاح» الشيوعي الإسرائيلي!!،

<sup>(</sup>۱) ديوان الفيتوري ۲٦/١.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق 1/13.

<sup>(</sup>٣) انظر: قضایا وشهادات ۳ شتاء ۱۹۹۱ م/ ۱٤۱۱ هـ: ص ۱۹.

<sup>(</sup>٤) قضايا الشعر المعاصر لجهاد فاضل: ص ٣٩٠، وهذا القول للناقد عبدالرزاق عبدالواحد.

وبعضهم أعضاء في الكنيست الإسرائيلي، وعمل في الصحف والمجلات اليهودية.

هذا محمود درويش، شاعر الأرض المحتلة كما يطلق عليه الحداثيون، عضو الحزب الشيوعي الإسرائيلي «راكاح»، وشارك في تحرير جريدة الاتحاد ومجلة الجديد وهما من صحف الحزب الشيوعي الإسرائيلي<sup>(۱)</sup>.

ومثله سميح القاسم، وتوفيق زياد، وأميل حبيبي عضو الكنيست اليهودي المفتخر ببقائه في فلسطين كمواطن يحمل الجنسية الإسرائيلية (٢).

أمًّا صلاح عبدالصبور فقد كان مطية للسادات في تطبيع العلاقات مع اليهود، فلما جاء اليهود إلى القاهرة للمشاركة في المعرض الدولي وكان المشرف عليه صلاح عبدالصبور سمح بالمشاركة، وبعد فترة ناقشه أمل دنقل وحجازي وغيرهم في موقفه المتسامح مع اليهود، وفي جعله نفسه مطية لسياسة التطبيع مع اليهود التى قادها السادات، فمات.

ويروي أحمد المعطي حجازي وقائع تلك الليلة التي مات فيها صلاح عبدالصبور في حفلة عيد ميلاد ابنه، وكانت ليلة احتفال وغناء ورقص، ثم حدثت المناقشة عن علاقة صلاح باليهود وتعاملهم معهم، وخاصة في معرض الكتاب، فلم يحتمل صلاح النقد ـ على حد تعبير حجازي ـ فهلك من ليلته (٣).

يقول غالي شكري في كتابه «ذكريات الجيل الضائع» عن محمود درويش، والدراسة التي أعدها رجاء النقاش عن شعره: (... ومن الناحية الفكرية يتخوف تخوفاً لا مبرر له من أن يكون انتساب محمود درويش وزملائه من السفراء إلى الحزب الشيوعي العربي الإسرائيلي «راكاح» جداراً

<sup>(</sup>١) انظر: محمود درويش شاعر الأرض المحتلة لرجاء النقاش: ص ١١٣، ٢٢٠ ـ ٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) رأيهم في الإسلام: ص ٣٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: قضايا الشعر الحديث ص ٢٥٧ ـ ٢٥٨.

بين الشاعر ومتلقيه فقد كرر قوله أن هذا الانتساب «اضطراري»، وبذلك يلتقي مع يوسف الخطيب حين أباح لنفسه أن يرفع من بعض القصائد التي ضمها «ديوان الوطن المحتل» أبياتاً تصرح بإيمان صاحبها كماركسي عربي، هذا على الرغم من الأحاديث المتعددة التي يعترف فيها أولئك الشعراء بماهيتهم الايديولوجية فخورين بتفجر شعرهم من نبع هذا الانتماء الأعمق إلى آلام الشعب الفلسطيني والعربي عموماً)(١).

وقالت مجلة اليمامة عن محمود درويش: (شاعر القصيدة المطولة بلا منازع، وهو الذي يجعل القصيدة عالماً من الصور والأحلام والكوابيس التي تتداخل وتتعاقب في خط فني . . . ) (٢) إلى آخر المدائح المجانية.

### \* \* \*

## ثالثاً: التصورات المتأثرة بالنصرانية:

يتشكل أدب «الحداثة» في أظهر صوره وأشكاله من ثلاثة ملامح أساسية: الوثنية، والمادية الإلحادية، والنصرانية.

وقد تشكلت هذه الصورة القاتمة كما ذكرنا في أول هذا الفصل على يد نصارى العرب من المهجريين ثم من الإعلاميين ثم من الحداثيين (٣).

وكانت اللبنات الأولى تضعها الأيدي النصرانية العربية المرتبطة اعتقادياً وسياساً وحضارياً بالغرب أبناء ملتهم وإخوانهم في الدين.

ثم تلفق هذه الأفكار من ضل من أبناء المسلمين، ورتعوا فيها وشربوا منها شرب الهيم، فكانوا أشباهاً لأساتذتهم وفي أحيان أخرى ـ كانوا أكثر حماسة وأشد تعصباً.

وعلى أية حال فقد فرض النصارى ألفاظهم ورموزهم ومصطلحات

<sup>(</sup>١) ذكريات الجيل الضائع: ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٢) مجلة اليمامة عدد ٨٩٧ في ١٤٠٦/٧/٩ هـ: ص ٦٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: ص ٦٨٥ ـ ٦٩٠ من هذا الكتاب.

دينهم، ومضامين عقيدتهم ومحتويات فكرهم، على ساحة الأدب الحديث، بصورة قوية وواضحة.

وكيف لا يكون ذلك كذلك، ورواد الحداثة من النصارى في الشام ومصر يرون أنفسهم جزءاً من الغرب النصراني، وينادون بالارتباط الحضاري بالغرب، والاقتلاع عن المجتمع المسلم والعربي؛ لأنهم يرون أن العروبة مرتبطة بالإسلام، فنادوا بالتميز من الحضارة العربية الإسلامية ودعوا إلى العلمانية والثقافة الفرنسية، وأظهروا النفور الشديد من الإسلام والعرب(۱).

ولا نود إعادة ما سبق نقله من نصوص وأقوال نصارى العرب في دعوتهم إلى الانفصال عن الأمة العربية والإسلامية، بل وعن الشرق، والالتحاق بالغرب، تحت فكرة المتوسطية أو سورية الكبرى أو الفينيقية الإغريقية، والتي تدل كلها على أن القوم توجهوا إلى بني ملتهم بشعور ديني غامر وانتماء اعتقادي غالب.

ومن الذي يستطيع أن ينكر هذا الدور الذي قامت به الروابط الأدبية، والأحزاب القومية، والتجمعات الثقافية والإعلامية التي قام على أمرها نصارى العرب.

وبمراجعة سريعة لمضامين الفكر في الرابطة القلمية أو الحزب القومي الاجتماعي أو في حركة مجلة شعر يكتشف الباحث المضامين النصرانية الواضحة، حتى ليخال أن هذه مؤسسات تبشير بالدين النصراني ليس إلاً.

ولو تأملنا أسماء أعضاء حزب القوميين الاجتماعيين الذي أسسه أنطون سعادة، أو أسماء أعضاء حركة شعر لاتضح بجلاء سيطرة النصارى والطائفيين (٢).

<sup>(</sup>١) انظر كل هذه المعاني موثقة في كتاب الحداثة الأولى لباروت: ص ٢٥، وصاحبه حداثي قح.

<sup>(</sup>٢) انظر: أسماءهم في الحداثة الأولى: ص ٣٢.

وليست السيطرة بوجود الأسماء فحسب بل وبالطرح الفكري القائم على محاربة الدين الإسلامي، والتشجيع عليه، فمثلاً النصراني المتعصب شارل مارك كان ينشر في «شعر» آراءه السوداء ضد الإسلام والعرب، والنصراني الآخر أنس الحاج انتهك في كلامه ومنشوراته الهوية الإسلامية والعربية بشكل فاضح وعاصف، وهذا ليس من قول رجل يتبنى الإسلام، بل هو معنى قول حداثي يدافع عن الحداثة (۱).

لقد وصف الباطني أدونيس ما يوجد لدى مجلة شعر من اتجاه غيبي يسميه الحساسية الميتافيزيقية، فجعل هذا الاتجاه موصولاً بين اليونان الذين مثل لهم بسيزيف، والنصارى الذين مثل لهم بالمسيح عليه السلام فأكد أن (الحساسية الميتافيزيقية هي الخاصية الرئيسية في نتاجها الشعري الحديث، فالكائن العربي المعاصر هو في شعرنا كائن ميتافيزيقي، يغوص إلى عمق الأعماق ويتضامن مع الآخر، ويحيا مصلوباً فوق الخيط الذي يصل سيزيف والمسيح بين اليأس ويقين الأمل)(٢).

وفي وصف لاتجاهات حركة مجلة شعر يقول باروت: (وإذا كانت نخبة «شعر» قد تعرفت على الأطروحة «المتوسطية» التي بررت باسمها الالتحاق بالغرب، من خلال تنظيرات «سعادة» بالدرجة الأولى كما نرجح، فيمكن القول أن اثنين من أبرز المساهمين في حركتها الثقافية الشعرية، وهما الدكتور رينه حبشي (۳)، والدكتور هنري القيم (٤)، قد طرحا الأطروحة «المتوسطية» من منظور تأثيري آخر، يرجع إلى تأثير هذه الأطروحة في وعي المثقفين الليبراليين الأقباط المصريين، والذين كانت القبطية لديهم انتماء قومياً في الآن ذاته، ولقد كان كل من رينه حبشي وهنري القيم وجودياً

<sup>(</sup>١) هو محمد جمال باروت في الحداثة الأولى: ص ٣٧.

<sup>(</sup>۲) مجلة شعر عدد ۱۹ خریف ۱۹۹۰ م/۱۳۷۹ هـ: ص ۲۵۰.

 <sup>(</sup>٣) رينه حبشي حداثي مصري نصراني قبطي وجودي، متعصب لنصرانيته وداع إلى الفكرة
 الأوسطية في مقابلة الدعوة الإسلامية والعربية، من دعاة إحياء القبطية في بلاد مصر.

<sup>(</sup>٤) هنري القيم حداثي مصري قبطي نصراني وجودي، متعصب لدينه، داع إلى إحياء القبطية وإعادة أمجادها.

لبرالياً بالمعنى الدقيق للكلمة، ورغم أننا لسنا في صدد بث تأثير الأطروحة «المتوسطية» في وعي المثقفين الليبراليين الأقباط المصريين، إلا أن يُمكن القول: إن مؤسسات ثقافية إحيائية قبطية قد تبنت هذه الأطروحة وخصوصاً «جمعية الآثار القبطية» التي تأسست بالقاهرة عام ١٩٣٤م هدفها تشجيع دراسة الحضارة المصرية في العصر المسيحي القبطي، ولها مكتبة وتصدر مجلة سنوية، وكتباً في الآثار والفنون القبطية، مثلما أن الدكتور رينه حبشى، المثقف القبطي اللبرالي الوجودي المصري، كان ملتفاً حول كل الندوات والجمعيات التي تدعو لثقافة البحر الأبيض المتوسط وخصوصاً «الندوة اللبنانية «التي كان يديرها ميشال أسمر أحد الدعاة لهذه الثقافة، إضافة إلى التفافه ـ أي: الحبشى ـ حول حركة مجلة شعر)(۱).

وفي دراسة موجزة لبعض شعر يوسف الخال وما فيه من رموز وثنية وذكر للآلهة الكنعانية وأزمنة البعل وأدونيس وعشتروت، والتواصل معها، يؤكد باروت أن الخال لايبحث في تيهه عن الفينيقية فحسب، بل يمتد في تلمس حضاري ـ هكذا حسب رأيه ـ إلى مستويات أخرى فيقول: (هذا المستوى الحضاري الذي يبحث في الشعر عن تجربة حضارية، يضمر مسيحية عميقة لها مستوياتها الميتافيزيقية الصرفة. . . لايرى لسكان «المفازة» سوى صليب الفادي، طريقاً واحداً للخلاص . . . ، يظهر الفادي في قصيدة «البئر المهجورة» كبئر يفيض ماؤها بالخير . . . ، يندمج في كل مضمر تموز بالمسيح، الفضاء الوثني بالفضاء المسيحي . . .) (۲).

ثم يدرس مقطعاً آخر بعنوان «صلاة في الهيكل»(٣) يقول فيه الخال: (الحجر ينطق، الحجر خبزاً، يصير نبيذاً)(٤).

يقول باروت: (فالحجر إذ يثير في سياق النص مناخاً وثنياً، فإن

<sup>(</sup>١) الحداثة الأولى: ص ٧٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٣١ ـ ١٣٣. وانظر: ص ١٣٤ من المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) (٤) المصدر السابق: ص ٢٢١.

انزياحه الشعري إلى خبز ونبيد يوحي بمناخ مسيحي تميز به يوسف الخال، فتعدد للحجر معان دلالية متعددة)(١).

أتيت بهذه التحليلات والدراسات التي كتبها حداثي لاشك في انتمائه للحداثة ومدافعته عنها ومحبته لرموزها، لتكون شهادة شاهد من أهلها، ولئلا يقال بأن في استنتاجنا تعسف لايحتمله النص المدروس، ولو ذهبت أتتبع كل ما كتب عن الخال وجبرا والصايغ والحاج وغيرهم من النصارى من المعاني النصرانية التي ضمنوها نتاجهم لطال الحديث.

بيد أنه ينبغي في هذا المقام الإشارة إلى أمرين مهمين:

الأول: أن الحداثيين النصارى، لم يتخلوا عن نصرانيتهم، بل اتخذوا الحداثة وبأوجهها العديدة وسيلة لنشر النصرانية عقيدة وسلوكاً ومنهجاً.

الثاني: أن الحداثيين غير النصارى، تقبلوا هذه المضامين والرموز ونقلوها وروجوها.

وقد مرّ في ثنايا هذا الفصل بعض أسماء النصارى الذين شاركوا في الصراع الثقافي، وكانوا طلائع الغزو الاعتقادي والهجوم الفكري<sup>(٢)</sup>.

غير أنهم لم يكونوا مجرد أسماء، بل كانوا عاملين فعالين في الميدان الصحفي أولاً، ثم في الميدان الأدبي والفكري.

لقد التفتوا إلى أمور مهمة في بث الأفكار والعقائد والقيم في الوقت الذي كان فيه المسلمون يعيشون غفلة شبه كاملة عن هذه الوسائل المهمة.

اهتم نصارى العرب بالصحافة في أول نشأتها في بلاد العرب، وجاءهم الدعم من بني ملتهم، فأمسكوا بزمام الصحافة العربية وتحكموا في شؤونها، وبثوا من خلالها مايريدون في تدرج أن احتاج الأمر إلى تدرج، وفي مواجهة ووقاحة إذا ناسبتهم الأحوال والظروف، فكانت الصحافة لسانهم الناطق عن عقائدهم النصرانية القديمة، وعن عقائدهم الحديثة النابتة في أرض النصرانية المحرفة مثل العلمانية وغيرها.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر هامش (٣) ص ٦٨٩ من هذا الكتاب.

كانوا أقلية ضعيفة فاستمدوا القوة من نشاطهم الدائب في الصحافة وغيرها، ومن أهل دينهم في الغرب، فأصبحوا قوة يخشى منها ويحسب حسابها، ويرجى رضاها.

الجانب الثاني الذي اهتموا به واستفادوا منه غاية الاستفادة جانب اللغة والأدب.

ففي اللغة أصدروا القواميس والمعاجم، وشكلوا المجامع اللغوية، وشاركوا فيها بفعالية، ويكفي أن نعلم أن نصارى لبنان على وجه الخصوص استطاعوا بهذه الهيمنة اللغوية أن يمرروا على المسلمين مضامين الكفر والشرك في لبوس من عبارات خادعة.

مثل لفظ «العلمانية»، والتي هي في الانجليزية (SECULRISM) والترجمة الحقيقة لهذه الكلمة هي «اللادينية»، ولا صلة لهذه الكلمة بالعلم ولا بالمذهب العلمي مطلقاً، وإنما صبغ نصارى العرب هذه العقيدة بهذا الاسم لإيهام الناس زوراً أنها لاتعارض الإسلام، لئلا تنفر نفوس المسلمين من الترجمة الصحيحة التي هي اللادينية، وبذلك استطاعوا أن يمرروا هذا المذهب بكل ما يحويه من كفر بالله ورسوله باسم العلم (۱).

ومنذ أن أشيعت هذه العبارة تحت غبار التدليس والكذب الفكري أصبحت سمة تميز فكر الذين يناهضون الدين، ويرون عزله عن الحياة، وأضحت تمثل ذلك الاتجاه المبتعد عن الدين في نظم الحياة التربوية والتشريعية والسياسية والاقتصادية والثقافية. . . الخ، وفي اللغة تبنوا دعوات تدميرية للغة العربية (٢).

أمّا الأدب فقد فطن النصارى إلى أهميته في إيصال مضامينهم وعقائدهم ورموزهم، لما في الأدب من جاذبية وطلاوة محببة للنفوس، وخاصة نفوس الناشئة الذين تستهويهم أمور الجماليات الفنية والترفيهية أكثر

<sup>(</sup>۱) انظر: المباحث النفيسة حول كلمة العلمانية وأصولها وترجماتها واستعمالاتها ودلالاتها في: كتاب جذور العلمانية د/ السيد أحمد فرج: ص ١٠٦ إلى نهاية الكتاب.

<sup>(</sup>٢) انظر: الإحالة على مواقفهم من اللغة العربية في ص ٧١٤ ـ ٧١٨ من هذا الكتاب.

من أمور العلوم الجادة، لما في الأدب من فسحة في تصريف الأقوال وتركيبها، ولما وُهب له من أحقية مزيفة على مدار التاريخ في تجاوز الحدود والضوابط الشرعية.

فطن هؤلاء لهذه الخاصيات فامتطوا صهوة الأدب ليعبروا من خلاله إلى مراداتهم، بل لقد جعلوا الأدب محضناً للعقيدة والفكر، واستنبتوا فيه رموزهم ومضامين عقيدتهم، ووجهوه إلى المولعين بالعشق الفني، الذي يصعب على أكثرهم أن يفصل بين عشق النموذج الفني، وما يحتويه من مضامين فكرية، بل إن هذا الفصل لايتأتى للمولعين؛ لما في الولع من عمى عن رؤية العيوب، ولما في أصحابه من جهل بالقواعد الاعتقادية والأصول الشرعية التي يجب الاحتكام إليها.

من هنا دخل الداخل على المسلمين، وتسنم سنام الأدب الحديث الظلاميون الخارجون من أقبية الكنائس، وسراديب الباطنية، وأنفاق الثقافة الغربية المادية.

وانطلق كل حاقد وفاسد يسيح من خلال وسائل الترويج المسيطرة من صحافة ومؤسسات ومنتديات وندوات، ليبث حقده وفساده، ويقتنص هواة الأدب، الضعفاء في دينهم وفي عقولهم، يستهوي هؤلاء الأبرياء ويستقطب كل متعطش للشهرة أو مرتزق بالثقافة والفكر، ليصبحوا في ثُبة واحدة يشتمون دينهم ويسخرون من أمتهم، وينالون من عقيدتهم، وينادون بالتثليث والصلب والخطيئة والتكفير والفداء، وألوان كثيرة من خرافات الوثنيات والجاهليات المنقرضة.

فإذا بالمسلمين بعد حقبة من الزمان يرون في كل قرية أكابر مجرميها من أبنائها، يسعون في الأرض فساداً وتخريباً وتدميراً، ويدأبون في تنفيذ ما تلقوه عن أساتذتهم من إرادة تدمير لديننا وكياننا ولغتنا وأخلاقنا.

وفي الجملة لا يوجد أديب ولا مفكر نصراني إلا وقد وظف عمله الصحفي أو الأدبي أو الفكري في سبيل إيذاء المسلمين في دينهم وعقيدتهم أولاً، ثم في أخلاقهم وسلوكهم، ثم فيما يتلو ذلك من أمور الوحدة والانتماء والكيان والأمة واللغة.

ولنأخذ على ذلك أمثلة من نصارى حركة شعر، ومن غيرها، وأقول من غيرها؛ لأن هناك من يحسن الظن بالحداثيين من غير حركة شعر، ويظن أن هذه الكوارث والبلايا الاعتقادية محصورة في تيار مجلة شعر؛ ولذلك يرى أنه (... أصبح من واجب النقد الخير أن يكون طرحه لشعر الحداثة على مستويين من التعامل:

أولهما: التعامل الفكري والعقائدي والعلمي والتاريخي مع تنظيرات نقاد شعر الحداثة.

وثانيهما: استئناف التنظير الفني لشعر الحداثة، وكأن مجلة شعر لم تكن)(١).

أمّا المستوى الأول فهو مقصد هذا البحث ومحط رحاله، امّا الثاني فإن الكاتب يفرق فيه بين مجلة شعر وغيرها، ويحسن الظن بمجلة الآداب البيروتية (۲) وبحداثيين آخرين ويسمي نتاجهم (العطاء الإنساني الخير منذ السياب إلى عبدالصبور) (۳)، ويقول: (ووجد قلائل كالبياتي وعبدالصبور وحجازي انطلقوا في ريادتهم عن وعي لقيم الحداثة يجنح بهم ثقافة عالمية متنوعة عميقة، إضافة إلى الموهبة فكل واحد منهم شاعر في إهاب عالم مفكر.

ولم يعدموا الحس القومي والوطني الذي يحدد موقفهم من أيديولوجية شعر بألا ينخرطوا في سلكها، مع أنه لم يظهر منهم موقف عدائي لهذه الطائفة القذرة)(٤).

<sup>(</sup>۱) من مقال بعنوان: أنوثة المتلقي لأبي عبدالرحمن الظاهري في جريدة الجزيرة، عدد ١٨١٩ في ١٤٠٦/٣/٢٦ ه.

<sup>(</sup>۲) انظر: القصيدة الحديثة وأعباء التجاوز لأبي عبدالرحمن الظاهري ص ١٣٣، ١٤٩، وفيها الثناء على سهيل إدريس صاحب مجلة الآداب، وللإنصاف فإن للأستاذ الظاهري نقد قوي متين لسهيل إدريس واتجاهه الوجودي في كتابه الالتزام والشرط الجمالي ص ٩ - ٣١ مع وصفه بأن واجب مثله أن يكون جلدة ما بين العين والأنف، وقوله "إنني أسأل الدكتور مع صادق ود وإعجاب» ولا شك أن الأستاذ الظاهري قد اطلع على معنى قول الله تعالى ﴿ لا يَحِدُ قَوْمًا يُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُونَ مَنْ حَاذَ اللّه وَرَسُولُهُ . . . ﴾ الآبة.

<sup>(</sup>٣)(٤) المصدر السابق: ص ١٥٤، ص ١٤٣.

أما مجلة الآداب فقد كانت غائصة في الوحل المادي القذر، في الوجودية وكان رئيس تحريرها وجودياً سارترياً، بشهادة أحد منظري الحداثة، وهو محمد جمال باروت حيث يقول: (لقد تركزت المعركة حول الوجودية التي تبنتها «الآداب» بزخم منذ أعدادها الأولى، ففي أعوام حول الوجودية التي تبنتها «الآداب منهمكة في ترجمة الوجودية، والبحث فيها عن ايديولوجيا للنخبة القومية...، وكان الهدف من ترجمة «الأيدي القذرة» لسارتر واضحة جداً في إثارة السبيل «لقادة الأحزاب العربية وأعضائها على السواء»...، لقد كانت بواعث الترجمة أهم من الترجمة نفسها؛ ولذا فإن حقل الصراع سيتوجه أساساً نحوها، إذ تتساءل «الثقافة الوطنية» إذا كان السيدان إدريس (۱ وشويري من أتباع سارتر، أي إذا كانا يعمدا إلى ترجمة الأبحاث القيمة إلى نشرها في مطلع الصيف الماضي في يعمدا إلى ترجمة الأبحاث القيمة إلى نشرها في معركة الوجودية التي ثارت مجلة «الأزمنة الحديثة»... ستقف الأداب في معركة الوجودية التي ثارت

بل كانت الآداب وشعر تقومان بأدوار متماثلة في ترسيخ التبعية الغربية، وإشعال الحرب ضد الإسلام وما يتعلق به، وهذا ما قرره باروت في قوله: (... أن مشروعي «شعر» و«الآداب» كانا متماثلين بنيوياً ومتداخلين، ومتكاملين في إطار وحدة صراعهما وتناقضهما، والذي عبر عن الصراع الداخلي في المشروع الثقافي للنخبة القومية الليبرالية الوجودية في الخمسينات والستينات) (۳).

أمّا السياب فقد كان من أعمدة مجلة شعر.

أمّا صلاح وحجازي والبياتي فإنهم وإن لم يكونوا من الكتاب في

<sup>(</sup>١) المقصود سهيل إدريس رئيس تحرير مجلة الآداب، وهو وجودي داعٍ إلى الوجودية، وكذلك كانت مجلته في الغالب.

<sup>(</sup>٢) الحداثة الأولى: ص ٤٦ ـ ٤٧.

<sup>(</sup>٣) الحداثة الأولى: ص ٤٣.

مجلة شعر إلا أنهم لايختلفون - من حيث مجمل الاعتقاد - عن أصحاب مجلة شعر، وخاصة فيما يتعلق بالله تعالى وأسمائه وصفاته والغيبيات، ولايختلفون عنهم من حيث المبدأ في أخذ العقائد والرموز الوثنية، وإحياء مضامينها الجاهلية، إلى حد جعل أحد النقاد يعتبر «البياتي» المثل القوي لما أطلق عليه «تموزية» ما بعد «حركة مجلة شعر» وأثبت بالشواهد الكثيرة (١).

فضلاً عن الشواهد الكثيرة التي نقلناها في الفصول السابقة والتي تدل غاية الدلالة على مناقضة هؤلاء لعقيدة الأمة بل ومحاربتهم لها بشتى السبل، فما الفرق إذن بين هؤلاء الذين أثنى عليهم الظاهري، والطائفة القذرة التي وصف؟.

من هذا السرد نصل إلى نتيجة قاطعة هي: أن الحداثة مضموناً وفكراً والتجاها، تناقض الإيمان بالله والتوحيد والطاعة والخير والحق، وأشخاصها الذين يتبنونها ويشايعونها هم أشد على الرحمن عتياً، سواء كانوا نصارى أو نصيريين، أو من أبناء المسلمين الذين اتبعوا سنن أهل الكتاب وأهل الأوثان.

ولنعد إلى المقصود، وهو إثبات أن أتباع الحداثة من النصارى العرب، غلب عليهم الإحساس الطاغي في الإبانة عن تراث دينهم وعقيدتهم وثقافتهم، فاستعملوا ذلك في نتاجهم، وقد يقال بأنهم لايلامون إذا فعلوا ذلك؛ لأنهم يعبرون ويبيتون عن دينهم وعن دخائل أنفسهم، والعقيدة غلابة ومؤثرة في المواقف والألفاظ والأحوال، فإذا تحدث النصراني عن «خطيئة» أبيه آدم على أنها لاتمحى بالتوبة، وأنه قد ورّثها لأبنائه، حتى جاء «المسيح» فقتل وصلب ـ حسب زعمهم الكاذب ـ ففدى البشرية وخلصهم من النكال، والإثم الجاثم على أرواحهم، سواء أتى بهذا الألفاظ: الخطيئة والتكفير والخلاص والفداء والصلب، أو أتى بألفاظ أخرى تدل على المعنى نفسه، أو استخدم هذه الألفاظ في سياق دلالاي رمزي لمعاني مجازية

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ١٦١.

تقارب المعنى الأصيل في العقيدة النصرانية، إذا فعل ذلك نصراني ارتضع النصرانية منذ «نصّره» أبواه أو معلموه فلا ريب أن ذلك يتناسب مع بعضه، ووجوده على ألسنتهم وفي أدمغتهم ومؤلفاتهم من الأمور الطبيعية العادية، مثلما أن وجود التوحيد والتنزيه لله والمحبة والإجلال للأنبياء جميعاً في كلام المسلم ونتاجه الثقافي وجوداً طبيعاً، غير أن الكارثة المميتة أن نجد ألفاظ ومصطلحات ومضامين العقيدة النصرانية في ألسنة وأعمال أبناء المسلمين، وكأنهم خدم صغار في أروقة الكنيسة.

يزعم الحداثيون بأن حداثتهم شمولية غير مقيدة بأديان معينة، وبعضهم يدعي وهو في منخفض هزيمته: أنهم يعتبرون جميع الديانات السماوية جزءاً من التراث الروحي للبشرية جمعاء (١٠).

هكذا في تملق ذليل للنصارى، ومغالطة واضحة، وانهزام اعتقادي جلي.

أمّا النصارى فإنهم أخذوا دور القوي في هيمنة فكرية بسطوا من خلالها احتراماً لدينهم ورموزهم ومضامين عقيدتهم المحرفة، ولم يتخلوا عن ملتهم، بل سخروا الأدب الحديث لغرس المفاهيم والألفاظ النصرانية، وتطبيع استعمالها، بدعوى أن هذا الأدب الجديد يستخدم ألفاظاً كثيرة الاستعمال في دين سماوي يعترف به الدين الإسلامي نفسه، وبدعوى عالمية الثقافة، ووحدة الوطن، ومراعاة مشاعر المواطنين، والبعد عن إثارة الفتن الطائفية، إلى غير ذلك من المبررات التي يعددها أقوام هانت عليهم عقيدتهم وضعفت ألبابهم.

ولنورد الآن من الشواهد ما يؤكد أن نصارى الحداثة لم يتخلوا عن نصرانيتهم بل قاموا بخدمتها من خلال الأدب الحديث:

<sup>(</sup>۱) هذا قول لمحمد مندور نقله وناقشه فيه الشيخ. محمود شاكر في أباطيل وأسمار: ص ۲۰۷.

## ١ \_ يوسف الخال:

الشاعر الحداثي الذي دعا إلى الانفتاح والثقافة العالمية والتواصل الثقافي وتجاوز السائد، والقفز على التراث، وترك التقليد وإغلاق صفحة الماضي.

لم يستطع أن يكون كذلك، فانفتاحه على الثقافة العالمية كان انفتاح النصراني على دين إخوانه النصارى في الغرب، وعلى مذاهبهم المستحدثة، والتواصل الثقافي كان عبر البحر الأبيض المتوسط جسر الحضارة الغربية، وقاعدة العودة إلى الأصل، وتجاوز السائد هو إلغاء هوية الأمة والإجهاز على دينها ولغتها، والقفز على تراثها في عبثية واستخفاف، وترك التقليد شعار استهوى به البسطاء البلهاء ليصرفهم عن قرون الهجرة النبوية الكريمة، غير أنه لم يخرج عن إطار نصرانيته ولم يتجاوز السائد في كواليس الكنائس ومؤامرات التنصير، ولم يقفز على تراثه بل استخدمه وخدمه، ولم يترك تقليد الإنجيل والتوراة التي أسهم في ترجمتها، بل قلدها ونقل مضامينها المنحرفة في أقواله وتنظيراته، وهو بكل ذلك لم يغلق صفحة الماضي الصليبي، بل جدد ذلك، وحمل ألوية حرب صليبية ثقافية.

وهو القائل صراحة وبدون أدنى مواربة: (... إنني شاعر مسيحي، المسيحية جزء من تراثي، إن لم تكن في جوهره وصميمه، والمسيحية مرتبطة ارتباطاً كياناً عميقاً مع التراث الذي سبق التاريخ العربي في هذه البقعة من الأرض، حتى أن تموز وما يعنيه \_ وهذا موجود في شعري \_ هو أسطورة قريبة من المسيحية، وربّما كان المسيح صورة جديدة لها، فهناك شبه كبير بين المسيح وبين تموز من حيث موته وبعثه، وأنا أفتخر بهذا الواقع؛ لأنه دليل ساطع على أنني صادق في شعري، لا كالشعراء المسيحيين، منذ إبراهيم اليازجي إلى اليوم، الذين كانوا يكبتون مسيحيتهم، ويظهرون بمظهر الشاعر غير المسيحي، من قبل المسايرة والدعاية والممالأة، إنني أعتقد أن هذا محك صدق الشعراء الحديثين اليوم، إن الشاعر المسيحي الذي يرتبط بتراثه المسيح هو شاعر أصيل، وستذكر الأعوام القادمة أن توفيق الذي يرتبط بتراثه المسيح هو شاعر أصيل، وستذكر الأعوام القادمة أن توفيق

صايغ هو أحد هؤلاء، إلى حد مّا جبرا إبراهيم جبرا، وكذلك خليل حاوي، وهذه القضية أدركها عدد كبير منهم جبرا إبراهيم جبرا، وأدونيس، وغالي شكري، حتى أن غالي شكري اضطهد في مصر من أجل ما كتبه عني في مقال نشره في مصر بعنوان «شاعر له قضية»)(١).

هذا النص شهادة واضحة على اعتزاز الخال بنصرانيته وسعيه في نشرها، وتأكيد وجودها، ويرى أن الشعراء النصارى الذين لم يفصحوا عن نصرانيتهم قد ضعفوا وهانوا؛ لأنهم سايروا وجاملوا، في حين أنه لايُمكن أن يفعل ذلك لأنه مبشر بالنصرانية من خلال شعره، مفتخر بها مبدأ وعقيدة، داع إليها، مناضل في سبيلها، ثم بين أنه ليس وحده في هذه الحرب الصليبية التي يعتز بقيادتها ولكن معه من شعراء الحداثة توفيق صايغ وجبرا ومعه من كتابها القبطي المصري غالي شكري الذي وصف الخال بأنه شاعر له قضية، ولابد أن تكون هذه القضية هي النصرانية وعقيدتها وأخلاقياتها المبنية على دين محرف مكذوب.

وهكذا تتظافر جهود المنصرين الحداثيين لإزاغة المسلمين عن دينهم، وإبعادهم عن عقيدتهم.

وأعلم أن بعض المخدوعين من أبناء المسلمين لايروق لهم هذا القول، ولايعجبهم؛ لأنه قد انهدم في نفوسهم مبدأ الولاء والبراء، وانبنى مكانه الإعزاز والمحبة والتقدير لأعداء الأمة، وتأسست في نفوسهم شعارات التعمية والتضليل التي غرسها أولئك ورعوها حتى نمت وكبرت فآتت أكلها الخبيثة ضعفين، ضِغف في موالاة الأعداء وملاينتهم، والبحث عن رضاهم وعدم جرح مشاعرهم، والبقاء في فلكهم ودائرتهم، وضِغف في التهاون بالإسلام وأهله وشريعته وعقيدته، بل ربّما تجاوزوا التهاون إلى البغض والمعاداة.

<sup>(</sup>١) أسئلة الشعر: ص ١٥٣ ـ ١٥٤.

ولا يتوقف يوسف الخال في طموحه النصراني عند استلهام تراثه وترديده في مجال الأدب والتأليف، بل يتجاوز ذلك إلى واقع عملي، في دعوة صريحة إلى إقامة مجتمع وكيان نصراني، يقول: (... لا ألام إذا أنا سعيت إلى إيجاد مجتمع غير مسلم، أو بمعنى آخر: مجتمع مسيحي أعبر فيه عن نفسي، وأحقق فيه كياني، وهنا نضع يدنا على حقيقة الحركات التي قام بها غير المسلمين من العرب، لإقامة مجتمع أو وطن خاص بهم، لقد نجح المسيحيون العرب، أو بعض المسيحيين في إقامة الوطن اللبناني، وهم لا يلامون على ذلك إذاً، ما داموا لا يعتبرون عرباً، لمجرد أنهم غير مسلمين) (١).

ترى ماذا سيقول الحداثيون من أبناء المسلمين الذين جروا خلف السراب الحداثي؟.

رجل يعلن نصرانيته، وينادي بفصل الأمة وتفكيك كيانها، وغرس كيانات نصرانية غير عربية!! ثم يتخذه الأغمار المغفلون قدوة وأسوة ونموذجاً!!.

إن المطلع على الطرح النصراني في شعر الخال يستطيع أن يصل إلى هذه النتيجة بكل بساطة، فكيف وقد أضاف إليها اعترافاته الصريحة بمضمون عمله الشعري والفكري، ومضمون إرادته السياسية.

إنها قصة التنصير الدامية من أيام صلاح الدين الأيوبي ـ رحمة الله عليه ـ إلى عهد مجلس الأمن وحق الفيتو وحلف الأطلسي، ولكن المنطفئة عقولهم لا يعقلون، ولا يريدون أن يعقلوا.

وبفتخر الخال بقيام الكيان النصراني في لبنان ويعتبر وجوده في أرض العرب أعظم تجربة إبداعية في تاريخ العرب الحديث<sup>(۲)</sup>.

وسبب إعجابه بذلك أن هذه التجربة الإبداعية - لاحظ التسمية -

<sup>(</sup>١) أسئلة الشعر: ص ١٥٨.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ص ۱۵۹.

والكيان القائم يديره نصارى لبنان، ويتحكمون في شأنه تحت مظلة التعايش بين المسلمين والنصارى، حيث لاتعايش بل سلطة نصرانية غاصبة جائرة غرسها الاستعمار ورعاها حتى استكلبت.

وفي هذه المقابلة التي نقلنا نصوصاً عديدة منها واجهه السائل بعد الكلام المشار إليه آنفاً باعتراض ثم بسؤال فقال: (إن تضايق غير المسيحيين من قيام دولة بمشيئة استعمارية أي أن تململهم ونقمتهم تنصب في الأول على الدور الذي أرادته تلك المشيئة للبنان أن يلعبه في المنطقة، أي ذلك الدور الذي يريد أن يحل المنطقة في مركزية الحضارة المسيحية الأوروبية، وهنا أحب أن أسألك سؤالاً خاصاً: كيف استطعت أن توفق بين ثورتك ومسيحيتك؟)(١).

فأجاب يوسف الخال قائلاً: (فكرة «الدين لله والوطن للجميع»، فكرة عقيمة لا معنى لها، فالدين ليس ممارسة ولا صلاة ولا طقوساً، بإمكانك أن ترفض كل ذلك وتبقى مسلماً أو مسيحياً، ذلك أن الدين تفسير للوجود، أي لعلاقة الإنسان بالإنسان وبالطبيعة وبما وراء الطبيعة، وعلى أساس هذه النظرة ينشأ تراث معين وطريقة حياة معينة، فالحضارة الغربية لانستطيع أن نفصلها عن المسيحية لا من حيث الطقوس، وإنما من حيث هي نظرة معينة في الوجود، فعندما تتأثر بالحضارة الأوروبية، فأنت بحكم الضرورة تتأثر بخلفيتها ومن ضمنها المسيحية. . . الحضارة الإنسانية نشأت وترعرت في حوض البحر المتوسط، وفعلت فيها عبر التاريخ شعوب مختلفة، وعلى مراحل، كان عندك العبرانيون، فالآراميون فالكنعانيون، فاليونان، فالرومان، فبيزنطة، فالعرب، وأخيراً الشعوب الأوروبية.

ومنذ أن حملت الشعوب الأوروبية لواء هذه الحضارة في أوائل القرون الوسطى تطورت هذه الحضارة وأصبحت على ماهي عليه اليوم، وذلك بفضل عبقرية الشعوب الأوروبية وجهدها العقلي والروحي، وهكذا نشأت

<sup>(</sup>١) المصدر السابق : ص ١٥٩.

المركزية التي تحدثت عنها، والحضارة الأوروبية اليوم ليست بالمعنى الجغرافي، وإنّما هي حضارة إنسانية مركزها أوروبا...، والعرب لايكونون بالفعل ناهضين إلاّ حين يعتبرون شكسبير شاعرهم كما هو شاعر الإنجليز، ويفخرون به، وأظلم مصير ينتهي إليه العرب هو استمرارهم على الفصل بينهم وبين سواهم...

وإذا كان الإسلام حقيقة، فيجب أن يصمد أمام جميع التحديات ويتغلب عليها ويقوى بها، وأمّا إذا لم يكن حقيقة، فعبثاً الانكماش والتخوف والقوقعة، فمثل هذا الموقف يدل على أن المتقوقعين لايثقون بالإسلام...

أمّا كيف أكون ثائراً ومسيحياً في آن واحد، فأنا مسيحي بالمعنى الذي ذكرته لا بمعنى الممارسة، أنا مسيحي تراثياً، أي: أنني أحمل نظرة في الوجود مستمد من المسيحية وتجدد مفاهيمها عبر التاريخ)(١).

وهكذا تتضح عقيدة الخال التي كون عليها مع أضرابه - سعادة والصايغ وغيرهم - فكرة الحضارة المتوسطية التي تعني التموزية والنصرانية والالتصاق بالغرب، والبعد والنفور عن المسلمين وتاريخهم، ويربط الحضارة المادية في أوروبا بالنصرانية، ثم يجعل لزاماً الأخذ عنها والارتباط بها، ولا بديل لذلك عنده إلاّ التخلف.

وهذا النوع من الطرح التدليسي انطلى بالفعل على أكثر أبناء المسلمين المبهورين بالغرب، فربطوا بين التقدم التقني والأفكار والمعتقدات والأخلاق، ولما ذهبوا إلى هناك يدرسون ويتعلمون ويرزحون تحت وطأة التبعية والاندهاش جاؤوا إلى بلاد المسلمين بالشق الفاسد المنحرف من الحياة الغربية: العقائد والأخلاق، وتركوا الشق النافع وهو أمور الحياة المعيشية من تقنية ومخترعات وما شابه ذلك.

<sup>(</sup>١) أسئلة الشعر: ص ١٩٥ ـ ١٦١.

وهاهو الخال رسول الغرب، وطليعة الغزو الفكري يجعل النهضة مرتبطة باعتبارنا شكسبير شاعراً لنا كما اعتبره الغرب، بل وبوجوب الفخر به!!، وتلك لعمرالله الأغاليط الحداثية العلمانية التي راجت وانتشرت بين أتباعها.

ثم يرسخ الخال مبدأ الفصل بين الدين والحياة وقف عقيدته النصرانية، التي يقول إنها تجددت مفاهيمها عبر التاريخ، نعم هذا شأن العقيدة المحرفة المكذوبة المختلفة، ويكفي أن نعلم هول التحريف الذي أصابها ما ينشر اليوم في أوروبا من طبعات جديدة من الإنجيل، وعليها عبارات مزيدة ومنقحة أو مايشبهها!!.

ويفتخر الخال بنصرانيته ويؤكد أن خرافاتها حقيقة، وحين يتعرض للإسلام يضعه في دائرة الشك والريبة، بل ويخرجه من دائرة الحقيقة تماماً في قوله: «إذا كان الإسلام حقيقة».

وهذا التشكيك في الإسلام ضرب من ضروب الممارسات النصرانية التي سلكها النصارى من خلال المستشرقين والمبشرين، ثم من خلال الحداثيين الذين يكملون الدور ويتممون العملية الهجومية على الإسلام، ليس من أجل إدخال أبناء المسلمين في النصرانية، ولكن من أجل تشكيكهم في دينهم، وإخراجهم من ملتهم، فإذا نجحوا في ذلك فقد أضحوا قطعاناً لاتسمع ولاتبصر ولا تفقه.

وفي مقام آخر يقارن الخال بين الإسلام والنصرانية بخلفية استشراقية كنسية حاقدة، ويجعل من حسن حظ النصرانية أن جوهرها المسيح عليه الصلاة والسلام، ومن سوء حظ الإسلام أن جوهره القرآن فيقول: (... وبما أن المسيح لم يضع كتاباً، فإن جوهر المسيحية هو شخص المسيح لا ما روي عن لسانه وعن سيرة حياته، أمّا الإسلام فإن جوهره القرآن، ومن حسن حظ المسيحية أن الذين فسروا حياة المسيح وأقواله وشرحوها ولوهتوها هم من صميم الحضارة الإنسانية النامية في حوض البحر المتوسط، هذه الحضارة التي قلنا، فيما سبق، إنها مركزت الجهد الإنساني العقلي والروحي...

ومن سوء حظ الإسلام أن الذين فسروه واجتهدوا فيه، لم يكونوا من

صميم هذه الحضارة بل كانوا على هامشها، لذلك لم تدخل ضمن هذه الحضارة الإنسانية ولم تتفاعل معها، ولم تطبعها بطابعها، بل على العكس ظلت غريبة عنها، فناصبتها العداء حتيهذا التاريخ، ومشكلة المسلمين اليوم هي وقوفهم ضعفاء أمام ورثة الحضارة، الأقوياء في كل شيء، فما لم تنهض في الإسلام عقول متفتحة على الحضارة الإنسانية الواحدة فإني لا أرى للمسلمين ولا للعالم الإسلامي إلا ذلك المصير المظلم)(١).

وليس من مهام هذا المبحث التصدي لهذه الأغاليط والأكاذيب.

إلا أن المهم هنا أن نرى حجم هذا الحقد الصليبي على الإسلام، ودفن كل معالم الحضارة الإنسانية القوية الفاعلة التي أثرت في حياة البشرية من زمن البعثة حتى اليوم. كيف كانت أوروبا في القرون الأولى للإسلام؟ كانت تغط في ظلام دامس وبهيمية تائهة، بشهادة المؤرخين الأوروبيين أنفسهم، حتى إذا أطلت عليهم شمس الإسلام، ودرسوا في مدارس المسلمين، ونقلوا الكتب إلى بلدانهم من الأندلس وبغداد ودمشق وفلسطين ومصر، وبدأوا يفتحون عيونهم على أمور عقلية وتجريبية لم يكونوا يعرفونها ثم واصلوا وبنوا على ما أخذوا حتى وصلوا إلى ما وصلوا إليه اليوم، من تقدم مادي، أمّا العقائد والأخلاق فإنهم في أسفل سافلين، وقول الخال بأنهم أقوياء في كل شيء يكذبه واقع حياتهم الاجتماعية والخلقية والاعتقادية، الذي يضج بانحرافات هائلة مفجعة، اشتكي منها كل ذي عقل منهم، وتذمر من بلائها المستطير كل من احتك بهم، ويكفى أنهم وردّوا إلى العالم أمراض الجنس المستعصية كالإيدز، وقننوا في بعض بلدانهم الشذوذ الجنسى، وأعطوا أهله المكانة والاحترام، وسوغوا الجريمة باسم مدارة النفس وعلاجها، وحطموا الإنسانية باسم الحرية المنفلتة من كل قيد، ومارسوا الظلم على الأمم والشعوب الأخرى باسم النظام العالمي، والإرادة الدولية وحق الفيتو.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۱٦١ ـ ١٦٢، وقد نقل هذا النص عبدالحميد جيدة في كتابه «الاتجاهات الجديدة في الشعر العربي المعاصر» وناقش هذه الأغاليط ورد عليه: ص ٤٥ ـ ٤٨.

لقد تعمد الخال أن يهبط إلى حضيض المغالطات والتجاهل المتعمد للحقائق الحضارية الثابتة في الإسلام، من واقع ضغينته النصرانية ﴿قَدْ بَدَتِ البَّغَضَآةُ مِنْ أَقْرَهِهِمْ مَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ ﴾(١).

ثم ينادي بالعقول المتفتحة على الحضارة الإنسانية الواحدة، والتي تعني بالطبع حضارة أوروبا التي سبق أن وصفها بأنها قامت على النصرانية واستمرت عليها.

إذن التفتح على الحضارة الإنسانية الواحدة، هو أن يترك المسلمون دينهم وعقيدتهم ويلتحقوا بركب النصرانية، ليصبحوا نصارى جملة وتفصيلاً، أو ينقلبوا بلا دين، كما يفعل المنصرون الذين يعيثون في بلاد المسلمين فسادا.

إن الحداثيين والعلمانيين ينادون بالتعددية الفكرية ولكنها تعني عندهم التعددية ضمن إطار الحضارة الأوروبية المادية والفكر الأوروبي والعقيدة الغريبة.

إنه الاحتكار الظالم، والهيمنة المستبدة التي يحاولون غرسها بالقوة العسكرية، أو بهيبة ألفاظ ألبست الفخامة والضخامة، لتلعب بعقول البلهاء من أبناء المسلمين، فينحني أمام مثل هذه الألفاظ «الحضارة الإنسانية، العالمية الفكرية، الانفتاح الثقافي، التفتح العقلي على العصر» إلى غير ذلك من شراك الألفاظ التي لاتوصل إلا إلى ظلام الانحراف وهوان التبعية.

فنحن أمة أعزنا الله بالإسلام، ومهما ابتغينا العزة في غيره أذلنا الله، وما نعيشه اليوم من ذلة وهوان سببه هذه الشكوك والريب، والضعف الإيماني والزعزعة الاعتقادية، والانجراف خلف الأبواق الكاذبة والشعارات الخادعة، فيا ليت قومي يعلمون!!.

وفي المقابلة نفسها يطرح السائل على يوسف الخال هذا السؤال: (قرأت منذ فترة كتاباً للأب ميشال حايك يتصور فيه أنه لا يُمكن حل القضية

<sup>(</sup>١) الآية ١١٨ من سورة آل عمران.

الفلسطينية إلا بتنصير المسلمين، على اعتبار أنهم يؤمنون مع المسيحيين بنزول المسيح لتخليصهم، كيف تتصور أنت من وجهة نظر مسيحية شرقية مستقبل القضية الفلسطينية في الوقت الذي يعتبر فيه كثير من المسيحيين، أن قيام إسرائيل هو نبوة إنجيلية؟)(١).

فأجاب الخال: (ليس من الضروري أن يتنصر العالم الإسلامي وهذا غير وارد، ولايستطيع البت فيه إلا الله، وكل ما يُمكن قوله أن الإسلام يجب أن يعاد تفسيره في ضوء معطيات الحضارة الإنسانية الواحدة)(٢).

أمّا أن يتحول العالم الإسلامي إلى عالم نصراني فهذا أمر يعلم الخال أنه لا يُمكن أن يقع، لكن الذي يريده، ويُمكن أن يقع أن يتم تذويب الإسلام، وصهر الإسلام في المفاهيم الوثنية والنصرانية والمادية تحت شعارات تفسيره في ضوء معطيات الحضارة، ويجب أن يلاحظ أنه يكرر لفظ الحضارة الإنسانية الواحدة، والتي سبق أن بين أنها حضارة الغرب النصراني.

ولقد استجاب لهذه الدعوات التي إشاعتها النصارى والملاحدة جملة من أبناء المسلمين، وخالطت هذه الشبهات شغاف قلوبهم فصاروا من دعاتها، وما أنباء حسن حنفي ونصر أبو زيد بخافية ولا مستورة، والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لايعلمون.

ولقد فطن صاحب كتاب «أسئلة الشعر» الذي أجرى هذه المقابلة ـ وهو حداثي معروف ـ إلى ما فطن إليه باروت من احتواء الحركة اللغوية والأدبية التي قام بها نصارى لبنان على المضامين النصرانية والعقائد والرسوم والرموز الإنجيلية، في التفاف مقصود على عقائد المسلمين، وتأصيل مرسوم لعقائد النصارى، فقال: (... كان أدباء هذه الحركة ونقادها يرسخون حركة التوصيل الإنجيلية على أربع مراحل، أولاً، باستعارة الألفاظ الإنجلية، ثانياً،

<sup>(</sup>١) (٢) المصدر السابق: ص ١٦٣.

باستعارة أسلوب الترجمة الإنجيلية، ثالثاً، بإفراغ اللغة من مدلولاتها القديمة وشحنها بمدلولات إنجيلية، رابعاً، بانهام كل ما يخالف هذه الحركة بالتقعر والحذلقة.

مرت التجربة الإنجيلية للتوصيل قبل تبني يوسف الخال لها، بجسر العلمنة وذلك عبر تجديد دم المعاجم، بعد استغلاق مدلولات المعاجم القديمة، وتعذر مراجعتها، ولقد خطا معجم المنجد مسافة طويلة في هذا الحقل، مما أضاف على حركة الأداء طغياناً خارجياً آخر)(۱).

وأضاف المؤلف نفسه في الهامش: (للتيسير حذف المنجد في طبعته الأولى الشواهد الشعرية المعقدة، وللعلمنة حذف الشواهد القرآنية والحديثية، وبقيت مدلولات الألفاظ في معظم مواد المعجم بطبعته الأولى، محافظة على ذاكرتها الدلالية، مع شيء من التيسير والإضافات، ثم جاءت طبعات المنجد المتوالية، فهدت جسر العلمنة، وفتحت لمواد المعجم العربي، تلك الدلالات الإنجيلية الصرفة)(٢).

ويشير إلى دور مجلة شعر ودور يوسف الخال في نقل التجارب النصرانية إلى الشعر العربي، فيقول: (طرحت ولادة مجلة شعر على التوصيل أسئلة ذات خطورة تاريخية وفنية، لم يكتف يوسف الخال بنقل صيغة تجربة أليوت المسيحية إلى الشعر العربي، بل إنه أراد أن ينقل صيغة أليوت المسيحية للتصويل، وكان قمة هذه التجربة الإنجيلية تاريخياً بالنسبة لحركة الحداثة التي حددت بداياتها بولادة مجلة شعر)(٣).

وأضاف قائلاً: (وكانت التجربة المسيحية بالنسبة ليوسف الخال خالقة ومدمرة في آن، فبقدر ماحققت الحركة صيرورتها ضمن الديمومة الإبداعية للتصور المسيحي الشرقي، وأكدت اتزانها في تجسيد ذاتها ضمن مجال

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٧٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٥٨ \_ ٥٩.

عدواني)<sup>(۱)</sup>.

ويذكر مؤلف أسئلة الشعر معطيات مقابلة أجراها مع الخال فيقول: (... لكن يوسف الخال، أسلوباً ولغة وتجربة، كما يجب أن يحدد، كان أهم بكثير مما قاله عن نفسه في هذه المقابلة، فهو إبداعياً، أول من اقترب بأسلوبه من أسلوب الترجمة الإنجيلية بشكل حميم ومؤثر في الآخرين، وأول من وضع تلك المفردات ذات المدلولات الإنجيلية الصرف في الشعر العربي الحديث، وأول من دخل إلى الإنجيل من الشعراء المحدثين ولم يخرج منه)(٢).

وهذا الذي وصفه مؤلف أسئلة الشعر يدل على استقرار جيد، وذكاء وحذق، وإن كانت نظرته إلى هذه الإنجيلية عند يوسف الخال، نظرة حيادية من ناحية الغيرة الإسلامية والولاء والبراء، ولكن في أقواله وأسئلته للخال مايدل على استشعاره القوي بقوة الاتجاه النصراني، وما يتضمنه ذلك من مخاطر ثقافية ـ هكذا في حسابه ـ وفي شهادته على هذا الاتجاه ـ وهو حداثي محب للحداثة ـ مايجعل القول في هذه القضية من الأمور المؤكدة الثابتة التي لا مراء فيها ولا امتراء.

وفي مقابلة أخرى أجراها جهاد فاضل مع يوسف الخال، يؤكد الخال أن توفيق صايغ ثم خليل حاوي ثم بدر ثم صلاح عبدالصبور يحتلون أهمية كبرى، ثم يبين سبب هذه الأهمية التي وشحهم إياها فيقول: (إن أهمية الأربعة أنهم «دقوا» بهذه المواضيع الكبرى هذه: الوجودية، وما وراء الطبيعية والوجود والإنسان، والله والخلق والصلب والقيامة، خذ الحلاج عند عبدالصبور، لقد أراد أن يخلق «مسيحاً» في التراث الإسلامي، على الطريقة التي لدينا نحن المسيحيين كان الحلاج عنده «مسيح» الإسلام في الأخير الأخير) (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦١.

<sup>(</sup>٣) قضايا الشعر الحديث لجهاد فاضل: ص ٢٩٤.

ثم يتحدث عن الرمز الوثني الفينيقي «تموز» ويرى أن استخدام هذه الأسطورة هو من أجل معاني إنجيلية نصرانية فيقول: (... وتجسد هذه الأسطورة السامية عملية الصلب والقيامة عند المسيح)(١).

وهكذا يتضح تداخل المقاصد والرموز الوثنية والنصرانية، في محاولة محو هوية هذه الأمة النبيلة.

بل لقد أباح الخال بمكنون سر حركة شعر حين قال: (... إن عملية مجلة شعر كانت عملية تبشيرية رسولية أكثر من أي شيء آخر)(Y).

وقد خصص باروت في قضايا وشهادات جزءاً من مقال طويل عن تجربة شعر بعنوان (محاولة يوسف الخال في صياغة «نظرية الحداثة») يذكر فيه أن سبب جمود العرب أنهم لم يأخذوا التراث الإغريقي والروماني والنصراني، وأنه بسبب تركهم لهذا التراث الذي يقدسه الخال راح العرب في سبات مظلم عميق استمر ألفاً من السنين، ويرى أن العقل العربي في جوهره عقل إغريقي غربي مثله في ذلك مثل طه حسين (٣).

ويرى ناقد حداثي آخر أن المستوى الفكري الذي استوت في قراره مجلة شعر ويوسف الخال وأنسي الحاج هو الاتجاه اليميني، وهو تعبير سياسي يقصد به المتدين بدين مّا، وبالطبع فقد كان الحاج والخال نصرانيان، والاتجاه الثاني هو اتجاه التغرب والدعوة إلى الغرب<sup>(1)</sup>.

وفي موضع آخر يرى بصراحة أن (التراث الذي يؤمن به شعراء تجمع شعر فهو تراث المراحل الوثنية والمسيحية التي مرت على المشرق العربي بل الهلال الخصيب على وجه التحديد، وهم يفصلون هذا التراث عن التراث العربي فصلاً تعسفياً مقصوداً فكأنه ليس منه، وهذا هو الآخر واضح في

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٩٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: قضايا وشهادات ٢/٢٥٦. وانظر: ص ٢٦٨، ٢٦٩.

<sup>(</sup>٤) أفق الحداثة لسامى مهدي: ص ٢١.

أشعارهم كما هو واضح في كتاباتهم النثرية)(١).

وقد فطن هذا الناقد الحداثي إلى دعوة الخال ومجموعة «شعر» إلى التراث الإنساني، وبين ـ مثلما ذكرنا آنفاً ـ أن مرادهم به التراث الأوروبي أو التراث الغربي بوجه عام.

ثم قال: (وعلى الرغم مما يبدوا على هذا المفهوم من "إنسانية" أو "شمولية" فإنه ينطلق أصلاً من نزعة ضيقة تعتمد الوثنية والمسيحية تراثاً لها وتهمل ما عداهما، بل هي نزعة تقوم أساساً على توثين المسيحية، أو التوحيد بينها وبين الوثنية، وأبرز من يؤمن بهذا المفهوم يوسف الخال، وقد حاول أدونيس الدفاع عن هذه النزعة وتبريرها في مقدمة المختارات التي أعدها من شعر يوسف الخال فما أفلح)(٢).

وهذه المختارات التي ذكر أن أدونيس ألفها عن الخال كان عنوانها «فاتحة التجربة المسيحية في الشعر العربي» $^{(7)}$ ، ولم أجدها ولم أطلع عليها رغم الحاجة إليها في هذا المبحث.

وفي المقابلة التي أجراها معه الكاتبان الغربيان مؤلفا كتاب رأيهم في الإسلام وصفاه بقولهم: (ويشارك هذا الكاتب البروتستنتي بعض الأخصائيين في ترجمة التوراة منذ خمسة عشر عاماً...)(٤).

ويتحدث الخال عن رأيه في الدين ويرى أن (الثقافة العربية وليدة تفاعل دائم بين مختلف الأديان، ولا يصح وصفها بالإسلامية، أم بالمسيحية أم  $^{(7)}$  بالملحدة، فهي كما كانت دوماً حصيلة جهود أديان شتى، إذ عمد الأدباء في زمن غابر، إلى كتمان انتمائهم لدين أو V في خصوصاً تلك التي تقتدي بروائع القدامى كالجاحظ تفصح عنه أعمالهم، خصوصاً تلك التي تقتدي بروائع القدامى كالجاحظ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٢. وانظر: ص ١٧١.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٤) رأيهم في الإسلام: ص ٧٤.

<sup>(</sup>٥) (٦) هكذا وهي أخطاء لغوية جلية.

والمتنبي وأبي تمام، وقد اعتمدوا فيها أسلوباً وصفياً خارجياً دون الإيماء إلى دين انتمائهم، لم يكن ذلك بالمسلك السليم، فالحقيقة تقضي بإفصاح الكاتب أو الشاعر في العمل الإبداعي عن رؤيته للعالم والوجود من خلال إيمانه، ولايجوز أن يخشى الادعاءات والاتهامات الكاذبة: بالفئوية ومحاربة الإسلام، الموجهة ضد المسيحيين أو غير المسلمين، إذا ماهم أعلنوا للملأ اعتناقهم دين (۱) ما تعرضنا لهذه الاتهامات يوم أسسنا حركتنا الشعرية فنعتنا بالفئويين لأننا استعنا برموز وأساطير سابقة للإسلام، فصرنا على ألسن أصحاب النميمة، أعداء (۲) للتراث الإسلام، فمحاولة حجب صورة التعددية الدينية والمذهبية عن أنظار العالم والتاريخ، وحرمانها من وسائل التعبير وطمس معالمها، تجعل الأدب العربي على جانب من السطحية...) (۳).

هنا يعترف بتأثير الدين، ولكنه يدخل سراديب المغالطات والأكاذيب حين يزعم أن الثقافة العربية وليدة أديان مختلفة منها النصرانية وهي المقصد من كلامه، ثم يكذب حين يدعي ـ لتبرير زعمه ومغالطته ـ أن الأدباء العرب القدامي كانوا على غير ملة الإسلام، ولكنهم تخفوا بذلك، وأنه لا يوجد في كلامهم الإيماء إلى الدين الذي ينتمون إليه، وهذه كذبة من أكبر الأكاذيب، ويُمكن طالب علم صغير أن يدلل على هذا الكذب من كتب الجاحظ ومن شعر المتنبي وأبي تمام، ولكن ليس بعد الكفر ذنب، وهكذا تحمل الأحقاد الدينية صاحبها على التجانف للكذب والظلم والعدوان، وهذا دليل ضعف الباطل وهشاشة حجته، وسقوط أدلته.

ثم يعود ليدندن على قضية التعددية وقد بينا سابقاً كيف حصر الثقافة الإنسانية والحضارة الإنسانية في النتاج الأوربي الذي ينبثق - عنده - من النصرانية، وإذا لم تستح فاصنع ما شئت.

وفي سياق كلامه يذكر أن ازدهار العرب الفاتحين لا قطار الهلال

<sup>(</sup>١) (٢) هكذا وهي أخطاء لغوية جلية.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٠.

الخصيب كان بسبب تأثرهم بحضارات تلك البلاد(١١).

ثم ينتصب مفتخراً بملته وأهل ملته قائلاً: (... وكانت أولى اليقظات في مصر، مع توافد المبشرين الكاثوليك والبروتستنت وإنشائهم المطابع والمدارس)(٢).

وباختصار نلمس التعصب النصراني في أقوال يوسف الخال تعصباً جعله، يغالط الحقائق، وينسب الفضل إلى غير أهله، وينزع الفضل والمجد عن أهله وذويه.

عصبية نصرانية تتخذ من الأدب الحديث رداءً لها، ومن التجديد الفكري والثقافي جنة لتبث عقائد المغضوب عليهم والضالين، ونسعى في تخريب عقائد أبناء المسلمين، وسحبهم من النور إلى غياهب الظلمات.

وإذا ذهبنا إلى ديوان الخال لتتبع ما فيه من رموز وأسماء صليبية لوجدنا الكثير الذي يطول الكلام بذكره، فقد غص ديوانه بالمضامين النصرانية، وفاض بعبارات الخلاص والخطيئة والتثليث والتكفير والصلب والصليب وبأسماء نصرانية مأخوذة من الإنجيل المحرف<sup>(۳)</sup>.

وقد درس النصراني القبطي غالي شكري بعض شعر الخال وخاصة البئر الأولى وفي آخر دراسته قال: (هذا شاعر مسيحي استطاع أن يجعل من إيديولوجيته شعراً)(٤).

## ٢ ـ توفيق صابغ:

نصراني فلسطيني، تنقل بين أمريكا وبيروت واتخذ الحداثة سلماً لعقائده وأفكاره.

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٢٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٢٦.

<sup>(</sup>۳) انظر: الأعمال الشعرية الكاملة ليوسف الخال: ص ١٥، ١٩، ٨٣، ٨٣، ١١٠، ١١٠، ١٠٠، ١٢٠، ١٩٤، ٢٠٠، ١٩٠، ٢٢٠، ٢٢٠، ٢٠٠، ٢٩١، ٢٠٠، ٣٤٦، ٢٠٠، ٢٠٠، ٢٠٠، ٣٤٦، ٢٠٠، ٣٤٦، ٢٠٠، ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) شعرنا الحديث إلى أين: ص ١٨٨. وانظر: الدراسة المشار إليها: ص ١٨٢، ١٨٣، ١٨٣، ١٨٨

ولد وتربى في أسرة نصرانية متدينة (١) لها علاقة وطيدة بالأمريكان من وقت قديم، ولها صلة بالمبشرين الأمريكان (٢).

وأمه تربت على يد المنصرة الأمريكية «س فورد» (٣).

درس في الكلية العربية في القدس عام ١٣٥٥هـ/١٩٣٧م، وتخرج فيها، وهي الكلية التي أنشأها الانتداب البريطاني، ومن تلامذتها نقولا زيادة ومعروف الرصافي وإحسان عباس وجبرا إبراهيم جبرا<sup>(٤)</sup>.

ثم درس توفيق الصايغ عام ١٣٦٠ ـ ١٣٦١هـ/ ١٩٤٢ في الكلية الأسقفية (0)، ثم عاد إلى القدس يدرس الأدب العربي (1).

يرتبط توفيق صايغ بالغرب قلباً وقالباً، ويدافع عن الاستعمار، ويتهم الأدب الفلسطيني بالتخلف لعدم انفتاحه على الأدب العالمي، ومراده ـ مثل الخال ـ الأدب الأوروبي، ولايرى في الأدب والثقافة المنبثقة من الإسلام أي شيء يستحق الذكر، ثم يرد سبب وقوع فلسطين في هذا التخلف إلى (الاستعمار الثقافي الذي فرضته علينا مصر فأعمت بصائرنا)(٧).

فهو يدافع عن الاستعمار البريطاني، ويصف الحكم الإسلامي الذي كان يمتد من مصر إلى فلسطين وغيرها يصفه بالاستعمار، وهذا من أثر نصرانيته المكشوفة، إذ يعتبر أبناء ملته من نصارى الغرب أهل نهضة وسبب نهضة وتقدم، ويعتبر حكم المسلمين تخلفاً واستعماراً.

كيف لا وقد تربى منذ نعومة أظفاره على الإنجيل، وكتب عن ذلك مقالاً وهو في الثامنة والعشرين من عمره بعنوان «الشاعر الأول» و(تكمن

<sup>(</sup>١) انظر: توفيق صايغ سيرة شاعر ومنفى: ص ١٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ١٧ ـ ١٨.

<sup>(</sup>٣) (٤) انظر: المصدر السابق: ص ١٩. وانظر عن أهمية هذه الكلية: ص ٢١.

<sup>(</sup>٥) (٦) انظر: المصدر السابق: ص ٢٢ ـ ٢٣.

<sup>(</sup>V) المصدر السابق: ص ۳۸ ـ ۳۹.

أهمية المقال في رؤية صاحبه الآخذة من الأناجيل، الشاعر الأول في نظره هو رجل الدين الأول...)(١).

ومن أقواله في هذا المقال: (عودوا إلى ما في التوراة من قصص أفعمت روعة فنية خالدة... أو اقرأوا الأناجيل وما فيها من قصص حلوة وسرد للوقائع موفق، وترجمة لحياة امتازت من التراجم كافة، عودوا لما فيها من أمثال قصصية وتعاليم مصورة ملونة، أضحت المثال الأول لهذا الضرب من الأدب في كل العصور)(٢).

وقد تأثر نتاجه الأدبي والفكري بعقيدته حتى وهو في أحط درجات ماديته، ففي حديثه عن عشيقته (كاي) يصفها بأنها: (تجعل اصطياد الرجال أكثر من هواية لها... أليست تُرى بتكريسها ذاتها هذه أنها إنّما تأتمر بأمر المسيح الذي حرض تلاميذه على اصطياد الرجال؟ أليست تُرى أنها أيضاً وفوق هذا إنّما تقتدي بالمسيحي اقتداء أمثل، فتفعل ما فعل هو، وتحاكيه في تنقله من موضع لموضع، من بحيرة لجبل، ومن مزود لخشبة، ومن عشارين وزناة لرجال هيكل وقضاة، كيما يصطاد رجاله؟.

ـ لو عرفتَك يا يسوع، أما كانت تبعتك حيث ذهبت، أما كنت جلست على قدميك، أما بوستهما، أما تمسمرت بك كما لم تتمسمر بصليب لأنك حلو ولأنك ممتنع؟) (٣).

صلى الله وسلم على نبيه عيسى بن مريم، ولعن الله الذين كفروا، الذين يزعمون أنه صلب، وما صلب، والذين يشبهون خديناتهم العاهرات بالنبي الكريم عليه الصلاة والسلام.

وفي آخرته بعد فضيحة حوار، وانكشاف عمالته للمخابرات الأمريكية، يدافع عن نفسه في مجلة الأسبوع العربي، ثم يختم دفاعه بجملة نصرانية تدل على مدى تأصل النصرانية في دمه حتى وهو يدعي التخطي والتجاوز، والبعد عن التقليدية، يقول: (أؤمن بقول المسيح: «ليس من

<sup>(</sup>١) (٢) المصدر السابق: ص ٤١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٨٣ ـ ٨٤.

قال: يا رب يدخل ملكوت السموات بل الذي يفعل إرادة أبي الذي في السموات»)(١).

سبحانك اللهم هذا بهتان عظيم، والله ما قال هذا عيسى ابن مريم عليه الصلاة والسلام، وهو الموحد القائل: ﴿... إِنِي عَبْدُ اللَّهِ ءَاتَنْنِي ٱلْكِئْبَ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْصَنِي بِالصَّلَوْقِ وَالرَّكُوْقِ مَا دُمْتُ حَيَّا لِللَّ وَبَرَّا بِوَلِدَقِي وَلَمْ يَجْعَلَنِي جَبَارًا شَقِيًا لِللَّ ﴾ (٢).

أمّا زعم النصارى الضالين أن الله أباً في السماء فهذا من الكفر الذي لا يعتقده موحد ولا يقوله مؤمن، وكان عيسى عليه الصلاة والسلام سيد الموحدين وأعظم المؤمنين في زمنه، وإذا ذهبنا إلى ديوان الصائغ لنرى ما فيه من رموز، نجد أنه قد حشده بكم هائل من الرموز والأسماء والعقائد الإنجيلية النصرانية مثل الثالوث ((حب يسوع يلفظ البركة)(أ)، وتكرار لفظ: الصلب، والصليب (ه)، والنواقيس (۱)، والكنيسة (۱)، وقوله عن الله مثلما تقوله النصارى: (وامسح بالدخان أنفاس رب أب) (()، وألفاظ البراءة والمعمودية (())، والخلاص (()) وتابوت العهد ومريم (()) والدير (()) والقديس (()).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) الآيات ٣٠ ـ ٣٢ من سورة مريم.

<sup>(</sup>٣) انظر: المجموعات الشعرية لتوفيق صايغ: ص ٧٦، ٣٥٣، ٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٩٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ١٢٤، ١٦٨، ١٩١، ٢٧٤، ٢٧٥، ٣١٧، ٤١٦.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ١٦٨، ١٦٩.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق: ص ٢٢٩.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق: ص ١٨١.

<sup>(</sup>٩) المصدر السابق: ص ٢٣٩.

<sup>(</sup>١٠) المصدر السابق: ص ٢٦٩.

<sup>(</sup>١١) المصدر السابق: ص ٣٢٠.

<sup>(</sup>۱۲) المصدر السابق: ص ۳۵۳.

<sup>(</sup>۱۳) المصدر السابق: ص ۳۰۳.

وله مقطع مليء بالمضامين والأفكار والعقائد النصرانية بعنوان «أربع أغنيات لا حب» يقول فيه:

(مسيحى الدفين، انهضن

مزق الأكفان

لون الوجنتين

واتركن ديار الصقيع...

وحنقأ مسيحى عليك

لماذا هرعت للغناء

وكنت تخطو نحو محبيك وئيدأ

وعانقت الصليب...

عراة من غيرك معدمين

رفعنا رايتك

وختمتنا بشارتك...

مسيحي الدفين، انهضن

مسيحي الشريد، عد

ناديتني قدماً، فجئتك

بلا تردد)<sup>(۱)</sup>.

ثم يختم المقطع بخطاب لله تعالى يصفه بأنه استراح يوم السبت كما تقول الخرافة اليهودية، تعالى الله عما يقولون.

وفي مقطع آخر يقول:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٩٠ ـ ١٩٦.

(وكنت استفيق ارتمي على قدمي المسيح اسقيهما بدموعي امسحهما بشعر رأسي

أحاول أن أخضع ثورتي

أفلت زمامها من يدي

بالصلاة بصوم أسبوع بكامله)(١).

هذه بعض نصرانيات توفيق صائغ الذي تميز على كثير من الحداثيين بركاكة أسلوبه، وتفاهة شعره ـ حسب تسميتهم ـ والتفكك الظاهر فيه، والعجمة والجهل الضارب بأطنابه في أقواله.

## ٣ ـ جبرا إبراهيم جبرا:

نصراني من فلسطين.

تربى في الكنيسة منذ صغره  $^{(7)}$ , ودرس في مدرسة الروم الأرثوذوكسيين  $^{(7)}$ , ثم في مدرسة السريان الكاثوليك  $^{(3)}$ , وعاش أجواء الكنيسة وألحانها وتراتيلها السريانية وغيرها، وتقلب بين أيدي الكهنة والشمامسة  $^{(6)}$ , ودرج على ذكر الصليب وأحزانه المريرة، ورؤية تمثال المسيح عليه الصلاة والسلام وهو مصلوب والدم ينزف من كفيه وخاصرته وقدميه  $^{(7)}$ , ومارس طقوس الكنيسة من صيام ودعاء، وأدى مع أهلها طقوس

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۳۰۶.

<sup>(</sup>٢) انظر: سيرته الذاتية بعنوان: البئر الأولى: ص ٢٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٧٧، ٢٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٣٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٥٥.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ٥٧.

العبادات المختلفة واحتفل معهم بعيد الفصح وعيد القيامة (۱)، وفي بيت لحم تقلب بين الأديرة العديدة، التي كانت تذكرة بالصراع بين المسلمين وقومه النصارى من زمان فتح القسطنطينية إلى الحروب الصليبية إلى عهد الانتدابين البريطاني والفرنسي (۲).

استمع وصایا الرهبان وتعلم علی أیدیهم الکثیر حتی قال: (صعبة کانت وصایا أبي ـ یقصد الراهب ـ ولکنني لم أنسها قط) $^{(7)}$ .

ولم ينس جبرا وصايا الرهبان حتى وقد تقلب كثيراً في مراتع متغايرة، ثم استقر في مدارس الغرب المادية الخشيبة، ليعود إلى بلاد العرب بلاد المسلمين يبشر بالأفكار والمذاهب والمناهج الحديثة التي تلقاها، ولكنه لم يتخلى عن وصايا أبيه الراهب.

يقول تحت عنوان «ما رجيروم في بيت لحم»:

(في القبو الفاغر شدقيه على خد السماء

جلستَ مليئاً بالأيام والأسفار

عبر أروقة روما وبيزنطية

وقد هجعت بين جنبيك أخيراً

رياح فسلفات أثينا

وانطاكيا وبيروت

وأنت في القبو على

مدى خطوتين من مذودٍ

ولد فيه للدنيا عصر جديد

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٥٧ \_ ٥٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٦١ \_ ٦٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٨.

سنة إثر سنة في قبوك بين الكتب وعلى قدميك تراب قدسه دم المصلوب وبعض شذى من زهور سُقيت في الليل أغاني الملائكة... كسرة خبز من بلدة الخبز تكفيك وكوز ماء من عين، لعل الناصري غسل وجهه ذات يوم قائظ بدمعها يوماً بعد يوم سمعتَ التراتيل في الوادي الخصيب، وها هي ذي لما تزل تملأ القبور المغارة قرناً بعد قرن... انطلاقة الهنيهة إلى الأزل ذلك صوتك الدافق في القبو العتيق غضوباً عارماً بحبه، مردداً قصة فداء إله للشر)(١).

هذه مقطوعة كنسية صارخة يتحدث فيها صاحبها عن «الممدوح النصراني» ويصفه بالعلم والحكمة والعمق؛ لأنه في بيت لحم قد تلقى النور في ذلك القبو القريب من المذود الذي ولدت مريم فيه عيسى عليهما الصلاة والسلام ـ حسب ما جاء في قصص الإنجيل ـ ولأنه يسير على تراب قدسه دم عيسى عليه الصلاة والسلام، الذي ينعته بالمصلوب، وفق الخرافة النصرانية، ويشرب من عين ماء لعل عيسى الناصري عليه الصلاة والسلام غسل وجهه فيها، ثم يقرر أن هذا كله من أجل لحظة زمن تنطلق نحو

<sup>(</sup>١) المجموعات الشعرية الكاملة لجبرا إبراهيم جبرا: ص ١٥٧ ـ ١٥٩.

الأزل، وحقيقة ثابتة تستمر ولاتنقطع؛ لأنه يردد قصة فداء الإله للبشر، ويقصد به عيسى عليه الصلاة والسلام كما هو التعبير الشركي النصراني.

من هذا المقطع ترى عمق الاتجاه النصراني وقوته عند جبرا بل واعتزازه وافتخاره به، الأمر الذي جعله يصف المقصود بالمدح بهذه الأوصاف الكنسية، التي لاتخطر إلا على قلب قسيس عميق الإيمان بدينه.

وحين يريد جبرا أن يصور مذبحة حصلت في دير ياسين حين ألقى العدو جثث الذبيحات في بئر القرية، لاينسى أن يلحق بالأوصاف الحداثية عقيدة نصرانية، يلقيها بطريقة تلقائية تظهره في ثوب البراءة، ليلتقط ذلك من يلتقطه من أبناء المسلمين فيعبر بالتعبير نفسه أو بما يقاربه، وسوف نذكر نماذج لذلك.

يقول جبرا:

(أجفت العناقيد من حولها

واحترق القمح واندلقت

قراب الزيت على بديد الحجارة؟

وعليها صلب عيسى من جديد؟)(١).

وعباراته ومضامینه من هذا الجنس عدیدة: صلب وصلیب $^{(7)}$ ، وکنائس شواهق $^{(7)}$ ، ومسیح $^{(1)}$ ، وغیر ذلك.

وفي الجملة فإن ديوانه الذي لايتجاوز ٢٦٠ صفحة ينضح بالعقيدة النصرانية والرموز النصرانية وهو القائل يصف نفسه ومبادئه:

## (عشتُ مع المسيح

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٧٣ ـ ٧٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ١٢٤، ١٥٧، ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ١٦٤، ١٧٤، ١٩٩.

ومت معه وبعثتُ)<sup>(۱)</sup>.

(إن الحب وردة انتضت سيفاً

مسيحٌ على الجبل

من غير موعظة)<sup>(۲)</sup>.

ولاينسى أن يؤنس نفسه وأهل ملته بالبشارة، ويدفع فيهم محبة العمل للتنصير والدعوة إليه فيقول:

(ألهذا رأينا الرؤى

ورضينا بشفائها، إيماناً بها؟

ألهذا حملنا الصليب من أفق إلى أفق مؤمنين بأن بعد الصلب، القيامة؟)<sup>(٣)</sup>.

والمراد بالقيامة في المصطلح النصراني قيام المسيح وعودته وهي بشرى يتداولها النصارى، في سياق تبشيرهم بانتصار دينهم المحرف، ولايعلم الضالون أن عودة المسيح بن مريم عليه الصلاة والسلام ستكون حكماً بالإسلام ودعوة إليه، وجهاداً على طريق التوحيد، وكسراً للصليب، وقتلاً للخنزير، وسيعلم الذين كفروا أي منقلب ينقلبون.

ولم يتجاوز جبرا حد عقيدته النصرانية المحرفة قيد أنملة حين وصف خليل حاوي النصراني الآخر بقوله: (كان خليل ينتمي إلى الفترة التموزية التي كان في أساسها غضب وتمرد، ولكن في الوقت نفسه الأمل في أنك إذا ضحيت بنفسك، وجدت نفسك، فالفداء لاشك يؤدى إلى حياة جديدة،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفاصيل هذه الأمور في كتاب التصريح بما تواتر في نزول المسيح للشيخ محمد أنور الكشميري.

أن الموت هو كموت المسيح، يؤدي إلى حياة خالدة للجميع...)(١).

هذه ثلاثة نَماذج من أسماء النصارى العرب الحداثيين الذين طالت جعجعاتهم حول نبذ القديم وتجاوز المألوف، ولكنهم ما أرادوا بذلك إلآ الإسلام، أمّا دينهم فلم يبارحوه، بل خدموه ونصروه وآزروه.

وهناك آخرون مثل أنسي الحاج الذي (وقع... كما وقعت جماعة شعر، من خلال التجربة الإنجيلية للتوصيل، فيما يسمى بتناقض العواطف تجاه الذاكرة الشعرية، فلقد أعطى بعضهم للحركة معنى دينيا، وزيف بذلك كثيراً من القيم الإبداعية التي تفرضها الحركة...، لقد دفعها موقفها هذا إلى تلفيق مفهومات متناقضة تجاه الذاكرة الشعرية، فبينما كانت نظرياً تحنق على هذه الذاكرة بوجهها العربي القديم؛ لأنها تشكل طغياناً على الحركة، وعقبة أمام التجربة الجديدة واللغة الجديدة والأسلوب الجديد، كانت عملياً تغور في أبعد عمق لهذه الذاكرة عن طريق التجربة الإنجيلية...، راح التيار النقلي الجديد يحاول اقتناص حركة التوصيل من الداخل، لتقريبها من أسلوب الترجمة الإنجيلية)(٢).

وعلى الرغم مما في هذا الكلام من تجني على التراث واللغة العربية واعتبارها عائقاً من عوائق التجديد والتحديث، حسب مزاعم الحداثيين عموماً، إلا أن فيه الحقيقة الناصعة حول محاولات تنصير الأدب العربي الحديث من قبل نصارى الحداثة.

لقد حمل أنسي الحاج الدعوة إلى النصرانية والتغريب وتشبث بأطراف التحرر الفكري والإنسانية الثقافية (٣).

<sup>(</sup>١) قضايا الشعر الحديث: ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) أسئلة الشعر: ص ٥٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: أفق الحداثة: ص ٢١. وانظر: ص ٤١ ـ ٤٢.

وهو القائل في تعريف الشاعر: (إن الشاعر الحر هو النبي والعراف والإله)(١)، وهذا يوافق الاعتقاد النصراني القائل باختلاط اللاهوت بالناسوت في شخص عيسى عليه السلام(٢)، ومنهم أميل حبيبي النصراني الفلسطيني الشيوعي المؤسس مع مجموعة من اليهود الحزب الشيوعي الإسرائيلي «راكاح» والمتفاخر بحصوله على الجنسية الإسرائيلية، والعضو في الكنيست الإسرائيلي.

يقول عنه مؤلفا كتاب رأيهم في الإسلام ـ في معرض الامتداح له ـ: (يتوجه هذا الكاتب المسيحي إلى الفلسطينيين وهم عائلته الكبرى، بتعابير دينية كالخطيئة، أو ليس الرحيل خطيئة، كما أن البقاء خطيئة «في ازدواجية التفاؤل والتشاؤم» فهل من غنى عن خطيئة قد تأتي بالحلول)(1).

وفي المقدمة التي كتبها والمقابلة التي أجريت معه في هذا الكتاب تجد أن ينكر وأد البنات في الجاهلية وينكر شرب الخمر وأكل الخنزير، لينقض من طرف خفي آيات القرآن الناهية عن ذلك، ثم يسخر بالحجاب للنساء (٥).

ويعبر في افتخار واعتزاز قائلاً: (أدهشني إعجاب القراء العرب واليهود بنتاجي) (١٦).

ثم يتهجم على الإسلام وأحكامه من منطلق نصراني حاقد قائلاً: (لو كان في الشريعة الإسلامية أحكام كفيلة بإنشاء دولة وإدارة دولة عصرية لتحقق الحلم، وفي الواقع لم يتحقق . . . .

<sup>(</sup>١) (٢) المصدر السابق: ص ٣٥. وانظر: إثبات نصرانية في: ص ١٧١.

<sup>(</sup>٣) (٤) رأيهم في الإسلام: ص ٣٧ ـ ٣٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٤٠.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٤٤.

بالنسبة إليَّ الدين شأن شخصي، وعند تخطيه هذا الحد يصبح شعاراً...، نحن العرب في الأرض المحتلة نرفض النضال باسم الدين)(١).

ومنهم رشيد الضعيف النصراني اللبناني الذي يردد (لا ثقة لدي ولا يقين) ويرفض الدين ويستشهد على قيمة الشهادة بنص من أقوال المسيح المنسوبة إليه في الإنجيل<sup>(٢)</sup>.

ومنهم النصراني القبطي المتعصب أدوار الخراط الذي اهتم بشكل قوي ومركز بالوصف المستفيض الذي قل مثيله لطباع وعادات الأقباط وتاريخهم (٣).

وقال عن نفسه: (ولجت في بداية الأربعينات ميداناً جديداً في الأدب الاجتماعي المصري، إلا وهو الوسط القبطي، فاخترقته أو حاولت إظهار ميزاته وعاداته وتقاليده، وإن لم أكن الوحيد فإني ولا ريب صاحب المبادرة، وهو ميدان أعرض عنه الأدباء، أمّا عن قصد، وإن [كذا] بطبيعة الحال لقلة المسيحيين بينهم في مصر.

... إن وصف المجتمعات القبطية ليس بالعمل السهل إنّما مغامرة تستوجب جهوداً جبارة يقول البعض، ومسعى مشكور «كذا» ومحاولة جريئة برأي البعض الآخر)(٤).

ثم يصف رواد النهضة الذين تبنوا اللبرالية الغربية ويذكر منهم سلامة موسى ويخصه بأنه قبطى (٥).

ثم يهاجم مايسميه التوجيهات الدينية التقليدية المتمثلة في الإخوان المسلمين (٦)، ويهاجم التيار الأصولي - حسب تعبيره - ثم يقول: (بديهي أن

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٤٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٥٩.

<sup>(</sup>٣) (٤) انظر: المصدر السابق: ص ٧١.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٧٣.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ٧٤.

يرفض الأقباط في مصر، التيار الإسلامي الأصولي، فمقررات المجتمع الكنسي المقدس في كانون الثاني / يناير ١٩٧٧ استنكرت وأدانت عقوبة الردة، التي تقضي بأعدام المرتد عن الإسلام، وهذه المسألة تندرج في جملة الضغوطات التي تعاني منها الكنيسة في مصر، مما حدا بها إلى رفض أسلمة المجتمع المصري، وقد دعا البطريرك حينها للصيام ثلاثة أيام احتجاجاً.

يتمسك الأقباط بمبدأ الدين لله والوطن للجميع دون استثناء، وتدين به الفلسفة القومية المصرية، وقد شهد تطبيقاً عملياً في العشرينات والثلاثينات والأربعينات فتشبث به الأقباط، وقاوموا كل محاولة لنقده.

... من البديهي تخوف الأقباط من الإسلام الأصولي الداعي، فيما يدعو إليه، إلى الممارسات القديمة كفرض الجزية على غير المسلمين، الخ، فالبعض يخشى أن تعظم الحركات الأصولية نفوذاً وسطوة كما في إيران، أمّا برأيي فهي مؤقتة...)(١).

ويُمكن توجيه سؤال إلى أتباع الحداثة من أبناء المسلمين:

أما زلتم في دوامة التضليل التي تنزعكم عن دينكم باسم الحرية الثقافية وعدم الفئوية والطائفية؟ وأنتم ترون هذا الكلام وأشباهه عند أساتذتكم الحداثيين النصارى الذين طالما أشدتم بهم ومدحتموهم؟!.

أليس فيكم غيرة على دينكم - على الأقل - كغيرتهم هم على دينهم؟.

لقد استوعب المخططُ النصراني التذويبي مجموعة كبيرة من أبناء المسلمين فأصبحوا يتعاملون مع الدين وكأنه عرض رخيص لا قيمة له عندهم، ولا وزن له في اعتبارهم.

هذا أدوار الخراط النصراني المتعصب الذي يحمل لواء المدافعة عن بنى ملته، ضد الإسلام والمسلمين، نجده عند الصحافيين والمتعالمين من

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٧٤ ـ ٧٠.

أبناء المسلمين في مكانة مرموقة، ومحل عال، والإشادة والمديح تترى عليه من كل جانب.

وهو الموقف ذاته من النصارى الأقباط الآخرين مثل سلامة موسى ولويس عوض وغالي شكري.

أمّا خليل حاوي فبالرغم من وجوديته إلاّ أنه كان نصرانياً حقيقياً وصوفياً إنجيلياً كما وصفوه (١). هذه بعض مواقف التنصير وعباراته وشواهده عند الحداثيين النصارى العرب، وهي مواقف تؤكد أنهم ما انفكوا عن دينهم وملتهم وإن ادعوا التحرر والانفتاح، بل سخروا أعمالهم التأليفية والعملية في سبيل نصرة المشاريع النصرانية في بلاد المسلمين، ولايلامون في كل ذلك، فإن من مقتضيات أي عقيدة أن ينتصر لها صاحبها وينشرها ويدعو إليها ويدافع عنها، ويناقض ويعادي من يعاديها، وهذا بعينه ما فعله نصارى الحداثة، وهي مأساة عظيمة، وأمر جلل، غير أن أعظم من ذلك أن المستطرقين من أبناء المسلمين استجابوا لذلك، ليوصفوا بالتحديث، والعصرانية وينالوا رضى الذين لن يرضوا إلا إذا تخلى المسلمون عن دينهم.

والحداثيون من أبناء المسلمين وصلوا إلى درجة من الاستجابة لدعوات التنصير والتكفير والإلحاد أن أصبحوا معها دعاة لمذاهب أولئك وأدوات في أيديهم يصرفونهم ويحركونهم.

وإلا فكيف نفسر أن واحداً من أبناء المسلمين الذين تقوم عقيدتهم على توحيد الله تعالى ونفي صلب عيسى عليه السلام، وتجعل الذنب والتوبة عنه من مسؤولية صاحبه، ولاتقول مطلقاً يتوارث الذنب ثم يأتي بعد ذلك من يقول بالتثليث، وصلب المسيح عليه السلام والخطيئة المتوارثة والتكفير بالنيابة؟!.

<sup>(</sup>۱) انظر: ملامح النصرانية في شخصيته وشعره في كتاب مع خليل حاوي في سيرة حياته وشعره لإيــلـيـا حــاوي: ص ۸۰، ۸۱، ۸۲، ۳۳۲ ـ ۳۳۲، ۵۰۰ ـ ۵۰۰، ۹۱۰ ـ ۹۱، ۵۰۰ وغيرها كثير.

وقد يقول قائل من هؤلاء المرتمين على عتبات الكنائس: وما الذي في استخدام ألفاظ من ألفاظ اللغة العربية كالخطيئة والتكفير والصلب والخلاص والفداء؟.

وهو اعتراض لا قيمة له في ميزان الاعتبار الصحيح، وقد ناقش هذه الأغاليط الشيخ محمود شاكر (١) في معرض رده على محمد مندور الذي تصدى يدافع عن لويس عوض ويستجلب رضى نصارى مصر بدعوى الوحدة الوطنية.

وفي رد الشيخ محمود شاكر تأسيس قوي وواضح في هذه المسألة، وننقل منه هنا ما يوفي بغرض هذا المبحث، قال: (وندع هذا الخلط في كلام الدكتور مندور، إلى دلالة الألفاظ التي سبق أن ذكرت في مقالتي الخامسة أن لويس عوض. . . لا يكاد يرى في سماديره إلا «الصليب» و«الخلاص» و«الفداء» و«الخطيئة» ولا يكاد يرى ما يكتبه الكتاب والشعراء، كتوفيق الحكيم، ونجيب محفوظ، وصلاح عبدالصبور، وغيرهم، إلا مقرونا بهذه العقائد، وهذه الألفاظ هي نفس الألفاظ التي جاء في مقال الدكتور مندور وأفتى فيها بما أفتى!!.

وهذه الألفاظ الأربعة ينبغي أن تدرس بلا غموض ولا إبهام، كا يحاول ذلك من يحاوله من صبيان المبشرين، وبلا استهانة بدلالاتها كما يحلو ذلك للدكتور مندور وغيره ممن يعدها رموزاً لتراث روحي، ولا بأس على المسلم في استعمالها.

كما إن على المسلم كل البأس؛ لأنه طريق محفوف بالمخاطر، لمن صدق نفسه، وعرف حرمة الكلمة كيف تقال، وكيف تفسر، وكيف توضع في موضعها.

<sup>(</sup>۱) هو: محمود شاكر كاتب وباحث وأديب وصاحب علم شرعي، مصري معاصر، تخرج في كلية الآداب من الجامعة المصرية، بحاثة شديد التدقيق قوي اللغة، عظيم الاحترام للشرع ومقاييسه في الأدب، كان من أوائل الذين عارضوا طه حسين في موقفه من الشعر الجاهلي، والتبعية للغرب وتصدى للويس عوض وغيرهم من المنحرفين، ولد عام ١٣٢٧ه / ١٩٠٩ م.

وترتيب هذه الكلمات الأربعة في دلالاتها عند القوم يأتي هكذا: الخطيئة، ثم الفداء، ثم الصلب، ثم الخلاص.

وتلخيص معنى هذه الألفاظ الأربعة في العقيدة المسيحية أن الله تعالى لـمـا خـلـق آدم مـن تـراب وقـال لـه: ﴿... يَكَادَمُ ٱشكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجُنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِثْتُمَا وَلَا نَقْرَيا هَلَاهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾(١) فأزلهما الشيطان عنها، بهذه المعصية كما نقول نحن، وهي الخطيئة عند النصاري، أصبحا هما وذريتهما تحت سلطان هذه الخطيئة لا ينفكون عنها، واستحق البشر جميعاً، بخطيئة والديهم، عقاب الآخرة وهلاك الأبد، وهذا هو ناموس العدل الذي لا يتغير، يستحقه من عصى الله سبحانه عندهم، ومن ورث خطيئة آدم وزوجه، فإن عاقب الله آدم وذريته على خطيئتهم بهلاك الأبد، فذلك ما يوجبه ناموس عدله في حكمه، ولكن ناموس رحمته مستوجب العفو عنهم، فناقض ناموس العدل، ناموس الرحمة، فتطلب الأمر شيئاً يجمع بين الرحمة والعدل، فكانت الفدية التي يتم بها ناموس العدل، ويتحقق بها ناموس الرحمة، ولكن ينبغي أن تكون الفدية طاهرة غير مدنسة، وليس في الكون ما هو طاهر بلا دنس إلا الله \_ سبحانه وتعالى \_، ولكن تعالى الله أن يكون فدية، فأوجبت المشيئة أن يتخذ جسداً يتحد في اللاهوت والناسوت، فاتحدا في بطن امرأة من ذرية آدم هي مريم، فيكون ولدها إنساناً كاملاً من حيث هو ولدها، وكان الله ـ تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً - في الجسد إلها كاملاً فكان المسيح الذي أتى ليكون فدية لخلقه، وهذا هو «الفداء».

ثم احتمل هذا الإنسان الكامل والإله الكامل، أن يقدَّم ذبيحة، ليكون ذبحه تمزيقاً لصك الدينونة المصلت على رأس بني آدم، فمات المسيح على الصليب، فاستوفى ناموس العدل بذلك حقه، واستوفى ناموس الرحمة بذلك حقه، وهذا هو «الصلب».

<sup>(</sup>١) الآية ٣٥ من سورة البقرة.

وكان احتمال ذلك كله كفارة لخطايا العالمين تخلصهم من ناموس هلاك الأبد، وهذا هو «الخلاص»...

وهذه الألفاظ الأربعة، لاتعامل معاملة أشباهها، من جهة دلالتها على عقيدة متكاملة، فالخطيئة في لغة العرب الجاهليين، ثم في لغة المسلمين، لاتحمل شيئاً من معانيها ولوازمها في لغة النصارى، وإن كان اللفظ واحداً، ومعصية آدم عندنا معصية كسائر المعاصي تمحوها التوبة، وخطيئة كسائر خطايا الناس، تغسلها المعفرة ممن يملك المغفرة، وهو الله سبحانه، وقد بين الله ذلك في قوله: ﴿فَلَلَقَى ءَادَمُ مِن رَبِّهِ كَلِنتٍ فَنَابَ عَلَيَّهٍ إِنَّهُ هُو النَّوابُ الرَّيمُ الله ذلك في قوله: ﴿فَلَلَقَى ءَادَمُ مِن رَبِّهِ كَلِنتٍ فَنَابَ عَلَيَّهٍ إِنَّهُ هُو النَّوابُ الرَّيمُ الله ذلك في قوله: ﴿فَلَقَى ءَادَمُ مِن رَبِّهِ كَلِنتٍ فَنَابَ عَلَيَّهٍ إِنَّهُ هُو النَّوابُ الرَّيمُ الله وموسى ﴿أَلَا نَزِرُ وَزِرَةً وَزَرَ أُنَوَى الله سبحانه كتب في صحف إبراهيم وموسى ﴿أَلَا نَزِرُ وَزِرَةً وَزَرَ أُنَّرَى الله سبحانه كتب في صحف إبراهيم وموسى ﴿أَلَا مَا سَعَى وَزِرَ أُنَّوَى الله الله الله الله الله المسلم استعماله لفظ «الخطيئة» بمدلولها في الديانة المسيحية؛ لأن هذا الضرب من «الخطيئة» لا أصل له في عقيدته، بل هو منهي أن يعتقد توارث الخطيئة؛ لأنه إذا اعتقد ذلك كذب خبر الله في كتابه، بأن لاتزر وازرة وزر أخرى، وتكذيب خبر الله واعتقاد خلافه كفر مجرد، لايختلف في ذلك أحد من المسلمين ولا العقلاء عامة مسلمين أو غير مسلمين.

وإذا بطل أن يكون للفظ «الخطيئة» عند المسلمين معنى يحمله، كالذي هو عند النصارى، بطل أن تحتاج معصية آدم إلى فدية تتطلّبها ضرورة الجمع بين الرحمة والعدل.

و «الفداء» بالمعنى الذي تدل عليه عقيدة النصارى، غير مفهوم عند أحد من المسلمين، ولايرى ما يستوجبه، إذ لم تكن الخطيئة عندهم متوارثة

<sup>(</sup>١) الآية ٣٧ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٨ من سورة النجم.

<sup>(</sup>٣) الآيات ٣٩ ـ ٤١ من سورة النجم.

في الذرية، وأمّا ما استوجب معنى الفداء من ألوهية المسيح وبنوته لله عن ذلك علواً كبيراً - فإن الطفل الصغير يقرأ في أول ما يقرأ ﴿ قُلْ هُو اللّهُ أَحَدُ ﴿ اللّهُ الصّحَدُ ﴾ اللّهُ الصّحَدُ ﴾ الله أحَدُ الله عن ذلك ﴿ لَقَدَ كَفَر اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ ا

وإذا بطل هذان المعنيان لهذين اللفظين «الخطيئة» و«الفداء» على الوجه الذي هو من عقيدة النصارى وديانتهم، واستحال أن يقولها المسلم وهو يعتقد فيهما مايعتقده النصارى، لم يكن للفظ «الصلب» بعد ذلك أي معنى، سوى المعنى اللغوي المشهور...، وإذا استحال أن يكون لهذه الألفاظ الثلاثة معنى عند مسلم يعتقد صدق ما أنزل على رسول الله على ربع ربع الوجه القرآن، استحال أن يكون للفظ «الخلاص» معنى مفهوم عنده، على الوجه الذي يعتقده من يدين بالنصرانية وعقائدها) (٣).

ثم يلتفت إلى أثر ألفاظ العقيدة وتأثيرها فقال: (... وتأتي على النفوس أزمان وأحوال، تكون بعض ألفاظ العقيدة كأنها جو شامل محيط بالنفس الإنسانية، عميق الوخز فيها، شديد التفجير لها من نواحيها، فتجرى الألفاظ عندئذ في مد النفس، تلوح معبرة عن معانٍ مختزنة من تجارب القرون التي عاشت بهذه العقيدة)(3).

ثم ينتقل إلى استعمال رواد الأدب المعاصر من أبناء المسلمين لهذه

<sup>(</sup>١) سورة الإخلاص.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٧ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٣) أباطيل وأسمار: ص ٢٠٩ ـ ٢١٣.

<sup>(</sup>٤) أباطيل وأسمار: ص ٢١٤.

الألفاظ النصرانية، ويبين مقدار فضاعة الجرم في استعمالها وحجم الاستغفال الذي مارسه النصارى على هؤلاء الأدباء والاستخذاء الذي دانوا به في عقائدهم لصالح أولئك النصارى الضالين، فقال: (ولكن الشيء العجيب المجير، هو أن كثيراً من رواد الشعر الحديث في السنوات الأخيرة، قد أوغلوا في استخدام هذه الألفاظ الأربعة، وقليل من أشباهها، في شعرهم، وهم جميعاً مسلمون!! فالأمر عندئذ يوجب إعادة النظر، أهؤلاء جميعاً قد تواطأوا على استعمال هذه الألفاظ الأربعة بدلالتها اللغوية المجردة، أم بدلالتها التي تتطلبها العقيدة المسيحية مترابطة متواصلة لاينقطع حبل معانيها المتداعية من «الخطيئة» إلى «الفداء» إلى «الصلب» إلى «الخلاص» كما أسلفت به انه؟.

فإذا كانوا قد تواطأوا على استعمالها بدلالتها اللغوية المجردة فما الذي الزمهم هذه الألفاظ الأربعة، ولم يضعوا مكان الخطيئة مثلاً «الإثم» أو «الذنب» أو «الحوب» أو «المعصية» أو «الزلة» أو ما شئت؟، وكيف تواطأوا على تباعد الديار والأوطان على هذه الكلمة، وأي سحر فيها؟، ولم قالوا: «الفداء» وأكثروا، ولم يقولوا قط «الكفارة»؟ ولم قالوا: «الصلب» وها يقولوا: «الشنق» و«المشنقة» وهي أشهر وأعرف وأكثر استعمالاً إلى اليوم؟، ولم قالوا: «الخلاص» ولم يقولوا «النجاة»؟ والجواب بلا شك أنهم لم يستعملوها بدلالتها اللغوية، ولا فكروا في ذلك...

ومن المغالطة الفاضحة ما قرأته في صحيفة لويس عوض (المعروفة الآن بصحيفة الأهرام!!) حيث زعم الكاتب أن أكبر ما أضافته الحركة الشعرية الجديدة هو الاستعانة بالرمز، فالصلب عند كثير من الشعراء، رمز تضحية الإنسان في سبيل القيمة التي يؤمن بها، والإسلام يعرف كلمة الخطيئة كما قال القرآن الكريم «واغفر لي خطيئتي يوم الدين»(۱)، وهذا نص كلامه... لماذا كان «الصلب» رمزاً للتضحية ولم يكن القتل ولا الشنق ولا المثلة، ولا الخازوق، ما دام الأمر يتعلق باللفظ دون دلالته المرتبطة

<sup>(</sup>١) هذه ليست آية كما زعم هذا النصراني.

بمصلوب بعينه أو مقتول أو مشنوق أو ممثل به أو مخزوق!!، وأمّا الخطيئة فلم يقل لنا ما هو الرمز الذي اتخذت، له والإسلام كما يعرف «الخطيئة» وهي التي يحتقبها أبناء آدم، يعرف «المعصية» و«الذنب» وقال في ذكر أبينا آدم: ﴿وَعَصَى ءَادَمُ رَبَّهُ فَعُوى ﴾(١) ولم يسم معصية آدم «خطيئة» قط، فهذه مغالطات معيبة (وبالمرة يحسن أن يقال لهذا الكاتب ألا يتبع سبيل المستهينين بحقوق الألفاظ والنقول، فليس في القرآن آية كالتي ذكرها، بل الني قال الله تعالى: ﴿وَالذِي أَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِيَتَقِي يَوْمَ الدِيبِ (الله فلزم التنويه) يا للعجب لصحيفة الأهرام!! ما أشد عنايتها وحفاوتها بما ينشر فيها!!.

وقد ذكرت هذه المغالطة؛ لأنها هي الطريقة المستعملة حديثاً!! في التفكير، ولأنها هي الستار التي يُلقى على الحقيقة المفزعة مضافاً إليه توابل من ذكر «التطور» وسائر الألفاظ التي تباع الآن في الصحف منظومة في الأعمدة...

فهذه الكلمات الأربع، وهي أس العقيدة المسيحية، لا يُمكن أن تقع اتفاقاً فيتواطأ عليها بعض الشعراء، لا عن عقيدة، بل عن رمز لشيء يجدونه في حياتهم، فلا يجدون إلا هذه الأربعة بأعيانها، هذا باطل بالطبع...، ولكن هذا الضرب من الشعر، قد تولى منذ قديم صبيان المبشرين الترويج له، والإكثار من التلويح بأنه الجديد الذي لا جديد غيره، وأكثروا في ذلك الصخب واللجاجة في الصحف والمجلات، وقارَن ذلك تفشي شعر «إليوت» ومذهبه في تحديد الثقافة...

وبمكر وخبث شديد مُزج بين «أليوت» ومذاهبه، وبين هذا الشعر الذي يحمل الألفاظ الأربعة في فئة غريبة الأطوار من دراويش جبل لبنان، وجلجل الدعاة بالمقالات الطنانة، واتخذت في كل بلد عربي ركائز لهذه الأبواق، تذيع ما يلقى إليها أو تُلقَّنه...

<sup>(</sup>١) الآية ١٢١ من سورة طه.

<sup>(</sup>٢) الآية ٨٢ من سورة الشعراء.

فمن هنا بدأت هذه الألفاظ الأربعة تأخذ طريقها إلى ألسنة هذه الطائفة من الشعراء المحدثين، مقرونة بالجملة المبددة لموازنة الشعر القديم، فكان المسلمون من هؤلاء الشعراء، إنّما يستعملون هذه الألفاظ لظنهم أنها جزء متمم لجدة الشعر، والإحساس بواقع الحياة التي يعيشونها، بما فيها من آلام الحيرة والضياع والاستبداد والمخاوف، فكان لهذه الألفاظ الجديدة سحر في نفوسهم، فاتخذوها تقليداً، بلا فهم لما تنطوي عليه من الدلالات، وكلما نشأ ناشيء منهم، قام له من يثني عليه ويتوجه ويذيع بشعره، حتى يجتذب إلى تقليده آخرين، وتفشت الكلمات وطال عليها بعض الأمد، فلما جاء الاعتراض عليها، التمسوا تفسيراً لهذه الألفاظ المقلدة التي لا صدى لها في نفوسهم، فقالوا: هي «رمز» فإذا سألتهم: رمز لماذا؟، ولم كانت هذه الأربعة دون غيرها هي الرموز؟ لم يحيروا جواباً إلا كالجواب الذي أسلفنا ذكره، بما فيه من المغالطة، فالأمر كله مبني على تقليد مجرد، لا قيمة ذكره، بما فيه من المغالطة، فالأمر كله مبني على تقليد مجرد، لا قيمة له...)(١).

هذا النص الثمين نقلته مطولاً لما يحتويه من كلام سديد في وصف حالة الاستعارة النصرانية عند أبناء المسلمين من الحداثيين، ووصف حالة التقمص التي يعيشونها، وأسباب المحاكاة الآثمة التي تردوا في حضيضها.

وهو قول جزل في مناقشة هذا النوع من الانحراف، ويُمكن أن يقاس عليه الأنواع الأخرى من الانحرافات المستعارة، وثنية قديمة أو مادية معاصرة.

بيد أن الشيخ محمود حصر كلامه في أربع ألفاظ من ألفاظ النصرانية المتداولة في الأدب الحديث، وذلك لكونها الأشهر والأكثر في الاستعمال، ثم لكونها من أسس العقيدة النصرانية، والمتأمل في نتاج الحداثيين يجد أنهم أفرطوا في استعمال هذه الألفاظ وغيرها من الألفاظ والرموز والمعاني والأسماء والرسوم النصرانية.

أباطيل وأسمار: ص ٢١٥ ـ ٢١٩.

ولنورد الآن شواهد من شعر الحداثيين العرب غير النصارى التي حاكوا فيها وقلدوا النصرانية المحرفة، ونبدأ بالطائفيين من النصيريين والدروز والشيعة، ثم نثني بأبناء المسلمين الذين ينتسبون إلى أسر سنية.

وأول الطائفيين النصيري أدونيس الذي حمل لواء الحداثة، مع ارتكاس في الوثنية والباطنية، ففي أحد المقاطع يتحدث عن الصراع بين القديم والحديث، بين الإسلام وتراثه الذي رمز له بالرمل، والغرب وإفرازاته التي رمز لها بالبحر محاكياً في هذه الرموز وغيرها أستاذه يوسف الخال، ثم يرمز للفكر الجديد بالمصباح ويجعله كنيسة، وراهبة، فيقول:

(أسمر طالع من البحر، مليء بغبطة الفهد، يعلم الرفض يمنع أسماء جديدة وتحت جفونه يتحفز نسر المستقبل أسمر طالع من البحر لا تغويه أعياد الجثت، مليء بالعالم مليء برياح تكنس الوباء، والنسمة الخالقة في رياحه تقسر الحجر على الحب، على الرقص والحب

آلهة الرمل تنطرح على جباهها، والنبع يدفق العوسجة ولا موت في البحر

ونأتي إلى بلادنا الأسيرة، حيث المصباح كنيسة والنحلة راهبة)(١).

هذه هي مضامين الدعوة التموزية الأدونيسية المتداخلة في عمق النصرانية والساعية إلى أهدافها الممتثلة في التغريب والتنصير، وسيصفق البلهاء من أبناء المسلمين، ويدافعون عن ذلك، تحت هشاشة الدعوة التحديثية والتطويرية والانفتاح، والثقافة الإنسانية!!!.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لأدونيس ٢٢٤/١.

وسنجد في أقوال أدونيس أكداساً من الألفاظ النصرانية منها على سبيل المثال: الصلبان<sup>(۱)</sup>، والكنائس<sup>(۲)</sup>، والأجراس<sup>(۳)</sup>، والنواقيس<sup>(1)</sup>، والكنيسة<sup>(۵)</sup>، والقداس<sup>(۲)</sup>، ويوحنا المعمدان<sup>(۷)</sup>.

وفي معرض امتداحه لجبران خليل جبران يشير إلى أن من أسباب تفوقه أنه تجاوز التراث العربي القديم إلى التراث اليوناني والنصراني (^^) وفي الوقت الذي يحارب فيه أدونيس الغيبيات التي جاء بها الإسلام، يؤمن بخرافات جبران خليل جبران التي يزعم فيها أنه يرى المسيح عليه الصلاة والسلام في النوم، ثم أخبر بأنه يراه عادة أربع مرات في السنة، وأحيانا مرتين وأنه يراه منفوش الشعر (٩)، يرتدي ثوباً رمادياً تهرأت حواشيه إلى آخر ما نقله أدونيس من سخافات جبران التي إن كان صادقاً في وصف أنه رأى شيئاً فلابد أنه شيطانه، كما أخبر تعالى ﴿وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّمْنِ نُقَيِّضٌ لَهُ شَيْطَانًا فَهُو لَهُ قَرِئٌ (إِنَّ الْحَرَاثُ) (١٠٠).

ثم يخلص أدونيس بعد ذكر هذه الأحلام الخرافية إلى القول بأن (الحلم هنا ليس حلماً بالمعنى العادي، وإنّما هو رؤية حقيقية، وهذا ما كان

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق ١/٢٣٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ١/٢٣٨، ٤٣٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ١/ ٢٥٥، ٣٥٦، ٤٣٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق ١/ ٢٥٥، ٣٥٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق ١/٤٣٨، ٢٢٤.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق ٢/ ٣٧١، ٣٧٦.

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق ٢٩٣/٢.

<sup>(</sup>٨) انظر: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٩) ثبت في الحديث الصحيح أن المسيح عليه الصلاة والسلام ليس منفوش الشعر، بل هو سبط الشعر... الحديث. أخرجه البخاري في كتاب أحاديث الأنبياء، باب: واذكر في الكتاب مريم ٣/١٢٦٩، ومسلم في كتاب الإيمان، باب: ذكر المسيح بن مريم والمسيح الدجال ١٩٦١٨.

<sup>(</sup>١٠) الآية ٣٦ من سورة الزخرف.

يؤكده جبران، ففي سنة ١٩١٩م يخبر ماري هاسكل أنه رأى المسيح ولم يكن يحلم)(١).

فتأملوا يا أصحاب العقول كيف يجحد هذا الباطني حقائق الدين الثابتة، وينكر وجود الله وألوهيته، ويسخر ويستهزئ بدين الإسلام كلما حانت له الفرصة، ثم ينحني هنا مصدقاً لأقوال الكافر الكذوب جبران، بل يؤكد أن أحلامه ومناماته لم تكن مجرد أحلام بل كانت حقيقة!!، فهل بعد هذا من شك في أن الهدف من كل الحركة الحداثية هو تخريب وتدمير عقائد المسلمين؟.

وفي رثائية حداثية يتوجه بها أدونيس لأستاذه النصراني ومعلمه التموزي أنطون سعادة بعد أن قتل، يحشد أدونيس المعاني والمضامين النصرانية، ويشرح ذلك محمد جمال باروت ويبين المرمى المعنوي من ذلك (٢).

وكتاب أدونيس «الثابت والمتحول» يعد عند الحداثين مثلما يعد كتاب «رأس المال» عند الشيوعيين، بل هو تلمود الحداثة، وميثاق عملها، ودستور منهجها، سار عليه الكثيرون وتشبعوا بما فيه، ولم يخرجوا منه إلا بالعداوة لدين الإسلام واللغة العربية وهذا هدف كاف عند واضع الكتاب، ومن وراءه، بل هو أكبر الأهداف.

هذا الكتاب يصفه أحد النقاد الحداثيين وهو من أصل نصراني، بقوله: (وهذه الحملة في الواقع ليست على العربي كقارئ وناقد فقط، بل على العربي كعربي، ذلك أن العربي عند أدونيس كائن ماضوي لايعيش في الحاضر، ولايرى هذا الحاضر إلا فيما بعد، بعد فترة طويلة من الزمن عندما يستعيده باسم الماضي، وهي حملة تضاف إلى حملته «الصليبية» على العرب في «الثابت والمتحول»)(٣).

وكيف لايكون كذلك وهو من تلاميذ كتب هنري لامنس (١) اليسوعي

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) انظر: الحداثة الأول: ص ١٥٧ \_ ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) قضايا الشعر الحديث لجهاد فاضل: ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٤) سبقت ترجمته ص ٧٢٠ من هذا البحث.

المنصر البلجيكي الشهير بعداوته الشديدة وبغضه العنيف للإسلام والعرب، وكتبه تنضح بالحقد الهائل، وكانت قرابته الفكرية لهنري لامنس من الأمور الظاهرة (١).

ومن الطائفيين أيضاً الدرزي الفلسطيني توفيق زياد، وهو وإن كان مجنوناً بالشيوعية ورموزها، إلى حد الفجاجة والابتذال، إلا أنه لم ينس أن يحشد مع ضلالته الكثيرة جملة من الرموز النصرانية لينال من خلالها أوسمة المدح والثناء والذكر، ومن أقواله في موسكو قوله:

(أتيت من مدينة مشبوحة على صليب)(٢).

وقوله:

(على الصلبان منسبة

بلادي زهرة الدنيا وعود الند)(٣).

وقوله:

(أنا باق

ولن تقوى عليّ

جميع صلبان*ي*)<sup>(1)</sup>.

وقوله:

(تكسر السيف في كفي أنا نصفين لكننى فوق صلبانى أقاتلهم)(٥).

<sup>(</sup>١) انظر: فتافيت شاعر: ص ٦٠.

<sup>(</sup>٢) ديوان توفيق زياد: ص ٢١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٥٠٣.

وله غير ذلك في الصلب والمصلوب والأديرة والصلبان(١١).

ومنهم البياتي الذي هام بالشيوعية، وتغنى بالإلحاد، وذاب وجداً في موسكو وناظم حكمت ونيرواد وهافانا وبرلين وغير ذلك من رموز الماركسية، ثم أخيراً يقولون بأنه انصرف إلى التصوف، ولكنه بسبب انغماسه في الحداثة، ومخالطته لمعلميها لايفهم التصوف إلا بالمفهوم النصراني، فبعد إقراره بأنه توجه إلى ما أسماه التصوف الثوري يقول: (إن الصوفي اللاهوتي يريد أن يحقق عدالة المسيح في العالم الآخر، أما الصوفي الثوري فهو الذي يريد أن يحقق العدالة على الأرض وهذا هو الفرق بين صوفي السماء وصوفي الأرض)(٢).

والشاهد هنا أنه لم يعرف الصوفية إلا بمفهوم نصراني ـ مع أن التصوف اسم أطلق بعد مجيء الإسلام على من اتخذ طريقة في التعبد معنة.

وليس المراد هنا تفنيد صحة هذا المنهج أو ذاك، وإنّما المراد بيان مقدار التأثر بالنصرانية إلى الحد الذي جعله ينسب هذا المسلك إلى النصرانية، وكان بإمكانه أن ينسبه إلى التراث الذي عُرف أن هذه التسمية نشأت فيه، ولكن هكذا تكون التبعية في أعمق صورها.

وإذا ذهبنا إلى ديوانه لنرى مقدار التأثر بالنصرانية فإننا نجد عنده من الانحراف الاعتقادي والانغماس النصراني مايجعل المطلع على أقواله يظن أنه من أصل نصراني عريق، فهو مثل أي نصراني كنسي يؤمن بالفرية القائلة بأن المسيح عليه السلام قد صلب، وله أقوال عديدة في ذلك، منها قوله عن فلسطين وأهلها:

(وكأن حلمت بأنني بالورد أفرش والدموع طريقكم

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ١٣٢، ١٣٤، ٥٠٥، ٥٨٥.

<sup>(</sup>٢) أسئلة الشعر: ص ٢٢٧.

وكأن يسوع معكم يعود إلى الجليل بلا صليب)(١).

فقد وظف الرموز النصرانية في قضية فلسطين المسلمة وكأن فلسطين للنصارى، ثم إنه يؤمن بخرافة صلب المسيح، ويقول:

(يا فا يسوعك في القيود

عار تمزقه الخناجر، عبر صلبان الحدود)(٢).

ويقول:

(نيرون، مثل الحب بأبي أن يبوح

مثل المسيح على الصليب)(٣).

ويقول:

(واغرورقت عيناه بالدموع

وقال لي: يسوع، بالأمس مر من هنا، يسوع صليه غصنان أخضران)(٤).

عبليبه عصنان الحضران

ويقول:

(وأرضنا الخضراء في مخاضها

مثخنة الجراح

تحلم بالزنبق والصباح

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ۲۱۳/۱.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢٠٩/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٤٢/١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢٧٨/١.

تحلم في ألف يسوع سوف يحملون صليبهم في ظلمة السجون)(١).

أيصدق أحد أن هذا القول يُمكن أن يصدر من غير راهب متعمق في النصرانية؟.

يبشر البياتي أرضنا بالصلبان وأصحاب الصلبان، ويسمي عيسى يسوعاً مثل تسمية النصارى، ويؤكد أنه صلب مثلما تعتقد النصارى.

ويقول مادحاً أحد رفاقه الشيوعيين تحت عنوان «إلى ذكرى ديمتروف»:

(مسيحنا كان بلا صليب

كان بلا أكليل شوك

كان في صراعه الرهيب

يوقد ألف شمعة في ليلنا المعذب الكئيب

ألف يهوذا

حوله كانوا

ولكن يد الشعوب

أقوى من الموت ومن محاكم الفاشست

والتعذيب

كل مساء كان من جراحه ألف يهوذا

يلعقون الدم، في صراعه الرهيب

لكنه كان بلا صليب

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ١/٢٨٨.

يسخر من قضاته

من صالبي المسيح، من مدبري الحروب)<sup>(١)</sup>.

وله مقطع بعنوان (المسيح الذي أعيد صلبه)(٢).

ويقول:

عانيت موت الروح

في هذه الأرض التي يهدر في جبالها

وعد عقيم وتجوع الريح

ويصلب المسيح)<sup>(۳)</sup>.

ويقرر خرافة النصارى في أن عيسى عليه السلام وضع على رأسه تاج الشوك عند صلبه، فيقول:

(يسقط تحت قدم المسيح تاج الشوك)<sup>(٤)</sup>.

ويقرر فكرة الفداء والانبعاث النصراني، وذلك في قوله: (لو عاد للعالم أمواته، لاحتضنوا في أرضنا المزهرة، ألف يسوع في جراحاته، مات لتحيا فكرة نيرة)(٥).

ومن أقواله الدالة على تمكن عقائد النصارى في قلبه واستيلائها على مشاعره قوله:

(ثانية سيقبل المخلّص المسيح

لكنه في هذه المرة يأتي من بلاد الليل والثلج ومن وراء

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣٤٢/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٣٧٥.

<sup>(</sup>٣) ديوان البياتي: ص ١٦٧/٢.

<sup>(£)</sup> المصدر السابق ٢/ ١٧٠، ونحوه ٢/ ٤٣٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢٢٩/١.

هذا الحائط المرصوص

هأنذا أراه في الغيب وفي بوابة المستقبل البعيد

يحمل سيفاً بيد وغصن زيتون بأخرى باسطاً صليبه فوق

خطام العالم القديم)(١).

وهنا أود أن أؤكد للقارئ بأن الذي يقول هذا القول هو عبدالوهاب البياتي العراقي وليس قساً من قساوسة الكنائس.

ويقول:

(... ابحث في الجحيم

عنها وعن عدالة الثورة والمسيح

عن قدر الإغريق)<sup>(٢)</sup>.

ويقول:

(ونهض الموتى من القبور

يبتهلون لمسيح العالم الجديد)(٣).

أمّا ألفاظ الصلب والصليب والصلبان فما أكثرها في ديوانه، ابتداءًا من الإهداء الذي يقول فيه:

(إلى زوجتي التي حملت معي صليب الألم...)(٤).

ويقول:

(أنا هنا وحدي على الصليب)<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ١٦٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٦٦/٢.

<sup>(</sup>٤) ديوان البياتي ١/٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢١٩/١.

ويرسم صورة وادعة كأحد المنصرين فيقول:

(ويداك، حباً، ترسمان حمامة بيضاء تحتضن الصليب)(١).

ويتحدث عن العرب اللاجئين قائلاً:

(يا من رأى أحفاد عدنان على خشب الصليب مسمرين)(٢).

وكل أقواله المتضمنة لفظ الصليب والصلب لاتخرج من المضمون النصراني، ولا تحيد عنه.

ومن المصطلحات النصرانية التي ترددت في كلامه «دم المسيح»<sup>(٣)</sup> وإطلاقات لفظ «الصلاة» بمعناها عند النصاري<sup>(٤)</sup>.

وبعد هذه الإشارات ينبغي القول بأنني أثناء اطلاعي على دواوين وكتابات الحداثيين لم أجد ـ من غير النصارى ـ إغراقاً في المفاهيم والألفاظ والعقائد والمصطلحات النصرانية مثل الذي وجدته عند البياتي، فهل كان ذلك لمجرد الموافقة؟ فبئس بها من موافقة!! أم أنه الاعتقاد الصميم، انغرس في قلبه من كثرة مخالطته لكتب وأشخاص النصارى من العرب إلى الروس ثم إلى الأسبان أخيراً؟.

وهذه أقواله وهو يحارب الأديان ويرى أنها أفيون الشعوب، حسب عقيدته الشيوعية، فما الحال لو كان يعتقد غير ذلك؟.

علماً بأن من كانت هذه أقواله، فلايبعد أن يكون قد تحول إلى النصرانية بوجه من الوجوه، مع بقائه على شيوعيته في أوجه أخرى، ظلمات بعضها فوق بعض إذا أخرج يده لم يكد يراها، ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢٢٢/١.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ۱/٤٤٠، وأقوال أخرى في الصليب والصلبان. انظر: ۱۳۹/۱، ۱۳۹، ۲۵، ۲۲۵، ۲۲۵، ۱۲۲، ۱۲۲.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ١/ ٤١٥، ٤٣٨، ٢/ ٩٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق ١/ ٢٧٥، ٢/ ١٤٤.

وإذ جئنا إلى المعلم الأول الذي شق لمن بعده طرق الاقتداء بالإنجليز وغيرهم، وسن سنن المحاكاة لهم، إلى أول من ابتدع بدعة التقليد الشعري للغرب إلى بدر شاكر السياب رائد الحداثة الأول الذي تشير إحصائية سريعة أنه في قصيدة واحدة هي أنشودة المطر، استعمل رمز تموز ١٧ مرة ورمز المسيح ٢٠ مرة، ورمز عشتار ١٧ مرة، والصلب ٣١ مرة، وأدونيس ٣ مرات، وآتيس مرتين، (وكلها ـ كما يقول باروت ـ رموز انبعاثية ذات دلالة مركزية واحدة...، هكذا يضيء الرمز التموزي مرجعه ويضاء به، فتتداخل الرموز مع الواقع، وتبرز النبوة (١١ كتوجس لزمن جديد يتمخض، ويغدو الشاعر نبي (٢) الجماعة، يغور فيها ويكشف أحلامها، فتتداعى صورته في الماضي «الوثني، المسيحي، الإسلامي»... هكذا يرى السياب الشاعر كالقديس يوحنا ومن هنا يتحول الشعر إلى رؤيا رفض واحتجاج، يتثبت بتعويذة «الأمل في الخلاص» يكتب لغة زمانية ويتوجس آفاقه) (٣).

كلام إشادة وشرح وتوضيح لمعاني الرموز عند السياب، وهو مترع بالمآخذ، والذي يهمنا منه أنه أشار إلى المنحى النصراني بالإحصائية أولاً، ثم بدلالات هذه الرموز المحصاة، والتي أدخل من ضمن دلالاتها المعنى الإسلامي تجاوزاً ومغالطة، إذ لم يرد في الرموز مايشير إلى أي معنى إسلامي، وإنّما هي الرموز الوثنية والنصرانية.

وفي إشارة مشابهة، وأكثر تفصيلاً وعمقاً، يذكر إحسان عباس في كتابه بدر شاكر السياب تحت فصل «تموز ـ المسيح» وكيف تقلب السياب بين الرموز الوثنية والرموز النصرانية، وأنه يتكىء على المنطق الشعري وحده لا على المنطق العقلي، وأن السياب كان يرى أنه ليس من الضروري أنه نقتصر على أساطير تربطنا بها رابطة من البيئة أو التاريخ أو الدين، بل يُمكن

<sup>(</sup>١) (٢) هذا من استعمالات الحداثيين العادية، وسوف يأتي في أوجه انحرافاتهم في النبوات تفصيل ذلك إن شاء الله.

<sup>(</sup>٣) الحداثة الأولى: ص ١٣٦.

الاستعانة بأية أسطورة غريبة عنا ما دامت تخدم غاية شعرية (١١).

ويعقب إحسان عباس على هذه القضية قائلاً: (ولست أجد حرجاً في الإجابة عن سؤال يخطر للقارئ في هذا الموقف، وهو: كيف يستطيع شاعر مسلم أن يتخذ من «الفداء» \_ وهو أحد المعالم البارزة التي تفصل فصلاً تاماً بين الإسلام والمسيحية \_ رمزاً في شعره؟.

والجواب على هذا السؤال لاينفك عن أحد الفروض الآتية: إمّا أن ذلك الشاعر لم يفهم فكرة «الفداء» في المسيحية، وإمّا أن فهمها وهو لايعبأ بالموقف الديني الذي نشأ عليه منها، وإمّا أنه \_ في سياق الشعر \_ يعد الفداء أسطورة من الأساطير، فهو لايراها حقيقة تاريخية، وفي هذا الموقف الأخير يضع الحد بين الظاهر والحقيقة أمام عيني قرائه؛ لأن الحقيقة حينئذ تتصل بضميره الفردي)(٢).

أمّا أن الشاعر المحاكي للنصارى في ألفاظهم لم يفهم فكرة الفداء في النصرانية، فذلك لايعذره ولايعفيه، وإلاّ لذهبت أمور الناس فوضى حتى في الحقوق الخاصة بدعوى عدم الفهم لمقصد العبارة!!، وإمّا أنه فهمها وهو لايعبأ بالموقف الديني والعقيدة القابعة في ثنايا اللفظ والمصطلح فذلك أمر لايمكن تصوره، إلاّ على مناهج الحداثيين الذين يلغون دلالات الألفاظ، فهؤلاء يُمكن أن يقال للواحد منهم: «أيها الخنزير القذر» ثم يقال له إذ غضب: ليس لهذا اللفظ دلالة حسب مذهبك، إذن فلايُمكن استخدام اللفظ على عقيدة معينة دون أن يعبأ صاحبها بالموقف الديني الذي نشأ عليه، وإلاّ فلماذا لايستخدم لفظاً آخر يدل على المعنى نفسه، فبدل الفداء التضحية مثلاً، ولولا أن اللفظ بإشاعاعاته الاعتقادية قد تمكن من نفس المستعمل له لما تلفظ على وجه الخصوص به دون غيره.

وإذا قبلنا مثل هذه الحجة التي يعتذر بها إحسان عباس عن الحداثيين

<sup>(</sup>١) انظر: بدر شاكر السياب دراسة في حياته وشعره لإحسان عباس: ص ٣٠٥.

<sup>(</sup>٢) بدر شاكر السياب دراسة في حياته وشعره لإحسان عباس: ص ٣٠٥.

فإنه لايبقى أي مجال للنظر في المعاني التي تدل عليها الرموز والأسماء والرسوم والمصطلحات، وهذا كذب مبين وافتراء لايُمكن أن تصدقه العقول!!، والخرس والصمم خير من هذا الكلام ومن سماعه.

أمّا أنه يعد الفداء أسطورة ثم يقول «في سياق الشعر» ـ وهي عبارة اعتذارية تحتوي على مجاملة بغيضة للنصارى ـ فلم إذن يوظفها في السياق توظيفاً معنوياً يدل على الأصل الديني لها؟.

ومثل هذا الكلام مثل الذي يقول: ندخل الكنيسة يوم الأحد لأداء القداس كما تقول النصارى ثم يقول: أنا لا أعتقد أن ذلك صحيحاً بل اعتقده أسطورة!!.

وقد ذكر إحسان عباس ثلاثة أوجه لاحتمالات تصور استخدام الأسطورة، ونسي أو تناسى أن يذكر أهم وأبرز وأعمق احتمال، وهو: أن يكون الكاتب أو الشاعر قد تأثر اعتقادياً \_ ولو في الجملة \_ بهذه العقيدة، فاستخدم رموزها وألفاظها ومصطلحاتها.

وذلك أن استعمال الرمز على نحو ما لابد أن تكون وراءه دوافع جعلت المتكلم به يختار هذا اللفظ دون سواه، فإذا كان هذا اللفظ ابتكر أو استخدم من أجل الدلالة على شيء معين، من عقيدة أو سلوك أو غير ذلك، كان هذا دليلاً على أن استعمال هذا اللفظ دون غيره آت من التأثر بهذه العقيدة أو الفكرة.

ولو أسقطنا مثل هذه المعايير لذهبت دلالات الألفاظ ولضربت الفوضى بأطنابها في الحياة العامة والخاصة.

والذي يريد فصل لفظ «الفداء» و«الصلب» و«الخطيئة» و«التكفير» عن أصولها الاعتقادية \_ زعماً أنه لايريد ذلك ولايقصده \_ يكون بمثابة من يفصل لفظ «الزني» \_ مثلاً \_ عن مدلوله ومعناه.

فلو قال قائل لآخر «يا زاني» لكان المتبادر إلى الذهن أنه يرميه بفعل

الفاحشة سفاحاً، ولايصح له أن يحتج بأنني لم أرد المدلول المعروف لهذا اللفظ؛ لأن هذه سفسطة تمجها كل العقول.

وعودة إلى السياب واستعمال الرموز النصرانية، يقرر إحسان عباس أن هناك دوافع عديدة حفزته لهذا الاتجاه، منها انفصاله عن الحزب الشيوعي، فكان في حاجة إلى تبني مشاعر جديدة تعوض اهتزاز المقاييس المادية، فتعلق بالصفحة الإسلامية من القومية العربية.

ولكن ماديته القديمة كانت تجعله جريئاً في التعبير عن بعض المقدسات باستخفاف، وأحس بالحاجة إلى الإسعاف في الهرب من التكفير المادي، (ووقع في تلك الأثناء بشدة تحت تأثير «اديث سيتول»(۱) وتكرارها الممل للصور المسيحية، ولكنه بدلاً من أن يشعر بالملل من ذلك التكرار شعر بيسر الاستعارة لتلك الصور، وبسهولة جريانها على سن قلمه، فاحتذاها دون تفكير عميق فيما قد تعنيه من الزاوية الدينية، ثم تم في سياق تلك الحال النفسية اتصاله بمجلة «شعر» البيروتية، وقد كان بدر يحس عندما اقترب من تلك المجلة أنه يدخل حومة «شعائر» جديدة ـ إن صح التعبير ـ، وأن عملية «الارتسام» هذه تتطلب قسطاً من المشاركة في اللون والسمة والفكرة، وقد عرفنا فيه من قبل نماذج من هذا التكيف الذي يشير إلى أن «حربائية» بغيضة، بل يتجاوز التلون الظاهري إلى أمور في صميم الفكر والعقيدة، وحينئذ يمس فيما يمسه حقيقة إيمانه الفني، وذلك هو ما يهمنا في هذا المقام دوان سواه.

وحين تم ارتسام السياب في أسرة «شعر» كانت لديه بوادر الإحساس

<sup>(</sup>۱) اديث سيتول، ويقال: أيدت سيتويل شاعرة وناقدة إنجليزية أسهمت في حركة التجديد الشعري متحدية كل التقاليد الأدبية بعامة، والشعرية بخاصة، وقد تأثرت بالمدرسة الرمزية الفرنسية ولدت عام ١٣٠٥ هـ/١٨٨٧ م. انظر: الصراع بين القديم والجديد ٢/٩٢٧.

بأسطورة تموز، وهذه سهلت عليه الانتقال إلى رمز المسيح، إذ كان ذلك نقلة من فكرة فداء إلى فكرة فداء)(١).

فالسياب لما ترك الشيوعية المادية، مال إلى الأخذ بالدين، أي دين، أما الإسلام فحسب ما وصف إحسان عباس فقد تعلق بالصفحة الإسلامية من القومية العربية، أي أنه لم يتعلق حقيقة بالإسلام، بل بصورة مشوهة عنه، وحتى في هذا، فإنه كما وصف عباس اجترأ على المقدسات الإسلامية واستخف بها، أمّا الدين النصراني فقد تابع «أديث سيتول» وأخذ عنها وقلدها وكرر مثلما كررت، وأطنب مثلما أطنبت، ثم دخل مع عصابة «شعر» وتلون بلونهم، وقد مر معنا أنهم كانوا يتبنون النصرانية والفينيقية ويعادون الإسلام والمسلمين والعرب واللغة العربية، وينادون بالمتوسطية إبحاراً نحو الغرب.

أمّا قول إحسان عباس بأن الصور النصرانية جرت على قلمه دون تفكير عميق فيما تعنيه من الزاوية الدينية، فهذا غير صحيح على الإطلاق، وسوف يأتي من شواهد شعر السياب مايؤكد أنه كان يورد الأسماء والرموز بمضامينها الاعتقادية والفكرية النصرانية، وعلى الرغم من التفات إحسان عباس إلى هذه النواحي الدينية في هذه الدراسة، إلا أنه فاه بأمر عظيم حين قدم مسألة الإيمان الفني على ما سواه، أي: أن يهتم بالقضية الفنية وما عليه من القضايا الاعتقادية والفكرية، وهذا زلل كبير وخطل، وتقديم الذي هو أدنى على الذي هو خير.

ثم يورد إحسان عباس نموذجاً للتكيف الطوعي الذي أبداه السياب للالتقاء مع مجلة شعر ونصارى حركتها المريبة، وهي المحاضرة التي ألقاها في أمسية دعته المجلة إليها في بيروت حيث طغى النغم الديني على تلك الكلمة، ذلك النغم الديني الذي تحدث به السياب عن تصوره للشاعر من خلال رؤيا القديس يوحنا، وغير بعيد عن هذا الجو نفسه أن تكون القصيدة

<sup>(</sup>١) بدر شاكر السياب دراسة في حياته وشعره لإحسان عباس: ص ٣٠٦.

الثانية التي نشرها في مجلة شعر بعنوان «المسيح بعد الصلب»(١).

وقد أشار كاتب مقدمة ديوان السياب، إلى الاتجاه الأسطوري والنصراني وقضية التحول من الشيوعية إليها، وقصة الفداء التموزي والمسيحي<sup>(٢)</sup>.

وتحدث عن موارد ثقافة السياب والتي هي خليط عجيب غير متجانس، ومنها الإنجيل والتوراة والفكر الماركسي<sup>(٣)</sup>.

فإذا ذهبنا إلى الديوان لنرى بعض الأمثلة على تأثر السياب بالنصارى فإننا نجد الشواهد العديدة ومنها، قوله:

(على قلبك انهد تحت الصليب المعلق في صخرة الكبرياء)(٤).

ولايكتفي بهذا الاستعمال الذي قد يبدو بريئاً في أعين المستغربين، ولكنه يصف نفسه بأنه المسيح، وأنه يعيش في حياة النفي، ويحمل صليبه معه، وفي هذا إقرار واضح بأنه يعتقد في المسيح عليه الصلاة والسلام مايعتقد النصاري من فرية الصلب، يقول السياب:

(غنيت تربتك الحبيبة

وحملتها، فأنا المسيح يجز في المنفى صليبه)(٥).

وهذا تكذيب مشكوف للقرآن العظيم، واعتقاد جلي بعقائد النصارى المحرفة.

وقال:

(وعر هو المرقى إلى الجلجلة)(١).

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٣٠٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: مقدمة ديوان السياب لناجى علوش: ص (ن ن).

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: (غ غ) و (أ أ أ).

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٧٤٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٣٢١.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ٣٩١.

ثم شرح في الهامش قائلاً: (الجلجلة الجبل الذي حمل المسيح صليبه إلى قمته)(١).

وهذا تبني واضح لعقيدة النصارى في الصلب.

ونحو هذا قوله:

(من الذي يحمل عبء الصليب...

من ينزل المصلوب عن لوحِهِ؟

من يطرد العقبان عن جرحه؟

من يرفع الظلماء عن صبحه؟

ويبدل الأشواك بالغار؟)(٢).

ثم كتب في الهامش: (وألبسوا المسيح تاجاً من الشوك سخرية به) (۳).

وفي مكان آخر يقول:

(هذا حصاد السنين:

الماء خمر والخوابي غذاء)(٤).

ثم شرح في الهامش قائلاً: (وأحال المسيح الماء إلى خمر فشرب المناضرون) (٥).

وفي موضع آخر يمزج بين الرموز الوثنية والنصرانية قائلاً:

(صالباً عيني ـ تموزاً، مسيحاً

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٣٩١.

<sup>(</sup>٢) (٣) انظر: المصدر السابق: ص ٤٢٣.

<sup>(</sup>٤) (٥) انظر: المصدر السابق: ص ٤٢٦.

أيها الصقر الإلهي ترفق)(١).

ويقول:

(كان، في كل مرمى، صليب وأم حزينة

قُدس الربُ

هذا مخاض المدينة)<sup>(٢)</sup>.

وله أشياء أخر من هذا القبيل(٣).

ولم يجد أحد الدارسين لأعمال السياب إلا أن يقرر بأنه يختلط فيه: (المتنبي بأليوت، وايديت ستويل بأراغون، شيوعي ولبرالي وقومي عربي وثوري وملحد ومؤمن، رجل يجمع كل المتناقضات في شخصه وثقافته وانتماءاته، أحدث ثورة في الشعر العربي...)(3).

نعم السياب خليط متناقضات، بيد أنه لايُمكن أن يجتمع في شخص واحد إيمان وإلحاد؛ لأن أحدهما بالضرورة ينفي الآخر.

وكما تأثر السياب بالإنجليزية ايديت ستويل فقد تأثر بأعظم ما يكون التأثير بأليوت<sup>(٥)</sup>، وسيأتي بيان نصرانية أليوت وتأثيره في الحداثيين العرب، ولعظم ما ملأ السياب شعره بالمضامين النصرانية ابتهج بذلك أحد رهبان النصارى، وتمنى أن يكون قد تبحر في معنى الصليب، ليهون عليه ما يبدو من عذاب في شعره، ثم قال: أليس هو الذي يقول: (أنا المسيح يجر في المنفى صليبه)<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٣٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٦٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٣٢٥، ٣٢٧، ٣٦٨، ٣٧٣، ٤٢٤، ٤٦١، وغيرها كثير.

<sup>(</sup>٤) دراسات في نقد الشعر لإلياس خوري: ص ٧٧.

<sup>(</sup>٥) الحداثة الأولى: ص ١٦٧، ١٦٨.

<sup>(</sup>٦) أسئلة الشعر: ص ٧٤ هامش رقم ٢٦، ونقل هذا القول عن مجلة الشرق البيروتية ٣٧٣/٣ بين ١٣٨٧ ـ ١٣٨٨ هـ/١٩٦٩ م.

ولأدباء مصر من الحداثيين مشاركة فعالة في الأخذ من سراديب الكنائس.

ومنهم صلاح عبدالصبور، الذي وصفه عبدالمعطي حجازي قائلاً: (استخدم صلاح التراث القديم وتراث الشعر الشعبي المصري، واستخدم كذلك حتى تراث الصوفيين، وتراث الكتب المقدسة وبالتحديد لغة التوراة والإنجيل، إلى جانب استفادته من ثقافته الإنجليزية)(١).

ولم يذكر القرآن ولا الكتب العربية كما نص على ذكر التوراة والإنجيل، وهذا قدر مشترك بين الاثنين في الإعجاب بالكتب المحرفة والتمدح بالأطلاع عليه، بل وبتأثره بلغة هذه الكتب.

فما ظنك بقوم هذه ثقافتهم التي يفتخرون بها، وهذه مرجعيتهم التي يؤول إليها فكرهم وشعرهم؟.

وهذه نماذج من أقوال المتتلمذ على تراث الكتب المقدسة، يقول في مقطوعة بعنوان «القديس» مصوراً نفسه في هيئة قديس، أو واصفاً أحوال وأعمال القديس:

(إلتي إلتي يا غرباء يا فقراء يا مرضى

كسيري القلب والأعضاء قد أنزلت مائدتي . . . ) (٢).

ثم يصف جلوسه مع الكتب ويقول بأنها قالت له أقوالاً منها:

(وأن الله قدخلق الأنام ونام

وأن الله في مفتاح باب البيت)(٣).

تعالى الله عما يقول علواً كبيراً.

ثم يقول بأنه (ذات صباح

<sup>(</sup>١) قضايا الشعر الحديث: ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٧٦.

رأيت حقيقة الدنيا... رأيت الله في قلبي)<sup>(١)</sup>.

وسواء أراد الرؤية القلبية أو الرؤية البصرية فإن ذلك مما لا يليق إطلاقه على الله وخاصة من إنسان عرف من كلامه الاستهانة بالله تعالى، كما في قصيدته «الناس في بلادي»، وهاهو في هذه المقطوعة بعد أن ذكر هذا القول يواصل في وصفه لحاله، بأنه قد امتلأ بالحكمة فيقول:

(شعرت بأنني أصبحت قديساً

وأن رسالتي

وهكذا يصبح قديساً، ولم يقل أصبح عابداً أو عالماً أو ناسكاً أو زاهداً أو حكيماً أو أي وصف من الأوصاف المعروفة في تراث المسلمين، بل اختار أن يكون قديساً، الوصف الذي يتداوله النصارى ويعرفون به عبادهم، فالرؤية التي ذكرها والقداسة التي ادعاها تتناسب مع الاعتقاد النصراني في أن القديس عندهم يصل إلى درجة الرؤية وبها يصبح قديساً.

وفي مقطوعة بعنوان «عيد الميلاد لسنة ١٩٥٤م» \_ وهذا أيضاً من التأثر بالنصاري \_ يقول:

(يا عيد يا نبعي الكئيب، يا ذكر إنسان غريب حمل الذنوب عن القطيع فمات من وقر الذنوب يا لاهثاً فوق الصليب، يكاد يسألك الصليب لم مت من دون الصليب) (٣).

فها هو يقرر عقيدة النصارى بتفاصيل خرافاتها، الفداء، وحمل خطايا العالم، وصلب المسيح. وكلها مسائل اعتقادية خالط فيها النصارى ومازجهم وتحدث وكأنه أحد كهنتهم!!.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٧٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤١.

ثم يقولون بعد ذلك بأن الرموز والألفاظ لا أثر لها في اختلاف الاعتقاد، ما دامت تؤدي دوراً فنياً بحتاً، وهذا كله كذب على الحقيقة وافتراء تأباه عقول أولى الألباب، ولكن الحداثيين لايفقهون.

وفي موضع آخر يستخدم الصلب والمصلوب في سياق الغزل ولكن بمصمون نصراني بحت، فيقول:

(أنا مصلوب، والحب صليبي

وحملت عن الناس الأحزان

في حب إله مكذوب)<sup>(۱)</sup>.

وله أقوال عديدة مشابهة، استخدم فيها الصلب والصليب والمصلوب والدير وغير ذلك<sup>(٢)</sup>.

أمّا بلديه وعصريه وزميل دربه أمل دنقل، فقد اغترف من برك المعمدانية النصرانية حتى تمثل، ومن فائض ثمالاته قوله:

(ما أحلى أن يضطرب الموج فينسدل الجفنان

وأنا أبحث عن مجداف

عن إيمان

في صمت «الكاتدرائيات» الوسنان

صور للعذراء المسبلة الأجفان

يا من أرضعت الحب صلاة الغفران

وتمطى في عينيك المسبلتين

شاب الحرمان

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ۸۲، ۸۶، ۱۵۸، ۱۵۰، ۱۹۰، ۸۹۲، ۸۹۳، ۸۹۳.

ردي جفنيك

لأبصر في عينيك الألوان

أهما خضراوان

كعيون حبيب*ي*؟)<sup>(١)</sup>.

أعز الله مريم وقدسها عن هذا الهراء المقتبس من تخاريف النصارى وضلالاتهم.

ويفتتح مجموعته الشعرية المسماة بالعهد الآتي بكلام «العهد القديم» وآخر من «العهد الجديد»، وهو كلام خبيث ردئ كرداءة معتقداتهم.

النص الأول:

(وقال الرب الإله هو ذا الإنسان قد صار كواحد

منا عارفاً الخير والشر)(٢).

والافتتاح بهذه النصوص تدل بجلاء على مدى قربه من النصارى، وتأثره بهم في أفكارهم وعقائدهم، ثم يورد في ثنايا هذه المجموعة مقطعا بعنوان «سفر التكوين» (۱) «الإصحاح الأول» (۱) و «الإصحاح الثاني» (۱) و «الإصحاح الثالث» (۱) و «الإصحاح الرابع» (۱) و «الإصحاح الثالث» و قيه يقول:

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأمل دنقل: ص ٩٧ \_ ٩٨.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لأمل دنقل: ص ٣٦٣.

<sup>(</sup>٣) (٤) المصدر السابق: ص ٢٦٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٢٦٨.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٢٦٩.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق: ص ٢٧١.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق: ص ۲۷۲.

(رأيتني الصليب والمصلوب)(١).

ثم مقطعاً آخر بعنوان «سفر الخروج» $^{(7)}$  وكل العناوين الجانبية بعنوان الأصحاح الأول... الثاني مثل المقطع السابق $^{(7)}$ .

ثم مقطعاً آخر بعنوان «سفر ألف دال» أي أمل دنقل، وكل مقطع منه بعنوان الأصحاح (٤).

ثم مقطعاً آخر ولكن هذه المرة باسم يهودي «مزامير» ويسرد فيه المزمور الأول. . . الثاني وهكذا إلى الثامن (٥).

فهل أجدبت اللغة العربية والتراث الإسلامي وعدمت الألفاظ حتى لايجد أمل دنقل سوى ألفاظ ومصطلحات اليهود والنصارى، ولم يكتف بمجرد إيراد الألفاظ على ما في ذلك من انحراف بل أخذ العقائد والأفكار ونقلها وأدخلها في شعره، وقد مر معنا كلامه عن صليب عيسى عليه السلام وإيمانه بهذه الخرافة، وكلامه عن مريم عليها السلام، ومن هذا القبيل قوله:

(ارتاح الرب الخالق في اليوم السابع لكن لم يسترح الإنسان)(٢).

وهي عقيدة أهل الكتاب الضالة التي رددوها بافتراء وكذب على الله وقلة توقير، وجهل بصفاته \_ جلَّ وعلا \_، وقد رد الله عليهم بقوله: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَكَ السَّمَا وَنَ اللهُ عَلَيْهِمُ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَنَا مِن لَّغُوبِ ( اللهُ اللهُلِللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٧٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٧٤ ـ ٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٨٦ ـ ٢٩٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ۲۹۸ ـ ۳۰٦.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٧) الآية ٣٨ من سورة ق.

ولايكتفي بذلك بل يصف القرية في إجلال ومحبة بقوله:

(وقريتنا وراء العين توراة من الصمت)<sup>(١)</sup>.

ويصف امرأة بأنها:

(صلت إلى العذراء طوفت بكل صيدلية)(٢).

وأقواله الأخرى في هذا الشأن عديدة (٣).

ولم يستطع سعدي يوسف أن يخرج من دائرة التأثير النصراني على شعره رغم مزاعمه التقدمية!!، ففي مقطع بعنوان «بغداد الجديدة» يقول:

(في الليل

تطوف بين بيوت هاجرها الفقراء

وبين كنائس يرهف فيها القداس

وبين منازل تغشى فيها فتيات الفقراء)(٤).

وفي تهكم بتاريخ المسلمين ورجالاتهم الأبطال يقول:

(يمر على المعرة برق جنية

وفي شفتي صلاح الدين أغنية صليبية)<sup>(٥)</sup>.

وتالله لو كانت هذه الأغنية في فمه لما استطاع دحر الصليبيين، كما أننا لم نستطع دحر اليهود ولا رفع ظلم النصارى عنا لما أصبح المثقفون منا، يلهجون بترانيم الكنائس!!، وتعاليم التلمود!!.

وفي تكرارية \_ باردة \_ لألفاظ السياب، يعيد تلك المقولة الكافرة:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٥٦، ٦٨، ١٨١، ١٢١، ١٤٦، ١٦٦، وغيرها.

<sup>(</sup>٤) ديوان سعدي يوسف: ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٣٥٧.

(وهو المسيح يجر في المنفى صليبه) (١). ويقول أيضاً:

(... هل رأي المسيح دق المسامير بعينيه؟)<sup>(۲)</sup>.

وهو إقرار ضمني بعقيدة النصارى الباطلة.

ويقول:

(شفتاي تنتظران غير صليبك الداجي نداء)<sup>(۳)</sup>.

ويعود إلى تقرير عقيدة الصلب الباطلة فيقول:

(يا من هويت وأنت تحلم بالمواسم

مثل المسيح حملت سعفة

وبقيت طول الليل مصلوباً تحشرج دون رفه إنا سواء أيها الرجل العظيم)(٤).

ويقول أيضاً:

(... احصي اللانهاية في النهاية

كنبيك الممنوع ـ صلباً ـ عن طواطمهم متألماً حتى الشهادة) (٥).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤١٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٣٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤١٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٥٠١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١٧٥.

وفي عبارة صريحة يقول بقول النصارى المفترى والمناقض لخبر الله في القرآن، يقول بصلب عيسى عليه السلام:

(هذا الصليب

صلبوا عليه الناصري ـ ولم يتوبوا ـ من جديد)(١).

وله أقاويل أخرى غير ما ذكرنا<sup>(۲)</sup>.

فوا عجباً كيف يكون الشيوعي الذي ينكر الأديان، مؤمناً بمضمون دين محرف مكذوب!!.

أليس في هذا أوضح دليل على أن المراد بكل هذه الهجمات المتلونة بالحداثة أو بالعلمانية أو بالشيوعية، تستهدف الإسلام والمسلمين؟.

أمّا الإباحي الماجن نزار قباني، فقد جمع الشر من أقطاره، واحتوى على بلايا ورزايا اعتقادية وسلوكية، ومع ذلك يراد أن يكون قدوة واستناداً لشباب وشابات المسلمين، وذلك لأن دوره في دغدغة الغرائز يُمكن النفاذ منه إلى زعزعة العقائد.

ومن ألوان شروره: أنه قد انطوى على جملة من عقائد أسياده النصارى، وديوانه مترع بذلك.

وعلى الرغم من أنه عير جهاد فاضل بأنه نصراني وأن اسمه جوزيف فاضل (<sup>۳)</sup>، حين كشف فاضل شعوبيته في كتابه فتافيت شاعر، إلا أنه قد قال بقول النصارى، وأضحى مضاهياً لهم في كفرهم وكذبهم على الله تعالى وعلى رسله، وسوف نورد من أقواله مايثبت ذلك.

فهو يقول بقتل المسيح عليه السلام وصلبه كما تقول النصارى، ففي مقطوعة بعنوان «القدس» يصور القدس وكأنها ملك النصارى، يقول:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٧٥.

ر (٢) انظر: المصدر السابق: ص ٣٠٣، ٣٥٣، ٣٧٥، ٤١٥، ٥٨٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: فتافیت شاعر: ص ٥٠، ٧٢، ١٥٠، ١٥٣، ١٥٤، ١٨١.

(يا قدس يا مدينة تلتف بالسواد

من يقرع الأجراس في كنيسة القيامة؟

صبيحة الآحاد...

من ينقذ الإنجيل

من ينقذ القرآن

من ينقذ المسيح ممن قتلوا المسيح؟)(١).

وفي مقطع بعنوان «إلى الجندي العربي المجهول» يخاطبه بأن العرب لو قتلوا مثلما قتل وفعلوا مثلما فعل...:

(... واحترقوا

في لهب المجد كما احترقت

لم يسقط المسيح مذبوحاً

على تراب الناصرة)<sup>(٢)</sup>.

ويلاحظ هنا إيمانه بالصلب أولاً، ثم ربطه قضية فلسطين بالنصارى ورموزهم، مع أنها قضية إسلامية صرفة، ومن يقرأ هذا الكلام وهو لايعرف قباني يعتقد أن الرجل من سلالة نصرانية ويدافع عن ملته وقومه.

ويمتدح حركة «فتح» التي ساهمت بنصيب كبير في إضاعة فلسطين اليوم، وسلمتها على موائد الاستسلام لليهود الغاصبين، يمتدح فتح هذه بأنها ورد ونبع ماء، وأنها لما جاءت:

(و فجأة

كالسيد المسيح بعد موتنا نهضنا)<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لنزار ٣/١٦٢ \_ ١٦٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣/ ٣٢٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٣/ ١٤٠.

ويستعير وصفاً لحبيبته من التراث النصراني فيقول: (أهواك منذ كنت صغرى كصفحة الإنجيل)(١) ويصف أخرى بوصف صليبي قائلاً:

(يا صليب الأغراء من خصلتي زهر شفاهي لمسح هذا الصليب) (٢) ويخاطب عشيقة نصرانية رآها تلبس الصليب، فهام بها وبصليبها فعل كهنة الكنائس، ويقول تحت عنوان «الصليب الذهبي»:

(انقطة نور بين نهديك ترجف صليبك هذا زينة أم تصوف

. . . امرتعش الأسلاك يا لون حيرتي سريرك مصقول وأرضك متحف

... أجامحة السلسال إنبي شاعر حروفي لهيب الله هـل نتعرف؟

طلعت على عمري خيال نبية صليب وسلسال ثَمين ومعطف

... على صدرك المعتز ينتحر الأسى وتبرا جراحات المسيح وتنشف)<sup>(٦)</sup> وأخرى من خديناته في مدريد يخاطبها على أنه سيذهب بها في عيد رأس السنة النصرانية إلى الكنيسة ويدعو المسيح، ويفعل كما يفعل النصارى وكأنه فرد منهم، يقول:

(لو كنت في مدريد في رأس السنة كنا ذهبنا آخر الليل إلى الكنيسة

> كنا حملنا شمعنا وزيتنا لسيد السلام والمحبة كنا شكونا حزننا إليه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢٩/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٢٨/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق 1/٢٢٦ - ٢٢٢.

كنا أرحنا رأسنا لديه لعله في السنة الجديدة أيتها الحبيبة البعيدة يجمعني إليك بعد غربة في منزل جداره محبة وخبزه محبة)(١).

ما رأيت في كلام النصارى السابق ذكرهم من قال هم مثل هذه الأقوال ولا وصل به الأمر إلى ما وصل إليه نزار قباني، في هذه المقطوعة النصرانية بكل المواصفات، عقيدة وسلوكاً وعبادة.

وفي خطاب لإحدى عشيقاته \_ وما أكثرهن \_ يرجوها قائلاً:

(أرجوك يا سيدتي

باسم جميع الكتب المقدسة

والشمع والبخور والصلبان

. . أرجو بالأوثان يا سيدتي

إن كنت تؤمنين في عبادة الأوثان)(٢).

وهكذا تبدو عقائد نزار قباني في هذا الخليط البغيض من التوسلات الهابطة.

ولكنه لا يكتفي بأن يكون نصرانياً في أفكاره ومعتقداته ومحبته وعبادته، بل يتمنى قائلاً في دعارة وتنصر:

(أود لو كان فمي كنيسة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ٥١٠ \_ ٥١١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٧١٠ ـ ٧١١.

وأحرفي أجراس)<sup>(١)</sup>.

ويرجو عشيقته قائلاً:

(اصلبيني بين نهديك مسيحاً

عمديني بمياه الورد والآس وعطر البيلسان

عانقيني في الميادين

وفوق الورق المكسور، ضميني على مرأى من الناس ارفضي عصر السلاطين، ارفضي فتوى المجاذيب)(٢).

هنا يتضح مدى الارتماء النصراني والتوسل الصليبي، فهو يقرر خرافة صلب المسيح التي يكفر من يقول بها، ويطلب التعميد النصراني، ويطالب بالدعارة المفتوحة في مزيج غريب من العقائد والرغبات المنحطة، ثم يختم كل ذلك برفض الإسلام تاريخاً وديناً وهو محط الرحل من كل مقدماته السابقة.

رله من هذه الشاكلة ألوان وأصناف، حشد فيها كل ما خطر على ذهنه الكليل من أسماء ورموز نصرانية، فعنده ذكر كثير للصليب والصلبان<sup>(٣)</sup>، وعنده إعجاب شديد بالكنائس وزجاج الكنائس ونوافذ الكنائس وسقوف الكنائس وحتى شقوق الكنائس<sup>(3)</sup>، وكأنه تربى في كنيسة وارتضع حبها، ولكن العقيدة إذا تأصلت في القلب فعلت أشد من فعل النشأة على الشيء، فمن شدة التصاقه بالكنيسة ومحبته لها جعل نواقيسها ترن يوم الجمعة<sup>(٥)</sup>، مع أنها ترن يوم الأحد.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٤٤٤.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق ۲/ ۲۰ ـ ۲۱.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ١/٢٢٦، ٦٤٦، ٢/١٣٧، ٥٥٤، ٨٣٨، ٣/١٦٨، ١٧٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق ٢/ ٢٨٠، ٤١٢، ٤٨١، ٦٠٣، ٢٧٢، ٣/ ٢٧٢.

<sup>(</sup>o) انظر: المصدر السابق ٢/٥٥٥.

وإذا ذهبنا إلى شعراء فلسطين، الأرض التي ابتليت بجور النصارى المستعمرين بما لم يبتل بمثله بلد، فقد احتلوها عقب سقوط الخلافة العثمانية وفتحوا أبواب الهجرة لليهود، ثم لما أرادوا الخروج منها وهبوها لليهود وانسحبوا، فما هو موقف شعراء الحداثة من النصارى وعقائدهم؟ هذا ما سوف تجيب عليه الشواهد الآتية من كلام درويش وبسيسو وسميح.

فأمّا محمود درويش (شاعر الأرض المحتلة)؟! فقد حشد من الرموز والمعاني والأفكار النصرانية الشيء الكثير، ومن أول أهداء في ديوانه، يقول:

(من أي غاب جئتني

يا كل صلبان الغضب)(١).

ويقول:

(وإلام نحمل شوكنا وصليبنا) (٢)، وكأنه نصراني يتحدث عن مأساته. ونحوه قوله:

(وطني لم يعطني حبي لك غير أخشاب صليبي)<sup>(٣)</sup>.

ويمتدح الصليب وآلامه قائلاً:

(المغني على صليب الألم

جرحه ساطع كنجم

قال للناس حوله

كل شيء سوى الندم:

هكذا مت واقفاً

<sup>(</sup>۱) دیوان محمود درویش: ص ۷.

<sup>(</sup>۲) دیوان محمود درویش: ص ٤٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٤.

واقفاً مت كالشجر! منبراً أو عصا نغم ومساميره وتر هكذا ينزل المطر هكذا يكبر الشجر)<sup>(۱)</sup>.

ويقول مستلهماً خرافة صلب المسيح مستمداً منها القوة:

(ما كنت أول حامل أكليل شوك

لأقول: أبكى!

فعسى صليبي صهوة

والشوك فوق جبيني المنقوش

بالدم والندى

إكليل غار)(٢).

وله مقطوعة بعنوان (أغنية حب على الصليب) يقول فيها:

(أحبك كوني صليبي

وكوني، كما شئت برج حمام....

أحبك كوني صليبي

وما شئت كوني)<sup>(٣)</sup>.

ويصف الصليب بأوصاف فاعلة هائلة، ويجعل له من النعوت النصرانية والآمال الصليبية ما لايستطيع قوله إلا راسخ في هذه الديانة، يقول:

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۸۷ ـ ۸۸.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ۱۷۲، ۱۷۳، ۱۷۵.

(سأحمل كل ما في الأرض من حزن

صليبا يكبر الشهداء

عليه وتصغر الدنيا

ويسقي دمع عينيك

رمال قصائد الأطفال والشعراء)(١).

ويتوجه إلى الصليب في عبادة واحتراق ليصبح قديساً:

(فإذا احترقت على صليب عبادتي أصبحت قديساً بزي مقاتل)(٢)

وهل يقول النصراني أكثر من هذا؟.

ويقول:

(شکراً ۔ صلیب مدینتی

شكرآ

لقد علمتنا لون القرنفل والبطولة

يا جسرنا الممتد من فرح الطفولة

يا صليب ـ إلى الكهولة)<sup>(٣)</sup>.

ويصور الفكر الجديد، الفكر الحداثي بوصف يليق به وبنشأته الموافقة لما وصف، يقول:

(ولكنني خارج من مسامير هذا الصليب لأبحث عن مصدر آخر للروق)(٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٢٨ ـ ٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٥٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ۲۷۰.

ويقول واصفاً اعترافه بالصليب وأنه مصدر النور قائلاً:

(كيف اعترفنا بالصليب الذي

يحملنا في ساحة النور

لم نتكلم

نحن لم نعترف

إلا بألفاظ المسامير)(١).

ويقرر عقيدة الصلب ويمتدح الصليب قائلاً:

(ولو أن السيد المصلوب لم يكبر على عرش الصليب)(٢).

ويصور شاعر الأرض المحتلة القدس صورة مزرية قائلاً:

(نرسم القدس:

إله يتعرى، فوق خط داكن الخضرة، أشباه عصافير تهاجر وصليب واقف في الشارع الخلفي، شيء يشبه البرقوق والدهشة من خلف القناطر

وفضاء واسع يمتد من عورة جندي إلى تاريخ شاعر) (٣).

ويقتبس عبارات الإنجيل الكفرية مخاطباً بها الله تعالى خطاباً نصرانياً منحطاً، يقول:

(لا تقولوا: أبانا الذي في السموات

قولوا: أخانا الذي أخذ الأرض منا

وعاد

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٢٢ ـ ٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٤٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٩٨.

هُو الآن يعدم)<sup>(۱)</sup>.

ويقول واصفاً الذي تعلمه وتلقنه:

(أنا تعلمنا البكاء بلا دموع

وقراءة الأسوار والأسلاك والقمر الحزين

حرية وحماسة

ورضا يسوع)<sup>(۲)</sup>.

ويقول:

(لماذا شربتم زيوتاً مهربة من جراح المسيح)(٣).

ويقول:

(ويا أيها الكرمل

الآن تقرع أجراس كل الكنائس

وتعلن أن عاش المؤقت لاينتهي دائماً، أو ينتهي مرة... والآن بعثُ المسيح يؤجل ثانية)<sup>(٤)</sup>.

ويقول:

(وأمضي نحو وقتي وصليب الآخرين)<sup>(ه)</sup>.

ويذكر العقيدة ويمزجها بخشب الصليب قائلاً:

(فكسرت كرسيها، وصنعت من الخشب الجبلي صليبي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٠٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤١٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٤٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٤٦٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٤٨٧.

أراك على بعد قلبين في جسد واحد وكنت أطل عليك خلال المسامير

كنت العقيدة

وكنت شهيد العقيدة)(١).

ويمتدح شخصاً اسمه إبراهيم ويصف بساطته بأنها مثل بساطة الصلب في إيحاء باللطافة والتواضع واليسر وكأنه قس يجتذب الناس إلى حضيرته، فيقول:

(كان إبراهيم رساماً وأب

كان حِيا من دجاج وجنون وغضب

وبسيطاً كالصليب)<sup>(٢)</sup>.

ويقول:

(خذيني آية من سفر مأساتي) (٣).

ولو ذهبت أتتبع الرموز والأقوال والمصطلحات والعقائد لطال الكلام، وكلها من جنس ما سبق ذكره (٤).

أمّا زميله في النضال الشيوعي!! سميح القاسم، فلم تقصر قدماه في السير إلى الكنائس يتلقى عنها ويأخذ رموزها، وعقائدها، ليسجلها باعتزاز وافتخار في ديوانه، ديوان النضال!!، ومن أظهر علائم تنصره مقطوعته التي بعنوان «رسالة إلى الله» يخاطب الله \_ جلَّ وعلا \_ بالخطاب النصراني ذاته

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٤٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦١٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٨٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: في المصدر السابق ألفاظ: الصلب والصليب والمصلوب والصلبان: ص ٥٥، ٦٨، ٩٥. انظر: في المصدر السابق ألفاظ: المحمد، ١٦٥، ٢٩٢، ٣٧٨، ٣٢٠، ٤٠٠ عبر ٢٩٤، ٢٩٢، ٣٠٠، وألفاظاً أخرى في: ص ٤٣٠، ٢٩٢.

ويجعله «أبا» كما تقول النصارى، ثم يلحد فيه ويجحده، يقول: (سيد الكون أبانا

ألف آمنا وبعد

من حقول البؤس هذي الكلمات...

يا أبانا، يا أباً أيتامه ملوا الصلاة

يا أبانا، نحن مازلنا نصلي من سنين

يا أبانا، نحن ما زلنا بقايا لاجئين

أرضنا من عسل ـ يُحكى ـ بها الأنهار ـ يُحكى ـ من حليب

انجبت ـ يُحكى ـ كبار الأنبياء

وعشقناها

ولكنا انتهينا في هوانا أشقياء

وحملنا كل آلام الصليب

يا أبانا كيف ترضى لبنيك البسطاء

دون ذنب كل آلام الصليب!!

يا أبانا نحن بعد اليوم لسنا بسطاء

لن نصلی لك كى تمطر قمحاً

لن نداوي بالحجابات وبالرقية جرحاً

نحن انجبنا على الحزن كبار الأنبياء

وخلقنا من أمانينا التي تكبر... رباً

شق من مأساتنا للفجر درباً)(١).

<sup>(</sup>١) ديوان سميح القاسم: ص ٦٣ \_ ٦٥.

سبحان الله وتعالى عما يقولون علواً كبيراً.

وفي إيمان منه بصلب المسيح عليه السلام يقول:

(ونبسم لا بسمة الأغبياء

ولكنها بسمة الأنبياء

تحداهم صالب تافة)(١).

وفي سياق انتمائه للشيوعية ورموزها يمتدح كوبا قائلاً:

(حسناً حسناً حدث عن كوبا

هل تعرف شيئاً عن شعب

ما عاد مسيحاً مصلوباً)(٢).

وكرر المعنى نفسه في مقطع آخر يمتدح فيه رئيس كوبا (٣).

ويجعل ليوم الأحد عيد النصارى الأسبوعي مكانة فيقول:

(والتقينا صدفة قدّسية جمعت قلبين يوم الأحد فغدا يوم المسيح المفتدى بدء تاريخي وذكرى مولدي)(٤)

ويجعل إيمانه تحت ظل الصليب وهو اعتراف بتنصره... فيقول:

(وأنا وحدي للإيمان في ظل صليبي

صامتاً هيأت جرحي للوضوء)(٥).

وله مقطع بعنوان «وحيداً في ليلة رأس السنة»(٦) ينعي حظه أنه بدون

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۹۰.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١١١.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٣٣٠ ـ ١٣١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٤١ ـ ١٤٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٣٦٢.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٥٥٩.

موسيقى ولا صديقات ولا خمر، ويخاطب قومه الفلسطينيين اللاجئين قائلاً: (فتكاثروا وتكاثروا

يا أمة الصلبان، يا سكان مملكة الخيام)(١).

وفي ديوانه «لا أستأذن أحداً» له كلمات تحت عنوان «ق ـ ت» يقول فيها:

(قطرة من دم عيسى

سقطت من جفن مريم

يا دمي قم وتكلم

غصت الأرض مجوساً)(٢).

وفي مقطع آخر بعنوان (ك ـ س ـ ر) يؤكد فيه إيمانه بخرافة صلب عيسى عليه السلام فيقول:

(آن للحنطة أن تنضج

في مرج ابتهالاتي الفسيح

آن أن ينزل عن صلبانهم

حبي

وشعبي

والمسيح)(٣).

ونحوه قوله:

(أيها الواقدون من الخشب احترقوا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٧٣١.

<sup>(</sup>٢) لا أستأذن أحداً: ص ٥٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٨.

في صليب المسيح)<sup>(۱)</sup>.

ويكرر ألفاظ النصارى الكفرية الموجودة في الإنجيل المحرف، فيقول:

(يسقط الجسر على النهر تصيح امرأة حبلي «أبانا في السموات»)(٢).

وله عبارات كثيرة فيها الصلب والصليب والمصلوب ونحو ذلك(٣).

وثالث أثافي النضال الشيوعي الفلسطيني، الهالك معين بسيسو، وله في ميدان التنصر جولة وصولة طويلة، وسأنقل بعض الشواهد وأحيل على الباقي.

ففي مقطع له بعنوان «لصوص الصلبان»(٤) يجعل الصليب رمزاً للتصميم والقوة والإصرار والمجد والتضحية فيقول:

(أحبابي، ألواح صليبي ليست

أرجوحة جلادي

فلتقرع أجراس الأصفاد

لسناً نخلاً من رمل تحنيه الريح...

أحبابي

أن نحمل هودج سلطانِ

أن نصلب كي يتسلق

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٩٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: ديوان سميح القاسم: ص ١٩٧، ١٩٩، ٢٥٧، ٥١٨، وغيرها.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية الكاملة بسيسو: ص ١٦٥.

ألواح الصلبان لصوص الصلبانِ أن تصبح أعلامي أقنعة نوافذ سجاني لا، أحبابي)(١).

ومن ولعه بالرموز الصليبية يكررها ويجعل منها علامات للفخر والاعتزاز، ففي مقطع بعنوان «جراح بلا أجراس» (٢) يقدم له بمقدمة إهدائية يقول فيها: (إلى الذين يقاتلون ولايعلقون الأجراس في جراحهم) (٣).

يقول في المقطع:

(كفي على مرآتنا، نطرز الصليب

كفي على دروبنا، نطرز العيون)(٤).

وفي إقرار بعقيدة النصارى الكاذبة في صلب المسيح يقول:

(كرهت هجرة الأجراس

من كنيسة إلى كنيسة

كرهت هجرة المسيح بين

كأس الخل والصليب

في طريق الجلجلة)<sup>(ه)</sup>.

ويأتي بعقائد أهل الكتاب في قضية خلق السموات والأرض ويسخر

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة بسيسو: ص ١٦٥.

<sup>(</sup>۲) (۳) (٤) المصدر السابق: ص ۱۸۰ ـ ۱۸۱.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٢٠٢.

من الله، إذ يجعل العصفور رمزاً عنه، تعالى وتقدّس في علاه، يقول بسيسو:

(لعب العصفور

لعبته الكبرى

خلق الوردة، صورها، «في ستة أيام»

في اليوم «السابع نام»

تعب العصفور من الخلق، من التصوير، فنام)(١).

وله مقطع بعنوان «الأردن على الصليب»(٢) يقول فيه:

(أنا مصلوب أغرد

ولعمان ونابلس وأربد)<sup>(۳)</sup>.

وفي مقطع آخر يقول:

(على صليب

من ورق الزيتون

تمدد المخلص الكذاب

كالغراب)<sup>(٤)</sup>.

ويجعل لقلبه صليباً في سياق فرحته بالشيوعية فيقول:

(ولتفرد أجنحة صليبك

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٦٠.

<sup>(</sup>٢) (٣) المصدر السابق: ص ١١٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٢٩.

یا قلبی طربی) (۱). طربی، طربی، طربی، طربی) (۱). ویقول: (أدخلنی فی تجربة الصلب وجرعنی كأس الصلب لن أهرب من دربی لن أهرب من كأس الحَلّ لن أهرب من كأس الحَلّ وإكليل الشوك وسأنحت من عظمی مسمار صلیبی وسأمضی) (۲).

ويلصق نفسه وقصائده بالصليب، ويجعله مزروعاً في الأرض وله جذور، في صليبية صلعاء لا مواربة فيها، يقول:

(والذين يرجمون

قصائدي وينكرون

سيفها مسمراً على الصليب...

صليبي المزروع

في أرضكم، يقودكم إلي

حیث صار

للصليب يا أحبابنا جذور)(٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٦٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢١٤.

ويقول عن نفسه:

(أنا لست أملك غير قبثاري وصلبان القصائد)(١).

ويقول:

(وجراحكِ، ودماؤك قبض الريح وصليبك لن يولد منه مسيح)<sup>(۲)</sup>.

وفي الجملة ديوانه مليء بالرموز النصرانية ومحشوة بألفاظ الصليب والصلوب والصلبان<sup>(٣)</sup> وكذلك بلفظ الأجراس<sup>(٤)</sup>.

ويبرز من أرض اليمن عبدالعزيز المقالح ليخوض في مستنقعات الصليبية، كما خاض في مستنقعات أخرى، وليجمع مع شروره شراً لاحقاً يتمثل في استعمال الرموز الصليبية والأسماء والعقائد والمضامين، ومن ذلك قوله في مقطوعة بعنوان «عصر يهوذا»:

(وكان يهوذا هناك

يقبل رأس المسيح

ويشرب نخب الإله

وفي كل رشفة كأس يصلي

يناجي. . . يصيح

يعيش الإله

يعيش الرسول، وشعب الرسول الذبيح

ويقرأ مستغرقاً في خشوع

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ص ۲۱٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢١٨.

<sup>(</sup>۳) انظر: المصدر السابق: ص ۸۲، ۹۸، ۱۵۰، ۱۲۱، ۱۷۸، ۱۷۹، ۱۸۸، ۲۰۰، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۳، ۳۱۳، ۲۲۷.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ۱۹۷، ۱۹۹، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۱۸، ۲۳۹، ۲۶۱، ۲۸۵، ۲۸۸ ۲۸۸، ۲۹۹، ۲۶۹، ۲۸۹.

حكايات من صُلبوا في الطريق...

وعند الصباح يموت النهار

ويرقد فوق الصليب الرسول

وخلف السجون يعانى، يموت الإله)(١).

ولايخفى على القارئ ما في هذا المقطع من العقائد النصرانية ومنها الإلماح إلى صلب المسيح عليه الصلاة والسلام، ولكنه يصرح بعقيدة الصلب النصرانية في موضع آخر في قوله في مدح محمود درويش:

(لولم يمت على صليبه المسيح

لولم تزين هامة البطل

ايقونة العُليق

ما عرفت روما قداسة الحريق

ولا مشينا خلفه حين رحل)(٢).

وفي مقطع آخر يخاطب سميح القاسم، ويناجيه بالرموز النصرانية التي تواطأوا على اعتبارها واحترامها وتمجيدها، فيقول:

(مكانك

قف صامداً یا سمیح

ولو حملوك الصليب

ولو طلبوا منك تمشي على الشوك

أن تصعد الجلجلة

وفيك أعادوا عذاب المسيح

<sup>(</sup>١) ديوان عبدالعزيز المقالح: ص ٢٦٢ ـ ٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٧٨.

وكل مخازيهم المخجلة

فإنك أقوى

وأنك أبقى)(١).

وفي رثاء للمجاهد محمد محمود الزبيري يقول:

(ليضحك الكهف من الأعماق

لتقرع الكنائس البعيدة الأجراس)(٢).

ولايُدرى لماذا اختار الكنائس في رثاء هذا الشيخ المجاهد؟ أمن أجل إعزازه، إذا كان يرى قرع أجراس الكنائس عزاً؟ أم من أجل إذلاله؛ لأن حياة الشيخ كانت جهاداً ضد الوثنية والظلم؟.

ويصف نفسه قائلاً:

(حملت الصليب على كاهل مثقل بالندم)<sup>(٣)</sup>.

ولايكتفي بوصف عيسى عليه السلام بأنه مصلوب، بل يجعل أيوب عليه السلام كذلك، وهو يرمز به لشخص صابر في هذا العصر، فيقول:

(أيوب، على طريقكم مصلوب

أمال راسه

ألقى به على صدر مهشم منخوب...

فالصبر بئرنا الغريب

ايقونة الجبان والصليب

ثار، بکی

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٠ ـ ٥١.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ص ٦٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١١٥.

مشى على طريق النائحين والحواه مزق ثوب الصبر قال: آه)(١).

وفي امتداح أحد رفاقه المناضلين!! يقول:

(لن يتوقف زحف الرفاق إلى مدن الحلم، كل فتى سوف يحمل إنجيله \_ دامياً \_ وصليبه)(٢).

ويجعل قرينه في انتظار المسيح لينقذها (٣) علماً بأنه لا يوجد في اليمن نصراني واحد من أهلها.

وللفيتوري مشاركاته في هذه الاستعارات النصرانية، فمن ذلك قوله تحت عنوان «الناقوس»:

(برج كنيسة قديمة، وراهب قلق

وغيمة تحك فخذيها، وتعبر الأفق...

وصوت ناقوس يدق

يرسم نصف دورة على الفضاء ويدق)(٤).

ويقول:

(ما أجمل المساء في عينيك يا مدينتي منسكباً على حوائط البيوت على كنائس النصاري الطيبين

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۲۱۱، ۲۱۳.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٥٢٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٩٦.

<sup>(</sup>٤) ديوان الفيتورى ١/ ٢٢٢ \_ ٢٢٣.

على مآذن المساجد القديمة)(١).

وهو أيضاً ممن يعتقد صلب المسيح اقتداء بالنصاري، فيقول:

(ومضيت

مضى الإنسان الآخر، فوق الريح

يحمل صلبان الموت على كتفيه مثل مسيح)(٢).

ويتحدث عن فلسطين باعتبارها ملكاً للنصارى والمسلمين في تدليس جلي ومغالطة مكشوفة ثم يجعل الرموز النصرانية أكثر وأظهر فيقول:

(دوًى نفير الثأر

يا جراح عشرين سنه

نجمة إسرائيل فوق المئذنة

فمن إذن يا وطني!

ينهض للصلاة

بينما حوافر اليهود

تدوس سقف المسجد الأقصى

وخوذات الجنود

تظلل المطران والمعابد والشماس

وتسجن اسم الله.

وتركل القداس

ومن إذن يا وطني

<sup>(</sup>۱) ديوان الفيتوري ۱/۲۸۹.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق 1/ ٤١٢ \_ ٤١٣.

يغمض عينيه على تدفق الأجراس)(١).

فقد رمز للمسلمين بثلاثة رموز: المئذنة والصلاة والمسجد الأقصى في سياق هامشي، ورمز للنصارى بخمسة رموز: المطران والمعابد والشماس والقداس والأجراس، علماً بأن فلسطين إسلامية وليست نصرانية ولا يهودية، ولكن طلب رضى النصارى والحصول على ثنائهم مطلب حداثى كبير.

وعند الفيتوري من الرموز النصرانية: صلبان ومصلوب<sup>(۲)</sup>، وخطيئة<sup>(۳)</sup>، وكنائس<sup>(٤)</sup>، وتسمية عيسى عليه السلام بالتسمية النصرانية يسوع<sup>(٥)</sup>.

ومحمد الماغوط ربيب عصابة شعر خاض فيما خاضوا فيه، بل وتعمق في مودة النصارى والالتصاق بهم إلى حد أنه تمنى قائلاً:

(أشتهى أن أكون صفصافة خضراء قرب الكنيسة

أو صليباً من الذهب على صدر عذراء)(١).

وفي امتداح غريب من نوعه يقول:

(هذه السحابة المقبلة كعينين مسيحيتين)(V).

ولانعلم أعيون النصارى غير عيون الناس؟ أم أنه بسبب شغفه وولعه بالنصارى يرى عيونهم كذلك؟.

ويقول:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ١١٠ ـ ١١٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر الأول ١/ ٢٦٥، ٣٩١، ٣٩١، ٢٦٦، ٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ١/٤٠٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق ١/٩٩٥ و ٢٤٣/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق ٢٤٣/٢.

<sup>(</sup>٦) الآثار الكاملة للماغوط: ص ٢٦.

<sup>(</sup>V) المصدر السابق: ص ۲۲.

(والأحلام كنيستي وشارعي)<sup>(۱)</sup>.

ويصف دعاءه الصاعد للسماء بأنه قرب كلمات المسيح فيقول:

(أين تذهب آهاتنا وصلواتنا؟

آه یا حبیبتی

لابد أن يكون

كل الآهات والصلوات...

متعجمة في مكان ما من السماء... كالغيوم

ولربما كانت كلماتي الآن

قرب كلمات المسيح

فلننتظر بكاء السماء

يا حبيبتي)<sup>(۲)</sup>.

ولممدوح عدوان اقتباساته الخاصة كقوله:

(أتذكر يوم صغت صليبك القدسي من غصني)(٣).

ويقول تحت عنوان «سفر الدم والميلاد»:

(على خشب الصليب قضيت محنيا

وصوتك عبأ الساحة)(٤).

ويواصل فيها إلى أن يقول:

(بكفك رحت تمسح من وجوه النادبين الدمع والأحزان

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٢ ونحوه ص ٨١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ۲۲۸.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة لممدوح عدوان ١/ ٤٧ تلويحة الأيدي المتعبة.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/ ١٨٤.

وأنت تخوض في المحنة قفزت عن الصليب

قلعت في كفيك مسمارين من خشبه)(١).

وفي تلاقح مع العقيدة النصرانية الضالة يقول:

(... قف أيا شارب الخمر لاتقترب من دماء المسيح دمه ساخن، مذ لمسناه دون وضوء يصيح)(٢).

ويقول:

(الدموع سلالمك المشرعات

إلى الله أو للخلاص...

ثم ارتجفت أمام فحيح الخيانة

بالفخر واجهت طعنة غدر

كما يرتقي في الصباح

المسيح إلى الجلجلة)(٣).

أمّا أحمد دحبور فقد حكى عن نفسه بأنه تربى في أحضان أستاذ نصراني اسمه «موريس قبق» منذ أن كان في الرابعة عشر من عمره، وهو الذي دله على الشعر الحديث قائلاً: (... أخبرني أن الشعر الحديث هو الشعر، أمّا هذا الكلاسيكي السلفي فقد انتهى أمره...، ويضحك موريس قبق:

أراهنك أنك بعد سنة واحدة لن تكتب إلاّ الشعر الحديث، ويوم أتيته سعيداً بخسارة الرهان قال لي: هذا لايكفي، الشعر الحديث يعني أن تكون

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/١٩٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢٦/١ أقبل الزمن المستحيل.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٩/٢ أمى تطارد قاتلها.

حديثاً في روحك ولغتك، وليس في الوزن فقط، الحداثة تعني التغيير والتجديد باستمرار...)(١).

فلا غرو أن يكون الوفاء لهذا المعلم النصراني بترديد عقائد ملته ورموزها، وقد فعل ذلك دحبور، فمن ذلك قوله:

(والفادي الذي رُفِضَت كفالته على خشب الصليب)(٢).

فهو يقرر عقيدة الصلب المفتراة في النص السابق، وفي نص آخر أيضاً حيث يقول:

(صلبت الناصري

كلنا خشبنا الأثم)(٣).

ويقول: (على جبل من العذاب أمامهم، ولأجلهم، حُمَّلت آلافاً من الصلبان ولن يجدوا لهم عذراً فما شُبهت حين صُلبت)(٤).

وتحت عنوان «أجراس الميلاد ١٩٧١»(٥) يقول:

(تخبرني الأجراس هذا الليل

عن مقاتل يعرفه الصغار

فى يديه مسماران

تكبر الحقول حوله

ووجهه منارة:

تضيء مرة

<sup>(</sup>١) ديوان أحمد دحبور: ص ٢٤ ـ ٢٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٢٧٠.

ومرة تقول لا...

. . . ساعتها، تخبرني الأجراس أن ساعتي حانت

وأن سيداً يغادر الصليب

يحتفى ببعثه الرجال والطريق

تبكي فرحاً مدينةً . . . ) (١).

وله مقطوعة أخرى بعنوان «أجراس الميلاد ١٩٧٤»(٢) يقول فيها:

(e) واجتمع الفقراء على فصح مذهول

وأخرى بعنوان «أجراس الميلاد ١٩٧٧»(٤).

ويقول في موضع آخر:

(في كنيسة، قديسة المستحيلات اشعلت لي شمعتين) (٥).

وفي مقطوعة له بعنوان «نقطة سوداء» $^{(7)}$ مهداة إلى محمود درويش، يقول.

(قديسة المستحيلات بينت لى الأمر . . .

لا ربح ولا خسارة

بل ورقة أخذتها من دفتر الاماتة)<sup>(٧)</sup>.

ثم يضع هامشاً يشرح فيه المقصود بدفتر الاماتة قال: (هو دفتر يعطى لبعض الرهبان ليسجلوا فيه الحالات التي تمكنوا فيها من إماتة رغباتهم

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٧٠ ـ ٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٧٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٧٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٥٠٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٥٢٧.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٥٢١.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق: ص ٥٢٨ ـ ٥٢٩.

الدنيوية ليكونوا جديرين ببركة السيد المسيح)(١).

وفي مقطع آخر عنوانه «٣٣» يقول:

44)

اكتمال حب المسبحة

نقص واحدةٍ من سنوات المسيح بين المذود والخشبة)(٢).

وهذا إقرار منه بعقيدة صلب المسيح \_ عليه السلام \_ المفتراة، ولديه من هذا القبيل أشياء عديدة (٣).

أمّا نوال السعداوي فقد حشت روايتها «سقوط الإمام» بالعقائد النصرانية حشواً كريهاً، ومن ذلك قولها: (أذهب إلى الكنيسة كل يوم أحد وأدعو المسيح لينقذني من الفقر، عشرون عاماً ولم ينقذني الأب أو الابن أو الروح القدس...) فقد جعلت شخصية روايتها تذهب إلى الكنيسة تدعو غير الله ثم لم تجد ملبياً بعد دعاء عشرين سنة، ولم ينقذها الثالوث النصراني وهي في كل ذلك تسوق هذه العقائد في سياق نصراني يدل على ذلك أنها تصف الشخصية الأساسية في روايتها بأنها حملت وقالت (... كنت أصلي ويتجسد إله في أحلامي على شكل رجل، يمر بيد الحانية على صدري ويرتفع بطني بالمسيح) (٥٠).

وهي عقيدة النصارى ذاتها تكررها بأسلوب قصصي هابط المعنى والمبنى.

وتقرر في موضع آخر أن عيسى ابن الله(٦) ـ تعالى الله عما تقول ـ ثم

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٩٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦٢٧.

<sup>(</sup>۳) انظر: المصدر السابق: ص ۳۰، ۳۱، ۵۰، ۷۰، ۳۲۳، ۲۲۷، ۳۹۵، ۳۱۰، ۲۲۹.

<sup>(</sup>٤) سقوط الإمام: ص ٣٣.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٤٦.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٨٣.

تقول: (ووجدتني أسير نحو الكنيسة وأنا أرسم فوق صدري الصليب، الأب والابن والروح القدس)(١).

وتنسب إلى الله تعالى الأبناء، وتسمي المولودة «بنت الله» تعالى الله وتقدّس عن هذا علواً كبيراً، ثم تقول: (وقال حارس القبة أن الله هو الأب والابن والروح القدس...)(٢٠).

إلى غير ذلك من عقائد الضلال، والنصرانية القاحلة التي تطبع هذه الرواية من أولها إلى آخرها.

ومن التأثر بالنصارى تسمية عبدالله الغذامي كتابه الذي نال به درجة الدكتوراه من الغرب «الخطيئة والتكفير».

هذه نَماذج مختلفة لأشخاص مختلفين من بلاد عربية مختلفة، اجتمعوا في مذهب الحداثة مقلدين للأوروبيين وسائرين على خطاهم، في المادية مرة وفي النصرانية أخرى غير آبهين بما يقتضيه هذا وذاك من تناقض وتباين، فقد قنعوا بالمحاكاة التي يأملون أن يجنوا من خلفها احترام وتقدير أساتذتهم وتلامذة أساتذتهم.

وكيف لايكون هؤلاء هكذا وأستاذهم الكبير الذي اقتفوا أثره «أليوت» الاستعماري النصراني حنى العظم، وهو أمريكي بروتستانتي، تخلص من جنسيته الأمريكية ونظرية الجمهورية السياسية، ومن ديانته، وذهب إلى بريطانيا ليعيش كاثوليكيا ملكياً يؤمن بأن الدولة المثالية هي الدولة الكنيسية التي تشرف على التعليم فيها منظمات رهبانية، وأمن بالطبقية الملكية في بريطانيا، وأيدهم؛ لأن فيهم «دم الملوك» و«الصفوة المختارة» وأيد الاستعمار وعصبية العرق وقد صرح بأنه: كلاسيكي في الأدب، كاثوليكي انجليكاني في المذهب، ملكي في السياسة (۳).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٨٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) انظر في النقد الحديث: دراسة في مذاهب نقدية حديثة وأصولها الفكرية د / نصرت عبدالرحمن: ص ١٩٩٠.

ولأليوت كلمات قوية في تأييد الاستعمار والنصرانية، يقول فيها: (والأشارة إلى الضرر الذي أصاب الثقافات الوطنية في أثناء التوسع الاستعماري ليس إدانة للاستعمار نفسه بحال، كما يحب دعاة تفكك الاستعمار أن يستنتجوا، بل إن أعداء الاستعمار هؤلاء أنفسهم هم في معظم الأحيان أكثر المؤمنين بتفوق المدنية الغربية اطمئنانا في إيمانهم، بوصفهم أحرارا، وهم يجمعون في وقت واحد بين العمى عن فوائد الحكم الاستعماري، وعن ضرر تحطيم الثقافة الوطنية، وحري بنا حسبما يرى هؤلاء المتحمسون أن نقحم أنفسنا على مدنية أخرى ونجهز أفرادها بمبتكراتنا الميكانيكية ونظمنا في الحكم والتعليم والقانون والطب والمالية، ونوحي إليهم احتقار عاداتهم، واتخاذ موقف مستنير من الخرافات الدينية، ثم نتركهم لينضجوا في الخليط الذي أغليناه لهم)(١).

ويرى أليوت أن الثقافة والنظم والقوانين والفنون الموجودة في أوروبا كلها انبثقت من النصرانية، يقول: (في المسيحية نمت فنوننا، وفي المسيحية تأصلت \_ إلى عهد قريب \_ قوانين أوروبا.

وليس لتفكيرنا كله معنى أو دلالة خارج الإطار المسيحي.

وقد لايؤمن فرد أوربي بأن الإيمان المسيحي حق، ولكن ما يقوله ويصنعه ويأتيه كله من تراثه في الثقافة المسيحية، ويعتمد في معناه على تلك الثقافة، وما كان يمكن أن تخرج فولتير أو نيتشه إلا ثقافة مسيحية، وما أظن أن ثقافة أوروبا يُمكن أن تبقى حية إذا اختفى الإيمان المسيحي اختفاءاً تاماً. ولايرجع اقتناعي بذلك إلى كوني مسيحياً فحسب، بل أني مقتنع به أيضاً بوصفي دارساً لعلم الأحياء الاجتماعي، إذا ذهبت المسيحية فستذهب كل ثقافتنا)(٢).

ويضرب أليوت أمثلة بالمذاهب الأدبية التي نشأت في أوروبا حيث

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۱۹۹ ـ ۲۰۰، نقلاً عن كتاب لأليوت بعنوان «ملاحظات نحو تعريف الثقافة» ص ۱۰۹ ترجمة شكري عياد، المؤسسة المصرية العامة ـ القاهرة.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٠٠ نقلاً عن كتاب أليوت المذكور: ص ١٤٥ ـ ١٤٦.

قرر أن الكلاسيكية مرتبطة بالكاثوليكية التي تؤمن بسلطة روحية خارج الفرد، وأن الرومانسية مرتبطة بالبروتستانتية التي تعتقد بالصوت الباطني (١).

وإذا كانت قصيدة أليوت «الأرض اليباب» التي نالت من الشهرة والمكانة عند الحداثيين المنزلة الكبرى، وأصبح الاحتذاء بها والسير على منهجها وتقليد أساطيرها ورموزها النصرانية صرعة الحداثيين، وميدان تنافسهم في المحاكاة الشكلية والموضوعية.

قصيدة الأرض اليباب أو الأرض الخراب هي عبارة عن تصوير لخواء الحياة في الغرب، لتركهم الحياة النصرانية (وقد كان أليوت يؤمن أن الحضارة الغربية حضارة مسيحية، إذ أن الأرض الخراب هي نفسها أسطورة الأرض التي حلت بها اللعنة، وبات ملكها عاجزاً جنسياً أمام شهوة زوجته، وكان على أحد المنقذين أن يعود إلى الكنيسة، ليصل إلى الكأس المقدسة، كأس الإخصاب الطبيعي والحضاري والروحي، فيرفع اللعنة عن الملك العقيم وزوجته الأرض المجدبة، إلا أن "تيرزياس" بطل قصيدة "أليوت" لايصل إلى هذه الكأس؛ لأنه افتقد الإيمان بالكنيسة والمسيح، فلايبقى هنالك إلا لعنة "الأرض الخراب")(٢).

هذا ملخص لفكرة ومضمون قصيدة أليوت التي ذاب الحداثيون فيها تقليداً واستعارة وتقمصاً.

ولاريب أن أليوت وقصيدته كانت نموذجاً نصرانياً كما قال روزنتال عن أليوت، وعن قصيدته (إن صوفيته الفكرية، وإيمانه بالعدل المطلق للعناية الإلهية واهتمامه باللاهوت بوجه عام، واتجاهاته الفلسفية قد برزت بروزاً هائلاً بسبب ما أضفى عليها من اهتمام زائد، فقصيدة «الأرض اليباب» يُمكن، بل يجب، أن تقرأ على أنها موعظة مسيحية مستترة و «القصائد الأربع» على أنها تأملات دينية صريحة) (٣).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۲۰۱، وانظر عن الرومانسية وجذورها النصرانية في المصدر نفسه: ص ۱۰۲، وعن الكلاسيكية وأصولها النصرانية فيه أيضاً: ص ۲۰۱.

<sup>(</sup>٢) الحداثة الأولى: ص ١١٨. وانظر: الاتجاهات الجديدة: ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٣) في النقد الحديث: ص ٢٠٥ ـ ٢٠٦.

ولايجحد الحداثيون العرب تأثرهم بأليوت وقصيدته الأرض اليباب، بل يتبنون ذلك.

يقول باروت: (لقد أثرت «الأرض الخراب» عميقاً في تحولات الشعر العربي الحديث، وهضمتها شعرياً نخبة، وترى نموذجها الشعري في الغرب)(١).

ويقول ناقد حداثي آخر: (... أليوت الذي أصبحت قصيدته «الأرض الخراب» معيناً لاينضب للشعراء الذين أتوا من بعده)(٢).

وبئس به من معين، بل من مستنقع آسن ردي!!.

ويتحدث الناقد نفسه عن أثر «أليوت» وينقل عن غيره من النقاد (٣)، ثم يتكلم عن تأثير أليوت القوي على السياب وينقل عن غيره أن السياب (علاوة على اهتمامه بقصيدة أليوت «الأرض الخراب» ومحاولته الواعية أو غير الواعية تقليد ماجاء في تلك القصيدة الكبرى من إشارات مفرطة إلى الأساطير وإلى الآداب الأجنبية) (٤).

ثم يضيف (أن الشعر العربي الحر يعي أليوت وعياً شاملاً إلى درجة إدخال مقتطفات من قصائد أليوت بلغتها الإنكليزية في تضاعيف القصيدة العربية) (٥).

ثم ذكر اعتراف السياب في مؤتمر روما يتأثر أليوت على الشعر العربي الحديث، الشيوعي منه وغير الشيوعي والردئ منه والجيد على السواء)(٢).

<sup>(</sup>١) الحداثة الأولى: ص ٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) الاتجاهات الجديدة في الشعر العربي المعاصر: ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: الاتجاهات الجديدة في الشعر العربي المعاصر: ص ١٣٨ وينقل عن محمد النويهي.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٤٠ ـ ١٤١، والنقل عن عبدالواحد لؤلؤة.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١٤١، والكلام منقول عن عبدالواحد لؤلؤة.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ١٤١.

ويشير ناقد آخر إلى عمق تأثير أليوت في الشعر الحديث، وينقل عن غيره من النقاد الحداثيين ما يؤكد أن (... مدرسة الشعر الحر... كان أليوت أكبر مؤثر في اتجاهاتها... إن قصيدة «الأرض الخراب» لأليوت كانت إنجيل شعراء مدرسة الشعر الحر في العالم العربي، وأعظم مثل فني اقتفوا أثره)(١).

هذا هو السند المظلم الذي اتصل به الحداثيون، وحاولوا غرسه في بلاد العرب المسلمة، في سعي متواصل لاجتثاث شجرة الإسلام، ويأبى الله إلاّ أن يتم نوره ولو كره الكافرون.

## \* \* \*

## رابعاً: التصورات المتأثرة بالفرق المنتسبة إلى الإسلام:

لقد تجول الحداثيون في شعاب كثيرة من الأفكار والمعتقدات والمفاهيم الباطلة الضالة، من الإلحاد المحض، إلى المذاهب الشكية الكفرية، إلى الوثنيات الجاهلية، إلى اليهودية والنصرانية، ثم اتجهوا نحو الإسلام ليأخذوا من تراثه، ولكنهم لسوء طوية وخبث مقصد لم يتوجهوا إلى الإسلام الصافي النقي الذي جاء به رسول الهداية محمد على وإنما توجهوا إلى المنحرفين من المنتسبين إلى الإسلام، بل إنهم واجهوا الإسلام الصحيح بالنقض والرفض والاعتراض والمخالفة والهدم.

ذهبوا يفتشون عن أشباههم من المنحرفين والزنادقة والشاكين والمبتدعين، وتركوا أهل العلم والإيمان بل سخروا منهم.

وأظهر الاتجاهات الاعتقادية الضالة التي أخذوا عنها أو أشادوا بها وامتدحوها، هي:

١ ـ الباطنية.

<sup>(</sup>۱) نقد الحداثة د / حامد أبو أحمد ۱۲۲، وينقل ذلك عن أنس داوود في كتابه الأسطورة في الشعر العربي الحديث: ص ۱۹۳.

- ٢ الصوفية الفلسفية.
- ٣ ـ الخوراج والمعتزلة.
  - ٤ \_ الفلاسفة.
  - الشعوبية.
  - ٦ \_ الزنادقة.

وسوف أذكر شواهد على احتفائهم بهذه الاتجاهات المنحرفة وهو امتداد لما سبق الكلام عنه في أول هذا الفصل.

## ١ ـ الباطنية:

ترسخت المفاهيم الباطنية في الشعر العربي الحديث من خلال الأشخاص الذين ينتمون إلى هذا الاتجاه، وأشهرهم الباطني أدونيس وزوجته خالدة سعيد، اللذين كان لهما الأثر الكبير في نشر الحداثة والدعاية لها، وهما من الطائفة النصيرية (١)، وسميح القاسم وهو من الطائفة الدرزية.

وإذا اعتبرنا الشيعة الرافضة أصل المنبت الذي نبتت فيه الباطنية، وبينهما من وشائج الصلة الاعتقادية مايُمكن اعتبارهم من خلال هذه الوشائج في سلك الباطنية فإنا نعد من رؤوس الحداثة والعلمنة من الرافضة: عبدالوهاب البياتي، ومظفر النواب، ومهدي عامل، وحسين مروة، ومحمد علي شمس الدين، وشوقي بزيع، وحنان الشيخ (٢).

ومن الطائفة الدرزية: توفيق زياد وسميح القاسم<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ومن الطائفة نفسها: بدوي الجبل واسمه محمد سليمان الأحمد، وشقيقه أحمد سليمان الأحمد، وسليمان العيسى، وزكي الأرسوزي، وصلاح جديد، ومحمد عمران، وإبراهيم ماخوس.

<sup>(</sup>٢) ومنهم: محمد مهدي الجواهري، وأحمد الصافي النجفي، ومحسن الموسوي، ومحمد صالح عبدالرضا، وعبدالأمير معله، ومحمد العلى، ورياض العلى، وأحمد الشويخات.

<sup>(</sup>٣) ومنهم: شبلي العيسمي، وحمود الشوفي، ومنصور الأطرش، وسليم حاطوم.

وقد سبق في مقدمة هذا الفصل الحديث عن الباطنية والشيعة ونشأتها وأظهر فرقها، ونتناول الآن طرفاً من شواهد التواصل بين هذه الفرق والحداثة المعاصرة.

وإذا كان أدونيس أستاذ الجيل الحداثي الراهن يرفع لواء التجاوز والتخطي، وترك التقليد وترك الإحيائية؛ لأنها ضد النهضة فإنه في الوقت ذاته يرفع لواء باطنيته، ويسعى في أحيائها، أليس هو القائل:

(قال لي تاريخي الغارس في الرفض جذوره

كلما غبت عن العالم أدركت حضوره)(١)

وقبل التوغل مع أدونيس وباطنيته، أود أن أقدم بذكر أثر الاتجاه الباطني ـ عموماً ـ على الشعر العربي الحديث، يقول الدكتور عبدالحميد جيدة: (ونرى هذا الاتجاه. . . يمتد حتى يصل إلى شعرنا المعاصر عن طريق الشعراء الباطنين الإسماعيليين من الشيعة، سواء من جنوب العراق، أم من جبل العلويين في سوريا، وكانت باطنيتهم سبباً من أسباب الغموض في شعرنا العربي المعاصر؛ لأنهم الآن يمثلون الطليعة بين شعراء العربية المعاصرين المجددين)(٢).

ويشرح أثر التصوف الباطني في الشعر العربي الحديث، والترابط بين المفاهيم الصوفية والباطنية والاتجاهات الحديثة (٣).

ويتحدث إحسان عباس في معرض كلامه عن استخدام الأسطورة وذكر استخدام بعض شعراء الحداثة لثورة الزنج وثورة الخرمية في رموزهم المستمدة من التاريخ الإسلامي، ثم كتب في الهامش: (لا ريب أن عدداً من الشعراء المحدثين ينتمون إلى الأقليات العرقية والدينية والمذهبية في العالم العربي، وهذه الأقليات تتميز ـ عادة ـ بالقلق والدينامية ومحاولة تخطي

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١١٠٠١.

<sup>(</sup>٢) الاتجاهات الجديدة: ص ٨١.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٩٤ ـ ١٢٠. وانظر: فتافيت شاعر: ص ١١٩ ـ ١٢٠.

الحواجز المعوقة والالتقاء على أصعدة ايديولوجية جديدة، وفي هذه المحاولة يصبح التاريخ عبئاً والتخلص منه ضرورياً، أو يتم اختيار «الأسطورة الثانية»؛ لأنها تعين على الانتصاف من ذلك التاريخ بإبراز دور تاريخي مناهض)(١).

وهكذا في تحليل حداثي يتكلم إحسان عباس وكأن شيئاً لم يكن! ، ومثل هذا التحليل دراسة باروت التي نشرها في مجلة الناقد تحت عنوان «أوهام الحداثة»، ويهمنا منه هنا إثبات أثر الحركات الباطنية والتصوف الباطني في الشعر الحديث، يقول باروت: (وتفسر «عرفانية» التجربة العربية للحداثة، اهتمامها العميق بنبش إرثها «الغنوصي» «الصوفي» «الباطني» ودعوتها لإعادة التواصل معه واكتشافه من جديد. . . ، ولعل أدونيس من رواد الحداثة النادرين الذين اكتشفوا ميراثها «العرفاني» الشرقي ودعوا للتواصل معه ، بل إنه قدم العرفان دائماً كحامل للتحول والإبداع في التراث العربي، حيث تقع الصوفية والباطنية والرؤيا والحداثة أيضاً لديه داخل خطاب «العرفان» الشرقي العربي) (٢).

ومن هذا الوصف الذرائعي التبريري الجامد، نستطيع أن نفهم أن الاتجاه الباطني ساد لدى الحداثيين وعرفوه واطلعوا عليه، بل واتجهوا نحوه في محبة وشوق ورغبة جامحة.

ولا أدل على ذلك من أقوال أدونيس التنظيرية التي وجّه بها عقول الذين لايفقهون إلى سراديب الظلام الباطني، تحت حجج العرفانية والأحلام والسوريالية والإيحاء والعقل الباطن والعمق والتداعي، وغير ذلك من ألفاظ التدليس والمخادعة.

ففي تلمود الحداثة «الثابت والمتحول» يركز أدونيس على أهمية الباطنية، مرة بالتعريض، ومرة بالقصد والعبارة المباشرة، في دعوة صريحة

<sup>(</sup>١) اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ١١٠٠

<sup>(</sup>٢) الناقد العدد العاشر \_ نيسان إبريل ١٩٨٩: ص ٢٣.

أو مغلفة إلى دين النصيريين وعقائدهم، وقد تدرج في محاولاته هذه، فبعد أن جعل الحداثة هي غاية الغايات، انتقل إلى البحث لها عن جذور في التراث الإسلامي، وخلال ذلك كان يدس سمومه التي تظهر في تلقائية بريئة يتلقفها خالي الذهن والقلب، وفي تقريرية قاطعة وكأنها الحق الصراح، فها هو يقول: (ومبدأ الحداثة... هو الصراع بين النظام القائم على السلفية، والرغبة العاملة لتغيير هذا النظام، وقد تأسس هذا الصراع أثناء العهدين الأموي والعباسي حيث ترى تيارين للحداثة: الأول سياسي فكري، ويتمثل من جهة، في الحركات الثورية ضد النظام القائم، بدءاً من الخوارج وانتهاء بثورة الزنج مروراً بالقرامطة، والحركات الثورية المتطرفة، ويتمثل من جهة ثانية في الاعتزال والعقلانية الإلحادية وفي الصوفية على الأخص...)(١).

ثم يتحدث عن التيار الفني، ويجعل تميزه وحداثيته في ممارسته لعدة قضايا منها إنه: (لم تعد للظاهر أهمية إلا بمقدار ما يقود إلى الباطن)(٢).

وهكذا يلف مقصده ومذهبه الباطني في لفافة من الفن والشعر، ليؤسس العقيدة الأساسية للباطنية، حيث لا قيمة للظاهر، بل للباطن، أو كما يقول: (فالباطن إذن، لاينفي الظاهر وإنّما يعطيه معناه الحقيقي، وهو يثبته فيما يعطيه هذا المعنى، الباطن هو النور الذي يكشف ويضيء، وهو المعنى الذي يعطى للوجود صورته أي قيمته ودلالته) (٣).

إنه قول الباطنية بعينه! ، ولكنه يتخذ الرؤيا التي هي مطمح الحداثيين ذريعة لترسيخه ، ويجعل «الرؤيا» وسيلة لكشف الباطن واستشراف الغيب، وتكون الرؤيا عنده في النوم أو في اليقظة ويتحدث عن ابن عربي (٤) وفكرة

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة ٩ ـ ١٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٩/٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج ٢ تأصيل الأصول: ص ٩٢.

<sup>(</sup>٤) هو: محي الدين أبو بكر محمد بن علي الطائي ابن عربي الصوفي المتفلسف، صاحب وحدة الوجود، قال عنه العز بن عبدالسلام: شيخ سوء كذاب، يقول بقدم العالم ولايحرم فرجاً، ومن أخبث تواليفه كتاب الفصوص مليء بالكفر والطوام والباطنية الإلحادية، توفي سنة ٦٣٨ هـ انظر: سير أعلام النبلاء ٤٨/٢٣.

الرؤيا بمعناها الباطني فيقول: (... الرؤيا، في دلالتها الأصلية، وسيلة الكشف عن الغيب، أو هي العلم بالغيب...، وتتفاوت الرؤيا، عمقاً وشُمولاً، بتفاوت الرائين، فمنهم، ممن يكون في الدرجة العالية من السمو، من يرى الشيء على حقيقته، ومنهم من يراه ملتبساً، وذلك يحسب استعداده وأحياناً يرى الرائي في حلمه وأحياناً يرى في قلبه...، ويشبه ابن عربي الرؤيا بالرحم، فكما أن الجنين يتكون في الرحم، كذلك يتكون المعنى في الرؤيا، فالرؤيا إذن نوع من الاتحاد بالغيب، يخلق صورة جديدة للعالم، أو يخلق العالم من جديد، كما يتجدد العالم بالولادة.

والرؤيا إذن تعني ببكارة العالم، ويعني الرائي بأن يظل العالم له جديداً كأنه يخلق ابتداء، باستمرار... من هنا كذلك يرفض الرائي عالم المنطق والعقل، فالرؤيا لاتجئ وفقاً لمقولة السبب والنتيجة، وإنّما تجيء بلا سبب، في شكل خاطف مفاجيء أو تجيء إشراقاً.

والرؤيا إذن كشف، إنها ضربة تزيح كل حاجز، أو هي نظرة تخترق الواقع إلى ما وراءه...، وهكذا يُمكن وصف الرؤيا بأنها استمرار للقدرة الإلهيه، كما يعبر ابن عربي....

والرؤيا إذن إبداع، ويُمكن تعريف المبدع، على صعيد الرؤيا، بأن من يبدع في نفسه صورة خيالية أو مثالاً، ويبرزه إلى الوجود الخارجي، وكل شخص لاينطلق من هذا الإبداع في نفسه لايسمى مبدعاً، فالإبداع الحقيقي هو إبداع المثال، أي مثال الشيء الذي سيتحقق في الخارج)(١).

هنا يقدم أدونيس عقيدته الباطنية ولكن بأسلوب التلبيس الباطني المعروف، ويحاول إغراء من يبحث عن الابداع، وإقناعه بعالم الباطن الذي هو أساس عقيدة الفرق الباطنية.

وقد يقال بأن أدونيس هنا يجر أتباعه الحداثيين إلى الإيمان بالغيب بدلاً من المادية التي تعلقوا بأهدابها لما قلدوا حداثة الغرب.

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٦٦ ـ ١٦٨.

والجواب: نعم أدونيس يحاول أن ينقلهم إلى عالم الغيب هنا، وفي كتابه الصوفية والسوريالية، ولكنه عالم الغيب الباطني المستقل بذاته والقائم بنفسه، كما هو في عقيدة الباطنيين أو أكثرهم، وكما هو عند أدونيس على وجه الخصوص الذين يجحد وجود الله تعالى، وينكر ألوهيته وربوبيته.

فالرؤيا والغيب وعالم الباطن كلها عند أدونيس، قائمة بذاتها لا مؤثر عليها من الخارج مطلقاً.

وفي النص السابق يربط أدونيس الباطن بالإبداع الذي يتنافس الحداثيون في تقديسه والحصول على طرف منه بأي شكل من الأشكال ولو بالجنون والتخبط والضلال.

وبعد سياق طويل من التقديم للباطنية بأسلوب تدليسي خادع، ومن خلال الأدب والفكر والفن، ينتقل إلى المقصد من كل ذلك فيقرر بأنه (دائماً كان في المجتمع العربي صراع بين ثقافة السطح وثقافة العمق، ثقافة الاستهلاك وثقافة الإبداع، ثقافة المتاجرة وثقافة المغامرة، الأولى تجمع وتكدس، وتعتبر الأشياء لذاتها وبذاتها، والثانية تفجر وتغير وتتخطى، وتعتبر الأشياء لماهو أعمق وأسمى، الأولى ثقافة اتجار، والثانية ثقافة استبصار... كان شعراء الرفض، مثلاً بدءاً من الصعاليك يحاولون تحطيم القشرة السائدة...، كذلك كانت الحركات الجذرية الأخرى، العقلانية فكراً وفلسفة وعلماً والاستبطانية فناً وتصوفاً)(۱).

في هذا النص مربط الحداثيين، الذين يريد سوقهم إلى المذود الباطني ليجمعهم فيه ومن حوله.

وفيه تتضح بجلاء دعوته ودعايته للباطنية «مذهبه الأساسي» لكن من خلال الثقافة العامة والإبداع، فقد خص ما يتعلق بالباطنية بأفخم الألفاظ، وجعل لما سوى ذلك أبشع الهجاء، وعندما يقرأ الحداثي الغر مثل هذه الأقوال وهو يجهل ما خلف الكواليس، ويجهل طرائق الباطنية وأساليبها

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/٢١٩.

ومقاصدها، ينخدع وينجذب إلى مثل هذه الأقوال والعقائد، فتصبح عنده الشريعة بظاهرها الساطع النقي ثقافة سطحية، والحداثة بأخلاطها وأوشابها ثقافة عميقة، وينتقل من هذه إلى اعتبار أن مايتحدث عن الباطن من أديان ومذاهب قديمة أو حديثة هو أيضاً من ثقافة العمق والإبداع والمغامرة والتفجير والتخطي والاستبصار، وما كان يتحدث بصورة ظاهرة أو يعالج الأمور من ظاهرها فإنه يصبح عنده ـ بعد هذا التلقين الباطني ـ ثقافة سطح واستهلاك ومتاجرة وتجميع وتكديس، واتجار وسلطة، إلى غير ذلك من الأوصاف التي خلب بها عقول الأغرار وخدع بها هؤلاء الأتباع الجهلة فأضحوا أبواقاً لفكرته من حيث يشعرون أو لايشعرون.

ثم يشير أدونيس في كلامه بما يسميه حركات الرفض والحركات الثورية ويجعلهم مثلاً للثقافة الباطنية التي امتدحها من قبل، وهذه دعاية فجة مكشوفة للباطنية، وتمجيد لتاريخها المظلم، وطبيعي أن يدعو أدونيس إلى مذهبه وأن يمتدح تاريخه؛ لأنه الجذر الأساسي الذي منه انطلق؛ وأدونيس هو الفرع المعاصر لتلك الشجرة الخبيثة التي طالما فعلت في الأمة الأفاعيل، فمثلاً، عندما كان المسلمون يقاتلون النصارى في فلسطين كان الباطنيون أهل الرفض والحركات الثورية يقاتلون مع النصارى ضد المسلمين، ولم يكن في تاريخهم الأسود نقطة مضيئة لا في العلم ولا في العمل.

وعندما يقول أدونيس أن هذه الحركات الثورية لم تهدأ طوال القرون الهجرية الثلاثة الأولى، يحاول أن يصور من خلال هذا الكذب أن أجداد الباطنيين كانوا يضربون بجذورهم في تاريخ عميق منذ بداية الإسلام، وهذا ما يسعى إلى إثباته أصحاب الفرق الضالة، وخاصة الرافضة والباطنيين، ومن المعلوم أن هذه الفرق لم تنشأ إلا بعد حقبة من الزمن فلم تكن في عهد النبي ولا في عهد الخلفاء الراشدين أبي بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم وإن تكن بدأت نواة التشيع في أواخر عهد علي رضي الله عنه، فإنها تكونت وتبلورت فيما بعد، ومن المعلوم أيضاً أنها وخاصة الباطنية منها عرست في بلاد المسلمين بيد اليهود، وقد سبق ذكر ذلك في أول هذا الفصل، فلا غرو أن تجد أحفاد هؤلاء اليوم ينادون بالالتصاق بالغرب

النصراني الذي تديره اليد اليهودية، ويكون منهم قادة الجيش والشرطة في دويلة اليهود في فلسطين.

ولخشية أدونيس أن تنكشف عورات بني ملته عندما يفتش المسلم في التاريخ ويقرأ في التراث، ويطلع على العمالة والخبث والخيانة، والفساد والانحلال والإباحية، والضلال الاعتقادي، لخشيته من ذلك وضع قاعدة تحاول صرف الأنظار عن الربط بين أولئك وهؤلاء، بين أدونيس والباطنية والنصيرية والقرامطة، والزنج، وغيرهم من الذين تصدى لهم جهابذة الإسلام فكشفوا زيفهم وعوارهم.

هذه القاعدة يُمكن تسميتها قاعدة الاختزال والتفكيك للتراث، وإبعاد مفهوم الأصل والجوهر منه، سواء كان الأصل الاعتقادي أو الأصل العلمي المعرفي، أو الأصل التاريخي التسلسلي، ثم يجعل أنه لايُمكن فهم التراث في منظور الصراعات الثقافية والاجتماعية، ليدخل بني ملته في صلب النظرة إلى التراث فيقول: (أول مايجب نقده هو مفهوم التراث نفسه، فهو عدا أنه غامض ترى الثقافة التقليدية السائدة أنه بمثابة جوهر أو أصل لكل نتاج لاحق، وفي تقديري: أنه لايصح النظر إلى التراث إلا في منظور الصراعات الثقافية والاجتماعية التي شكلت التاريخ الإسلامي، وفي هذا المنظور لايصح أن نقول: أن هناك تراثاً واحداً وإنما هناك نتاج ثقافي معين، يرتبط بنظام معين، في مرحلة تاريخية معينة، وعلى هذا فإن ما نسميه تراثاً ليس إلا مجموعة من النتاجات الثقافية التاريخية التي تتباين حتى نسميه تراثاً ليس إلا مجموعة من النتاجات الثقافية التاريخية التي تتباين حتى درجة التناقض.

لذلك لايصح البحث في التراث كأصل أو جوهر أو كل، وإنّما ينبغي البحث في نتاج ثقافي محدد، في مرحلة تاريخية محددة، واستناداً إلى هذا البحث يتحدد الموقف)(١).

فهو لايكتفي بأن الباطنية وأشباهها شتت الأمة في ترابطها العضوي، بل يريد تفتيتها في مرجعيتها الثقافية الموحدة لها، ثم يريد أن يبعد هذه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ٢٢٨.

الثقافة الموحدة ـ على الأخص ـ ثقافة أهل السنة وعقيدتهم، وصراعهم الفكري ضد المخالفين من المبتدعة والمرتدين، يريد أبعاد ذلك وتفتيت وحدته وأصله؛ لئلا يُربط بين فساده وانحرافه المعاصر، وفساد وانحراف أجداده من الباطنيين.

ثم تأمل كيف أدخلهم في داخل التراث على أساس أنهم أحد أعمدة الصراع الثقافي والاجتماعي ضد الإسلام وأهله، وبالتالي لايُمكن فهم الثقافة إلاّ في ضوء هذا الصراع، أي: أنه لم يكتف بإدخالهم في نسيج الأمة، بل جعلهم أساساً لفهم قضية التراث، فيا للحيل الباطنية ما أبشعها وما أشد التواءها وغموضها!!.

وفي موضع من كتابه الرجس «الثابت والمتحول» يهاجم الفكر السلفي باعتباره فكراً تلقينياً تعليمياً، ثم يلتفت إلى الثورة المضادة لهذا الفكر السلفي والتي تقوم على أنه (لم يعد المطلق الإلهي وحده مركزاً بل صار الإنسان شريكاً له، ذلك هو الجانب الصوفي والعقلاني الإلحادي... هكذا تغيرت رؤيا العالم... ليس هناك مايخلق ويصنع... لم يعد المطلق الإلهي وراء العالم أو قبله وحسب وإنّما أصبح أمامه أيضاً، لم يعد يجيء من الماضي وحده وإنّما أخذ ينبثق في الحاضر، ويجيء من المستقبل أيضاً، ولم يعد المطلق الإلهي - في هذا المنظور - جواباً لا سؤال بعده، وإنّما أصبح سؤالاً، والعالم إذن لم يخلق كاملاً دفعة واحدة وإلى الأبد، وإنّما صار كل شيء فيه للخلق المستمر)(۱).

وإذا راجعنا عقائد الباطنية في الخلق والإيجاد للعالم فإننا لانجد أنها تخرج عن هذا الكلام الذي قاله هذا الباطني في النص السابق.

ولمزيد من الإمعان في إخراج المسلمين عن دينهم وإغرائهم بالكفر يربط بين هذا القول الإلحادي الواضح والإبداع، بل جعل ذلك أساساً للإبداع فيقول: (وهكذا لايعود علم الجمال بالنسبة إليه علم جمال النموذج

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/٢٦٤.

أو الأصل أو الثابت، بل علم جمال المتغير المتحول المتجدد، ويصبح الإبداع ممارسة الشاعر، الأولى، من أجل تأسيس وجوده في أفق البحث/ السؤال، لم يعد الشاعر، بتعبير آخر، يكتفي بمحاكاة العالم وإنما أصبح يمارس هو نفسه خلق العالم)(١).

هذا إذن الأساس الفلسفي للأصل الحداثي المناهض للثابت والداعي إلى الصيرورة الدائمة، والذي يقول به جميع الحداثيين بلا استثناء، وهو أساس فلسفي إلحادي، يربطه أدونيس بالحركات الباطنية، ويتخذ الصوفية مثالاً، لها، والحركات العقلانية الإلحادية ـ حسب تعبيره ـ وكان الإلحاد لحظة من اللحظات عقلانياً بل هو ضد العقل والمنطق على الإطلاق.

ويواصل أدونيس ربط الحداثة بالرفض والرافضين، ويستخدم أساليب الكذب والتدليس كعادته، فيقول: (هكذا نرى أن لهاجس الحداثة جذوراً في نتاج أبي نواس وأبي تمام وفي كثير من النتاج العربي، العلمي والفلسفي «الرازي (٢٠ وابن الراوندي وابن رشد» (٣ والصوفي، ذلك أن الخاصية الرئيسية التي تميز بها هذا النتاج هو إدانته التقليد والمحاكاة، ورفض النسج على منوال الأقدمين... من عناصر هذه النظرة، مثلاً، نشوء مفهوم للزمن عندهم يغاير المفهوم الديني... هكذا أدخلت نظرة أسلافنا أولئك إلى الحياة العربية بُعد العلم، أي أنها أحلت حركية النقد، محل سلفية الأصول...، من هنا تغير تبعاً لذلك موضوع النقد، لم يعد يستند إلى حقيقة ماضية ثابتة يعود إليها دائماً، وإنّما أصبحت الحقيقة نفسها نقداً وأصبحت مرادفة للتغير، وهذا ما نراه في

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/٢٦٥.

<sup>(</sup>۲) هو: أبو بكر محمد بن زكريا الرازي (الملحد) ولد سنة ۲۰۱ه وتوفي سنة ۳۱۱ هـ، كان طبيباً وفيلسوفاً إسماعيلي المذهب متشكك وعنده إلحاديات؛ ولذلك أعجب به الحداثيون وخاصة أدونيس. انظر: الأعلام للزركلي ۲/ ۱۳۰، ومقدمة كتاب رسائل فلسفية لأبي زكريا الرازي أ ـ ج، والثابت والمتحول ۲/ ۲۳۷، وفيه أشار إلى ما كتبه عنه الوجودي عبدالرحمن بدوي في كتابه من تاريخ الإلحاد، وانظر: سير أعلام النبلاء ١٩٥٤/١٤، ومجموع فتاوى ابن تيمية ٢/ ٣٠٤، ٣٠٨، ٣٠٩.

<sup>(</sup>٣) سبقت ترجمة ابن الراوندي ص ١٣٦، وابن رشد ص ٧٤٥.

النقد الشعري...، ونراه في الحركة العقلية الفلسفية والعلمية عند ابن الراوندي والرازي، وجابر بن حيان أن ونراه في الحركة الصوفية، ونراه بشكل عام في التيارات الإلحادية، أو ما يسمى حركات الزندقة والشعوبية وفي طليعتها الحركة القرمطية، وكان من نتائج ذلك أن تزعزعت فكرة النموذج أو الأصل، أي: أن الكمال لم يعد موجوداً، كما يقول التقليد الديني) (٢).

وفي هذا النص عدة أمور:

الأول: أنه يحاول أن يجعل للحداثة أصلاً في تاريخ المسلمين، وهذا كذب وافتراء؛ لأن الحداثة تقوم على الإلحاد ومناقضة الإيمان، وتراث المسلمين يقوم على أصل من التوحيد والإيمان.

الثاني: أنه يجعل محاولات التجديد الفني عند أبي تمام أصلاً للحداثة، علماً بأن تجديد أبي تمام تجديد في التراكيب والأشكال، أمّا المضامين الأساسية التي تستهدفها الحداثة وهي الإيمان والوحي والغيبيات، والثوابت، فلم يتعرض لها بسوء، بل كان مؤمناً موقناً بها.

الثالث: أن يخلط بين أبي تمام وأبي نواس، والفئة الشاذة المعروفة بانحرافها: الرازي الملحد وزميله ابن الراوندي ويدخل معهم ابن رشد، وهذا الخلط المتعمد يريد منه أن يقرن الملاحدة والمارقين بمن لم يعرف عنه إلحاد ولا كفر، بل عرف عنه الإسلام والتوحيد، وإن أخطأ فيما أخطأ فيه من أخلاقيات، أو بعض الانحرافات الفكرية التي لاتنافي أصل الإيمان، ومراده من ذلك تسويق الإلحاد باسم التحديث والحداثة التي يزعم أنها كانت في التراث، وتسويغ عقائد أمثاله من الملاحدة عند المقتدين به، وتهوين أمر الدين والتوحيد.

<sup>(</sup>۱) هو: جابر بن حيان بن عبدالله الكوفي، أبو موسى، فيلسوف كيميائي، خرساني الأصل، اتصل بالبرامكة، وله تصانيف بلغت الخمسمائة ضاع أكثرها، ولكتبه شهرة عند الإفرنج، فقد ترجمت إلى لغاتهم واستفادوا منها، توفي نحو سنة ٢٠٠ من الهجرة. انظر: الأعلام ١٠٣/٢.

<sup>(</sup>Y) الثابت والمتحول ٣/ ٢٦٦ ـ ٢٦٧.

الرابع: جعل أسس هاجس الحداثة في التراث: إدانة التقليد والمحاكاة، ونشوء مفهوم للزمن يغاير المفهوم الديني، وإحلال حركية النقد محل سلفية الأصول، وجعل النقد موضوعاً لايستند إلى حقيقة ماضية ثابتة، وكل جملة من هذه الجمل تحتاج إلى بسط في الرد، ولكن نقول في الجملة، لو صح أنهم نقدوا التقليد والمحاكاة، فإنما نقدوها ضمن إطار الدين الإسلامي، الذي يحاول أدونيس والحركة الحداثية نفيه وإبادته باسم نقد التقليد والمحاكاة، مع أن أدونيس ذاته من أعظم المقلدين والمحاكين في هذا الزمان، فقد قلد الأوروبيين بل وسرق أفكارهم وكلماتهم وانتحلها لنفسه هكذا في وضح النهار، وقد كشفه صاحب كتاب «أدونيس منتحلاً» ومؤلف كتاب «أدوني الحداثة وحداثة النمط» (١) وغيرهما، ومن أبرز وأظهر علائم التقليد والمحاكاة ما نحن بصدده الآن.

فهو يريد إثبات عقائد أجداده الباطنيين، ولكن عن طريق الحداثة الفنية والأدبية، وهذا عين المحاكاة، فضلاً عما ذكرناه في هذا الفصل من محاكاته للوثنيين والجاهليين وأصحاب الأساطير.

أمّا نشوء مفهوم للزمن يغاير المفهوم الديني فلم يبين ما الفرق بين الأمرين، وعلى كل حال فخالق الزمن هو منزل الدين والشرع، ولايُمكن أن يتناقض هذا مع هذا، وإن تناقض في أفهام بعض الناس.

أمّا إحلال حركية التقدم محل سلفية الأصول، فهذه دعوى ذرائعية يريد الوصول من خلال هذه الألفاظ المفخمة إلى ترك الدين ومحاربة السنة وهجر ميراث السلف، وقد قدم دعوى باطلة وجعلها في ذات الوقت دليلاً، وهذا غاية في الاعتساف، أضف إلى ذلك أنه لم يتخل عن أصول أسلافه الباطنيين فأين هو من هذه الدعوى؟.

أمًا نقد الحقيقة الماضية الثابتة فهي مقدمته الدائمة والمكررة بألفاظ

<sup>(</sup>۱) انظر: كتاب أدونيس منتحلاً لكاظم جهاد، وكتاب أفق الحداثة وحداثة النمط لسامي مهدى.

عديدة، من أجل نقد الدين والشريعة والعقيدة والوحي والقرآن، تمهيداً للتشكيك فيها ثم إبطالها، وهذه من خطوات الباطنية المشهورة والتي كشفها العلماء المسلمين من قديم، ومما يؤكد أنه جعل ذلك من أجل نقد الدين والتشكيك أنه أعقب ذلك بذكر الملاحدة ابن الراوندي والرازي الملحد.

الخامس: أنه ربط هذا الهاجس بالمرتكز الذي يحوم حوله وهو التيارات الإلحادية، وحركات الزندقة والشعوبية وطليعتها الحركة القرمطية، وهو ربط صحيح من جهة أنهم كانوا ضد هذه الملة، ساعين في هدمها وإبطالها وإبعاد الناس عنها، وباطل من وجه أنه جعل التجديد والإبداع مربوطاً بهم، وهم في الحقيقة أبعد ما يكونون عن ذلك، وحتى لو افترضنا أنهم كذلك فإن المراد الأساسي من كل ذلك الدعاية الملتفة لهذه الفرق والحركات الهدامة.

وقد أعقب ذلك النص بنص آخر يوضح أن مراده: ملته وعقيدته، وليس دعوى الإبداع والتجديد والتحديث إلا ستارة يتحرك من خلفها، وهو دأب الباطنيين في كل تاريخهم.

يقول: (ويبدو لي أن الفكرة الأساس في نزعة الحداثة على الصعيد الشعري، في المجتمع العربي تكمن في إدراك التماثل بين اللغة والعالم، بوجهيه: الظاهر والباطن، الموضوعي والذاتي)(١).

إلى أن يقول ـ ممجداً أي خروج عن الدين ـ: (لم يعودوا بدءاً من ذلك ينظرون إلى الكون من حيث هو مجموعة من الإشارات والرموز والصور، ولم يعد العالم مكتوباً في نص أصلي أولي، بشكل نهائي، وإنّما أصبح كتاباً يكتب باستمرار، هكذا تراجعت المفهومية الكلية، وتراجع عالم الكل أمام الشيء المفرد، وأمام الجزئية وعالم الأجزاء، وأخذ الوعي بالموت يعصف بحياة الشعراء ويملؤها بشرارات العبث والغرابة، وصار اللهو والمجون والتشرد والصعلكة فضاء يتنشق فيه الشعراء هواءهم الطيب الأخير،

الثابت والمتحول ٣/ ٢٦٧.

وفي هذا الفضاء أخذت تحدث التفجرات المختلفة حيناً والمؤتلفة حيناً: الثورة على العقل والدين معاً، والهيام بالجسد وأشياء العالم، ورفع راية الحلم والسحر والجنون.

وفي هذا ما خلق جواً، فكرياً واجتماعياً، أخذ يبدو للنظام وبناه، شيئاً فشيئاً، إنه يزداد خطورة، وأنه يصبح أكثر فأكثر عصياً على الترويض، لم يكن بد إذن من إدانته، هكذا سمته السياسة في «مدينة الله» عالم الزندقة والشعوبية، وهكذا اعتبرت أنه انحراف ومرض، وهكذا نفته تماماً كما فعلت الكنيسة القروسطية بالهراطقة، في مختلف أنواعهم)(١).

إن أدونيس يحاول من خلال المغالطة أن يثبت أن الشعراء في التاريخ الإسلامي وصلوا إلى العبث والغرابة واللهو والمجون والصعلكة، وهو في الحقيقة يصف أجواء الحياة الباطنية وسراديب خفافيشها، وهم الذين ذكر أنهم وصفوا بالزندقة والشعوبية، وهكذا هي هذه الأمة تنفي خبثها وتخرج أقذارها، وتلقي بهم في سلة مهملات التاريخ، وهذا ما سوف يؤول إليه بإذن الله ـ أدونيس وأتباعه من الحداثيين.

وفي تلمود الحداثة الذي ألفه أدونيس لهدم الإسلام واللغة العربية، جعل فصلاً خاصاً في الجزء الثاني منه سماه «الحركات الثورية: ثورة الزنج والحركة القرمطية».

وبدأ بتفسير ماركسي للفتنة من أيام عثمان رضي الله عنه في سياق مليء بألفاظ محدثة، مثل «إسلاموية، عروبوية»(٢).

ويجعل التفسير الماركسي أساساً لتسويغ ثورات الخوارج والعلويين كما سماهم، ويقصد الشيعة أهله وأصحاب ملته، ثم يضيف بأن هذه الثورات تكشفت عن حركتين (الأولى: تكشف عن نوع من البعد الطبقي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ٢٦٧ \_ ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) هذه الألفاظ انتحلها فيما بعد الكاتب العلماني تركي الحمد وأصبح يرددها في مقالاته الليبرالية البرغماتية الملتصقة بالغرب وأمريكا على الخصوص.

هي ثورة الزنج، والثانية تكشف عن بعد كلي غيبي وأرضي وهي الحركة القرمطية)(١).

وهنا يظهر تمجيده لفرع من فروع ملته الباطنية، ولا غرو فالمنافقون والمنافقات بعضهم من بعض.

ثم يطنب الحديث عن القرامطة، ويعتبر أن إطلاق هذا الاسم عليه هو من أعدائهم تحقيراً لهم وتعبيراً عن كراهيتهم (٢).

ثم يفسر خروجهم تفسيراً ماركسياً ويصورهم أهل عدل في مقابل ظلم المجتمع المسلم والدولة المسلمة (٣)، ويبرر خروجهم وثوراتهم بالنظرة الماركسية ذاتها، ويدافع عن مواقفهم وأعمالهم دفاع المحب المعجب (٤).

ثم يمتدح مؤسس هذه الفرقة ويصفه بالعدل والمساواة، ويصفهم بالاشتراكية والعدل والإحسان<sup>(٥)</sup> ثم يلتفت إلى نظرتهم نحو الدين ويذكر أن (أهمية الحركة القرمطية تتجلى في إعطاء الدين بعداً مادياً اقتصادياً)<sup>(١)</sup>.

ثم يشير إلى ارتباط حركة الزنج بهذا المفهوم، ويثني على القرامطة لجعلهم الدين غير مطلق بل متغير نسبي مادي (٧)، وهو المفهوم الذي يناضل من أجل إثباته في الواقع، ولكن من خلال الحداثة.

يقول أدونيس: (لقد أصبح الدين نفسه، وبخاصة في الحركة القرمطية، شكلاً من أشكال الوعي الاجتماعي، مرتبطاً بتاريخ نشأتها وظروف

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٢ ـ تأصيل الأصول: ص ٦٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ٢/٦٦.

<sup>(</sup>٣) (٤) انظر: المصدر السابق ٢/ ٦٧.

<sup>(</sup>٥) (٦) المصدر السابق ٢/ ٦٨.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق ٢/ ٩٩.

هذه النشأة والشروط الحياتية للبشر الذين ينتمون إليها، لقد أعطت للدين وتعاليمه مفهوماً مادياً)(١).

ومن الملاحظ أن هذه النظرة إلى ربط الدين بالظروف الحياتية وتغييره وفقها، هي التي يقول بها أكثر العلمانيين العرب اليوم، وينادون به وعلى رأسهم حسن حنفى ونصر أبو زيد.

ثم يأتي أدونيس على المحور الذي يدور من أجل ترسيخه، وهو أن الحياة أولاً ثم الدين، وأن الحياة هي التي تحدد الوعي وتطوره وتجدده وليس الدين، وأن التاريخ هو تاريخ الحياة، وليس تاريخ الدين، وأنه بذلك تطور الوعي من أسفل إلى أعلى، وأن هذا الإنجاز الذي قامت به الحركة القرمطية والحركة الثورية بعامة يمثل صراعاً بين الثابت والمتحول والقديم والجديد (۲)؟!.

وهو الأسلوب الدعائي الادعائي نفسه الذي دأب أدونيس على استعماله، فهو يقرر القضية كمسلمة، ثم يشرح حولها ويضيف، ويلبسها العبارات الفضفاضة، ثم يلقيها هكذا وكأنها حقيقة لاتقبل النقاش.

وعلى كل حال هو هنا يؤكد إعجابه بالباطنية، وسعيه لجعل الباطنية مرادفة للوعي والتطور والتجديد ومناقضة الثبات، الذي كان قد سعى وأشباهه إلى جعله مذمة، يبرأ منها البلهاء ظناً منهم أن البراءة من الثبات يعني أنهم أصبحوا متحولين ومجددين وإبداعيين، في غبار من المفاهيم الضبابية الخادعة الملقاة على عيون عشيت عن الهدى، فانقادت لهذا الضلال والردى. وتقرأ له بعد هذه الأغاليط النتيجة المرادة من هذا السياق كله، حيث يقول: (وبفضل الحركة الثورية يُمكن القول إن وعي التاريخ العربي أصبح يقوم على اعتباره نمواً متدرجاً من وضع أدنى إلى وضع أعلى، وليس العكس، كما كان يتصور منظرو القديم...)(٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٩٩/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ٢/ ٦٩ ـ ٧٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

ثم يقول: (... أما القرمطية فكانت نواة لمجتمع مغاير، ومفهومات مغايرة... كانت القرمطية محاولة أولى في المجتمع العربي للوحدة بين العقل والوجود، تبعاً للوحدة بين النظرية والممارسة أو محاولة أولى لإقامة الاشتراكية بديلاً عن الثيوقراطية... والقرمطية، على الصعيد الإنساني، شكل من عودة الإنسان إلى ذاته كإنسان اجتماعي مقابل الإنسان القبلي أو العنصري....

والخلاصة أن الحركة الثورية، ممثلة على الأخص بثورة الزنج والثورة القرمطية كانت محاولة لإلغاء الضياع، من حيث أنها ألغت الملكية الخاصة، وتجاوز القبلية والعنصرية إلى الإنسان كإنسان، كوجود اجتماعي، أنها ليس محاولة لتجاوز الضياع على مستوى الوعي وحسب، وإنّما هي أيضاً محاولة لتجاوز الضياع على مستوى الواقع)(١).

وهكذا يتبدى لنا أدونيس في مسوحه الحقيقي: باطني متعصب للباطنية تاريخاً وعقيدة وممارسة، خاصة إذا قارنا هذه الأقوال المدائحية الابتهاجية بهذه الحركات الباطنية، في مقابل ذمه وتشنيعه وهجائه للأمة المسلمة عقيدة وشريعة وتاريخاً وحضارة وممارسة، وإطلاق ألفاظ التنفير، من أمثال: نخل وبقل، تتلمذ كامل، معرفة جامدة، ثقافة سائدة، تراكم معرفي، خلط بين اللسان والكلام، اتجاه نحو الماضي في رفض للمستقبل، تمجيد الحياة والفكر إلى آخر القائمة الهجائية (٢).

وفي مقابل إشادته بالملاحدة والشكيين والباطنيين، نجد ذمه وتنقصه للمؤمنين الموحدين.

فهو يمتدح ابن الراوندي ويذكر أقواله المحاربة للقرآن والنبوة شارحاً لها<sup>(٣)</sup>، ثم ينتقل إلى جابر ابن حيان فيقول: (إن لشخصية جابر بن حيان

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲/۷۰.

 <sup>(</sup>۲) انظر: الثابت والمتحول ۳ ـ صدمة الحداثة: ص ۱٤۸ ـ ۱۵۰، ۱۰۱ ـ ۱۰۳، ۱۰۳ وكل كتابه من هذا القبيل.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ٢ ـ تأصيل الأصول: ص ٧٧.

وجهين، قد يبدوان للوهلة الأولى متناقضين: الأول باطني ـ إلهامي، والثاني: علمي ـ تجريبي، فهو من الناحية الأولى، يتصل بالمنحى الإمامي في الثقافة العربية...)(١).

وسواء أكان جابر بن حيان كذلك أو لم يكن، أو كان شخصية حقيقة أو شخصية مختلقة، فالمراد عند أدونيس هنا التركيز على الجانب الباطني، وإشادته به وتعويله عليه؛ لأنه يشكل له رصيداً تاريخياً، ويقوي جانب عقائده الباطنية، ويؤسس امتدادات متماهية مع هذا الاتجاه.

بيد أن من أصرح نصوصه التي تؤكد عودته إلى منبعه الباطني ومحاولة مد فروع الباطنية الضالة إلى الحياة الثقافية من خلال الأدب الحديث وخاصة الشعر، قوله: (تتصل التجربة الصوفية، في شكلها الأعمق والأكمل، بالتجربة الباطنية الإمامية، فهذه التجربة الأخيرة تقوم على تجاوز التاريخ المكتوب، ذلك أنها تتجه إلى المستقبل وتنتظر المجيء، وعلى تجاوز الظاهر المنظم في تعاليم وعقائد، ذلك أنها تتجه إلى باطن العلم، وتعني بمعناه الخفي أو المستور، وعلى تجاوز المنطق وأحكامه، ذلك أنها تصدر عن النبوة ولدنية العلم.

ولئن كانت النبوة المحمدية خاتمة النبوات، فإنها خاتمة الظاهر، ذلك أن لها ما يتممها في الباطن وهو الإمامة أو الولاية، فالولاية بهذا المعنى، هي باطن النبوة، النبوة بتعبير آخر هي الشريعة، أمّا الولاية فهي الحقيقة، وهكذا يكون الإمام ينبوع المعرفة الكافية فيما وراء النص.

وهذا يعني أن إدراك الحقيقة لايتم استناداً إلى العقل أو إلى النقل، لأن الحقيقة ليست في ظاهر النص، وإنّما يتم عن طريق تأويل النص بإرجاعه إلى أصله، والكشف عن معناه الحقيقي، والتأويل مرتبط بعارف يدرك المعنى الباطن، وهذا العارف هو الإمام، فالإمامة هي الحضور الإلهي المستمر الذي يحول دون تشيؤ الحقيقة في مؤسسات وتقاليد وتشريعات، وتحولها بالتالي،

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۷۸/۲.

إلى حرف ميت، أن الوقوف عند ظاهر النص يؤدي إلى هذا التشيؤ، ويحول الدين إلى أشكال طقوسية من عبادات ومعاملات، كما هو الشأن في المنظور الفقهي، ومن هنا يعطي القول بالباطن للدين حركية لاتتناهى، لأنه يصبح في المنظور الإمامي، تحركاً في اتجاه ما لاينتهي، فالفرق بين الدين في المنظور الفقهي الظاهري، والدين في المنظور الباطني الإمامي، كالفرق بين الماء المتموج على سطح البحر، وحركة الماء المتفجر في أغواره، أو كالفرق بين الظل والأصل، الفرع والجذر، فالظاهر ليس إلا صورة من صور الباطن، وبما أن الباطن لا نهاية له فلايُمكن أن تحده صورة واحدة، بل لايُمكن أن تحده الصور...

وهكذا تكون الإمامة بمثابة التقاء بين الزمني الذي هو الظاهر أو الشريعة، والأبدي الذي هو الباطن أو الحقيقة، بين المتغير والثابت، المنتهي واللامنتهي، الإمامة هي بمعنى آخر، تزامن الجوهر والمظهر، فالباطن إذن لاينفي الظاهر، وإنّما يعطيه معناه الحقيقي، وهو يثبته فيما يعطيه هذا المعنى، الباطن هو النور الذي يكشف ويضيء وهو المعنى الذي يعطي للوجود صورته، أي: قيمته ودلالته)(١).

بهذا النص يتضح لكل صاحب عقل وبصيرة أن أدونيس باطني اعتقادي تجري الباطنية وأهواؤها في عروقه، وتمازج روحه، وتستولي على، فكره فيراها الحقيقة والتطور والحركية اللامتناهية، والإمامة فيها هي الحضور الإلهي والأصل والجذور والماء المتفجر في الأغوار، أمّا عقيدة المسلمين القائمة على الوحي وهدي النبي علي فهي ـ عنده ـ ظاهر جامد وأشكال طقوسية وفرع وظل وسطحية . . . إلى آخر أوصافه.

ولولم يقل أدونيس هذا القول لكان في أقواله الأخرى وما فيها من إشارات وإيماءات، دلالة على منزعه الباطني النصيري، فكيف إذا انضاف إلى ذلك هذا النص الصريح؟.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٩١ ـ ٩٢.

ولكن الأتباع عميٌ عن الحقائق لا يعقلون ولا يريدون أن يعقلوا!!.

ولربّما قرأ بعضهم هذا الكلام فنفر منه لغلبة الجهل أو الهوى، وربّما لغلبتهما معاً!!، وكيف لا، وقد أسقط أدونيس وعصابته وأتباعه موازين الكفر والإيمان، والحلال والحرام والولاء والبراء من حساباتهم.

وفي موضع آخر من كتاب يستخرج من تراث آبائه وأشباهه الباطنيين قضية لغوية طالما دندن حولها، وهي إسقاط دلالات اللغة، من خلال الدعوى الكاذبة بأن العبارة لاتساوي المعبر عنه ولا تدل عليه، وأن العلاقة بينهما علاقة إشارة ورمز، وعلاقة احتمال فحسب، وليس بينهما علاقة حقيقية ولا يقينية.

وبهذا المعنى الباطني الذي هو من أسس الفكر والعقيدة الباطنية، يصل أدونيس إلى مراده في إسقاط اللغة العربية، والتلاعب بالحياة كلها، والعبث بالعقول من خلال العبث باللغة، فإن إسقاط دلالات الألفاظ لايساوي غير الجنون والدمار.

وعلى هذا المعنى الذي يقرره أدونيس والمشوهون بفكره، لو قلنا لأحدهم بعينه: فلان الحداثي خنزير نجس أو عذرة وبول، فلا حق له في الغضب والدفاع عن نفسه؛ لأن اللفظ هنا مجرد إشارة ورمز وليست علاقته بالمدلول علاقة حقيقية ولا يقينية، وقد يكون الرمز الذي يدل عليه هذا اللفظ هو المدح بدلاً من الذم، والتكريم بدلاً من الإهانة، وهذه العقيدة في الألفاظ التي أخذها أدونيس من أهل ملته، هي التي بموجبها حرفوا نصوص القرآن، وعبثوا بالشريعة والعقيدة، تحت طائلة التأويل الباطني، الذي سلكوا من خلاله شتى المسالك لإبطال الدين وتخريب الإسلام.

يقول أدونيس: (كانت التجربة الباطنية ـ الصوفية تعني، على صعيد الأدب واللغة، الفصل بين الاسم والمسمى، والتوكيد على أن العبارة «الاسم» لاتساوي المعبر عنه «المسمى» فالعلاقة بينهما علاقة إشارة ورمز، لا علاقة مطابقة وهوية، أو هي بتعبير آخر، علاقة احتمال لا علاقة يقين، وقد أدى القول بالعلاقة اليقينية إلى الأخذ بحرفية الكلمات، ومحاكمة الشعر

منطقياً وأخلاقياً، بل إن هذا كان من أهم الأسس النقدية التقليدية)(١).

هنا يظهر أحد مقاصد أدونيس في إسقاط دلالات الألفاظ، وهذا المقصد طالما تذرع به الحداثيون وتعلقوا به.

وفي ذلك يقول أدونيس في زمن الشعر: (إن للكلمة عادة معنى مباشراً، ولكنها في الشعر تتجاوز إلى معنى أوسع وأعمق، لابد للكلمة في الشعر من أن تعلو على ذاتها، وأن تزخر بأكثر مما تعد به، وأن تشير إلى كثير مما تقول فليست الكلمة في الشعر تقديماً دقيقاً أو عرضاً محكماً لفكرة أو موضوع ما، ولكنها رحم خصب جديد، ثم إن اللغة ليست كياناً مطلقاً بل عليها أن تخضع لحقيقة الإنسان التي يجهد للتعبير عنها تعبيراً كلياً، فهي إذن ليست جاهزة بحد ذاتها، بل تشرق وتصير علينا في الشعر أن نخرج الكلمات من ليلها العتيق، أن نضيئها، فنغير علائقها ونعلو بأبعادها.

إذا كان الشعر الجديد تجاوزاً للظواهر ومواجهة للحقيقة الباطنية في شيء ما أو في العالم كله، فإن على اللغة أن تحيد عن معناها العادى...)(٢).

وبهذه التعميمات استطاع أن يخدع البسطاء الذين رتعوا في حقله وشربوا من مستنقعه، تجد أحدهم يهاجم الإسلام وقضاياه، والأخلاق وأسسها، ويدعو إلى الرذيلة، ويعترف بالكفر والزنى، فإذا قيل له في ذلك شيء تذرع بأن الأخذ بحرفية الكلمات نظرة تقليدية رجعية متخلفة!!.

وتبين لنا من هذا النص أن أساس هذه المعايير الحداثية، العقيدة الباطنية التي فرّع أدونيس وأصّل شؤونها على ضوء عقيدة النصيرية، ووجد من تنطلي عليه هذه الألاعيب اللفظية، المنطوية على سموم فكرية تقتل دين متعاطيها وأخلاقه.

وبعد هذه السفسطات الأدونيسية يصل إلى نتيجة مؤداها الثناء على

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/٢١٢.

<sup>(</sup>٢) زمن الشعر: ص ١٧. وانظر كلامه عن الرمز: ص ١٦٠ تجد المعنى نفسه في عقائد الباطنية وإنّما وظفه هنا في الشعر واللغة عموماً.

الإلحاد والباطنية حيث يقول: (هكذا، بين الثورة الاجتماعية، والثورة الاختماعية، والثورة الفكرية، بين عقلانية المجتمع المقرونة بعقلانية الدين، وإبطال النقل، وباطنية الدين وإبطال الظاهر، والمنهج الشكي الاختباري التجريبي وإبطال النبوة، كانت تنمو حركة التحول والإبداع في المجتمع العربي)(١).

وهكذا يصور أدونيس أن التطور والإبداع جاء على أيدي هؤلاء الشذاذ، ومتى كانوا كذلك؟ وفي أي زمن؟ بل كانوا في غاية الجهل والتردي، وهاهم بنو ملته من النصيريين لم يبارحوا جبالهم حتى جاء الفرنسيون فأنزلوهم ليخالطوا الناس، ويروا الحضارة، ثم مكنوا لهم في الجيش والإدارة والإعلام، حتى استولوا أخيراً على رقاب المسلمين، كشف الله عنهم الغمة.

وكذلك كان الدروز والإسماعيليون، ولاتجد أحداً من هؤلاء كان له في إفادة المسلمين أو رفع شأنهم أي أثر، بل تجد إبداعهم ونشاطهم إنما كان في حرب المسلمين والإضرار بهم، وتفتيت قوتهم، والعمالة لعدوهم، والمحاربة لدينهم والسعى الحثيث لإبطاله وتخريبه.

وهذا الثناء من أدونيس على شواذ الفكر والسلوك من الباطنيين والشكيين والملاحدة الذين كانوا قلة لا قيمة لها أمام بحر الإسلام الخضم الهائل، وكانوا خفافيش ظلام أمام نور الإسلام العظيم الذي عم البشرية جمعاء.

هذا الثناء نجد مثله عند الخال حيث جعل الحركات التجديدية والإبداعية في التاريخ العربي جرت على أيدي الشعوبيين والخارجيين على التراث والسلفية، ويؤكد أن (الحركة الشعرية الحديثية ماهي إلا حصيلة جهد بعض الذين وقفوا في الخارج، خارج السلفية والاتباع والتقليد)(٢).

ومن خلال تكرار أدونيس أن المقصود هو باطن اللفظ، وأنه هو

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٢ ـ تأصيل الأصول: ص ٢١٣.

<sup>(</sup>٢) أسئلة الشعر: ص ١٥٨.

الحقيقة، وما عداه السطح استطاع أن يخلب عقول سفهاء الأحلام من أبناء المسلمين، الذي ربّما لم يسمعوا عن الباطنية وأساليبها وطرائقها في إبطال الأديان وخاصة الدين الإسلامي، فيقرأون وهم خليون من علم ينفع وإيمان يدفع، مع مخالطة الأهواء لقلوبهم، فيقعون فريسة لهذا النصيري وأشباهه.

ها هو يعلمهم بأستاذية واستعلاء ـ وهذا معروف في كلامه وشعره ـ فيقول: (... يجب أن تميز في التراث بين مستويين الغور والسطح السطح هنا يمثل الأفكار والمواقف والأشكال، أمّا الغور فيمثل التفجر والتطلع، التغير، الثورة، لذلك ليست مسألة الغور أن نتجاوزه بل أن ننصهر فيه، لكن، لانكون أحياء مالم نتجاوز السطح، ذلك أن السطح متصل بالوقائع والفترة الزمنية، أي بتجربة تاريخية معينة، بينما يتصل الغور بالإنسان كإنسان، الغور مطلق، أمّا السطح فتاريخي)(۱).

وبمثل هذه الألفاظ يجذب إلى ناره فراش وجنادب الحداثة، المولعين بالاشتهار والمغامرة، وأهل الدين والعلم والإيمان يأخذون بحُجُزهم لئلا يقعوا في نار المجوس والباطنية، وهم يتفلتون ويتقحمون، وقد أغرتهم الدعاية الأدونيسية بالغور وهو لفظ ماكر بديل عن الباطنية، وبالتفجر بديلاً عن الرفض والكفر، والتغير بديلاً عن الردة، والثورة بديلاً عن التخريب.

بيد أن كبار نقاد الحداثة قد فطنوا للبعد الباطني عند أدونيس والدعوة إلى الباطنية كما سبق أن نقلنا، ولكنهم تعاملوا مع هذه القضية ـ بحكم حداثتهم المذيبة لمبدأ الولاء والبراء ـ تعاملاً هامداً بارداً وكأن شيئاً لم يكن.

فها هو إحسان عباس يدرس بعضاً من شعر أدونيس الدال على شيعته وباطنيته: رأس الحسين ومسجد الحسين والعداء لبني أمية، والشهداء زيد والحسين، ويستحيل عنده معاوية رضي الله عنه إلى شعره، والأشجار في مقتل الحسين تمشي حدباء في سكر وفي أناة كي تشهد الصلاة، ومع كل ذلك لايشير إلى النزعة الباطنية الشيعية في هذا الكلام، بل يعده مجرد أمثلة

<sup>(</sup>١) زمن الشعر: ص ١٦٩ ـ ١٧٠.

على قضية «المرايا «التي يتخذها الشاعر الحديث(١).

أمّا الاسم الذي اتخذه أدونيس إطاراً له يعبر من خلاله عن ذاته فهو مهيار الدمشقي، وقد بين معنى هذا الاتخاذ عدة نقاد<sup>(٢)</sup>، ولكن أجرأهم هو جهاد فاضل الذي بين المقصد الشعوبي الباطني المستتر خلف هذا الاسم<sup>(٣)</sup>، وقد أجاد في ذلك، وسبق أن نقلنا نصه عدة مرات، ولايتوارى أدونيس ولايجحد مطلقاً أن الباطنية هي أساسه وجذره، كما يتوارى بعض أبناء المسلمين من الذين تلوثوا بنجاسات العلمنة والحداثة.

يسأله منير العكش قائلاً: (في فعلك الشعري ظواهر تسيطر عليها علاقات باطنية، هل تدخل الباطنية في مصادرك، وتعتبر جذراً في حلمك؟.

أدونيس: طبعاً، يجب أن تميز بين الباطنية كحركة تاريخية والباطنية كموقف من العالم، بالمعنى الأول لا علاقة لي بها إطلاقاً، بالمعنى الثاني، الباطنية تهتم بما تسميه «الحقيقة» مقابل ما نسميه «الشريعة» أي بلغة شعرية، تهتم بما يتجاوز العادي وبهذا المعنى أنا متأثر بالباطنية.

والباطنية هنا تلتقي مع الصوفية، وتلتقي كذلك مع السوريالية...، والباطنية بهذا المعنى أيضاً بحث لاينتهي عن حقيقة متحركة لاتنتهي لذا فهي شعرية خالصة... كشعر، تعتقد الباطنية أن العالم معنى وصورة، وأن غاية الإنسان ليس الوقوف عند حدود الصورة، أي: عند حدود الخارج بل تجاوز الصورة إلى المعنى، فإذا كانت تعامل الله بهذا الشكل فكيف بالوجود؟ الوجود بالنسبة إليها هو هذا المعنى المستثمر الخفي، هو هذا المجهول...)(1).

ونفيه أن تكون له علاقة بالحركة الباطنية كحركة تاريخية ينتفى تمامأ

<sup>(</sup>١) اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) انظر مثلاً: الحداثة الأولى: ص ٩٧، ١٠٢، ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: قضايا الشعر الحديث لجهاد فاضل: ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٤) أسئلة الشعر: ص ١٢٠ ـ ١٣١.

بتقريره واعتقاده لأصول عقائد الباطنية، وبدعوته الظاهرة والخفية إلى هذه الأصول الضلالية التي ذكر طرفاً منها هنا، وأطرافاً في مواضع أخر، وخاصة في كتابه «الثابت والمتحول» الذي وصفه البياتي \_ في معرض الخصام الذي حصل بينهم والتنافر \_ تحسبهم جميعاً وقلوبهم شتى \_ وقد سأله جهاد فاضل: (هل قرأت كتاب الثابت والمتحول الذي قدمه أدونيس في الأساس كأطروحة لنيل الدكتوراه من جامعة القديس يوسف في بيروت؟.

البياتي: يحاول أدونيس في الثابت والمتحول بعد مئات الصفحات أن يثبت أن الشعوبية في الفكر العربي والثقافة هي التيار الأصيل الوحيد الذي كان، ويتأسف ويأسى لأن هذا التيار قد قمع...)(١).

ويصفه البياتي بأنه شاعر مزروع في الأمة ثم قال: (ويخيل لي أن رفض تراث الشعر العربي قديمه وحديثه تكمن وراءه دعوى شعوبية يتبناها أدونيس في السر والعلن. . . ويُمكن تفسير سلوك أدونيس هذا بالباطنية الشعوبية . . .)(٢).

وهذه شهادة من أحد أعمدة الحداثة، وننقلها هنا من باب: وشهد شاهد من أهلها، وإن كان البياتي ـ نفسه ـ في مخاضة الانحراف إلى ذقنه.

وهناك شهادة أخرى من حداثي آخر، تتبع انتحالات أدونيس وسرقاته، ومضامينه وأفكاره ثم أثبت بأن لدى أدونيس: (أواصر قربى طائفية وقروية، ليس ثمة في خطاب أدونيس ولا سلوكه مايُمكن قط من الاعتقاد بأنه تجاوزها)(۳).

ومما يدل على الانتماء العضوي والنفسي والفكري والاعتقادي بأصله النصيري الطائفي ما في ديوانه من إشارات وعبارات باطنية (٤).

<sup>(</sup>١) قضايا الشعر الحديث: ص ٢١٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢١٤ ـ ٢١٥.

<sup>(</sup>٣) أدونيس منتحلاً: ص ١٧١.

<sup>(</sup>٤) انظر: الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٣٠، ٢٧، ٢٩٣، ٥٩٠، ٢/ ٨٥، ١٦٤، ١٤٧، ٥٤٣، ٥٦٣، ٧٧٥، وغيرها.

وكذلك ما حشى به كتابه الباطني الذي سماه «الصوفية والسوريالية» والأولى أن يسمى «الباطنية والسوريالية».

ومن انتحالاته ما ذكره مؤلف كتاب «أدونيس منتحلاً» تحت عنوان: (شاهد ثالث: في هذا الأنموذج تجد عملاً للتضليل، بل لك أن تسميه الخديعة، بالغ الغرابة ومحزناً في الأوان ذاته، ينطق في النص باسم الكاتب الذي يقدم أفكاره، هو الشلغماني أحد كتاب الشيعة النصيرية، كما لو كان، أي أدونيس، ينقل أفكاره عن الذاكرة)(١).

ثم يسوق المؤلف الكلام المنتحل وهو من مفرد بصيغة الجمع من الأعمال الكاملة، ثم عقب على ذلك قائلاً: (هناك الكثير من النصوص العَلَوية، من أدبية وفقهية، وسواها، تدخل في مجال الأدعية والسحر الخ... مما بقي مخطوطاً، بل سرّي التداول أحياناً، غير معروف إلاّ في حلقات مغلقة، وبحسب أصول توارث خاص بأهل الطائفة، وإن الكثير من الأدباء الذين ولدوا في البيئة العلوية يدعون أن أدونيس كثيراً ما أخذ عن هذه النصوص...، المهم أن أفكار الشلغماني مقدمة هنا كما لو عن الذاكرة...)(٢).

وهذا الباحث إن كان نظر إلى هذه القضية من زاوية الانتحال فإن الأهم من الانتحال أن أدونيس لم يفارق طائفته النصيرية، ولم يخرج عن مدارها وعقائدها، وإذا عدنا إلى النص المذكور في ديوانه نجد أنه يغص بالإلحاد والإباحية المعروفة عن الفرق الباطنية: (اتركوا الصلاة والصيام وبقية العبادات، لاتتناكحوا بعقد، أبيحوا الفروج للإنسان أن يجامع من يشاء، اقرأوا كتابي الحاسة السادسة في إبطال الشرائع، الجنة أن تعرفوني، النار أن تجهلوني. . .) (٣).

ومن دلائل ارتباطه العضوي بالشيعية الباطنية النصيرية أنه لما عاد إلى

<sup>(</sup>١) أدونيس منتحلاً: ص ٧٥ ـ ٧٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٧٦ ـ ٧٧. وانظر: ص ٧٨.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ٤٧٥ ـ ٤٨٥.

قريته «قصابين» عام ١٩٧٥م بعد غياب يزيد على خمس عشرة سنة، ووجد أن أحد علماء النصيرية قد هلك، ويسمى «علي حيدر» أنشأ أدونيس في رثائه قصيدة قال فيها:

(شمسان شمسك لم تغرب وشمس أبي هما فضائي فضاء السبق والغلب حملتُ سر<sup>(۱)</sup> كما نمشي معاً وعلى آثارنا مثل نور الآيـة العجب تغيب كالشمس غابت كي تعود غداً وتلتقي كلقاء الهـدب بالهدب)<sup>(۲)</sup>

وفي البيت الأخير يتجلى اعتقاده بتناسخ الأرواح كما هي عقائد الباطنية، وعند قيام الثورة الرافضية الشيعية الإيرانية، وانتصارها على الشاه كتب أدونيس:

(أفق ثورة، والطغاة شتات

كيف أروي لإيران حبي

والذي في زفيري

والذي في شهيقي تعجز عن قوله الكلمات؟

سأغني لقم لكي تتحول في صبواتي

نار عصف، تطوف حول الخليج

وأقول المدى والنشيج

أرضي العربية ها رعدها يتعالى

<sup>(</sup>١) هكذا في النص نفسه.

<sup>(</sup>٢) انظر: أدونيس منتحلاً: ص ٢٣.

صاعداً خالقاً وحريقاً

يرسم المشرق الجديد، ويستشرف الطريقا شعب إيران، يكتب للشرق فاتحة الممكنات شعب إيران يكتب للغرب وجهك يا غرب مات شعب إيران شرق تأصل في أرضنا ونبي

إنه رفضنا المؤسس، ميثاقنا العربي)<sup>(۱)</sup>.

وعندما سأله مؤلف كتاب أسئلة الشعر قائلاً: (أريد أن تحدثني عن علاقتك بالخصيبي والمنتجب العاني وحسن بن مكزون وغيرهم من شعراء النصيرية.

أدونيس: الخصيبي، كشاعر، لا أهمية له، المنتجب كذلك شاعر ثانوي، المكزون شاعر بمعنى أنه أول شاعر عربي حاول أن يعبر عن الايديولوجية التي يؤمن بها شعرياً، لقد وضع ايديولوجيته شعراً، وهذه مهمة جداً في تاريخ الشعر العربي.

قال السائل: بهذا أجد ابن الفارض أكثر أهمية؟.

أدونيس: ايديولوجية ابن الفارض عامة، وغير محدودة، بمعنى أن ابن الفارض، كشاعر هو شاعر عائم ضمن التراث الإسلام، لكن المكزون شاعر عضوى)(٢).

هذه باطنية أدونيس جلية غير متوارية، ظاهرة غير خافية، في تنظيره ونقده وشعره، وانتمائه العضوي.

أمّا غير أدونيس فقد امتد إليهم التأثر بالباطنية ووجد في شعرهم على

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٣ ـ ٢٤. وانظرها في: قضايا الشعر الحديث: ص ١٤٤ ـ ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) أسئلة الشعر: ص ١٣٢. وانظر: ص ١٣٣.

هيئة رموز وأسماء، وبعض الأفكار، وخاصة امتداح ثورة الزنج والقرامطة والتباكي على الحسين، وذكر كربلاء والنيل من معاوية وبني أمية.

فإذا نظرنا إلى بعض مفردات ثلاثة من المنتمين إلى الشيعة، وجدنا عندهم هذه الرموز والأسماء بصورة أكثف ودلالة أعمق، تدل على المنشاء والمسلك والاتجاه الشيعي الذي يمد شعرهم، وهم البياتي ومظفر النواب ومحمد على شمس الدين.

فمن الرموز التي عند البياتي: الحسين (١)، وكربلاء (٢)، وقلعة ألموت، وابن الصباح (7)، وقائد الزنج (8).

أمّا النواب فإن شيعيته ظاهرة فجة قبيحة، فهو جريء في وقاحة مكشوفة، ورافضية واضحة وباطنية جلية (٥٠).

وأمّا محمد علي شمس الدين: فإنه يمتدح بابك (٢)، وله مقطع بعنوان «من مراثي فاطمة» (٧) مليء بالمضامين الشيعية، وآخر بعنوان قمر بني هاشم (٨)، مع حشد من العبارات الشيعية العاشورية (٩).

أمّا الذين ليسوا من أصول شيعية أو باطنية فإنهم قد تأثروا بهذا التيار، فمنهم سعدي يوسف الذي يمتدح في ديوانه حركة الزنج (١٠٠).

<sup>(</sup>۱) انظر: ديوان البياتي ١/ ٣١١، ٢/ ١٣١، ٥٥٢، ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السّابق ١١١/١، ١٤٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ٢/٥٧، ٣١٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق ٢/ ٢٤٩.

 <sup>(</sup>۵) انظر: مظفر النواب شاعر المعارضة السياسية: ص ۲۸، ۳۰، ۳۱، ۳۲، ۳۳، ۶۳ \_
 ۲۵، ۹۷، ۹۷، ۱۰۱، ۱۱۸.

<sup>(</sup>٦) انظر: غيم لأحلام الملك المخلوع: ص ٧٤.

<sup>(</sup>V) انظر: المصدر السابق: ص ۲۹.

<sup>(</sup>٨) انظر: المصدر السابق: ص ٣٣.

<sup>(</sup>٩) انظر: المصدر السابق: ص ٣٤.

<sup>(</sup>۱۰) انظر: ديوان سعدي يوسف: ص ٣٩.

ومنهم: نزار قباني الذي امتدح الزنج والقرامطة (۱)، وأتى بالرموز الشيعية (۲)، وكذلك محمود درويش (۳)، ومعين بسيسو (۱)، وعبدالعزيز المقالح (۱)، والفيتوري (۱)، وممدوح عدوان (۱) الذي أكثر من استعمال هذه الرموز بشكل ملفت، وأحمد دحبور (۱۸)، وسميح القاسم في ديوانه لا أستأذن أحداً، امتدح القرمطي وأثنى عليه (۹).



## ٢ ـ الصوفية:

اهتم منظرو الحداثة بالصوفية الفلسفية، وبما تتضمنه من عقائد ضالة، وخاصة وحدة الوجود والاتحاد، والكشف، وأبرز من اهتم بالصوفية وضلالاتها الباطني أدونيس وقد ركز على الجانب الباطني عند الصوفية، واتخذ منه ـ مثلما اتخذ من الباطنية ـ منطلقات لأفكاره وعقائد الباطنية الحداثية، وسلك معه آخرون في هذا المسلك.

وبما أن الكلام عن الصوفية عند الحداثيين ـ وخاصة أدونيس ـ يتركز على الجانب الباطني في الفلسفة الصوفية، فإنا لانطيل الكلام هنا لكفاية ما سبق.

وقد مرّ معنا ثناء أدونيس على الخوارج والزنج والمعتزلة وما أطلق

<sup>(</sup>١) انظر: الأعمال الشعرية الكاملة لنزار ٢/ ٢٧٨، ٦٣٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ٣/١٦٧، ٢٠٩، ٣٥٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: ديوان محمود درويش: ص ٢٩٩، ٣٦١.

<sup>(</sup>٤) انظر: الأعمال الشعرية الكاملة لمعين بسيسو: ص ٢٩٥، ٢٩٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: ديوان المقالح: ص ٣٩٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: ديوان الفيتوري ١/ ٩٩٥.

<sup>(</sup>۷) انظر: الأعمال الشعرية الكاملة لممدوح عدوان ۱۹/۱، ۵۰، ۳۲، ۱۹۱، ۶۲، ۱۹، ۱۹، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۷.

<sup>(</sup>۸) انظر: دیوان أحمد دحبور: ص ۲۵۷، ۲۵۹، ۲۹۰.

<sup>(</sup>٩) انظر: لا أستأذن أحداً: ص ١١٤.

عليه العقلانية الإلحادية، ثم الصوفية الاتحادية (١١).

وقد اعتبر أن الكناية الحداثية بدأت بالنفري وابن عربي والسهروردي (٢)، وتحدث عن الرؤيا الباطنية ـ التي سبق الحديث عنها ـ ولكن في موضع آخر عن الصوفية وابن عربي وجعلها من باب الكشف عن الغيب والتشبه بالأنبياء، وشبه الحداثيين في استبطانهم بالأنبياء، ثم تحدث عن الرؤيا عند ابن عربي، وتحدث عن الرؤيا الإشراقية، والكشف الصوفي الفلسفي وما يتضمنه من غموض وتجاوز لمنطق العقل، وجعل ذلك أساساً فلسفياً للغموض الحداثي، إذ اعتبر أن الرؤيا استمرار وصيرورة دائمة، وإبداع، وجعلها من خصائص المبدع، وصرح بأن الإبداع كشف، ثم وصل إلى أن التغير المستمر ومناقضة الثبات هي مقياس الكشف الباطني الصوفي، ومقياس الإبداع (٣).

ثم تحدث بإعزاز عن التصوف قائلاً: (المثل العربي البارز على رفض الشريعة من أجل الحقيقة أي من أجل ما يتجاوز الشريعة، هو التصوف على صعيد التجربة الفكرية، وهو الصعلكة على صعيد التجربة الفكرية، وهو الصعلكة على صعيد التجربة الحياتية)(٤).

وقرن بين الصوفية والسوريالية، وجعلها مرادفة للباطنية (٥) التي هي ـ عنده ـ أساس كل إبداع.

وفي جزء آخر من أجزاء كتابه الثابت والمتحول، أسهب في شرح فلسفة الذوق الصوفي (٦)، متخذاً منه ركيزة انطلاق حداثية ثم عن الفناء الصوفي والمحبة الصوفية، وكيف أنها أبطلت العلاقة التقليدية ـ حسب رأيه ـ بين الله والإنسان(٧)، وهي العلاقة الشرعية القائمة على الحد بين مقام

<sup>(</sup>١) انظر: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٠ ـ ١١.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ٣/ ٢٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ٣/ ١٦٦ \_ ١٦٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٣/١٨٣.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق ٢٠٣/٣ \_ ٢٦٦.

<sup>(</sup>٦) انظر: الثابت والمتحول ٢ ـ تأصيل الأصول: ص ٧٣.

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق ٢/ ٩٤.

الألوهية ودرجة العبودية، وذكر أوجه التقاء الصوفية مع الباطنية الإمامية (١١).

ثم استرسل في وصف ما أسماه الحقيقة الصوفية الإلهامية الذوقية، التي يمتدح تجاوزها للعقل والشرع لقيامها على المعرفة الإلهامية، التي تكون فيها الحقيقة غير متناهية، في حين أن العقل والشرع حواجز للحقيقة وكذلك اللغة (٢).

ثم يصل إلى الشطح الصوفي وما يتضمنه من ادعاء للألوهية، معجباً بكون الصوفي أصبح يصرح بأنه مثيلاً لله<sup>(٣)</sup> تعالى وتقدس، وأن غاية التجربة الصوفية الوصول إلى معرفة الله تحولت حتى أصبح الصوفي هو الله<sup>(٤)</sup> تعالى الله.

ثم ينتقل من وصف المثلية بين الصوفي وبين الله تعالى، إلى أن الصوفي تجاوز ذلك وأصبح يأخذ مكان الله ودوره (٥).

ثم خلص إلى القول بأن: (الصوفي جوهر مبثوث في الوجود كله لذلك لاتحده الجهات، بل الجهات تصدر عنه، ولايحيط به المكان، بل هو الذي يحيط بالمكان)(٢).

وبعد ذلك تحدث عن الفناء الصوفي ومزاعمهم في رؤية الله تعالى ووحدة الوجود، الذي يصل به الصوفي إلى أن يصرح فيه بأنه أعظم من النبي (٧).

ثم يختم بالقول: (لقد نقلت الصوفية تجربة الوجود والمعرفة من إطار العقل والنقل إلى إطار القلب، فلم يعد الموجود مفهومات ومقولات

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق ١/ ٩١.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ٢/ ٩٥.

<sup>(</sup>٣) (٤) انظر: المصدر السابق ٩٦/٢.

<sup>(</sup>٥) (٦) المصدر السابق ٢/ ٩٧.

<sup>(</sup>V) انظر: المصدر السابق ۲/ ۹۸

مجردة، وبطلت المعرفة أن تكون شرحاً لمعطي قبلي، أو تسلماً بقول موحى)(١).

وهو في كل هذا العرض يربط بين الصوفية وعقيدة الباطنية، بل ما درس الصوفية إلا من جهتها الباطنية الفلسفية الإلحادية، ثم يربط بين المفهومات الضالة وما يسميه الإبداع والتطوير والحداثة.

وفي كتابه زمن الشعر يكرر هذه المقولات ويشيد بالشخصيات الصوفية الإلحادية ويستند إلى كلامها ومواقفها (٢).

ويشير إلى أسماء مجموعة من الذين يرى أنهم قدوته ويسير على طريقهم هو وأتباعه وأغلبها أسماء مشبوهة من القديم والحديث وذكر منها الحلاج وابن الراوندي، ثم قال عنها بأنها هي (التي غيرت ورفضت وتمردت على الأليف والموروث والعادي والتقليدي، والتي خلقت وجددت وأضافت، ولسوف نكمل ما بدأه هؤلاء، فنشك ونرفض ونغير إذا استطعنا إيقاعات الخليل، ونثور ونهدم ونعلن الفوضى)(٣).

ويتحدث عن دلالات الحركات الثورية والحركات الفوضوية، ويثني عليها، ثم يقول: (ومن هذا المنظور أيضاً تتجلى إيجابية الحركة الصوفية... لاتعود الأنا تكتفي بسيادتها على الشيء، وإنما تطمح إلى أن تصبح الكون كله «ما في الجبة غير الله» كان الحلاج يقول)(1).

وفي قضايا وشهادات يصف أحد الكتاب العلاقة بين الصوفية والسوريالية في ثناء ومدح، خلص منه إلى أن المتأثر بهذا هو شعر البقظة (٥).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٩٨/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: زمن الشعر: ص ١٧، ٥١، ١٥٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٣٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ۲۷۲ ـ ۲۷۳.

<sup>(</sup>٥) قضايا وشهادات ٣/١٥٩.

وقد خصص عبدالحميد جيدة مبحثاً خاصاً عن التصوف والباطنية باعتبارها رافداً من روافد الأدب الحديث، وساق جملة من أقوال الصوفية التي يهيم بها الحداثيون، وذكر العلاقة بين الغموض والإيهام والإلهام والكشف والحدس، والباطنية الصوفية، وخرق الواقع والجمع بين الصور المتناقضة، ثم ذكر كلاماً للحلاج والسهروردي وابن عربي والنفري وجلال الدين الرومي، وتأثر الأدب المعاصر بهم ونماذج لذلك(۱).

وفي مجلة الناقد مقال مطول عن ابن عربي وحاجة النقد العربي المعاصر إليه، مع مديح مطنب للصوفية والتراث الصوفي، وخاصة وحدة الوجود والكشف، وقدرة الصوفية على الهروب من الحصر والحد حسب زعم الكاتب، مع اتكاء على كتاب الفتوحات المكية، وأثره، وما يستنبط منه للحداثة المعاصرة مثل: أن الخيال أصل الوجود وعين الحقيقة، والتبدل والتغير الدائم وعدم الثبات، والرمزيات الصوفية، والتأويل الصوفي الباطني، ثم يذكر أوجه التطابق بين الصوفية والحداثة، ويطرح مقترحات لكيفية الاستفادة الأكثر من الصوفية.

ويذكر الناقد محمد جمال باروت اهتمام مجلة شعر بالباطنية والصوفية التي أطلق عليها اسم «العرفانية» وأوجه التطابق بين كل من هذه الاتجاهات (۳).

أمّا مؤلف أفق الحداثة فإنه يصف كيف تفشى في أوساط الشبيبة الناشئة معاداة التراث والاستخفاف به وتفشى هجاء «الكتب الصفراء» والسخرية منها، في حين اتجهوا إلى كتب السحر والتصوف، وظهور من يستمرئ الأغاليط اللغوية، ومن يعتبر الاستثناء قاعدة، وركة الأسلوب تجديداً، وكل ذلك حصل بتأثير أدونيس وأنسي الحاج وغيرهم (٤).

<sup>(</sup>١) الاتجاهات الجديدة في الشعر العربي المعاصر: ص ٩٤ ـ ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) مجلة الناقد العدد الثامن: ص ١٢ المقال ليوسف سامي اليوسف.

<sup>(</sup>٣) انظر: مجلة الناقد ٢٣/١٠. وانظر: المجلة نفسها ٤٣/١٣ مقال لأمينة غصن.

<sup>(</sup>٤) انظر: أفق الحداثة: ص ٤٣.

أمّا كتاب «الصوفية والسوريالية» فقد امتلأ جانباه بالحديث عن الصوفية الباطنية وأوجه التلاقي بينها وبين السوريالية، وأن إلحادية السوريالية مثل الاتحادية ووحدة الوجود عند الصوفية (١)، وأن الصوفية جاءت ضد العقل والشرع (٢)، وخرجت عن كل إطار وضابط مثل السوريالية (٣)، وتحدث عن علاقة الصوفية بقصيدة النثر (٤)، وعن الرمزية الصوفية ومناقضتها للدين واللغة وأخذ الحداثيين لهذا المعنى (٥)، ثم يذكر الأهمية القصوى للصوفية حسب معتقده (١)، وبالجملة الكتاب كله مترع بباطنية سوداء وإلحاديات جوفاء.

أمًّا البياتي فيذكر في كتابه «تجربتي الشعرية» تأثير الصوفية وأفكارها ورموزها على شعره (٧).

وخصص في ديوانه مقطعاً للحلاج سماه «عذاب الحلاج» (۱۸) واستشهد بكلامه في موضع آخر (۱۹) وذكره في عدة مواضع (۱۰)، وقال عنه:

(لم تشهدي الحلاج بعد الصلب وهو في قميص الدم

متوجاً بالشمس

ووهج القمة في الأصوات)(١١).

وله مقطع طويل بعنوان «عين الشمس أو تحولات محي الدين بن

<sup>(</sup>١) انظر: الصوفية والسوريالية: ص ١٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ١١.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٢٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٢٣.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ٧٠.

<sup>(</sup>٧) انظر: تجربتي الشعرية: ص ٧٠.

<sup>(</sup>٨) انظر: ديوان البياتي ٩/٢.

<sup>(</sup>٩) انظر: المصدر السابق ٢/ ٢٨٥.

<sup>(</sup>١٠) انظر: المصدر السابق ٢/ ٣١٠، ٣٤٨، ٣٥٠، ٣٥٠، ٣٧٦ ـ ٣٧٥، ٣٢٦.

<sup>(</sup>١١) المصدر السابق ٢/ ٢٢٧.

عربي في ترجمان الأشواق»(١) قال فيه:

(توحد الواحد في الكل والظل في الظل)<sup>(١)</sup>.

ثم ترجم لابن عربي ترجمة مولع محب معجب (۲).

وله مقطع بعنوان «مقاطع من عذابات فريد الدين العطار» وآخر بعنوان «صورة للسهروردي في شبابه» ( $^{(3)}$ )، وآخر بعنوان «قراءة في ديوان شمس تبريز لجلال الدين الرومي» ( $^{(6)}$ )، ويذكر الصوفية الاتحادية ( $^{(7)}$ )، وسنائي والعطار ( $^{(7)}$ ).

أمّا صلاح عبدالصبور فقد أصبحت مسرحيته التي سماها «الحلاج» من أكبر دلالات التأثر بالصوفية والدفاع عنها وعن مذاهبها المنحرفة.

ومما جاء فيها تمجيده لأفكار الحلاج وامتداحه للصوفية وطريقتهم، والنور الباطن عندهم، وأن الشر هو فقر الفقراء وجوع الجوعى، مصوراً أن الحلاج يقف مواقف نضالية في صف الكادحين تعرضه للقتل، ثم يدافع عن الحلاج، وأنه ظلم وقتل جوراً، ويذكر عقيدته في الحلول والاتحاد وفي نهاية المسرحية يترجم للحلاج ترجمة تبجيلية، له ولكتبه، ويذكر أن الذي لفت نظره إلى الحلاج ومأساته هو «ماسنيون» وأنه اكتشف بعد لفت النظر هذا أن الحلاج كان صاحب فكر اجتماعي، وصاحب عقيدة متحررة (٨).

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ۲۳۸/۲.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ٢٨٠/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ٢/١٣٨٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق ٢/ ٤٢٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق ٢/ ٤٥١.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق ٢/ ٤٥١.

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق ٢/ ٤٥٣.

<sup>(</sup>۸) انظر: دیوان صلاح عبدالصبور: ص ٤٤٥ ـ ٢٠٩.

وله مقاطع أخرى منها عن مجذوب صوفي في حارته يدَّعي أنه يعاين الإله ويجتلي سناه (1)، ومنها حوار مع ابن عربي (7).

ولسعدي يوسف رغم شيوعيته عناية بالصوفية الفلسفية، والذي جمع بينهم الاستخفاف بالدين والإلحاد برب العالمين فهو يذكر السهروردي (١٦) ويثنى عليهما وعلى عقائدهما.

أمّا نزار قباني فإنه يضع دراويش الصوفية ومجاذيبهم رمزاً للدين ويستعمل خرافاتهم سلماً للسخرية منه (٥)، وله قصيدة بعنوان «تجليات صوفية» (٦)، ويقول:

(إلى متى أظل اخترعك

كما يخترع الصوفي ربه)<sup>(۷)</sup>.

ويسرد في أحد المقاطع أسماء مجموعة من المتصوفة: ابن الفارض وجلال الدين الرومي ومحي الدين ابن عربي  $^{(\Lambda)}$ .

ويقول في مدح جمال عبدالناصر:

(ملأنا لك الأقداح يا من بحبه سكرنا كما الصوفي يسكر بالله)(٩).

أمّا الفيتوري فقد تربى في بيت صوفي وعاش تجربة صوفية موصوفة في مقدمة ديوانه (١٠)، ويقال الآن بعد رحلة طويلة في ظلمات الحداثة، أنه عاد إلى التصوف من جديد.

<sup>(</sup>۱) انظر: ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٧٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٨٠.

<sup>(</sup>۳) انظر: دیوان سعدی یوسف: ص ٤٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٧١.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية الكاملة ٢/١٧، ٢١.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق ٢/ ١٧٧.

<sup>(</sup>۷) المصدر السابق ۲/۰۸.

<sup>(</sup>٨) انظر: المصدر السابق ٢/١١٦.

<sup>(</sup>٩) انظر: المصدر السابق ٣/٣٨٣.

<sup>(</sup>۱۰) دیوان الفیتوری ۱/ ۳۴ ـ ۳۰.

ويقول أحد الحداثيين في مقابلة أجريت معه: (إنني أدين بدين ابن عربي)(١).

أمّا العلماني حسن حنفي فقد كال مدحاً هائلاً لابن عربي وكتابه فصوص الحكم (٢)، وأثنى على الصوفية لتعاملهم مع الله تعالى تعاملاً جنسياً (٣) تعالى الله وتقدّس.

وخلاصة القول: لقد كان للصوفية تأثير واضح في أدب الحداثة، وخاصة التصوف الفلسفي المنحرف، وما فيه من عقائد وحدة الوجود والاتحاد وغيرها من الانحرافات الصوفية، ونجد أن أسماء ورموز هذا الاتجاه تنال الحظوة الكبرى عند الحداثيين، وخاصة ابن عربي وابن الفارض والحلاج والسهروردي والنفري، وغيرهم ممن عرف عنه الشذوذ والانحراف الاعتقادي.

#### \* \* \*

## ٣ - الخوارج والمعتزلة:

وكما هي عادة الحداثيين المستديمة في تعاملهم مع التراث الإسلامي، يتركون الصفاء والنقاء والحق الصراح، ويعمدون إلى الشاذين مثلهم من الفرق الضالة فيجعلونهم نماذج للتحرر والإبداع والتفوق والتحديث، ويجعلون الذين قاوموا انحرافاتهم وهم أهل السنة والجماعة، نماذج للتخلف والتقليد والبلادة وعدم العقلانية والتلقينية، إلى آخر قوائم الهجاء الحداثي.

وقد مرّ معنا عدة مرات كيف عدّ أدونيس الخوارج والمعتزلة مع الباطنيين والملاحدة والصوفية الاتحادية، من الأصول الفكرية للحداثة (٤).

<sup>(</sup>١) رأيهم في الإسلام: ص ٢٢٦. والقائل هو عبدالوهاب المؤدب.

<sup>(</sup>۲) انظر: الدين والتحرر الثقافي: ص ۷ ـ ۸.

<sup>(</sup>٣) انظر: الإسلام والحداثة: ص ٣٨٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٠، ١١.

وسبب إشادتهم بهؤلاء وخاصة المعتزلة مع أنهم من أهل الملة ويؤمنون بالله ورسوله والمعاد والنبوة إلا أنهم من أجل أصلهم الفاسد في تقديم العقل على النقل أُعجب بهم هؤلاء، ولاشتراكهم معهم في التهوين من الوحي، بتعظيم العقل، إلى حد جعل أدونيس يثني على الاتجاه الاعتزالي؛ لأنه هاجم منهج السلف، وناقض قضية اتباع الدليل، وقاوم مايسميه «الاتباعية النقلية»؛ ولأنه قدم العقل على الشرع وجعل العقل أصل المعرفة.

ويرى أدونيس أن المعتزلة وصلوا إلى القول بأنه "لايؤخذ بأي شيء سواء كان تقليداً أو خبراً متواتراً أو إجماعاً إلا إذا كان مطابقاً للعقل، وكل ما يتناقض مع العقل لايعد علماً»، وأن العقل هو مقياس التمييز بين الخير والشر ومقياس الأخلاق.

ويرى أن أهم ما أدى إليه تقديم العقل على الشرع هو التوكيد المطلق على حرية الإنسان وإبداعه، وإلى القول بأن القرآن مخلوق محدث، ثم يثني بعد ذلك على هذا الاتجاه ويمدحه (١).

ومن المعلوم أن أدونيس لايثني على المعتزلة إلا من الوجه الذي يناسبه، وهو مخالفة الشرع وتقديس العقل، أمّا الوجه الآخر للمعتزلة وهو كونهم أهل ملة ودين فذلك لم يذكره، ولم يتعرض له؛ لأنه مما يبغضه ويبعث الحقد في قلبه.

وقد اهتم حسن حنفي وعصبته العلمانيون اللادينيون في مصر بالتراث الاعتزالي، وجعلوه منطلقاً لهم لهدم الاتجاه السلفي الذي نشأ وترعرع في العصر الحاضر بعد قيام الدعوات والحركات الإسلامية المنادية بمبدأ «الإسلام دين ودولة».

ويذكر حسن حنفي أنه يهتم بالمعتزلة وأصحاب الطبائع من أجل وعي حضاري حديث، ومن أجل الخروج من الإيمان السلفي (٢)، وله ثناءات

<sup>(</sup>١) انظر: كل ذلك وغيره في الثابتِ والمتحول ٢ ـ تأصيل: ص ٨٥ ـ ٨٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: الإسلام والحداثة: ص ٢١٨.

كثيرة على المعتزلة ومدائح وإشادة في كتبه (١)، ويتخذ منهم وسيلة لترسيخ العلمانية والدعاية لها.

وأردى منه نصر أبو زيد الذي اتخذ من موقف المعتزلة في خلق القرآن ذريعة ليقول بأن القرآن ليس من عند الله، وإنما هو نص إنساني مخلوق مثل المسيح، وأن نصوص القرآن لغوية بشرية كغيرها من النصوص، وقد امتدح المعتزلة واعتبرهم مبدعين (٢).

ويثني الطيب صالح على المأمون؛ لأنه كان يؤمن بأقوال المعتزلة القائلة بأن القرآن غير سرمدي (٣).

وكلامهم في امتداح المعتزلة والخوارج يطول، وليس من طائل في تتبع شواهده العديدة.

#### \* \* \*

#### ٤ \_ الفلاسفة:

أخذ الحداثيون من الفلاسفة المنتسبين إلى الإسلام، وأشادوا كثيراً بابن رشد (٤) الذي يرى أدونيس أنه هو الذي أسس العقل وقلص الدين، ويرى أنه أحد جذور الحداثة في التراث العربي (٥).

أمّا فلاسفة الباطنية والصوفية فقد سبق الحديث عنهم، وكذلك أخذهم عن المعتزلة (٢٠).

<sup>(</sup>١) انظر: مثلاً كتابه الدين والتحرر الثقافي: ص ٧ ـ ٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: قضايا وشهادات ٢/ ٣٨٤ ـ ٤٠٦ مقال لنصر أبو زيد بعنوان «النصوص الدينية بين التاريخ والواقع».

<sup>(</sup>٣) انظر: رأيهم في الإسلام: ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: مؤلفات محمد عابد الجابري التي ملأها بالإشادة بابن رشد ومنها كتابه نحن والتراث وكتابه التراث والحداثة.

<sup>(</sup>٥) انظر: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١١.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق ٢٦٦/٣.

وللفلاسفة أقوال في الوحي والمعجزات والنبوات والمعاد والغيبيات تتسم بالشك في الحق حيناً، وبالقطع بالباطل حيناً، وهذا اتجاه يعجب أهل الأدب والفكر الحديث، ومهمتهم الأساسية تتركز في اقتناص كل ما يعتبرونه سبباً في إضعاف الدين الإسلامي وتخريبه والتشكيك فيه وهدمه.

أمّا ابن رشد فإنه وإن استفادوا من بعض مقولاته فإن السبب الأساسي لاهتمامهم به هو أن أساتذتهم الغربيين اهتموا به، ودرسوه، ودرسوا تأثيره على الحياة في أوروبا، فأخذ أتباعهم هذا الاهتمام وولعوا بابن رشد، لكنهم لايتبعونه في كونه صاحب قبلة واحترام للدين وإيمان به وبالرسالة والوحي والغيب، فهم من أبعد الناس عن هذا، فقد ارتضعوا الإلحاد من مناهل عديدة.

ومن الشخصيات الفلسفية التي دندنوا حولها مسكويه (١) والتوحيدي ( $^{(1)}$  وخاصة محمد أركون الذي ركز اهتمامه على مجموعة من الفلاسفة هذان أهمهما ( $^{(7)}$ ).

### ٥ ـ الشعوبية:

وقد سبق الحديث عنهم مفصلاً في أول هذا الفصل(٤).

<sup>(</sup>۱) هو: أحمد بن محمد بن يعقوب مسكويه، مؤرخ بحاث، أصله من الري وسكن أصفهان وتوفي بها، اشتغل بالفلسفة والكيمياء والمنطق، ثم بالتاريخ والأدب والإنشاء، كان قيماً على خزانة كتب ابن العميد ثم عضد الدولة بن بويه فلقب بالخازن، ثم اختص ببهاء الدولة البويهي وعظم شأنه عنده، عليه مآخذ وغرائب منها الكذب، وهو حائل العقل لشغفه بالكيمياء كما قال أبو حيان التوحيدي في وصفه، له تواليف عديدة، توفي سنة ٤٢١ هـ انظر: الأعلام ٢١٢/١.

<sup>(</sup>٢) هو: أبو حيان علي بن محمد بن العباس البغدادي الصوفي التوحيدي، صاحب التصانيف الأدبية والفلسفية، اختلفت فيه أقاويل أهل العلم وأكثرهم على ذمه وذم معتقده وبعض ممن جهل حاله أثنى عليه، ولعل مما يرجح قدحه ميل زنادقة هذا الزمان إليه وتبجيلهم له واعتناؤهم بكتبه وأقاويله. انظر: سير أعلام النبلاء ١١٩/١٧، وميزان الاعتدال ١٨/٤٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: الحداثة والإسلام: ص ٣٢١.

<sup>(</sup>٤) انظر: ص ٦٩٩ ـ ٧٤٢ من هذا البحث.

## ٦ ـ الزنادقة:

وهؤلاء محل اعتناء شديد من قبل أهل الأدب العربي المعاصر.

وكل ما ذكرناه عند الباطنية وفلاسفة الصوفية فهو يصح أن يقال هنا، باعتبار أن أولئك من رؤوس الزنادقة.

ومن الشخصيات التي اهتم أدونيس بها وبكلامها: أبو بكر محمد بن زكريا الرازي الملحد، فقد شرح إلحادياته وكفره بالله وجحده للنبوات والقرآن والمعاد، وامتدح هذا الاتجاه عنده، وأشاد به باعتباره أساساً للحرية الفكرية، ومنبعاً للحداثة في التراث، وأصلاً للخروج على الأقواس والأطر، وابتداءً لمخالفة التقليدية والاتباعية والسلفية، ونموذجاً للحرية الفكرية، إلى آخر مدائحه لهذا الملحد الزنديق الذي كان في الوقت نفسه شيعياً باطنياً شأنه في ذلك شأن أدونيس (۱).

ومن الشخصيات التي أثنى عليها واعتبرها أصلاً في الثقافة والإبداع الزنديق ابن الراوندي<sup>(٢)</sup>.

وقد أشاد بالتيارات الإلحادية وسماها بهذه التسمية وجعلها أصلاً للوعى والمعرفة في التراث وفيما يؤخذ منه فيما بعد<sup>(٣)</sup>.

واهتموا كذلك بأبي العلاء المعرّي (٤)، وبعض شعره الشكي، وبعض أقاويله، واهتموا برسالة الغفران على وجه الخصوص، علماً بأن

<sup>(</sup>۱) انظر: كلامه عنه في الثابت والمتحول ٣/٢٦٦، ٢/ ٨٠ \_ ٥٨، ٢١٤، وزمن الشعر: ص ٥١، ٢٣٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: كلامه عنه في الثابت والمتحول ٢/ ٢٦٦ و ٧٤/٧ ـ ٧٠.

<sup>(</sup>٣) انظر ذلك في الثابت والمتحول ٢/ ٢٦٦ ـ ٢٦٧.

<sup>(</sup>٤) هو: أحمد بن عبدالله بن سليمان أبو العلاء المعري التنوخي الشاعر اللغوي الأعمى المتهم في نحلت، ولد في ٣٦٣ ه، له تواليف من أردئها رسالة الغفران، حصلت له شكوك لم يكن له نور يدفعها فحصل له نوع انحلال وعنده أنواع من الريب والاعتراضات مات ٤٤٩ ه. انظر: سير أعلام النبلاء ٢٣/١٨ \_ ٣٩.

حوله كلام طويل بين من يقدحه ومن يبرئه ويمدحه.

فها هو النصراني الفلسطيني والشيوعي الموظف لدى حكومة اليهود أميل حبيبي يقول: (في تاريخنا القديم لم يتوان المعارضون برهة عن المجاهرة بمناوأتهم للحكم حتى للدين بأساليب مختلفة وتعابير مزدوجة المعاني، وتبقى رسالة الغفران لأبي علاء \_ كذا \_ المعري مثالاً صارخاً على هذا الصعيد)(١).

ويقول أدونيس: (يقال إن العرب يتكلمون كثيراً، على العكس، إن مايحتاج إليه العرب هو الكلام، منذ أبي العلاء المعري لم نتكلم، رددنا كررنا حفظنا لكننا لم نتكلم، والذين تكلموا قلائل جداً)(٢).

وقد جعل لويس عوض من المعري سلماً لبث شكوكه ونصرانيته، فتصدى له الشيخ محمود شاكر في كتابه «أباطيل وأسمار» ودافع عن أبي العلاء، ولم يعتبر ما نقل عنه من شعر أو مؤلفات يطعن في عقيدته ودينه.

ومن الشخصيات التي اهتموا بها وحولها كلام طويل بين قادح ومادح عمر الخيام (٣).

وممن امتدحه وأشاد به البياتي، حيث جعل فكره حياة نيسابور، بل إنه جعل اسم نيسابور من الأسماء الرمزية التي يكررها في شعره كثيراً، مثل اسم عائشة التي صرح بأنها رمز لفكرة الخيام الدائمة ضد الإسلام الذي يراه مجرد ظلام وموت، ويرى الحياة والنور في فلسفة الخيام وفكره (3)، ومن أقواله:

<sup>(</sup>١) رأيهم في الإسلام: ص ٣٩.

<sup>(</sup>٢) زمن الشعر: ص ١٤١.

<sup>(</sup>٣) هو: عمر بن إبراهيم الخيامي النيسابوري، شاعر فيلسوف فلكي رياضي، اشتهر برباعياته التي نظمها بالفارسية وعربت، وهي مليئة بالشكوك، سار على نهج ابن سينا، وتعلم علوم اليونان فأثرت في عقيدته، فارتاب واضطرب، وكان سيء الخلق، ضيق العطن، توفي في نيسابور سنة ٥١٥ هـ، الأعلام ٥٨/٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: ديوان البياتي ٢/ ٧١ ـ ٧٢، ٣٠٨.

(فأنا غاليلوا ـ سقراط ـ الحلاج وأنا الحسن الصبّاح الخيام)(١).

وهو القائل:

(بتراث معري النعمان

والمتنبى وعلى وأبى حيان

وتراث الثورات

أتحصن ضد اللاجدوى، وردئ الزمن المرفوض بكل الأزمان)(۲).

ويمتدح سعدي يوسف المعري ويضع لسماع كلامه اعتباراً ومكانة، ولمخالفته خطورة (٣).

ومن الشخصيات التي يذكرونها بإشادة ومدح عبدالله بن المقفع (٤)، ويندبون مقتله ويعتبرون ذلك جريمة في حق الفكر والحرية.

وممن امتدحه ودافع عنه واعتبر أن قاتليه رموزاً للتخلف والرجعية، معين بسيسو<sup>(ه)</sup>.

ومن الشخصيات المعروفة بالزندقة ميمون القداح أحد مؤسسى الفرقة

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲/۳۱۰.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق Y/ 820.

<sup>(</sup>٣) انظر: ديوان سعدي يوسف: ص ٧٧.

<sup>(</sup>٤) هو: عبدالله بن المقفع، أحد البلغاء والفصحاء، ورأس الكتاب، وأول من عني في الإسلام بترجمة كتب المنطق، أصله من فارس كان مجوسياً فأسلم على يد عيسى بن علي عم السفاح، وولي كتابة الديوان للمنصور العباسي وترجم له كتب أرسطو وإيساغوجي وكليلة ودمنة، اتهم بالزندقة فقتله والي البصرة سنة ١٤٢ هـ انظر: سير أعلام النبلاء ٢٨/٦، والبداية والنهاية ١٢/١٠، والأعلام ١٤٠٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: الأعمال الكاملة لمعين بسيسو: ص ٢٦٤.

الإسماعيلية، وقد وضع في مدحه شاب يمني حداثي يدعى إسماعيل الوريث كلاماً بعنوان «من هموم ميمون القداح» قال فيه:

(يا ريحاً صارخة في أكواخ القش مضى زمن مغلقة فيه المدن العباسية هذا زمن الدعوة تحتضن البسطاء نزلت الليلة في قلب مدينة من أهواه أنصت إلى الهمسات المسموعة عانقني شوق ناري في أعماق المقهورين تحدر من عيني الدمع الألق الموحي بالفجر)(١).

وقد كتب عبدالله الزيد وهو حداثي من تلاميذ صغار الحداثيين مدحاً لصاحبه اليماني فقال: (من هذه الدوائر الشاعر الشاب إسماعيل الوريث، يحاول من خلال الشخصيات التاريخية - ميمون القداح - أن يكتب ظلالاً من المواقف الشجاعة، تتزامن مع الكلمة والمعنى الذي تؤديه وحدات القصيدة من هموم ميمون القداح)(٢).

هذا هو أخذهم من التراث، وهذه هي استفادتهم منه، يتقلبون بين الباطنية والصوفية الاتحادية والزنادقة والفلاسفة والفرق الضالة من الشيعة والخوارج والمعتزلة.

وهذا مما يؤكد أن الحداثة تستهدف بصورة مقصودة حرب هذا الدين القويم، وهدم أسسه ومبانيه، وجحد فضائله ومحاسنه، وإشاعة ما ظنه المارقون والشاكون عيوباً ومثالب.

<sup>(</sup>١) مجلة اقرأ ـ العدد ٣٥٣، ومجلة الناقد ـ العدد الأول: ص ٣٦.

<sup>(</sup>٢) مجلة اقرأ ـ العدد ٣٥٣.

إنهم يتلموس في ردهات الإسلام الطاهر النقي أي شيء ليعيبوه به، ويبحثون في تاريخه وحضارته عن كل همل ساقط، وكل ردئ خبيث الطوية والمعتقد، فيستخرجونه من غبار الإهمال الذي ران عليه طوال قرون، ويجعلون منه السيد العاقل البصير.

فإذا أضفت إلى كل هذا أنهم ما تركوا عفناً عقدياً إلا ارتادوه وأقبلوا إليه يأخذون منه ويَرِدُونَ عليه ورود الهيم، تبين أن القوم في عماية الغواية، وأن الضلالة قد استبدت بهم وترسخت في أفئدتهم وغطت على عقولهم فإذا هم ﴿ صُمُّ الْبُكُمُ عُمَّىٌ فَهُمْ لَا يَمْقِلُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ (١).



<sup>(</sup>١) الآية ١٧١ من سورة البقرة.



# البابم الثاني الانحرافات المتعلقة بالملائكة والكتب المنزلة والأنبياء

# ويشمل الآتي:

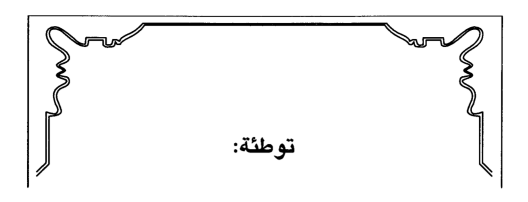
توطئة .

الفصل الأول: الانحرافات المتعلقة بالملائكة عليهم السلام.

الفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالكتب عامة والقرآن خاصة.

الفصل الثالث: الانحرافات المتعلقة بالرسل عليهم السلام.





لقد كان الباب الأول بفصوله الأربعة أساساً لمعرفة عقائد القوم وتشخيص أصول أمراضهم الاعتقادية.

وكان البسط فيه مما يقتضيه المقام بالنسبة لأهمية قضية الإيمان بالله تعالى رباً وإلها متصفاً بصفات الحسن والكمال؛ إذ الإيمان بهذا المبدأ العظيم هو أساس كل إيمان، والانحراف فيه هو أساس كل انحراف.

وأصل التمايز بين الإيمان والكفر والتوحيد والوثنية يكون منطلقه من هذه القضية الكبيرة الخطيرة.

وقد رأينا فداحة الجرم الحداثي فيما يتعلق بأهم وأعظم ركن من أركان الإيمان، رأينا كيف أنهم يجحدون وجود الله ـ جلً وعلا ـ، أو يشككون في وجوده، وهذه قاعدة الإلحاد، ورأينا أنهم ينكرون ربوبيته وخلقه وملكه وتدبيره، ثم رأينا كيف جرهم ذلك إلى جحد ألوهيته وحق عبادته وطاعته، وبعد ذلك كان لابد من إعادة هذه الضلالات إلى أصولها التي أخذوا منها، فوجدنا أنهم انحدروا إلى حضيض الوثنيات والأساطير والجاهليات القديمة، يؤمنون بها، ويأخذونها مأخذ العبادة والتقديس والإجلال والتعظيم، بل ويرون فيها الأمل المرتجى للمستقبل، والبعث لحياة قادمة مزدهرة!!.

ثم انحدروا إلى ظلمات الأديان المحرفة من نصرانية ويهودية وزنادقة وملاحدة وباطنية.

كل هذا أوجد عندهم قاعدة الانحراف التي ساروا ويسيرون عليها في كل قضايا الإيمان والعمل.

فالإيمان بالملائكة والكتب والرسل تبع للإيمان بالله تعالى، ومادام القوم في إلحاد مكشوف أو شك وريب، أو كفر وشرك، فلا غرو أن يكون إيمانهم بالأمور المترتبة على الأصل الأعظم والركن الأكبر فيه من الانحراف والضلال والاضطراب مثلما في الأصل أو أسواء.

إن ارتكاسهم في حضيضين آسنين، جعل على عقولهم وقلوبهم أكنة أن يفقهوا الحق أو يؤمنوا به أو يتبعوه، مهما كانت حججه واضحة وبراهينه ساطعة.

فأما الحضيض الأول: فهو ترديهم في المادية الفكرية القائمة على تقديس الحس ومعطياته والتجربة ونتائجها، بل وفي أحيان كثيرة على أوهام مادية، يظنون أنها ثابتة قطعاً لاريب فيها، فهاهي الوجودية التي يؤمن بها الكثير منهم، والتي انتشرت بينهم انتشار السل في العظام، ليست إلا امتداداً لإيحاءات نظرية فرويد الجنسية، الداعية إلى تحطيم كل قيد قد يقف في سبيل تحقيق ذاتية الفردية الأنانية الكاملة، سواء كان هذا القيد من دواعي السماء أو الأرض، وأن عليه أن ينطلق بحيوانية شهوانية حيث شاء الانطلاق، وليذهب الآخرون إلى الجحيم: المجتمع، المثل، القيم، النظم، العقائد، مادامت أو أي شيء منها يقف أمام أمزجة هذا الفرد أو ذاك.

وها هي الحياة الداعرة المنحطة التي يمارسها الشباب والشابات في أوروبا وأمريكا، والتي تدعوا إلى التحرر من كل القيود والضوابط مهما كانت؛ ليست هي أيضاً إلا من نتائج فرويد.

والصحافة الداعرة والأفلام العارية، والقصص الجنسية، والممارسات الإباحية، كل ذلك وغيره من إيحاءات نظرية فرويد التي ركزت فيهم وهما بالجبرية النفسية، وأن الإنسان ليس حراً في تصرفاته؛ لأن غريزته هي

المسيطرة عليه، وهي التي توجه السلوك دون أن يكون للفرد فرصة للاختيار أو التصرف<sup>(١)</sup>.

وهذا مثال من أمثلة الأوهام المادية التي نجد أن الحداثيين والعلمانيين ساروا في عماياتها خاضعين لخرافاتها.

وأمثلة أخرى كثيرة من أوهام المادية التي انحطموا في خداعها، قاطعين بأنها حقائق من معطيات النظر العقلي الراسخ والتأويل القوي، والدراسة العميقة، ومن هذه الأمثلة «الماركسية» المادية التي تابعها الببغاوات هنا في الشرق وصفقوا لها، ثم انهارت وتفتت فكرة وممارسة، وما نزال نسمع الببغاوات تردد أن الماركسية كنظرية تحتفظ بقوتها!!.

ومن الأمثلة الأخرى «الوجودية» والنظريات الاجتماعية المادية، ونظرية النشوء والارتقاء الداروينية وغيرها كثير.

وأمًا الحضيض الثاني: فهو انغماسهم مع الغربيين في الإيمان بغيبيات خرافية، وتصديقها.

ومنها مثلاً - ما سبقت الإشارة إليه - من إيمانهم بأن السلوك الجنسي هو المتحكم في كل سلوك الإنسان، وقطعهم بالجبرية الفرويدية، وكذلك قطعهم بالجبرية الماركسية في قضية الصراع بين الطبقات فيما مضى وفيما سوف يأتي، وكذلك أخذهم بجنون السوريالية، وقولهم في مجال الحداثة أن الشاعر يوحى إليه، ويحصل له الكشف والرؤى تحت شعارات مايسمى "ميتا حداثة» بدلاً من "ميتافيزيقيا"، ومهما قال لهم الغرب من أمور لاتعقل ولاتصدق وليس لها حظ من برهان أو دليل نرى أن الإمعات من أبناء المسلمين يسارعون فيهم، وعلى أثارهم يهرعون.

فسبحان الله!! ما أشد كثافة الباطل الذي ألبسوه، وما أكثف الغشاوة على قلوب وعقول هؤلاء، ولكنها دائماً طرق الانحراف والزيغ تقود إلى ذلك: ﴿وَلَيْنَ أَتَيْتَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَبَ بِكُلِّ ءَايَةٍ مَّا تَبِعُوا قِبَلْتَكُ وَمَا أَنتَ بِتَابِع

<sup>(</sup>١) انظر: الإنسان بين المادية والإسلام: ص ٤٥ ـ ٤٦.

قِبْلَهُمُّ وَمَا بَعْضُهُم بِتَابِع قِبْلَةَ بَعْضٌ وَلَهِنِ التَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم مِّنْ بَعْدِ مَا جَآةَكَ مِنْ الْفَالِمِينَ الْفُولِمِينَ الْفَالِمِينَ الْفِيلِمِينَ الْفَالِمِينَ الْفَالِمِينَ الْفَالِمِينَ الْفَالِمِينَ الْفَالِمِينَ الْفَالِمِينَ الْفَالِمِينَ الْفَالْمِينَ الْفِيلِمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالِمِينَ الْفَالِمِينَ الْفَالِمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفِيلِمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالِمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالِمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالِمِينَ الْفِيلِمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالِمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالِمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْمَالِمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْمَالِمِينَ الْمَالِمِينَ الْمَالِمِينَ الْمِينَالِمِينَ الْفَالْمِينَ الْفَالْمِينَ الْمَالِمِينَ الْمَا

أمّا أتباعهم من أبناء المسلمين والعرب فإنهم لشدة سعيهم في إثر أولئك، غابت عقولهم، ورانت على قلوبهم مع طول الملاصقة أمراض الشبهات، حتى أصبح بعضهم يقوم بنشرها وتوزيعها على غيره، وسيطاً للأمراض الاعتقادية الخلقية، وشخصية بديلة عن أسياده وأساتذته.

وهكذا كان رواد الأدب العربي الحديث، أولياء لكل أحد إلا الإسلام وأهله.

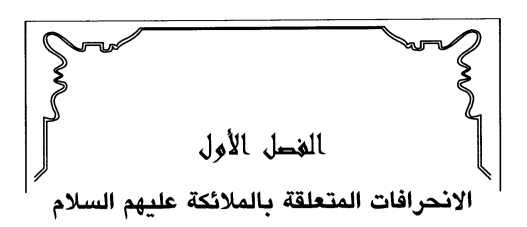
انغمسوا في المادية الغربية، وفي الخرافات والأضاليل الغربية، فكذبوا بدين الله، وجحدوا خبر الله تعالى، وسخروا من أصول العقائد، فإذا جحد الغربي وجود الملائكة والرسل والكتب وجدنا من الإمعات من يعلن جحده أو يتوارى به خلف الرموز والغموض، وإذا جعل الغربي الملائكة إناثاً والرسل مجانين والوحي كلام إنسان نجد من الإمعات من يقول بذلك ويردده.

<sup>(</sup>١) الآية ١٤٥ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الآيات ٥٢ ـ ٥٧ من سورة المائدة.

وبعضهم يتعالى به الشر فيتخذ هذه الأقوال الضالة الجاحدة أو المرتابة أو الساخرة، يتخذها أصلاً، ثم ينطلق في شعاب الضلال يرتع وينادي كل ذي أمرٍ فرطٍ أن يرتع معه ويسيم في الزقوم والحنظل.





والمراد بالإيمان بالملائكة: الاعتقاد الجازم اليقيني بأن لله ملائكة مخلوقين من نور، وأنهم لا يعصون الله ما أمرهم، وأنهم يقومون بوظائفهم التي أمرهم الله بالقيام بها.

وهناك آيات وأحاديث كثيرة تحدثت عن الملائكة وأوصافهم وأحوالهم وأعمالهم، وكلها تفيد القطع بوجودهم وبما وصفوا به.

<sup>(</sup>١) الآية ٢٨٥ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٣٦ من سورة النساء.

وقد أخبرنا الوحي بأن الملائكة خلقوا من نور، كما جاء في صحيح مسلم وغيره أن رسول الله ﷺ قال: «خلقت الملائكة من نور، وخلق الجان من مارج من نار، وخلق آدم مما وصف لكم»(١).

فالملائكة مخلوقات نورانية، وليسوا كالبشر ولا الجن، فهم لايأكلون ولايشربون ولاينامون ولايتناكحون في غاية الطهر والنقاء، فليس فيهم شهوات، ولايأتون المعاصي، بل هم منزهون عن الآثام والخطايا، ولايتصفون بشيء من الصفات المادية التي يتصف بها البشر، إلا أن الله أعطاهم القدرة على أن يتمثلوا في صور البشر كما في حديث جبريل الشهير، وأنه جاء على هيئة رجل شديد بياض الثياب، شديد سواد الشعر، لايرى عليه أثر السفر، ولايعرفه أحد من الصحابة حتى جلس إلى النبي وسأل عن الإيمان فقال: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وأن تؤمن بالله وملائكته الحديث.

وقد جاء في القرآن العظيم أن جبريل عليه السلام تمثل لمريم عليها السلام في صورة بشر سوي، كما قال تعالى: ﴿وَأَذَكُرْ فِي ٱلْكِئَابِ مَرْيَمَ إِذِ السَّلامَ في صورة بشر سوي، كما قال تعالى: ﴿وَأَذَكُرْ فِي ٱلْكِئَابِ مَرْيَمَ إِذِ السَّلَاتُ مِن دُونِهِمْ جِمَابًا فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلُ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا ﴿ اللَّهُ ﴾ (٣).

ومن صفاتهم الخلقية التي أخبرنا الله تعالى بها أن لهم أجنحة، وأنهم يتفاوتون في أعدادها، كما قال \_ جَلَّ ذِكْرُهُ \_: ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَكَتِيكَةِ رُسُلًا أُوْلِيَ أَجْنِحَةِ مَّثَنَى وَثُلَكَ وَرُبَاعً يَزِيدُ فِي ٱلْخَلْقِ مَا يَشَآءُ إِنَّ ٱللّهَ عَلَى كُلِّ جَاعِلِ ٱلْمَكَتِيكَةِ رُسُلًا أُوْلِيَ أَجْنِحَةٍ مَّثَنَى وَثُلَكَ وَرُبَاعً يَزِيدُ فِي ٱلْخَلْقِ مَا يَشَآءُ إِنَّ ٱللّهَ عَلَى كُلِّ مَنْءِ مَدِيرٌ فَي اللّهَ عَلَى كُلِّ مَنْءٍ مَدِيرٌ فَي ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَى كُلُ اللّهُ عَلَى كُلُ اللّهَ عَلَى كُلُ اللّهَ عَلَى كُلُ اللّهَ عَلَى كُلُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى كُلُ اللّهُ عَلَى كُلُ اللّهُ عَلَى كُلُ اللّهَ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى كُلُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى كُلُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ ا

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه عن عائشة رضي الله عنها في كتاب الزهد والرقائق، باب: في أحاديث متفرقة ٣/ ٢٢٩٤، وأحمد في المسند ٦/ ١٥٣، وذكره في مجمع الزوائد ٨/ ١٣٤ مختصراً وقال: رواه البزار، ورجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ١٦، ١٧ من سورة مريم.

<sup>(</sup>٤) الآية ١ من سورة فاطر.

وجاء في الصحيحين أن رسول الله ﷺ رأى جبريل عليه السلام وله ستمائة جناح (١).

وما أخبرنا الله تعالى به من أخبار خلقة هؤلاء الأبرار نؤمن به كما جاء ولانسأل عن كيفية ذلك، ولانسأل عن غيره؛ لأنه لو كان في التفصيل نفع للعباد لأخبر به الله \_ جلً وعلا \_.

أمّا علاقتهم بالله تعالى فهم خلق من خلقه، وعباد من عباده، عملهم هو العبودية الخالصة والطاعة التامة والاستسلام المطلق لله \_ جلَّ وعلا \_، ولاينتسبون إلى الله تعالى بغير كونهم خلقاً طائعين، ومن اعتقد غير ذلك فقد كفر؛ فهم ليسوا آلهة، ولا ذرية لله الواحد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، وهم ليسوا بناتٍ، كما يدعي الكافرون.

وقىال سبحانه: ﴿ فَاَسْتَفْتِهِمْ أَلِرَتِكَ الْبَنَاتُ وَلَهُمُ الْبَنُونِ ﴿ الْمَ خَلَفْنَا الْمُكَتِكَةُ إِنْكُ وَهُمُ الْبَنُونِ ﴾ وَلَذَ اللّهُ الْمُكَتِبِكَةَ إِنَكُ وَهُمْ شَهِدُونَ ﴿ وَلَذَ اللّهُ وَلَذَ اللّهُ وَلَا اللّهُ الْمُنَاتِ عَلَى الْبَنِينَ ﴿ مَا لَكُمْ كَيْفَ تَعَكّمُونَ ﴾ وَلَذَ اللّهُ وَلِنَهُمْ لَكُونُونَ ﴾ أَلَا اللّهُ لَكُونُ ﴾ أَلَا اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب بدء الخلق، باب: إذا قال أحدكم: آمين... ٣/١١٨١، ومسلم في كتاب الإيمان، باب: في ذكر سدرة المنتهى ١٩٨/١.

<sup>(</sup>۲) الآيات ۲٦ ـ ۲۸ من سورة الأنبياء.

<sup>(</sup>٣) الآية ٤٠ من سورة الإسراء.

لَذَكُرُونَ ﴿ إِنَّ كُنُمْ سُلَطَانٌ شُمِيتُ ﴿ فَأَنُوا بِكِنَابِكُمْ إِن كُنُمُ صَادِقِينَ ﴿ اللَّهِ ﴿ (١).

وقال سبحانه: ﴿وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّحْمَنِ إِنَثَّا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمَّ سَتُكَذَّبُ شَهَدَتُهُمْ وَيُسْتَكُونَ ﴿إِنَّ ﴾ (٢).

وقــال ـ جــلَّ وعــلا ـ: ﴿إِنَّ اَلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ لَيُسَمُّونَ ٱلْلَّتَهِكَةَ شَيْبِيَةَ ٱلْأُنتَىٰ ﴿ اللَّهِ ﴾ (٣).

ومن صفاتهم أنهم لايحتاجون إلى طعام البشر وشرابهم، فقد أخبرنا الله تعالى أن الملائكة جاؤوا إلى إبراهيم في صورة بشر فقدم الطعام فلم تمتد أيديهم إليه فأوجس منهم خيفة فكشفوا له عن حقيقتهم فزال خوفه واستغرابه، قال تعالى: ﴿ هَلَ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ آلَ اللَّهُ عَدَدُ اللَّهُ اللَّهُ عَدَدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَدَا اللَّهُ عَدَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَدَا اللَّهُ اللّهُ اللل

وقال تعالى: ﴿فَلَمَّا رَءَآ أَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لَا تَخَفْ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ لُوطٍ ﴿إِنَّى﴾ (٥).

ومن صفاتهم أنهم يقومون بعبادة الله وإنفاد أوامره بلا ملل ولا تعب، ولايدركهم الكلل كما يدرك البشر، قال تعالى في وصفهم: ﴿ يُسَيِّحُونَ ٱلنَّيْلَ وَالنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴿ فَٱلَّذِينَ عِندَ رَيِّكَ مُسَيِّحُونَ لَهُمْ وَالنَّهَارِ لَا يَشْتَمُونَ ﴾ (٧) أي: لايملون.

<sup>(</sup>١) الآيات ١٤٩ ـ ١٥٧ من سورة الصافات.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٩ من سورة الزخرف.

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٧ من سورة النجم.

<sup>(</sup>٤) الآيات ٢٤ ـ ٢٨ من سورة الذاريات.

<sup>(</sup>٥) الآية ٧٠ من سورة هود.

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٠ من سورة الأنبياء.

<sup>(</sup>٧) الآية ٣٨ من سورة فصلت.

ومنازل الملائكة ومساكنهم في السماء، كما قال تعالى: ﴿تَكَادُ اَلسَّمَوَتُ مَتَغَلَّرَكَ مِن فَوْقِهِنَّ وَالْمَلَتِهِكَةُ يُسَيِّحُونَ عِمَدِ رَبِّهِمْ ﴾ (١) ، وقال: ﴿فَإِنِ اَسْتَكُبُولُ فَالَّذِينَ عِنكَ رَبِّهِمْ لا يَسْتَمُونَ ﴿ وَهُمْ لا يَسْتَمُونَ ﴾ (٢) ، وينزلون إلى الأرض وغيرها لتنفيذ أمر الله ﴿وَمَا نَتَنَزَّلُ إِلاَّ بِأَمْرِ رَبِّكَ ﴾ (٣).

وعدد الملائكة كثير لايحصيه إلا الله، وأخُبرنا الله بأسماء بعضهم وهم: جبريل وميكائيل وإسرافيل ومالك ومنكر ونكير وهاروت وماروت.

والملائكة يموتون كما أخبر الله العظيم بذلك في قوله: ﴿ وَنُفِحَ فِي الشُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ ثُمَّ نُفِحَ فِيهِ أَخْرَىٰ اللَّهُ مُ مَن يَنْظُرُونَ اللَّهِ ﴾ (٥) هذا فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظُرُونَ اللَّهِ ﴾ (٥) هذا موتهم عند نفخة الصعق نفخة الصور الأول، أمّا أنهم يموتون قبل هذه النفخة؟ فهذا ما لا نعلمه ولا يصح الخوض فيه لعدم وجود نص يثبت ذلك أو ينفيه.

وبما أنهم عباد لله مخلوقون من العدم فإن من الشرك بالله أن يتوجه إليهم بأي نوع من أنواع العبادة من الدعاء أو الاستعانة أو الاستغاثة، أو أن يعتقد أن لهم من أمر الكون والحياة ما لم يعطهم الله ويأذن لهم به.

قال الله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ جَيِعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَتِكَةِ أَهَـُّؤُلَآءِ إِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴿ فَالُواْ سُبْحَنَكَ أَنتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِمْ بَلْ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ أَكْثُرُهُم يَهِم مُؤْمِنُونَ ﴾ (٦).

<sup>(</sup>١) الآية ٥ من سورة الشورى.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٨ من سورة فصلت.

<sup>(</sup>٣) الآية ٦٤ من سورة مريم.

<sup>(</sup>٤) الآية ٦٨ من سورة الزمر.

<sup>(</sup>٥) الآية ٨٨ من سورة القصص.

<sup>(</sup>٦) الآيتان ٤٠ ـ ٤١ من سورة سبأ.

وقال تعالى: ﴿وَلَا يَأَمُرَكُمْ أَن تَنَّخِذُوا الْلَكَتِهِكَةَ وَالنَّبِيِّيَنَ أَرْبَابًا أَيَأْمُرُكُم بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنتُم مُسْلِمُونَ (إِنَّهُ)﴾(١).

وعبادة الملائكة لله تعالى لاتقتصر على تسبيحهم وسجودهم وتمجيدهم الدائم لله منبخانه وتعالى من بل وتشتمل على تنفيذ أوامره منبخانه وتعالى من يعلق بالكون والإنسان وسائر المخلوقات.

فإن أمور الكون والحياة والإنسان والسموات والأرض وما فيهن، وكل ما ما معدث من حركات إرادية وغير إرادية وقوانين وسنن هم موكلون بها بأمر من الله وإرادة منه \_ جلَّ وعلا \_ كما قال تعالى: ﴿ فَالْمُدَرِّنِ أَمْرًا (فَ) (٢)، وقال سبحانه: ﴿ فَالْمُقَسِّمَتِ أَمَّا (فَ) ﴿ اللهُ والمراد بهم الملائكة الكرام عليهم الصلاة والسلام.

وقال ـ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ـ عنهم: ﴿ وَقَالُواْ آتَخَنَدُ ٱلرَّحْنُنُ وَلَدَاً سُبْحَنَهُ بَلَ عِبَادٌ مُكْرَمُوك ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وهناك أدلة عديدة على اختصاص بعض الملائكة ببعض المخلوقات فمنهم من وكل بالجبال، وآخرون موكلون بالسحاب، وآخرون بالمطر، وآخرون بأمر النطفة حتى ينفخ فيها الروح، وآخرون بالموت، ولكل عبد من عباد الله ملائكة ـ من أمر الله ـ يحفظونه، ووكل بكل مخلوق وكل حادث ملائكة.

<sup>(</sup>١) الآية ٨٠ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٢) الآية ٥ من سورة النازعات.

<sup>(</sup>٣) الآية ٤ من سورة الذاريات.

 <sup>(</sup>٤) الآيتان ٢٦ ـ ٢٧ من سورة الأنبياء.

<sup>(</sup>٥) الآية ١١ من سورة الرعد.

وما في الكون من نواميس وسنن وأسباب يرتبط بعضها ببعض هي مخلوقة لله تعالى مسخرة بأمره، والملائكة موكلة بها أيضاً، وبرعايتها مثلما ترعى المخلوقات الأخرى.

ومن الملائكة عليهم السلام من وكل بأمور الإنسان الإرادية، من هداية للبشر ودلالة على طريق الخير والسعادة، وإعانة على ذلك، وإبعاد عن طريق الشر والضلال، وأعظم هؤلاء جبريل عليه الصلاة والسلام كما قال تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لَنَنزِيلُ رَبِّ الْعَكَمِينَ ﴿ اللَّهِ الرُّحُ الْأَمِينُ وَالسلام كما قال تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لَنَنزِيلُ رَبِّ الْعَكَمِينَ ﴿ اللَّهُ مَن اللَّهُ لِينَ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْهُ اللَّهُ اللَّا الللللَّا الللللَّا الللَّهُ اللللللَّا ا

وهؤلاء الموكلون بأمر الإنسان وأعماله الإرادية يصحبونه ويلازمونه لإسعاده وهدايته وإلهامه الحق والخير والدعاء له والاستغفار له، وحضور مجالس الذكر وتشجيع أهل العلم (٤).

ومن أعمالهم العظيمة تثبيت العبد على العمل الصالح وخاصة الجهاد في سبيل الله كما أخبر تعالى في قوله: ﴿إِذْ يُوحِى رَبُّكَ إِلَى ٱلْمَكَيْكَةِ أَنِي مَعَكُمْ فَيُتُوا اللَّينَ ءَامَنُوا سَأَلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ فَاضْرِبُوا فَوْقَ ٱلْأَعْنَاقِ وَاضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانِ ﴿ اللَّهُ ﴿ ٥٠ .

ومن أعمالهم الكبيرة التي لها أثر على الإنسان في الدنيا والآخرة ما وكل إليهم من كتابة أعمال الإنسان وإحصائها كما أخبر - جلَّ وعلا - في

الآيات ١٩٢ ـ ١٩٤ من سورة الشعراء.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٠٢ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٣) الآيات ١٩ ـ ٢١ من سورة التكوير.

<sup>(</sup>٤) في كل ذلك أحاديث عديدة عن النبي ﷺ.

 <sup>(</sup>٥) الآية ١٢ من سورة الأنفال.

قــوكــه: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ ﴿ كَرَامًا كَيْنِينَ ﴿ يَعَلَمُونَ مَا تَقْعَلُونَ ﴿ ﴾ (١)، وقـــوكــه: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَتَعْلَمُ مَا تُوسِّوسُ بِدِ، نَفْسُتُمْ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴿ إِنَّ الْمَالَةِ مَا الْمَيْفِ وَعَنِ ٱلشَّمَالِ فَيدُ ﴿ إِنَّ مَا يَلْفِطُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ الْوَرِيدِ ﴿ إِنَّ الْمَيْفِ وَعَنِ ٱلشَّمَالُ وَيدُ ﴿ إِنَّ مَا يَلْفِطُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبُ عَتِيدٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَعْفَلُهُمْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

ومن أوصافهم إضافة إلى ما ذكر، عظم سرعتهم، ومن أدلة ذلك أن السائل كان يأتي إلى الرسول ﷺ فلايكاد يفرغ من سؤاله حتى يأتي جبريل عليه السلام بالجواب من الله العلي العظيم.

والملائكة عندهم علم وفير علمهم الله إياه، وهم منظمون غاية التنظيم في عبادتهم، وقد حثنا نبينا محمد على الاقتداء بهم في ذلك فقال: «ألا تصفون كما تصف الملائكة عند ربها» قالوا: وكيف يصفون عند ربهم؟ قال: «يكملون الصف الأول فالأول يتراصون في الصف» (٤)، وثبت أنهم يأتون يوم القيامة صفوفاً منتظمة كما قال تعالى: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَكُ صَفّاً صَفًا صَفًا الله الله الله على . ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ مَا قَالَ تَعَالَى: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ

والملائكة مطبوعون على طاعة الله، وليس لهم القدرة على العصيان، فتركهم للمعصية وفعلهم للطاعة جبلة لايكلفهم أدنى مجاهدة؛ لأنه لا شهوة لهم.

ومن عباداتهم التي جاء خبرها في الوحي المعصوم: التسبيح، قال

<sup>(</sup>١) الآيات ١٠ ـ ١٢ من سورة الانفطار.

<sup>(</sup>۲) الآيات ١٦ ـ ١٨ من سورة ق.

<sup>(</sup>٣) الآية ٨٠ من سورة الزخرف.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في كتاب الصلاة، باب الأمر بالسكون في الصلاة ٣٢٢/١، والنسائي في كتاب الإمامة، باب: حث الإمام على رص الصفوف والمقاربة بينها ٩٢/٢، وابن ماجه في كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، باب: إقامة الصفوف ١٩٧/١.

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٢ من سورة الفجر.

تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَجِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَيِّحُونَ بِحَمّدِ رَبِّهِمْ ﴾ (١) ، وكذلك عموم الملائكة تسبح كما أخبر تعالى: ﴿ وَالْمَلَيْكَةُ يُسَيِّحُونَ بِحَمّدِ رَبّهِمْ ﴾ (٢) ، وكذلك وتسبيحهم دائم لاينقطع ، ﴿ يُسَيِّحُونَ النّيْلَ وَالنّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴿ آَلَ اللّهُ وَلَكُثرة تسبيحهم قالوا كما أخبر عنهم الله تعالى: ﴿ وَإِنّا لَنَحْنُ السّاَفُونَ ﴿ وَإِنّا لَنَحْنُ السّافُونَ السّافُونَ ﴿ وَإِنّا لَنَحْنُ السّافُونَ السّافُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ ا

ومن عبادتهم: الصلاة، وقد مرّ حديث الاصطفاف في الصلاة، وفي القرآن قوله تعالى عنهم: ﴿وَإِنَّا لَنَحْنُ اَلْصَآفُونَ ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّآفُونَ ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّآفُونَ ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّآفُونَ ﴿ وَإِنَّا لَهُ عَلَيْهِ السَّالِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّالَّا اللّه

ومن عبادتهم: الخوف والخشية من الله تعالى كما أخبر عنهم ـ جلَّ وعلا ـ: ﴿وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾(٦).

ومن أعمالهم: تبليغ الوحي عن الله تعالى للأنبياء والمرسلين، وليس كل من جاءه ملك فهو رسول أو نبي، فقد جاء جبريل إلى مريم - عليها السلام - وإلى أم إسماعيل - عليهما السلام - لما نفد الماء والطعام منها.

ومن أعمالهم: إضافة إلى كتابة السيئات والحسنات، أنهم يدعون العباد إلى فعل الخير، وقد يرسل الله بعض ملائكته لابتلاء بني آدم واختبارهم كما في قصة الأبرص والأقرع والأعمى ومجيء الملك إليهم (٧).

ومن الملائكة من هو مكلف بنزع روح الإنسان كما قال تعالى: ﴿قُلْ

<sup>(</sup>١) الآية ٧ من سورة غافر.

<sup>(</sup>٢) الآية ٥ من سورة الشوري.

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٠ من سورة الأنبياء.

<sup>(</sup>٤) الآيتان ١٦٥، ١٦٦ من سورة الصافات.

<sup>(</sup>٥) الآية ١٦٥ من سورة الصافات.

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٨ من سورة الأنبياء.

 <sup>(</sup>٧) أخرجها البخاري في كتاب الأنبياء، باب: ما ذكر عن بني إسرائيل ٣/ ١٢٧٦، ومسلم
 في كتاب الزهد والرقائق في أوله ٣/ ٢٢٧٥.

يَنُوَفَنكُم مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى ثُوِّلَ بِكُمْ ثُكَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴿ ﴾ (١)، وقـــال: ﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ۚ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَّى إِذَا جَلَةَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴿ ﴾ (٢).

وإذا جاء الموت ونزل بالعبد المؤمن فإن الملائكة تنزل وتبشره وتثبته، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِيْ الْمَلَتَهِكَةُ وَاللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدْمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَتَهِكَةُ اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدْمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَتَهِكَةُ اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدْمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَتَهِكَةُ اللَّهِ تَعَافُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَالشِّيرُوا بِالْجُنَّةِ الَّتِي كُنتُم تُوعَدُونَ ﴿ اللَّهُ مَن أَوْلِيكَاؤُكُمْ فِيها مَا تَشْتَهِمَ اللَّهُ مُن أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيها مَا تَشْتَهِمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

كما أنها تنزل على الكفار والمجرمين فتنزع أرواحهم بشدة وتضرب وجوههم وأدبارهم، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الظَّلِلِمُونَ فِي غَمَرَتِ اللَوْتِ وَجُوههم وأدبارهم، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الظَّلِلِمُونَ فِي غَمَرَتِ اللَوْتِ وَالْمَلَتِكُمُ الْيُوْمَ الْجَرَوْتَ عَذَابَ الْهُونِ ﴾ (٤٠)، وقال - جَلَّ ذِخْرُهُ -: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ يَتَوَفَى الَّذِينَ كَفَرُواْ الْمَلَتِكَةُ يَضْرِيُونَ وَجُوهَهُمْ وَأَدْبَنَرَهُمْ وَذُوقُواْ عَذَابَ الْحَرِيقِ ( الله الله و الله

ومن أعمالهم: أن منهم من وكل بسؤال الميت في القبر، وينعمون كل مؤمن ويعذبون كل مجرم كافر أو منافق إلى يوم القيامة.

وهم يحبون المؤمنين، ويسددون المؤمن الصالح، ويصلون على المؤمنين، أي: يدعون لهم ويستغفرون لهم، وخاصة معلم الناس الخير، والذي يأتي المسجد للصلاة، والذين يصلون في الصف الأول، والذين يمكثون في مصلاهم بعد الصلاة، والذين يسدون الفرج بين الصفوف،

<sup>(</sup>١) الآية ١١ من سورة السجدة.

<sup>(</sup>٢) الآية ٦١ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٣٠، ٣١ من سورة فصلت.

<sup>(</sup>٤) الآية ٩٣ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٥) الآية ٥٠ من سورة الأنفال.

والذين يتسحرون، والذين يصلون على النبي على والذين يعودون المرضى، ويؤمنون على دعاء المؤمنين، ويستغفرون لهم، ويشهدون مجالس العلم وحلق الذكر، ويحفون أهلها بأجنحتهم، ويسجلون الذين يؤمون الجمع الأول فالأول، ويتنزلون عندما يقرأ المؤمن القرآن، ويبلغون الرسول عن أمته السلام، ويبشرون المؤمنين بالخير والرزق والذرية كما بشروا إبراهيم عليه السلام، ويقاتلون مع المؤمنين ويثبتونهم في حروبهم، ومنهم من وكل بحماية النبي على الخصوص، ومنهم من يشهد جنازة بعض الصالحين، ويظللون الشهيد بأجنحتهم، ومنهم من وكل بحماية مكة والمدينة من الدجال، وينزل مع عيسى عليه السلام آخر الزمان ملكان، ويرسلهم الله بعذاب الكفار مثل إهلاك قوم لوط، ويلعنون الكافرين، والمرأة التي النبي على ومن سبّ أصحاب النبي على ومن يحول دون تنفيذ حد من حدود الله، فكيف بالذي يحول دون تنفيذ الذي يؤوى محدثاً.

أمّا رؤيتهم على حقيقة خلقتهم التي خلقهم الله عليها فلايستطيع ذلك الناس، لعجز أبصارهم عن ذلك، وقد رأى النبي ﷺ جبريل ـ عليه السلام ـ في صورته التي خلقه الله عليها مرتين.

<sup>(</sup>١) الآيتان ٢١ ـ ٢٢ من سورة الفرقان.

هذا مجمل عقيدة أهل السنة والجماعة، أهل الحق والعلم والإيمان، وكل جملة من الجمل التي ذكرتها عليها دليل صحيح (١).

والآن إلى موقف أرباب أدب «الحداثة» وفكرها من هذا الركن العظيم: الإيمان بالملائكة الكرام عليهم السلام.

والناظر في مؤلفاتهم وإنتاجهم يرى أنهم انحرفوا في هذا الأصل مثلما انحرفوا في غيره من أصول الإيمان، ويتمثل انحرافهم في هذا الأصل في ثلاثة أوجه، هي:

١ ـ نفي وجود الملائكة.

٢ ـ وصف الملائكة بما لايليق بهم، والتهكم والسخرية بهم.

٣ ـ إلحاق أسماء وأوصاف الملائكة بغيرهم.



## الوجه الأول: من أوجه انحرافهم في الملائكة: نفي وجود الملائكة عليهم الصلاة والسلام:

إن الفكر المادي الذي بث قيحه في عقول وقلوب الحداثيين والعلمانيين العرب، يؤدي إلى عدم الإيمان بالغيبيات والتي منها الإيمان بالملائكة، فقد مات في عقولهم وقلوبهم أي اتجاه نحو الإيمان بالغيب، وقد ذكرت في الفصل الأول من الباب الأول هذه القضية وأسبابها ونتائجها، مع مناقشة موجزة ونقض لهذا الاتجاه.

وغير مستغرب على من يجحد وجود الله \_ سُبْحَانَهُ وَتَعَالى \_ الذي أدلة وجوده أكثر من عدد المخلوقات، أن يجحد وجود الملائكة عليهم السلام،

<sup>(</sup>۱) انظر تفصيل القول في الملائكة في: كتاب عالم الملائكة الأبرار للشيخ عمر الأشقر، والإيمان أركانه وحقيقته ونواقضه لد  $\ell$  محمد نعيم ياسين: ص  $\ell$  -  $\ell$  ، ومعارج القبول  $\ell$  -  $\ell$  ، وشرح أصول الإيمان لابن عثيمين: ص  $\ell$  -  $\ell$  ، وعقيدة أهل السنة والجماعة له: ص  $\ell$  -  $\ell$  .

إمّا صراحة كما سنرى في هذا الوجه، وإمّا ضمناً كما سنرى في الأوجه اللاحقة.

ومن أظهر الذين جحدوا وجود الملائكة علاء حامد في روايته مسافة في عقل رجل، حيث يجعل الإيمان بالملائكة ثمرة للإيمان بالله الذي يرى أن نفيه هو الذي سيؤدي إلى نفي كل ما يترتب عليه من غيبيات، فيقول: (... من الأهمية بمكان أن نشذب فكرة وجود الله من أغصانها السرطانية بالالتجاء لقفص العقل، ورفض توارث فكرة وجود الله ... إن الإيمان بوجود الله من خلال الأديان والتي تطالب الإنسان أيضاً بالإيمان بأمور تتخطى نطاق التفكير وتربط قضية وجود الله بهذه الأمور ارتباط الجنين بالمشيمة والجذر بالتربة، فطالما آمن الإنسان بوجود الله عن طريق الأديان فعليه تقبل كل ما يتصل بوجود هذا الإله من جنة ونار وشياطين وملائكة وجن صالح وجن طالح وإبليس ومعاونيه حتى لايجرفه الإنكار إلى النار المحرقة)(۱).

ويتبدى لنا هنا جحده لوجود الله ثم جحده لوجود الملائكة وسخريته بالأمور الغيبية، وهو يورد هذا الإلحاد في سياق روائي، وعلى طريقة تخلو من أي عقل أو منطق، على الرغم من دعاواه العريضة باحترام العقل والمنطق بل بتقديسها، ﴿أَمْ تَعْسَبُ أَنَّ أَكُثُرُهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَا كَالْأَنْعَيْمُ بَلْ هُمْ أَضَلُ سَبِيلًا ﴿ إِلَّا كَالْأَنْعَيْمُ بَلْ هُمْ أَضَلُ سَبِيلًا ﴿ أَنْ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّ

وفي موضع آخر من هذه الرواية الإلحادية يسوق كفره وشكه فينكر أولاً الكتب والشرائع ويعتبرها خرافات \_ ولعمرالله \_ أن الذي يقوله ويعتقده هو الخرافة.

ثم يستنتج من ذلك نتيجة قائلاً: (... تحول العقل الإنساني إلى أكلة شهية تلتهمها الخرافات والخزعبلات، فالعالم الخفى الذي يعيش وراء

<sup>(</sup>۱) مسافة في عقل رجل: ص ١٩١.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٤ من سورة الفرقان.

ظهرانينا والمتمثل في الملائكة والجن والشياطين وملكهم العظيم إبليس لم تقدم لنا الصحائف الدينية دليلاً على صحة وجودهم إلا ما سطر، ولم يثبت بالعلم أو نظرياته على مدى القرون الطويلة وجود مثل هذه الأشكال الغريبة.

ولم يحدثنا أحد عن شكل هذه المخلوقات إلا ما ورد من أوصاف مادية، فالجن من نار والملائكة من نور، هذه الأوصاف المادية التي وصفت بها هذه المخلوقات تثبت بما لايدع مجالاً للشك خطل القول بوجودها...

ثم الملائكة التي هي من النور، وإذا كان السؤال كيف هي؟ نور الشمس أم المصباح الكهربائي أم مصباح الزيت؟! فأين هي الإجابة؟.

ثم كيف أشكال هذه المخلوقات النورانية.. طويلة.. مستطيلة، شعاع مفرطح أم طيور؟، وهذا الوصف الأخير هو مادرجت بعض الصحائف على وصفها به، ولماذا على هيئة طيور؟! حتى تتمكن من التحليق في الجو.. لأنه لم يكن أحد ليتصور في العصور المتقدمة أن في قدرة مخلوق التحليق إلا إذا كان بجناحين. لذلك فلم يكن أمامهم سوى هذا التصوير المادي الذي صور الملائكة على هيئة طيور بجناحين أو ستمائة جناح مرصعة بالجواهر.. رغم أن زينتها بتلك الجواهر يستلزم معها ماديتها بل ويعوقها عن الطيران، والأدهى من ذلك أن نجد في من يعتنق مثل هذه الأفكار التهويمية بل ويؤمن بها إيماناً راسخاً كالإيمان بالصاروخ والقمر الصناعي، بل ويزيد عليها القول بأن الشياطين والملائكة لها القدرة على التشكل إلى حيوانات وطيور وأفاعي «بل وتصدر بها أحكام قضائية» محنة وأي محنة أن يعيش الناس مثل هذه الأفكار وأن يتداولها لأنها تعني الموات يعيش الناس مثل هذه الأفكار وأن يتداولها لأنها تعني الموات

عقدة هذا المعتوه أنه لايؤمن بشيء غير محسوس، أي: لايؤمن بشيء غائب عن الحس البشري المحدود، ومن هنا تركبت في دماغه هذه الخرافات التي يعتقد أنها هي الحقيقة والعقل والعلم، ويُمكن الرد عليه بأنه ليس كل

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٠٠ ـ ٢٠١.

ماغاب عن الحس البشري يسمى خرافة؛ لأن هناك فرقاً بين واقع مغيب، وهي الحقيقة غير المنظورة، والمعدوم الغائب وهو الخرافة التي لن ترى.

ومن لم يفرق بين الأمرين وقع في التناقض وتخلت عنه الحقائق.

أمّا الواقع الذي له حقيقة موجودة، ولكن غائب عن الحس والوعي البشري في جملته أو عند بعض أفراده، فلاينكره إلاّ من لا عقل له.

فليس كل ماغاب عن الحس صح جحده؛ لأن عدم العلم بالشيء لايدل على العلم بعدمه، واليوم نعيش حقائق ثابتة كانت فيما مضى غير معلومة، بل كانت مغيبة، وأمثلة ذلك كثيرة في الجو وطبقاته والنجوم والأفلاك والأثير والأوزون، وفي الأرض وطبقاتها ومعادنها كالبترول، وفي الأضواء والأشعة ماتحت الحمراء، وما فوق البنفسجي، وفي الذرة، وفي الجراثيم والفيروسات والبكتيريا، وغير ذلك، وما زالت الحقائق المغيبة في مجالات العلوم كثيرة.

وهناك مغيبات نرى آثارها فتدلنا الآثار دلالة قطعية على وجودها، وعلى أنها حقائق، فمثلاً طبقة الأثير لاتدركها الحواس ولكن أحزمة البث الإذاعي واللاسلكي السائرة خلالها والمنعكسة منها تدلنا على وجودها، كما يدل أي أثر على المؤثر، مثل عبوسة وجه الإنسان تدلنا على حزن أو غضب مغيب في قلبه، وتدلنا حركة الأشجار على وجود الريح، ويدلنا الدخان على وجود النار، وأثر القدم في الأرض على سائر سار فوقها، وهكذا إلى ماشاء الله من أمثلة هي من ضرورات العقل وحتمياته.

والضرورة العقلية هي: كل برهان صحيح في الوجود إذا تأملته وحللته انتهى بك إلى الجزم العقلي القاطع، ومن أمثلة بدائه العقل: استحالة أن يكون الكل أقل من الجزء، وأن يجتمع الضدان في زمان ومكان واحد، وأن يكون فعل بلا فاعل، وهذا برهان عقلي بدهي مباشر، لايستطيع أي عاقل إنكاره وهناك برهان عقلى بواسطة كأن تقول:

١ ـ الله تعالى واجب الوجود، ونفي ذلك محال عقلي إذ يستحيل أن
 يكون الخلق بلا خالق.

٢ - عرفنا بعقولنا أن محمداً على مرسل من ربه؛ لأن معجزاته الحسية والمعنوية دلت على صدقه وعلى أنه مرسل من ربه، وهذه المعجزات الكثيرة شهدها جم غفير من الناس ونقلوها كافة عن كافة، وأخذنا ذلك وصدقناه؛ لأنه منقول بالتواتر الذي يحيل العقل كذبه، وصدقناه لأن الأدلة والبراهين قائمة ومستمرة، مثل إخبار النصوص ببعض المغيبات التي سوف تحدث بعد موت المخبر فوقعت، وإخبارها ببعض المغيبات التي كشفت الحقائق العلمية وجودها، وقد أخبر بها النبي الأمي قبل أن يجوس رواد العلم مجاهل الكون، ويكشفوا بعض أسراره.

فدلت هذه الدلائل والبراهين على صدقه ﷺ واستحال عقلاً وحساً التكذيب بدلالة هذه المعجزات.

٣ ـ عرفنا بعقولنا أن وجود الملائكة حقيقة؛ لأن الكافة نقلوا ذلك عن المخبر الصادق الذي آمن العقل بأنه رسول من عند الله(١).

وهذا الملحد وأشباهه من ملاحدة الحداثيين والعلمانيين أبعد الناس عن فهم مثل هذه المحاجات العقلية، وعن معطيات العلم التطبيقية، وأكثرهم مجرد صحفيين وأحلاس جهل وشهوة، لقطوا شبهة من هنا وشبهة من هناك، وخالطوا أشباههم فعزز بعضهم شكوك الآخر بأخلاط من ريب وشكوك أتقنوا امتصاصها فقذفوها قيئاً يؤذون به أمتهم ودينهم.

نظروا إلى الغرب بعين المنهزم وهالهم ما رأوا من ابتكارات وقوة مادية فحسبوا أن الإلحاد هو الذي قادهم إلى ذلك وصنع لهم القوة!!، وقصارى حجة الملاحدة في شكهم أو جحدهم «الإنكار» والإنكار نفسه ليس بحجة، وإنّما هو دعوى، والدعوى مهما كانت مالم يقم صاحبها عليها دليلاً تبقى زعماً.

ووالله الذي لا إله إلا هو أن نص الوحي هو الحق الصراح، وأن كل

<sup>(</sup>۱) اقتُبس بعض هذه المحاجة من كتاب لن تلحد لأبي عبدالرحمن الظاهري: ص ۱۰۹ ـ . ۱۱۰.

فكر بشري يعارضه، لايُمكن أن يصمد لحجته أو يقاوم براهينه أو يقف أمام أدلته.

وإذا تأملنا كلام علاء حامد وجدناه لايعدو أن يكون تجميعاً لشبهات وفلسفات غيره من الماديين الغربيين والماركسيين على وجه الخصوص، استحياها ونسبها لنفسه، وتقمصها ثم ألقاها مسخاً غريباً شائهاً لايقوم على ساق.

وكم حاول هو وأضرابه من ملاحدة الشرق تقليد أسيادهم الغربيين الذين كانت لهم في الفلسفات والتجريبيات جولة، ومع ذلك ما أغنت عنهم.

أمّا المقلدة من أبناء الشرق فإنهم خليون عن كل ذلك، فلا فلسفة يستندون إليها، ولا علوم تجريبية يستمدون منها، مع أنها لاتغني من الحق شيئاً، وإنّما دأبهم التهويش والتشويش، وترديد شعوذات المستشرقين، وتقليد ألفاظ المرتابين والشاكين، من غير حجة ولا برهان، فيخدعون أمثالهم مثلما انخدعوهم لشياطين الإنس والجن، وفرحوا بالأكاذيب فرح الجعل بالنتن يدفعه بأنفه!!.

نقرأ للمرتكس المنتكس علاء حامد كيف يجحد وجود ملك الموت من طريق السخرية والاستهزاء، فبعد أن نفى القدر، ذكر الموت في سياق تندر وهزء، فقال: (والموت صفحة مكتوبة لاتغيير فيها ولاتبديل، فمن أتى أجله يأتيه الموت ولو كان في بروج مشيدة من الصحة والعافية، بلا أسباب ظاهرة أو خفية، يأتيه عزرائيل (١) ويجمعهم حوله، ويلف ويدور، ثم يطعنه هذا الملعون طعنة نجلاء فإذا هو جثة هامدة ترفرف كالطير الذبيح فوق الأرض)(٢).

وليس ملك الموت - عليه السلام - ملعوناً، إنّما الملعون من ألحد

<sup>(</sup>١) لايوجد في القرآن ولا في الأحاديث الصحيح تسمية ملك الموت باسم عزرائيل. انظر: البداية والنهاية ١/٠٠.

<sup>(</sup>٢) مسافة في عقل رجل: ص ١٧٢.

وجحد وجود الله والملائكة: ﴿وَمَن يَكُفُرُ بِاللَّهِ وَمَلَيْهَكِيهِ. وَكُنْبِهِ. وَرُسُلِهِ. وَالْيَوْمِ اللَّهَ وَمَلَيْهَكِيهِ. وَرُسُلِهِ. وَالْيَوْمِ اللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا بَعِيدًا ﴾(١).

أَمَّا سخريته بملك الموت فسوف يراه \_ والله \_ عياناً، ﴿ فَكَيْفَ إِذَا وَقَالُمُ مُ الْمُلَيِكَةُ يَضَرِبُوكَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَكُرُهُمْ ((٢)).

ومن سفسطته في هذه الرواية السافلة الحوار الذي أجراه بين أحد الشخصيات والحاسب «الكمبيوتر» فمن شدة انصهاره أمام الغرب وصناعاته ودهشته البليدة إزاء تقنياته، صاغ هذا الحوار الذي يوجه فيه الإنسان أسئلة إلى الحاسب الذي يجيب على أسئلته ومنها سؤال عن:

## (۔ التاریخ

أجابني: كمادة أم علم.

- ـ كمادة.
- ـ وقائع حدثت ودونتها الأجيال.
  - ـ الملائكة.
  - خيال بشر.
  - ـ الشياطين والجن.
    - ـ خرافات.
    - ـ الجنة والنار.
    - لا دليل عليها
  - ـ البعث لحياة أخرى
    - ـ تنبؤ

<sup>(</sup>١) الآية ١٣٦ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٧ من سورة محمد.

\_ الكتب السماوية

\_ إلهام)<sup>(۱)</sup>.

وتشابه هذه الرواية الخبيثة الرواية الأخرى المسماة «آيات شيطانية» التي أحدثت ضجيجاً كبيراً في العالم، ودافع عنها الحداثيون والعلمانيون، وممن دافع عنها الكاتب السوري «عزيز العظمة» (٢) المعروف بعداوته الشديدة لدين الإسلام وأهله، وقد أتى بنماذج من الآيات الشيطانية وشرحها على طريقته الإلحادية الخاصة فقال: (جبريل شخصية أساسية: فهو ملاك ذو علاقة صعبة مع محمد، وهو جبريل فارشتا الممثل الهندي الشهير في الرواية، وهو عقل المؤلف كما هو في الحلم والمخيلة، وهو وسواس أمام هندي أصولي يسكن لندن اليوم، كما هو شيطان أو ملاك متصوفة هندية معاصرة «في الرواية» اسمها عائشة) (٣).

وقد ادعى هذا المتردي أن الذين يعارضون هذه الرواية ورواية «أولاد حارتنا» هم المجموعات الغوغائية التي ترى أن لها الحق في إبداء الرأي القاطع في شأن الأدب، يدعون أن للرأي الديني القول الفصل فيما يجب ومالايجب للأديب وللمفكر أن يقدمه للجمهور من آراء في أمور عامة أو قضايا فكرية، ثم يثني على الرواية ويعتبرها ذات قيمة أدبية عالمية تؤكد حسب قوله ـ المساهمة الرائدة للأدب العالم الثالثي.

ثم يصف وقفة المسلمين ضد هذه الرواية بالهمجية والعدوان ويقول: (يعتبر الإسلاميون كنظائرهم الصهاينة وغيرهم أن كل قول يتنافى ومذاهبهم

<sup>(</sup>١) مسافة في عقل رجل ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) عزيز العظمة كاتب من سورية، خبيث المعتقد، معاد للإسلام وأهله شديد العداء مظهر لذلك، ولد في دمشق ودرس في بيروت وتوبنغن واكسفورد، ثم درس في عدة جامعات عربية وبريطانية، وله كتب بالعربية والإنجليزية، ومن عجائب أحوال الردة المعاصرة أن المترجم له أستاذ للدراسات الإسلامية في جامعة اكستر في بريطانيا. انظر: الإسلام والحداثة: ص ٤١٧، ومجلة الناقد عدد ٩: ص ١٠.

<sup>(</sup>٣) مجلة الناقد العدد ٩ آذار مارس ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ١٠.

قول معاد للإسلام كتهمة معاداة السامية التي يلقيها الصهاينة على كل من ينتقد إسرائيل)(١).

ثم يهاجم الإسلام والدعوة إلى اعتباره دين ودنيا وسياسة، ويثنى على مؤلف الرواية المارق ثم يطعن في النبوة وقرون الهجرة الأولى، إلى آخر ما كتب من آراء تدل على عداوته الحقيقية للإسلام ودفاعه عن الكفر والردة، وكأنه في دفاعه عن هذه الرواية يتبنى الدفاع عن نفسه بصورة غير مباشرة (٢).

وهذا نموذج من نماذج تولي الكافرين بعضهم لبعض كما أخبر الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أَوَلِيَآهُ بَعْضٌ إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُنُ فِتَـنَةٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَفَسَادٌ كَيْرُ (إِنَّيُ ﴾(٣).

وأقواله في هذه المقالة، وفي المحاضرة التي ألقاها في الندوة التي عقدتها دار الساقي في لندن بعنوان «الإسلام والحداثة» أقوال تنم عن بغض وحقد شديدين للإسلام وأهله، تخرج به عن دائرة التعقل والتدرج التي يتصف بها كثير من العلمانيين عند إلقاء سموم حقدهم على الإسلام والمسلمين، أمّا هذا فإن فجاجته تشابه فجاجة مؤلف مسافة في عقل رجل.

﴿ فَدْ بَدَتِ الْبَغْضَآهُ مِنْ أَفْرَهِ هِمْ ۚ وَمَا تُخَفِى صُدُورُهُمْ أَكْبُرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ ٱلْآيَكِ إِن كُنتُمْ فَعْقِلُونَ ﴾ (١٠).

وعلى شاكلتهم نطيحة الخنازير الأوروبية نصر حامد أبو زيد، الذي بنى ردوده على الإسلام على شكوك وريب، وإنكار وجحد، في تلبيس كاذب بالأسلوب العلمي والقراءة الهادئة، مع العلم بأن هذه كلها ليست بحجج، إذ من المعلوم أن الملاحدة لا دليل معهم في مهاجمة الإسلام إلا الإنكار، والإنكار نفسه ليس بحجة مطلقاً، وإنّما هو دعوى، وكذلك الشك

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٩ ـ ١١. وانظر: دفاع أنسي الحاج عن رواية آيات شيطانية في كتابه خواتم: ص ١٥١.

<sup>(</sup>٣) الآية ٧٣ من سورة الأنفال.

<sup>(</sup>٤) الآية ١١٨ آل عمران.

والريب ليس بدليل وإنّما هو تعبير عما في نفس صاحبه.

ولنصر أبو زيد عدة كتب ومقالات تستهدف النصوص الشرعية بالثلب والتنقص، وإلغاء القداسة عنها وجعلها نصوصاً بشرية خاضعة للتاريخ في نشأتها، ولمعطيات الواقع في فهمها وتنفيذها، وفي الحقيقة أن كل هذا مؤداه جحد الإسلام بالكلية وإنكاره جملة وتفصيلاً، ولكن من بوابة خلفية غير بوابة عزيز العظمة وعلاء حامد.

ففي سياق هجومه على نصوص القرآن والسنة يسوق مثالاً يتضح منه ماذكرناه عنه آنفاً يقول: (وإذا كان الصحابي عبدالله بن عباس الذي استحق ألقاب «ترجمان القرآن» و«حبر الأمة» قد فسر الرعد بأنه ملك يسوق السحاب بمقلاع من فضة، وهو تفسير ينسب إلى الرسول عليه السلام في بعض كتب الحديث، فإن المسلمين لم يأخذوا هذا التفسير بوصفه معنى دينياً مقدساً مطلقاً يتحتم أن لايخالفه البحث العلمي، لقد فهم المسلمون أن النصوص الدينية لاتطرح تفسيراً للظواهر الطبيعية والإنسانية، وأن تفسيرها متروك لفعالية العقل البشري المتطور دائماً لاكتشاف الآفاق الطبيعية والإنسانية) (١).

هذا الكلام مؤداه جحد ماجاءت به النصوص، ولكن في سياق غير مباشر في الهجوم والنقض، أمّا مانسبه إلى ابن عباس فكذب، وأمّا أن المملائكة تسوق السحاب فقد صح بذلك الخبر عن الصادق المصدوق على المصدوق المسحاب فقد صح بدلك المحدوق على المصدوق المسحاب فقد صح بدلك المحدوق المسحاب فقد صح بدلك المحدوق المسحاب فقد صح بدلك المحدوق المسحوب المصدوق المسحوب الم

والمؤمنون يؤمنون به ولو كره المنافقون والشاكون والمرتابون، كما يؤمنون بأن من الملائكة من يلعن الكفرة، قال تعالى: ﴿كَيْفَ يَهْدِى اللّهُ وَمُوا حَقُ مُ وَجَاءَهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ وَاللّهُ لَا

<sup>(</sup>۱) قضايا وشهادات ۲ صيف ۱۹۹۰ م/۱۶۱۰ هـ: ص ۳۸۰ بحث بعنوان النصوص الدينية بين التاريخ والواقع.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب تفسير القرآن، باب: ومن سورة الرعد ٥/٢٩٤، وأحمد عن ابن عباس ٢/٤٧١.

يَهْدِى ٱلْغَوْمَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ أَوْلَتَهِكَ جَزَآؤُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَغَنَكَ ٱللَّهِ وَٱلْمَلَتَهِكَةِ وَٱلنَّاسِ ٱجْمَعِينَ ﴿ ﴾ (١).

وعلى كل حال فإن الخطاب العلماني والحداثي مليء بالافتراءات والمناقضات الصريحة لدين الله مما يؤكد أنهم على جهل بملة الإسلام وأكثرهم على معاداتها والتشكيك فيها والبغض لها أو لبعض أحكامها، فإذا علم ذلك واتضح كان كافياً في التعامل معهم، إمّا على أنهم كفار صرحاء لمن صرح بذلك وأظهر، أو منافقون لمن أبطن وغمغم ولم يفصح مع انتسابه ظاهراً إلى الإسلام.

قال الله العظيم في كتابه الكريم: ﴿ وَيُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُحِقَّ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَتِهِ وَيُولِدُ ٱللَّهُ أَن يُحِقَّ ٱلْحَقَ بِكَلِمَتِهِ وَيُقَطَعَ دَابِرَ ٱلْكَفِرِينَ لِيُحِقَّ ٱلْحَقَّ وَبُبُطِلَ ٱلْبَطِلَ وَلَوْ كُرِهَ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ ﴾ (٢)

وفي كتاب «موسوعة الفلكلور والأساطير العربية» أمور هائلة من الانحراف الاعتقادي، حيث أدخل في الأساطير أموراً ثابتة في القرآن والسنة، ومن ذلك أنه خصص مبحثاً عن جبريل عليه الصلاة والسلام باعتباره أسطورة من الأساطير العربية، فقال: (جبريل في المثيولوجيا<sup>(٦)</sup> العربية هو رئيس ملائكة الرحمة وأحد الملائكة الثلاثة المصرح بذكرهم في القرآن «اللهم رب جبرائيل وميكائيل وإسرافيل» والأخير هو إسرافيل، أحد حملة العرش، يصف جبرائيل بقوله: «وهو الذي ينفخ في الصور نفخات ثلاث، أولاهن نفخة الفزع، والثانية نفخة الصعق، والثالث نفخة البعث» كما صوره النبي محمد بقوله: «جبريل في صورته وله ستمائة جناح، وكل جناح منها قد سد الأفق، يسقط من جناحه التهاويل» وهو الذي أسرى بالنبي محمد إلى السماء السابعة، وقالوا: «إنه من شدة قوته رفع مدائن قوم لوط محمد إلى السماء السابعة، وقالوا: «إنه من شدة قوته رفع مدائن قوم لوط وكن سبعاً بمن فيهن من الأمم. . . ويظهر جبريل في أساطير الخلق الثلاثة

<sup>(</sup>١) الآيتان ٨٦ ـ ٨٧ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ٧، ٨ من سورة الأنفال.

<sup>(</sup>٣) المثيولوجيا: علم الأساطير، وتطلق كذلك على كل مجموعة من الأساطير صدرت عن أمة متجانسة أو إقليم عرف بثقافة متجانسة. انظر: الموسوعة العربية الميسرة ١٧٩٧/٢م.

العبرية والعربية وعند الفلاشا، كأحد رسل الله الثلاثة لإحضار الطين المقدس من المياه الفطرية حين أراد الله تشكيل العالم والإنسان)(١). إلى آخر ماجاء في كلامه وهو طويل.

## وفي النص أكاذيب ومغالطات وتكذيبات عديدة منها:

ا ـ أنه عد وجود جبريل عليه السلام وأعماله من الأساطير، أي: أنه لا حقيقة له، وهذا كفر بالله تعالى وتكذيب صريح للقرآن والسنة، وهو على النمط العلماني الحداثي الادعائي الإنكاري، والدعوى والإنكار ليس بدليل ولا حجة ولا برهان، بل هو في حاجة إلى الدليل والبرهان، ولا يوجد عند الملحد دليل صحيح يُمكن أن يستدل به، إلا السفسطة والادعاء والمغالطة.

انه ذكر كلاماً وعده من القرآن، وهذا دليل الجهل الفاضح والافتراء المكشوف فليس في القرآن «اللهم رب جبريل وميكائيل وإسرافيل» كما زعم بل فيه ﴿مَن كَانَ عَدُوًّا لِتَهِ وَمُلْتَهِكَنِهِ، وَرُسُلِهِ، وَجِبْرِيلَ وَمِيكَللَ فَإِنَ اللّهَ عَدُوًّ لِلْكَفِرِينَ ﴿ وَلا شَك أَن من يجعل وجود جبريل أسطورة يستحق هذا الوصف القرآني.

٣ ـ قوله: إن إسرافيل أحد حملة العرش، كذب، بل هو عليه السلام هو الذي ينفخ في الصور.

٤ ـ قوله: إن جبريل هو الذي ينفخ في الصور، جهل وافتراء بل
 الذي ينفخ في الصور هو إسرافيل.

وهذا نموذج من نماذج العقلية العلمانية الحداثية الجاهلة في هجومهم على الإسلام وقضاياه، ويكفي ذلك في بيان جهلهم ولد خصومتهم ورداءة المنشأ والمقصد ﴿ ذَلِكُمْ وَأَكَ اللَّهَ مُوهِنُ كَيْدِ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ اللَّهُ ﴿ \* " ).

<sup>(</sup>١) موسوعة الفلكلور والأساطير العربية لشوقى عبدالحكيم: ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٢) الآية ٩٨ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٨ من سورة الأنفال.

أمّا أدونيس فقد أتى في كتابه الثابت والمتحول بألوان التكذيب والجحد، واستعار أقوال أشباهه من الذين عرفوا بالزندقة والاضطراب والضلال ثم جعلها جسراً لتوصيل وترويج أفكاره ومن الذين فتن بحبهم وأورد كلامهم كثيراً الزنديق «ابن الراوندي».

وقد ساق أدونيس كلام صنوه ابن الراوندي في جحد النبوة وامتدحه وشرح كلامه في ذلك وفي تهكمه بشرع الله ورسوله وبالعبادات والأحكام، ثم يتعرض للمعجزات جاحداً ساخراً متهكماً قال أدونيس: (ثم يرد المعجزات المنسوبة إلى النبي كحديث الميضأة، وشاة أم معبد، وحديث سراقة وكلام الذئب، وكلام الشاة المسمومة، ويسخر من معجزة الملائكة الذين أنزلهم الله يوم وقعة بدر لنصرة النبي، قائلاً إنهم «كانوا مغلولي الشوكة، قليلي البطشة على كثرة عددهم، واجتماع أيديهم وأيدي المسلمين، فلم يقدروا على أن يقتلوا زيادة على سبعين رجلاً» ثم يتساءل: «أين كانت الملائكة في يوم أحد لما توارى النبي ما بين القتلى فزعاً، وما باله لم ينصروه في ذلك المقام؟» وأين الراوندي هنا لاينتقد المعجزة بذاتها وحسب، وإنما ينتقد كذلك المنطق الداخلي المتهافت، الكيفي، لدى وحسب، وإنما ينتقد كذلك المنطق الداخلي المتهافت، الكيفي، لدى العالمة، فإن حدوثها في الحالات الأكثر حرجاً وضيقاً أولى من حدوثها في الحالات الأقل حرجاً وضيقاً أولى من حدوثها في الحالات الأقل حرجاً وضيقاً، ثم يحاول ابن الراوندي أن ينتقد النبي في الفكر والعمل قاصداً من وراء ذلك إبطال دعواه النبوة)(۱).

وهذا كلام جاحد منكر ملحد، اتخذ الدعوى برهاناً، والادعاء دليلاً، وأمثلة السخرية والشك حجة!!، وفرح بها أدونيس وأخرجها من سراديب الإهمال ليبرزها أدلة في كتابه الموضوع لتنظير وتأصيل الحداثة، وهو الكتاب الذي نال به درجة الدكتوراه من جامعة القديس يوسف في بيروت؟!.

<sup>(</sup>۱) الثابت والمتحول ۲ ـ تأصيل الأصول ۷۰. وما بين الأقواس من كلام ابن الراوندي نقله من كتاب نظيرهما في الزندقة والإلحاد الوجودي عبدالرحمن بدوي، وكتابه هو تاريخ الإلحاد في الإسلام: ص ۱۰۵، ۱۰۹ ـ ۱۰۷.

وكفاك هذا السند المظلم والدعاوى المتهافتة دليلاً على ما في حشو هذا الكتاب من أباطيل وضلالات، فهو يطرح مقدمات بصيغة كاذبة لينتج قضايا كاذبة، وهذا الذي يسمى في المنطق وعند العقلاء بالمغالطة، وليس العجب في وقاحة أدونيس وجرأته على المغالطة وإنّما العجب من الأذهان المستطرقة التي تنجذب لهذره وهذيانه انجذاب الذباب إلى الروائح الكريهة!!.

ولو ذهبنا نتتبع كلام أدونيس واستدلالاته ومقدماته وقضاياه لوجدناها أوهن من بيت العنكبوت، ولو تظاهر معه كل ملاحدة الأرض فإنهم سيقفون أمام صرح الإسلام كالين ضعفاء؛ لأنهم ما استطاعوا أن يظهروه واستطاعوا له نقبا، وهذه ليست مجرد دعوى، بل نحن نرى أن المقبلين على اعتناق الدين من غير المسلمين من علماء التجربة والدارسين، مايدل على عظمة هذا الدين وقوة منطقه وحجته وكيف لايكون كذلك وهو الذي ﴿لَا يَأْلِيهِ النَّالِيهُ مِنْ خَلِيمٍ حَمِيدٍ اللَّهِ الذي وَلَا مِنْ خَلْفِةً تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ اللَّهُ الذي اللهُ وَلَا مِنْ خَلْفِةً تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ اللهُ اللهُ

وإن المطلع على أخبار وسير علماء الأحياء والتشريح والذرة والفضاء والطب والنبات والفلك والجيلوجيا يجد أن جمهورهم يؤمن بوجود الله وتدبيره للكون والحياة عن قناعة ويقين وبرهان، ولكن لم ينتفعوا بإيمانهم في حياتهم وسلوكهم لعوارض أخرى، ليس منها الإلحاد، الذي شغف به أدونيس وأتباعه.

بل إن هذه الحضارة المادية والتقنية الانتاجية والمكتشفات الحديثة التي قامت على أساس العلوم التطبيقية والتجريبية وغيرها من العلوم البحتة، إنّما قام بها متدينون من اليهود والنصارى أي: أنهم ليسوا ملاحدة.

فلم يربط المرتكسون من أبناء الشرق النهضة بالإلحاد والتقدم بمعارضة النبوة والشرع وهم لا تقنية أجادوها ولا علوم أفادوها، بل حتى إلحادهم

<sup>(</sup>١) الآية ٤٢ من سورة فصلت.

استعاروه وقلدوه فمثلهم ﴿كَمَثَلِ ٱلَّذِى يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءً وَنِدَآءٌ صُمُّ الْكُمُّ عُمْيٌ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾(١).

وقد حاول أدونيس أن يشيع ضلالته من خلال مايسميه شعراً، ففي أحد المقاطع يتحدث عن الفكر الحديث ويرمز له بالريح وبالعينين المسنونتين التي من شأنها أن تخرج ظلام الرجعة ويقتل ظلام التراث أو هو الإسلام كما يطمح ويريد، ثم يعبر عن السلف بالمقابر، وعن الوحي بالملائكة الذين يرى سقوطهم وعدمهم كناية عن سقوط الشرع والوحي والدين، فيقول:

(كانت الريح عينين مسنونتين

تخرقان الظلام وعاداته، تجرحان

جسد الليل، تشربان

دمه الأسود المصفى

حينما تصعد المقابر أو يسقط الملاك

كانت الريح جنية والأغانى

وجهها واليدين)<sup>(۲)</sup>.

وفي موضع آخر يتحدث عن الملائكة في معرض كلامه عن تاريخ المسلمين فيقول:

(تاريخ مسقوف بالجثث وبخار الصلاة...

سكين تكشط الجلد الآدمي، وتصنعه نعلاً لقدمين سماويتين في خريطة تمتد إلخ...) $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>١) الآية ١٧١ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية ٢٠٧/٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٦٠/٢.

ثم يقول: (أجس خاصرة الضوء بجثُ الصحراء، والكون مربوطاً بحبل من الملائك)(١).

وهكذا في تلاعب لفظي يجعل التاريخ الإسلامي وقرون الهجرة الأول جثة وبخار صلاة، ويجعل الملائكة مجرد قدمين سماويتين اتخدت من الآدمي حذاء، وهي كناية باطنية عن الوحي الذي صار الناس على ضوئه عبيداً لله، ثم يتحدث عن فكرته التي يسميها الضوء، وكيف أنها تجتث الصحراء والكون الذي سيصبح خاضعاً لفكرته؛ لأنه لا شيء يقاومه سوى خرافة وجود الملائكة ـ حسب زعمه ـ، وهذه سوف يجتثها ويزيلها كما أزال الصحراء التي يرمز بها للدين، في حين يرمز للملائكة بالوحي.

أمّا توفيق صايغ عميل المخابرات الأمريكية فقد كان أصرح من زميله في ضلال «شعر وحوار ومواقف» حيث يقول:

(الملائكة، لا ملائكة في الأثير

قصقص البيض الجناح، تعفّرن

شخرن الملامح لايرفرفن

ايحلقن بك؟ لايبشرن

لايمددن أذرع العطف

على الصدر ثدي، اقتُص والآخر جف...

يأتين إن يأتين في ركب الإله

ولا إله

لاتحدق ترهق العينين

لاتطلق الأصابع تلقط هباء...

والجناح سحرُ آنِ كالبكاره

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٢٦١.

ماهمهن صياد الملائك... يستصرخ الفم، عيناك والميدان تستجديان ولا ملائكة، لا ملائكة في الأثير يُدركن، تدرك، إن سعيك لهن اختتال. إنك مغمض العينين عنهن، تسري في سبات متحرق الدم، متلهفاً مشقق الأقدام تقتص خطو إله

ولا إله)(١).

وعلى سقم العبارات وركاكة الأسلوب، وتفاهة التركيب، وانعدام أي لون من الذوق الفني أو الأدبي، على كل هذا فقد ملا كلامه بالكفر بالله تعالى وإنكار الملائكة، ومخاطبتهم عليهم السلام بنون التأنيث كعادة أهل الكفر والجاهلية.

## الوجه الثاني: وصف الملائكة بما لايليق بهم، والتهكم والسخرية بهم:

من أساليب أهل الحداثة أنهم يستعيضون عن الإنكار الصريح بالسخرية والتهكم والاستهزاء، وهذا مافعلوه في كثير من أركان الإيمان.

كما أنهم يستخدمون أسلوب الأوصاف الهابطة وغير اللائقة بالشيء الذي يريدون جحده أو التشكيك فيه، تحت شعار «تدنيس المقدس» الذي يعتبرونه أحد أهم إنجازات الحداثة وأهم مشاريعها(٢)، وبناء على ذلك، وما تمهد لديهم من إلحاد بالله تعالى وألوهيته وربوبيته وأسمائه وصفاته، انساقوا

<sup>(</sup>١) المجموعات الشعرية: ص ٢١١ ـ ٢١٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة ١٧٨ ـ ١٧٩، ٢٧٧، وقضايا وشهادات ٣/ ٢٤ و ٨٤ و ٢/ ٢٠١، ٢١٩، ومجلة الناقد ـ العدد ٩ ص ٤٨، والإسلام والحداثة: ص ٣٣١.

في هجوم مدروس تحت راية الشيطان ضد كل مايتعلق بهذا الدين الحنيف من عقيدة وشريعة وأخلاق.

وفيما يتعلق بالملائكة البررة عليهم السلام، كالوا لهم من ألفاظ السب والشتم والتهكم والسخرية الشيء الكثير، وهذه بعض الشواهد على اعتقاداتهم الشنيعة هذه:

يصف النصيري أدونيس الملائكة بالموت وهو يرمز بذلك إلى الدين والوحى، يقول:

(قلنا لك الوداع من سنين

قلنا لك المرثية التائبه

يا هامة الملائك الميتين

يا لغة الجرادة الهاربة)(١).

يقول: إننا من زمان ودعنا لغة ودين وتراث المسلمين القائم على الوحي، ولاشك أنه وقومه من النصيريين قد تركوا دين المسلمين منذ ألهوا غير الله تعالى، ثم أضاف إلى ذلك إلحاده وكفره المعاصر فكانت ظلمات بعضها فوق بعض.

ويقول في سخرية واستخفاف:

(سأصير حبيباً يغامر، أو عاشقاً ملاك سجرته الأميرة) (٢).

ويقول:

(أيها الجرح يا موتى الأليف

في الجرح أبراج وملائكة)<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٣٨٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٤٨١.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٥٢٩.

ويقول متهكماً:

(أنتم أيها الملائكة

الأطهار المنقذون القواد الحكام... إلخ

التمس منكم في هذه اللحظة معجزة واحدة

أن تعرفوا كيف تقولون: وداعاً، واو دال ألف عين ألف

معجزة واحدة: وداعاً)(١).

ويقول:

(رف حولي

جبريل قال ـ أبشر

ومدلي سكرة

طعمتها

ولم يزل في فمي الطعم)(٢).

وفي مقطوعته الإلحادية «السماء الثامنة (٣)» التي يصور فيها قضية الإسراء والمعراج تصويراً أسطورياً، ويحشد فيها عقائد الكفر والإلحاد، ومن ذلك أنه جعل نفسه هو الشخصية التي أسري وعرج بها ـ قاتله الله ـ ثم يسوق الأكاذيب والقصص المختلقة على الله تعالى وملائكته عليهم السلام، ورسوله ﷺ، ومن ذلك قوله:

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۱/۷۰.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٠١/٢ ـ ١٠٠٨.

<sup>(</sup>٣) كان عبدالكريم العودة، وهو أحد الحداثيين المحليين كان يكتب في مجلة اليمامة زاوية بعنوان «سماء ثامنة» وهو عنوان انتحله من أدونيس كما ترى، ورغم أنهم يحاربون التكرارية والاقتباس إلا أنهم في معظم سلسلة أسانيدهم المظلمة لم ينفكوا من ذلك.

(ثم رأيت ملكاً لم يبتسم ـ من هو ياجبريل؟ - عزرائيل، اقترب وسلم سلمت هب واقفاً هنأني سألت: كيف تقبض الأرواح؟ قال: سهل. حين يتم أجل الإنسان أرسل أربعين من ملائكي ينتزعون روحه من العروق حينما تصير في حلقومه أسلها كشعرة تسل من عجين فإن تكن طيبة قبضتها بحربة من نور وإن تكن خبيثة قبضتها بحربة من سخط وبدت الدنيا في يده كدرهم)(١). وفي آخرها يقول: (ولم تزل تنزل. . هاوصلنا ودعني جبريل، قال: حدث بما رأيت واختفي البراق)<sup>(۲)</sup>.

وفي إحدى مقاطعه الإلحادية المحشوة بالمعاني الكفرية، في ضميمة معتمة، وارتكاس ظلامي مدلهم، يبدأ بنفي النبوة ثم نفي الألوهية ويصف الله العظيم بأنه مثل شيخ يموت تعالى ربنا ذو الجلال والإكرام، ثم يشير إلى الفكر الحديث الذي يريده ويرمز له بالشمس، ويرفض الدين ويرمز

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/١٣٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٤٦/٢.

لذلك بترك المآذن، وترك الوحي والغيب ويرمز له بترك الملائكة، ويحلم بمدن غير المدينة والكوفة؛ لأنه يريد واشنطن وباريس ولندن وموسكو، ثم ينادي بهدم كل ما سبق، في عبارات رمزية مهترئة مهتوكة اهتراء فكره المعوج، يقول أدونيس:

(ها غزال التاريخ يفتح أحشائي، نهر العبيد يهدر لم يبق نبي إلا تصعلك، لم يبق إله

نجىء نكتشف الخبز اكتشفنا ضوءا يقود إلى الأرض

اكتشفنا شمساً تجيء من القبضة، هاتوا فؤوسكم نحمل الله كشيخ يموت نفتح للشمس طريقاً غير المآذن، للطفل كتاباً غير الملائك للحاكم عيناً غير المدينة والكوفة هاتوا فؤوسكم)(١).

والشاهد هنا رفض الدين والوحي ورفض أن يكون للطفل كتاباً من الدين الذي جاءت به الملائكة.

ويقول مقرراً خرافة الملاك والزهرة:

(انظر ملاك يهبط من الزهرة)<sup>(٢)</sup>.

فهو يكذب بالحق ويجحده، ويؤمن بالكذب ويقرره، وقد رأينا في الفصول الماضية هذه الحقيقة بجلاء، في جحده لوجود الله وربوبيته وألوهيته، وإيمانه بالوثنيات الفينيقية والإغريقية وغيرها، وهذا من أعظم الأدلة على ضلال عقول أهل الكفر والإلحاد ﴿إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنَّاكُمْ بَلْ هُمْ أَضَلُ سَكِيلًا ﴾(٣).

وتبلغ به وقاحته وجرأته على الله تعالى وملائكته حداً كبيراً، في تحريض على الكفر والاستخفاف بالله تعالى وملائكته، وغزو منتهك لحرمة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢٦٦/٢.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق Y/ ۲۹۹.

<sup>(</sup>٣) الآية ٤٤ من سورة الفرقان.

الإسلام، وذلك حين يقول تحت عنوان «فواصل»:

(١ ـ كثيراً حبس الخالق الشمس والقمر تأديباً وكان حين يتوبان ويستأذنان بالشروق يأتي إليهما ملاك يأخذ بآذانهما ويطلعهما من باب التوبة

٢ ـ كان الخالق حين يخرج أنثى إلى الأرض
 يبعث إليها ملاكين

يضع الأول يده بين ثدييها يضع الثاني يده في مكان آخر (١) حين يتعب المكان (٢) يحملانها إلى ظل تحت شجرة المحنة) (٣).

وما سُمع في تاريخ المسلمين بزنديق يقول مثل هذه الأقوال، ولا تجرأ أحد بمثل ما تجرأ هذا المصنوع على أعين أعداء الدين، كذب على الله ذي الجلال، ووصف للملائكة الكرام البررة بالأوصاف الدنسة، دَنَس عقائده، ولو أنه شعر أن في المسلمين من يوقفه عند حده لما فاه بهذه الفظائع، ولكن ضعف المسلمين أدى إلى هذه الذلة، فما القول فيمن ينشر أخبار هذا الخبيث أو صورته أو كتبه معجباً مادحاً؟ إنه ليس ببعيد عنه، بل هو مشارك له موال لعقائده وضلالاته، قال الله تعالى: ﴿ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَى شَرِيعَةِ مِنَ ٱلأَمْرِ فَاليَّعْهَا وَلَا نَتَبِعٌ أَهْوَاءَ ٱلذِينَ لَا يَعْلَمُونَ الله وَاللهُ وَالله

<sup>(</sup>١) (٢) يقصد الفرج.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٥٠٧.

<sup>(</sup>٤) الآيتان ١٨ ـ ١٩ من سورة الجاثية.

ومن أقواله المستنقصة للملائكة عليهم السلام:

(تنهض من الحطام أزمنة ثانية

حيث تتموّج الجموع

تمترج السعال بالجنة

والخبز بهالة الملائكة)(١).

وقوله:

(هذا لقاؤها الأخير  $ightarrow^{(7)}$ 

من أنت؟

أخذك

حيواناً ملائكياً

يضع السم في شفة

والبلم في شفة)<sup>(٣)</sup>.

وقوله: (الملاك أول الحيوان)(٤).

وقوله: (أين الصرصار يتقمص وجه الملاك)<sup>(ه)</sup>.

وقوله:  $(\infty^{(7)})$  سلاماً أيها الحيوان

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/٥٥٦.

<sup>(</sup>٢)(٦) هذا موجود كذا في الأصل، وهو نوع من الإبداع الحداثي الذي لم تصل العقول إلى معرفة كنهه!!!.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٨٨٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/ ٦١٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢/ ٦٣٠.

أنت وحدك الملاك الأبيض)(١).

وقوله ساخراً:

(إنه الفقر يمطر فوق الزيتون

إنها الحقول تتبرك بثياب الملائكة)(٢).

وقوله:

(رقعة ثالثة

يلحق بالفضاء، يعيش عيشة الغيم.

لأيامه رائحة لايعرفها من ملائكة الجسد غير الطبع)(٣).

إلى غير ذلك من الأقوال الخبيثة التي يتخبط في غياهبها هذا المأفون.

أمّا السياب فقد وصف ملك الموت ـ عليه السلام ـ بوصف دني، وسماه «ثعلب الموت» وقال عنه:

(ثعلب الموت، فارس الموت، عزرائيل يدنو ويشحذ.

الفصل. آه

منه آو، يصك أسنانه الجوعى ويرنو مهدداً، يا إلهي ليت أن الحياة كانت فناء

قبل هذا الفناء، هذي النهاية

ليت هذا الختام كان ابتداء

واعذاباه، إذ ترى أعين الأطفال هذا المهدد المستبيحا صابغاً بالدماء كفيه، في عينيه نار وبين فكيه نار

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/٦٦٣.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق Y/ 378.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٧٠٧/٢.

كم تلوت أكفهم واستجاروا وهو يدنو، كأنه احتثَّ ريحا

مستبيحا

مستبيحاً، مهدداً، مستبيحا.

من رآها، دجاجة الريف، إذ يمسي عليها المساء في بستانه؟ حين ينسل نحوها الثعلب الفراس، يا للصريف من أسنانه! وهي تختض، شلها الرعب، أبقاها بحيث الردى ـ

كأن الدورب

استلها مارد، كأن النيوبا

سور بغداد موصد الباب لا منجى لديه، ولا خلاص ينال هكذا نحن، حينما يقبل الصياد عزريل:

رجفة فاغتيال)<sup>(١)</sup>.

فهو يسمي ملك الموت ثعلباً، ووصفه بأنه لديه نصل يأخذ به الأرواح وهو الوصف نفسه الذي قاله أدونيس وغيره، ويغلب على الظن أنهم تلقوا هذا عن خرافات النصارى أو اليهود ثم يصف ملك الموت بأنه ماجاء لقبض الروح إلا لأن أسنانه جوعى!!، وأنه مهدد للحياة ونظارتها وحلاوتها ومستبيح.

والاستباحة للشيء لاتكون إلا إذا كان محرماً من قبل، ثم يصفه بأن أكفه مصبوغة بالدماء وفي عينيه نار، ثم يمثله كالثعلب ينسل إلى الدجاج في الحظيرة، وهي أوصاف ملصقة بهذا الملك الموكل من الله تعالى يقبض الأرواح تدل على انحراف القائل وعدم توقيره لما ألزم الشرع بتوقيره.

<sup>(</sup>١) ديوان السياب: ص ٤٤٧ ـ ٤٤٨.

وفي موضع آخر يصف ملك الموت بأنه قد مات، وهذا كذب ومخالفة للحقيقة فإنه لايموت في هذه الحياة الدنيا، والذي ثبت أنه يؤتى بالموت ـ وليس ملك الموت ـ يوم القيامة على هيئة كبش فيذبح بين الجنة والنار(١)، قال السياب على لسان حفار القبور:

(لايهلكون علام تنعب؟ إن: عزرائيل مات! وغداً أموتُ غداً أموت)(٢).

أمّا صلاح عبدالصبور فإنه يذكر ملك الموت في صورة أخرى من التهكم والاستخفاف قائلاً:

(وفي مساء واهن الأصداء جاءه عزريل

يحمل بين أصبعين دفتراً صغير

ومد عزريل عصاه

بسر حرفي «كن» بسر لفظ «كان»

وفي الجحيم دُحرجت روح فلان

يا أيها الإله

كم أنت قاس موحش يا أيها الإله)<sup>(٣)</sup>.

وهذا مقطع من قصيدته الشهيرة «الناس في بلادي» والمترعة بالاعتراض على الله والسخرية به تعالى، وبالقدر وبالنبي ﷺ، وها هو هنا يسخر من ملك الموت ويصوره في الصورة الهزلية (٤)!!.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب تفسير القرآن، باب: وأنذرهم يوم الحسرة ١٧٦٠، ومسلم في كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب: النار يدخلها الجبارون والجنة يدخلها الضعفاء ٨/١٨٨.

<sup>(</sup>۲) ديوان السياب: ص ٥٤٦.

<sup>(</sup>٣) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٣١.

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح الدكتور عبدالباسط بدر لهذه القصيدة وتوضيحه الجيد لما فيها من مآخذ=

وهناك صورة أخرى، يصف فيها ملكاً، تبدو صورة جميلة، لكنها محتوية على وصف لايليق بملك كريم، يقول صلاح:

(وحين يأفل الزمان يا حبيبتي

يدركنا الأفول

وينطفى غرامنا الطويل بانطفائنا

يبعثنا الإله في مسارب الجنان درتين

بین حصی کثیر

وقد يرانا ملك إذ يعبر السبيل

فينحني، حين نشد عينه إلى صفائنا

يلقطنا، يمسحنا في ريشه، يعجبه بريقنا

يرشقنا في المفرق الطهور)<sup>(١)</sup>.

وهذه أعمال لايُمكن أن تحدث من ملك لمجرد أنه رأى هذا وحبيبته، وفي وصفه للملك بهذه الأوصاف إلحاق مالايليق بملائكة الله تعالى، وهو ضرب من ضروب الانحراف الاعتقادي.

وفي مسرحية الحلاج يقول صلاح على لسان أحد المتصوفة:

(... وطريقنا أن تنظر للنور الباطن

ولذا، فأنا أرخي أجفاني في قلبي

وأحدق فبه فأسعد

وأرى في قلبى أشجاراً وثماراً

<sup>=</sup> اعتقادية، وتحليله النادر والعميق لمضامينها وأهدافها في كتابه مقدمة لنظرية الأدب الإسلامي: ص ٦٦ ـ ٧٧.

<sup>(</sup>۱) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٢٤٤.

وملائكة ومصلين وأقماراً)(١).

وإذا عرجنا إلى نصارى الحداثة لنرى مالديهم من انحراف في شأن الملائكة نجد أن يوسف الخال يعبر عن سخافة معتقده في الله والملائكة بقوله:

(واهدم سياج الوعد والأمان

فالله قد يمسح ذات يوم

معالم الوجوه

لأن واحداً من الملائكة

أصيب وهو ساجد

بمثل عارض الجنون

هو البقاء راقص

على حبال الليل والنهار)(٢).

ونجد جبرا يمج تفاهاته على هذا النحو:

(في هذه العظيمات المكورة

المتآزرة المتآمرة

إثر الملائكة محومة

إثر الذباب مهمومة

تحلل الحب والموت

إلى معانٍ

كالنقيق)<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٦٧.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية الكاملة ليوسف الخال: ص ٣٥٩.

<sup>(</sup>٣) المجموعات الشعرية الكاملة لجبرا: ص ٦٥.

ويصف الملائكة المسبحة بحمدالله بلا فتور، بأنها تغني من ذرى فلسطين، وأن ملك الموت يرقص الدبكة، فيقول:

(أمن ذراك غنت الملائك للرعاة

أنشودة السلام والمسرة للبشر

لم يضحك سوى الموت إذ رأى

بين أمعاء الدواب

أضلع البشر

وخلال قهقة الرصاص

راح يرقص دبكة

على رؤوس الباكيات)(١).

ويقول:

(وعلى قدميك تراب قدسه دم المصلوب

وبعض شذی من زهور سُقبت

في الليل أغاني الملائكة)(٢).

وتالله أن الملائكة لاتغني بل كما قال الله تعالى: ﴿ فَٱلَّذِينَ عِن دَيِّكَ لَيْكَ حُونَ لَهُ بِأَلَيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْتَعُمُونَ ﴾ (٣).

وقد نقلنا في الوجه الأول من كلام توفيق صايغ ما يدل على وصفه الملائكة بالأنوثة، ومنه قوله:

(الملائكة، لا ملائكة في الأثير

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٧٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٨ من سورة فصلت.

قصقص البيضُ الجناحَ، تصفرن

شحرن... لايرفرفن... لايمدون من أذرع العطف

. . . يأتين إن يأتين في ركب إله.

\_ و لا إله)<sup>(١)</sup>.

إلى آخر كلامه الركيك الذي يثير الغثيان، والشفقة على نفوس تستعذبه وترى فيه إبداعاً وفناً!!.

ونجد عند أنسي الحاج من ضمن أوشامه وأخلاطه الإلحادية الكثيرة، سخرية وتهكماً بالملائكة الكرام، ومن ذلك قوله: (في الفاصل مابين الفصل الخائب والبركة، يحكم ببروده الخبيث ملاك الحياد النزيه البغيض)(٢).

وقوله: (نوبة طهارة، ونوبة خطيئة، سرير واحد للروح القدس والشيطان، والرفاق بات يصعب عليهم السير مع هذا المحير)<sup>(۳)</sup>.

هذه بعض أقوال نصارى الحداثة، أمّا غيرهم فنجد عندهم أيضاً انحرافات كثيرة، منها قول أمل دنقل يتحدث عن موت أمه:

(نائماً كنت جانبها، ورأيت ملاك القدس

ينحنى، ويربت وجنتها

وسارت يقلبني قشعريرة الصمت)(٤).

وقد يظن متعجل أن الحداثيين يؤمنون بوجود الملائكة، "وهذا أمر قد تحدثنا عنه في الوجه الأول» والحقيقة أنهم يستعملون اسم الملائكة وأعمال الملائكة التي ينسبونها إليهم على أساس أنها ضرب من

<sup>(</sup>١) المجموعات الشعرية للصايغ: ص ٢١١ ـ ٢١٢.

<sup>(</sup>۲) خواتم لأنسى الحاج ٦٢ ـ ٦٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٦.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية لأمل دنقل: ص ٣١٢.

الأساطير، وقد ذكر ذلك مؤلف «موسوعة الفلكلور والأساطير الشعبية» وهو حداثي شهير، أضف إلى ذلك أنهم يلحقون بالملائكة أوصافاً هابطة وأعمالاً غير لائقة في تجن وتهكم مقصودين، خذ مثلاً أقوال نزار عن الملائكة، والتي منها قوله: (أمّا الحديث عن عودة مصر إلى العرب أو عودة العرب إلى مصر فهو مثل الحديث عن جنس الملائكة سفسطة لا لزوم لها)(١).

ومن أبشع ما قيل أو يقال في هذا الوجه من الانحراف قول هذا الخبيث، وأستغفر الله العظيم من إيراد هذا القول:

(لأننى أحبك

يحدث شيء غير عادي

فى تقاليد السماء

يصبح الملائكة أحراراً في ممارسة الحب

ويتزوج الله حبيبته)(٢).

سبحانك ربي سبحانك ما أعظم شأنك، سبحانك لا إله إلا أنت الواحد الأحد الذي لم يتخذ صاحبة ولا ولداً.

ويقصد بممارسة الحب: العملية الجنسية، إذ تعارف أهل الدعارة على تسمية دعارتهم حباً وكتب هذا الداعر مليئة بمثل هذا إن أراد التلميح عن الجنس، أمّا إذا مارس دعارته بالمكشوف كما هي عادته، فإن عباراته عن الجنس تكون فاضحة صريحة.

ويقول عن خدينته:

(ربما كنت راضية عنى

لأنني جعلتك كالأميرات في كتب الأطفال

<sup>(</sup>۱) فتافیت شاعر: ص ۸۲.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية الكاملة لنزار قباني ٢/ ٤٤٢.

ورسمتك كالملائكة على سقوف الكنائس)(١). و يقول:

(.. فالحب الكبير هو دائماً حب صعب وليس صحيحاً أنه يأتينا على عربة تجرها الملائكة)(٢).

أمّا محمود درويش فيقول عن «الأرض» أي أرض فلسطين:

(فدائى الربيع أنا، وعبد نعاس عينيها

وصوفي الحصى والرمل والحجر

سأعبدهم، لتلعب كالملاك، وظل رجليها على الدنيا، صلاة الأرض للمطر)<sup>(٣)</sup>.

ويقول في «أبيات غزل»:

(سألتك: هزي بأجمل كف على الأرض

غصن الزمان

لتسقط أوراق ماض وحاضر

ويولد في لمحة توأمان

ملاك وشاعر)<sup>(١)</sup>.

فهو يقرن بين الملك المطهر والشاعر الحداثي، ويجعل الملاك مولوداً، ولو كان ذلك على سبيل الاستعارة والمجاز كما يقول بعضهم فإن ذلك لا يليق بالملائكة.

ويقول:

(لم تزل شرفة هناك في بلادي ملوّحة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢٠٣/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٨٨٠.

<sup>(</sup>۳) دیوان محمود درویش: ص ۱۰۱.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٣٠.

ويد تَمنح الملاك أغنيات وأجنحه)(١) ويقول مخاطباً وطنه:

(تکبّر تکبّر

فمهما يكن من جفاك

ستبقى بعيني ولحمى، ملاك)(٢).

هذا النص والنصان اللذان قبله قد يقال بأنها محتملة لأوجه عديدة منها ما هو حسن يمكن اعتباره ولو عن طريق المجاز، غير أنه إذا أخذت هذه النصوص في سياق التوجه المعروف عند هذا الشاعر فإنه يمكن أن تعتبر خطوة أخرى في درب تدنيس المقدس ضمن الإطار الأصولي للتوجه الحداثي.

ويتحدث عن محبوبته جاعلاً المَلَكَ أنثى مثل حبيبته، ويصفه بأنه يمارس الجنس، وذلك في قوله:

(ذهبت إلى الباب

مفتاحها في حقيبتها

وهي نائمة كالملاك الذي مارس الحب)(٣).

أُجَلُّ الله ملائكته وقدسهم عما يقول هؤلاء.

أمّا الشيوعي الفلسطيني معين بسيسو فإنه في مقدمته لديوانه يتبرع بالإطراءات المترعة بالإعجاب لبني عقيدته الماركسيين<sup>(1)</sup>، وكان مما قال في هذه المقدمة البئيسة: (الملائكة الذين كتبوا قصيدة الكون في ستة أيام واستراحوا بعد ذلك في اليوم السابع لم يقرأوا ولم يكتبوا لن يغفروا لك<sup>(0)</sup> أبداً إنك واصلت الكتابة بعدهم إلى عشرين أو ثلاثين عاماً... الملائكة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٧٤١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٤١.

<sup>(</sup>٤) امتدح روفائيل ألبرتي، ممدوح البياتي أيضاً، وامتدح لوركا ممدوح التيار الماركسي واليساري عموماً.

<sup>(</sup>٥) يقصد روفائيل ألبرتي.

ضدك والشياطين أيضاً، فالملائكة الذين قالوا نعم، ليسوا ضد الشياطين الذين يقولون: لا، «فلا» الشياطين بين الجدد هي «نعم» الملائكة القدامى، الذئاب الجديدة تقدم أوراق اعتمادها للذئاب القديمة، فذلك الشيطان الجميل الذي قال: لا للقصيدة الواحدة التي تكتب خلال ستة أيام، ويتم تتويجها ملكة، لايزال في زنزانة الملائكة. ونحن الذين نكتب الشعر باسمه، لم نقدم له ولو حبة اسبرين، على امتداد سنوات الكتابة)(١).

هذا الهراء المتفسخ هو نموذج للفصاحة الحداثية، المشربة بالتشويش والغمغمة اللفظية!!.

ثم يتحدث عن حلف متوهم بين الملائكة والشياطين ضد الشيوعي المقصود بالمدح، ويرمز بالملائكة والشياطين إلى أشخاص من الذين لهم مواقف مع ممدوحه الشيوعي، ثم يصف الملائكة بأنهم ذئاب وأن الشيطان الجميل مسجون في زنزانة الملائكة؛ لأنه تجرأ وقال: «لا».

هذا الشيطان ـ زعيم الحزب الحداثي ـ هو الذي امتدحه أمل دنقل في قوله: (المجد للشيطان، معبود الرياح من قال «لا» في وجه من قالوا «نعم» من علم الإنسان تمزيق العدم

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لمعين بسيسو: ص ١٠.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٨ من سورة ق.

من قال «لا» فلم يمت وظل روحاً أبدية الألم)(١).

وقال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ مِنَ ٱلشَّيَطَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ اللَّهِ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَنَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ إِنَّمَا سُلْطَنَهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَٱلَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ ﴿ آَنِهِمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْنَنِ نُقَيِّضَ لَهُ شَيْطَنَا فَهُوَ لَهُ قَرِينُ ﷺ (٣).

وقال \_ جَلَّ ذكرُه \_: ﴿ اَسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطَانُ فَأَنسَنَهُمْ ذَكْرُ ٱللَّهِ أُولَائِكَ حِزْبُ ٱلشَّيْطُانِ مُمُ ٱلْمُنْكِمُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُمُ الْمُنْكِمُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُمُ الْمُنْكِمُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُمُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُمُ الْمُنْكِمُونَ اللَّهُ الْمُنْكِمُونَ اللَّهُ عَلَيْهُمُ الْمُنْكِمُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلِمُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

ومن يتأمل نتاج الحداثيين يرى أنه استحواذ عليهم أشد الاستحواذ فما من دركة من دركات الشر إلا أحبوها ومدحوها، وما من درجة من درجات الخير والحق والفضيلة إلا عادوها وحاربوها وذموها.

مدحوا الوثنية وذموا التوحيد، أحبوا العهر والدعارة وأبغضوا الطهر والزكاء، كفروا بالله وآمنوا بالأصنام، حاربوا شرع الله وقدسوا تشريعات البشر، وحالفوا الشيطان النجس وأحبوه وامتدحوه، وأبغضوا الملائكة الأطهار ونفروا منهم.

فسبحان الله كم في أعمالهم وتصرفاتهم من خبائث تدل على خبثهم، ومواقف تؤكد انحطاطهم وأعمال ترشد إلى فساد طويتهم، وصدق الله العليم الخبير القائل في كتابه العظيم: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱلْآَيَّدُواْ عَلَىٓ ٱدْبَرِهِم مِّنَ بَعْدِ مَا لَبَيْنَ

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لأمل دنقل: ص ١١٠.

<sup>(</sup>٢) الآيات ٩٨ ـ ١٠٠ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٦ من سورة الزخرف.

<sup>(</sup>٤) الآية ١٩ من سورة المجادلة.

## لَهُمُ الْهُدَى لِلسَّيْطِانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ

ومن أقوال بسيسو المنحرفة قوله:

(حين يحب الله ملاكاً

يجعل منه إنساناً)<sup>(۲)</sup>.

وأبشع من ذلك وأقذر، قوله:

(والله كان يلعب الشطرنج

كل ليلة مع الملائكة

عيني على الملك

والله كانت عينه على

وكان حين يسقط الملك

أمضى إلى يديك، كى اصطاد يا حبيبتى الطيور) $(^{(\pi)}$ .

سبحان ربك رب العزة عما يصفون.

وهذا الحداثي الهابط - هبوط مبادئه وأفكاره - له في عقول وقلوب غلمان الحداثة الإمعات مكانة سامقة، فما فتئوا يمدحونه ويرثونه في بكائية مستمرة، دبجتها أقلامهم المستعارة (٤٠)!!.

وفي مقطع آخر يُعجب بسيسو بجثة فرعون، وهذا طبيعي لأنه عدو لله

<sup>(</sup>١) الآية ٢٥ من سورة محمد.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية الكاملة: ص ٥٠٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٥١٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: الحداثة حقائق ووثائق وهو شريط سجلتُه عن الحداثة المحلية عام ١٤٠٧ هـ، ونسخته مجلة الناقد في العدد الأول تموز يوليو ١٩٨٨ م/١٤٠٨ هـ. انظر: ص ٤٣ من هذا العدد.

ورسوله، ثم يتهكم بالملائكة في صورة هزيلة هزال عقيدته، فيقول:

(ما أجمل المومياء في التابوت

ترفض أن تموت

والعصافير تبنى للملائكة

أعشاشها في الغصون الشائكة)(١).

وللفيتوري صلة مع هذا اللون من الانحراف وهو القائل:

(وأعري الخيانة

نائمة كملاك عميق الطهارة

فوق سرير الخيانة)(<sup>۲)</sup>.

وللرافضي اللبناني محمد علي شمس الدين مقولة أبشع وذلك في قوله:

(فتعالى يا أودية احتفلى

بهبوط ملاك مؤتزر بالصعتر واللبلاب

وعصفورين كجبرائيل وميكائيل على الطرفين

وفية تحميه من الشمس «مزينة بالشمس»

ومرسلة من قارب «جعفر» في الوادي)<sup>(٣)</sup>.

وللشيوعي الفلسطيني سميح القاسم مشاركة في هذا اللون من الانحراف وذلك في قوله:

(ملائكة متعبون

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لبسيسو: ص ٦٧٥.

<sup>(</sup>۲) ديوان محمد الفيتوري ۲/۱۰۷.

<sup>(</sup>T) غيم لأحلام الملك المخلوع: ص 35.

يحطون ليلاً على كتفي ويبكون

تسقط أوراق قلبي على الأرصفة)(١).

ولنأخذ نماذج من الانحرافات في هذا الباب والذي حملت لواءه مجلة الناقد المتممة لمشروع يوسف الخال وعصابة شعر، والتي ركزت اهتمامها بصورة مكشوفة على معاداة الإسلام والحركات الإسلامية، سيراً مع الاتجاهات الدولية المعادية لدعاة الإسلام اليوم، وما من ساقطة إلا وتجد لها في مجلة الناقد مكاناً، فمن ذلك قول بعضهم في مقطوعة اسمها «آخر السلالة»:

(وهنا وهناك

تجوب دورية الملائكة وسائدنا

ثمة تنانير من العسل والأوراق)(٢).

ومن ذلك قول آخر: (ولا أبخل على ملائكتي ببعض الفخر والابتسام، هل ما هنا لك ـ وحق ماتعبدون! ـ إني أمارس الثبوت والاختزال، وأسعى إلى التفويت والتخلي، إني بكلمة جامعة لا شريك لها...)(٣).

ويشرح باروت استخدام بعض الحداثيين لمضامين «ملائكية» حسب تعبيره، فيقول: (والملائكية تعني أن الشاعر يخلق عالمه الخاص المستقل عن عالم الواقع والتحرر منه)(٤).

<sup>(</sup>١) لا أستأذن أحداً: ص ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) مجلة الناقد العدد الثامن فبراير ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٢٩، والكلام المنقول لحداثي من العراق اسمه هاشم شفيق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ـ العدد الثامن عشر ديسمبر ١٩٨٩ م/١٤١٠ هـ: ص ٤٢ من مقطع بعنوان «من وجوديات يقظان بن الحي» لكاتب من المغرب اسمه سالم حميش.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه العدد العاشر إبريل ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٢٢.

والآن إلى نماذج من الانحرافات في الرواية الحداثية، فمن ذلك قول عبدالرحمن منيف التهكمي الساخر: (من يسمع أن الخوش تتحدث لأول مرة يظنها امرأة شديدة الاتزان، وحين تبدأ برواية قصة سفر ابنها، ترويها وكأنها تعني امرأة أخرى... ثم فجأة تتغير لهجتها ونبرة صوتها، تتلفت حولها بفزع تتلمس الأرض كأنها تخاف أن تنفتح فتصرخ بانفعال:

- اسمعوا يا أهل الوادي، المنام مايكذب، جاءني ثلاثة ملائكة، كانوا في ثياب بيضاء، وقالوا لي: الخوش يكون هنا يوم الخميس، الملاك الكبير له وجه مثل وجه الخوش ويضحك مثله، وكان الصغير بقوة الخوش، والثالث ما شفته لأنه كان يعطيني ظهره)(١).

وهكذا يتم توظيف الجنون والسخرية لتحطيم هذا الركن العظيم وتنزيل درجته إلى حضيض الامتهان.

أمّا الطاهر بن جلون فقد استخدم هذا الأسلوب الساخر التهكمي التدنيسي بصورة مكررة للوصول إلى المقصد نفسه، ومن ذلك قوله في رواية «ليلة القدر» على لسان أحد شخصيات الرواية: (إن الليلة السابعة والعشرين من هذا الشهر مناسبة للحساب وربّما للغفران ولكن بما أن الملائكة سيحضرون معنا لإحلال النظام سأكون حذراً، أريد إعادة الأمور إلى نصابها قبل أن يتدخلوا فيها، إنهم يعتقدون بأنهم صارمون تحت مظهر رقتهم الظاهرة، إحلال النظام هو بدء الإقرار بالمعصية هذا الوهم الفظ الذي جلب اللعنة على العائلة بأسرها)(٢).

ثم يتحدث عن المؤذن وعن الملائكة فيقول: (اسدلي الستائر، قد ينخفض صوت هذا الغبي الذي ينهق يجب أن يعاش الدين في صمت وتأمل، وليس في هذه الجلبة التي تكدر صفو ملائكة القدر، هل تقدرين

<sup>(</sup>١) مدن الملح ١/٧٥.

<sup>(</sup>٢) ليلة القدر: ص ١٨.

جسامة العمل الذي عليهم إنجازه في بضع ساعات؟ التنظيف! إحلال النظام! إنهم على أية حال فعالون، أحس بأنهم حاضرون في هذه الحجرة، وأنا أساعدهم على التنظيف، أود أن أرحل نظيفاً، مغسولاً من كل هذا العار الذي حملته بداخلي طوال شطر كبير من حياتي)(١).

(... إنها حوالي الثالثة وبضع دقائق، لقد أنجز الملائكة نصف عملهم إنهم يمضون دوماً مثنى مثنى، خاصة لأخذ الروح، في الواقع، يحط أحدهما على الكتف الأيمن، والآخر على الأيسر، وبنفس الحماس، يأخذان الروح بحركة بطيئة ولطيفة، إلى السماء، لكنهما في هذه الليلة ينظفان، ولا وقت لديهما للانشغال بشيخ في رمقه الأخير، لاتزال أمامي بضع ساعات لكي أتكلم معك حتى شروق الشمس، بعد صلاة الفجر، وهي صلاة قصيرة، فقط لتحية بشائر النور)(٢).

ويقول على لسان امرأة من شخصيات روايته: (... كنت في ذلك اليوم أضم بين ذراعي شخصاً مجهولاً، ربّما أميراً مبعوثاً من طرف الملائكة تلك الليلة السابعة والعشرين، أميراً أو طاغية مغامراً، قاطع طرق حجرية، لكنه رجل، جسد رجل...)(٣).

ويصف إحدى الداعرات على لسان إحدى الشخصيات بقوله: (أنت منقذتنا الملاك الذي صار مطلعاً على كل شيء، إما إن تلعنينا أو تنقذينا، ملاك مبيد سيرتب هذا النسيج العنكبوتي) (٤٠).

وفي الرواية الإلحادية «مسافة في عقل رجل» يضيف علاء حامد إلى إنكاره وجود الملائكة الأسلوب الهزلي للسخرية بالله - جلَّ وعلا - وملائكته، فيقول: (الحاكم يملك الأرض ومن عليها، ويقابله الله ملك

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣١٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٨٦.

السموات والأرض، الحاكم يرى بعيونه «جواسيسه» والله يرى ويسمع هو الآخر وإحدى وسائله ملائكته)(١).

ويقول: (... إسرافيل يغني على أنغام جوكة الملائكة مع رقصات السامبا للجن الأزرق والأحمر وزعقات الشياطين وهز بطن إبليس العاق، الذي سيمتطيه رواد الجنة كما يمتطي السائحون الجمال... وتلك السراويل هل لديكم مصانع لتصنيعها.. يديرها الملائكة والجن الطالح!!)(٢).

إلى آخر ما في هذه الرواية من سخرية لاذعة وتهكم صارخ وكفر بواح.

أمّا نوال السعداوي فإنها تقول في روايتها «سقوط الإمام»: (... وقفت بين يدي الرسول مرفوع الرأس أنكمش في تواضع داخل ذاتي، ويأتي جبريل عليه السلام على شكل الملاك الطاهر فيحملني على جناحيه إلى ممتد المشاهدة، وأغمض عيني ثم أردهما فإذا بي في الملكوت الأعلى وهو سدرة المنتهى، وأسمع صوت الله يناديني: يا قاضي القضاة الآن اكشف عنك غطاءك ليكون بصرك حديداً ووجهك جديداً وذاتك جديدة) (٣).

وفي الجملة هذا نوع من أنواع انحرافاتهم، وقد امتطوا أسلوب السخرية لتهديم مباني وأركان الإسلام، وتحقيرها، وإزالة مكانتها من النفوس.

ونقول لهم كما قال نبي الله نوح عليه الصلاة والسلام: ﴿إِن تَسَخُرُواْ مِنكُمْ كُمَا تَسْخُرُونَ ﴾(٤).



<sup>(</sup>۱) مسافة في عقل رجل: ص ١١٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١١٩.

<sup>(</sup>٣) سقوط الإمام: ص ١١٤.

<sup>(</sup>٤) الآية ٣٨ من سورة هود.

## الوجه الثالث: إلحاق أسماء وأوصاف الملائكة بغيرهم:

إذا كان أرباب الأدب العربي المعاصر يجحدون وجود الملائكة، ويسخرون في كلامهم من الملائكة ويفوهون عنهم بألفاظ التهكم وعبارات التنقص، فإنهم لايعوزهم وهذا حالهم وشأنهم أن يسموا ويصفوا غير الملائكة بأسماء وصفات الملائكة.

وذلك أنهم قد انهدمت في نفوسهم معاني التوقير لدين الله، الذي يأمر بلزوم حدوده، والتي منها توقير هؤلاء الكرام البررة ـ عليهم السلام ـ وإبعاد كل مايلحق بهم النقص أو الذم أو التحقير، من وصفهم بغير ما يليق، أو وصف غيرهم بالأوصاف الخاصة بهم.

وقد دأب أصحاب أدب الحداثة وفكرها إلى تحطيم كل هذه الحدود وتجاوز سائر الآداب والأحكام المتعلقة بهذا الركن من أركان الإيمان.

فها هو أدونيس الباطني التموزي الحداثي يتحدث عن فرج امرأة قائلاً: (أيها الجرح يا جحيماً يضيئني

أيها الجرح يا موتى الأليف

في الجرح أبراج وملائكة)<sup>(١)</sup>.

قدس الله ملائكته الأطهار ونزههم عن هذا.

ويقول عن النهار الذي ينتظره «نهار الحداثة» والذي حقيقة الظلام والعتمة:

(النهار بكانا هنا وبكانا هناك

فاتحا صدره للهزيمة

راسماً شارك الملاك

فوق أشلائنا وخطانا)(٢).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لأدونيس ١/٥٢٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٣٨٥.

ويتهكم بالذين يكرهونه ويتمنون موته، فيقول:

(يا من تكرهون التلفظ باسمي
تلصقونني بعيونكم حين تقرأون أخبار الوفيات
وتصرخون: قسماً يسير وفي كل جيبة من جيوبه مدفع وامرأة عارية
أنتم أيها الملائكة الأطهار المنقذون القواد الحكماء... الخ
التمس منكم في هذه اللحظة معجزة واحدة
أن تعرفوا كيف تقولون وداعاً...)(١).

إن هذه العبارات التي رد بها على الذين يكرهونه، تعد في موازين الحداثة الدخانية أعظم رد قام به هذا الأعجم!!.

وأما كراهته فإننا نشهد الله تعالى على بغضه وبغض أشباهه من أعداء الدين، وما نحن بملائكة أطهار، ولكننا نسأل الله تعالى أن يرفع درجتنا عنده حتى نكون أحسن منهم، ولا ريب أن معاداة هذا الشيطان وبغضه من القربات العظيمة إذا خلصت النية في ذلك ﴿لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ اللّهِ عَلَيْ وَالْيَوْمِ اللّهِ وَالْيَوْمِ اللّهِ وَالْيَوْمِ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ وَالْيَوْمِ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ وَالْيَوْمِ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ

ويقول أدونيس:

(لولم يك البستان

جارية لكان جرادة

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۱/۷۰۰.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٢ من سورة المجادلة.

أعيدي صوتك واستعيدي سماءه ـ ملاك يأتي، وهذا سلم الهبوط)<sup>(١)</sup>. ويقول:

(وانتصب ابنها في الهواء مركزاً لأشعة المحيطات ملاكاً في العلم والكشف)(٢). ويقول:

(تنهض من الحطام أزمنة ثانية حيث تموج الجموع تمزج السعال بالجنة

والخبز بهالة الملائكة)(٣).

ويقول عن عشيقته:

(من أنت، أخذك

حيواناً ملائكياً

يضع السم في شفة

والبلسم في شفة)(٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١٤٦/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٥٠١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٥٥٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/ ٨٨٥.

ويقول:

(لأيامه رائحة لايعرفها من ملائكة الجسد غير الطبع)(١).

أمّا نازك الملائكة فإنها تجعل الموسيقي الروسي «تشايكوفسكي» ملاكاً في قصيدة لها بعنوان «أنشودة الأبدية» وفي مقدمتها قالت: (إلى القيثارة الإلهية، التي منحت الإنسانية أروع الألحان، إلى تشايكوفسكي الموسيقي الروسي، ذكرى لمروره أربع وخمسين سنة على وفاته)(٢).

(آه يسا أيسها السمسلاك إلسسى رو

حك، في الموت، حن روحي الحزين)(٣)

وتقول فيه:

(وأرى كيف تُرجفُ الوتر المس حور كفاك يا ملاكي النبلا)(١٤)

وتقول في القصيدة نفسها عن ملك الموت:

(أيها الموت أيها المارد الشر يريا لعنه الزمان العنيد كيف ترضى يداك أن تقتل إلا الإلها هام؟ ماذا تركته للوجود؟)(٥)

ويخاطب البياتي محبوبته واصفاً هواهما بأنه ملاك فيقول:

(تعاليي نُشيد بأحلامنا على شاطيء الحب كوخاً جميل وموقده قُبيل يصطلي عليها ملاك هوانا النبيل)(٢)

وفي موضع آخر يجعل محبوبته ملاكاً، وهذا من تسمية الملائكة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٧٠٧/٢.

<sup>(</sup>٢) (٣) ديوان نازك الملائكة ١/٦٢٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/ ٦٣١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ١/ ٦٣٥.

<sup>(</sup>٦) ديوان البياتي ١/١٢١.

تسمية الأنثى فعل أهل الجاهلية، ومن إلحاق أسماء الملائكة وأوصافهم بغيرهم يقول البياتي:

(حبيبتي ما أجمل الليال

وأنت في صفائها ملاك

يحملني طفلاً إلى هناك)(١).

ويقول:

(قالت ومدت يدها: أهواك

وابتسم الملاك)(٢).

وفي مدائحه المتعددة للوثن «عشتار» لم يجد إلا أن يصفها بأنه ملاك، نزه الله الملائكة ورفع قدرهم، يقول البياتي:

(فأنا في النوم واليقظة من هذا وذاك

ذقت، لما هبطت عشتار في الأرض ملاك)<sup>(٣)</sup>.

أمّا صلاح عبدالصبور فإنه يجعل من الحب والشعر ملكين فيقول:

(أنشأت أغرد في صوت بالدمعة رطب

لليل، وللفجر الغافي بالباب، ولأصحابي

للعينين الخضراوين

للملكين

خرجا من داري معتنقين سعيدين...

. . . يا فيروزه

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ۲۹۹/۱.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق Y/ ٦٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٠٨/٢.

إني ألقيت الحمل على الباب الأخضر وشفيعاي الملكان المحبوبان)(١).

ويقول في وصف امرأة عشقها في فيينا في النمسا، ويصفها بعبارات جنسية واضحة، ويعترف بتعاطى الرذيلة معها، ثم يصفها قائلاً:

(يا جسمها الأبيض قل: أأنت خمرة؟

فقد نهلت من حواف مرمرك

سقايتي من المدام والحباب والزبد

يا جسمها الأبيض مثل خاطر الملائكة)(٢).

هكذا بلا حياء ولا خشية يصف جسد هذه النمساوية بهذا الوصف، ويلحق أوصاف الملائكة الأبرار بالكافرات العاهرات، وهذه نهاية الاستخفاف والإهانة.

وأردى من هذا وأخبث أن يأتي ناقد يمسح سوأة هذه القصيدة المترعة بالعبارات الداعرة فيقول: (هذه القصيدة نظيفة من الناحية الأخلاقية)(٣).

ثم يقول الناقد نفسه: (وتجربة الشاعر قد بدأت بالنشوة الجسدية لكنها لم تقف عليها، بل ترقرقت منها إلى نشوة روحية قوية، والشاعر لاينكر الجانب الجسدي من تجربته بل يقر بها إقراراً أميناً)(٤).

فهل هذا الذي يقول هذا الكلام عاقل، أو أنه يستخف بعقول القراء؟ أو أنه أضحى يزن الأمور بموازين الغربيين الذي يسمون الزنا «حباً» والدعارة «علاقة جسدية»؟ وإلا كيف تكون القصيدة نظيفة أخلاقياً والشاعر يعترف فيها بالزنى صراحة، والناقد يقول بأن الشاعر لاينكر الجانب الجسدي في

<sup>(</sup>۱) دیوان صلاح عبدالصبور: ص ۱۲۹ ـ ۱۲۷.

<sup>(</sup>٢) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) (٤) قضية الشعر الجديد لمحمد النويهي: ص ١٥٠، ١٥١.

تجربته؟ هكذا تقلبت الموازين عند هؤلاء وأضحى الحلال حراماً وتخلفاً، والحرام حلالاً، والزنى طريقاً إلى النشوة الروحية القوية كما يقول هذا الناقد الذي واصل في دفاعه وانحداره هو الآخر في المستنقع الأخلاقي ليقول: (إن المرأة التي يتحدث عنها الشاعر لم تكن مومساً رخيصة تعطي جسدها لكل من يريده ويدفع الثمن بل كانت امرأة عادية من نساء الغرب ذات كرامة وتهذيب)(١).

وهذا يعني أن الناقد الحداثي لايرى بأسا بالزنى إلا إذا كان من عمل المومسات، أمّا إذا كان من عمل ذوات الأخدان فليس فيه عيب بل هي ذات كرامة وتهذيب!!.

والذي يهمنا في هذا المقام بصورة أكبر حديثه عن قول صلاح: (يا جسمها الأبيض مثل خاطر الملائكة) حيث قال: (فكائناً ما كان خاطر الملائكة هذا، هل نستطيع نحن البشر أن نرى الملائكة رأي العين، كما هي في حقيقتهم الروحانية الخالصة، أو نستطيع أن نتصورهم في بعض الديانات إلا نساء بارعات الجمال الجسدى؟)(٢).

قال الله تعالى: ﴿وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَندُ ٱلرَّحْمَنِ إِنَانًا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكْذَبُ شَهَندَهُمْ وَيُسْعَلُونَ (إِنَّ ﴾(٣).

ومن أقوال جبرا في هذا الباب قوله:

(آه أيتها الهواجس

ماعدت تملأين رؤياي كالملائكة

مريع وجهك مريع صوتك

مريع تلولبك في كالزوبعة)(٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٩ من سورة الزخرف.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٩٧.

ومن طرق نشر الحداثة وتسويقها على ضعفاء العقول والإيمان مايقوم به الحداثيون نحو بعضهم من إطراء فج ومديح مستهجن، على الرغم أنهم انتقدوا الشعراء والنقاد والعلماء الأقدمين الذين تركوا تراثاً ضخماً ومنه بعض المدائح والإطراءات، فانتقدهم هؤلاء واعتبروا ذلك دليل تخلف وتكسب بالمديح، غير أننا وجدنا أنهم ارتكبوا ما انتقدوا، وبشكل أكثر وأبشع، إذ مدحوا مايستحق الذم، وأشادوا بما هو أهل للإهمال والترك، ومن أمثلة ذلك المقدمة التي كتبها سعيد عقل لديوان توفيق صايغ المسمى «الأعمال الكاملة، المجموعات الشعرية» وكان مما قاله سعيد عقل: (إن كتابه لا ليقرأ، إنه ليغدو خلجات فيك، ودماً دافقاً وناراً، إنه مزيج من شبق ولاهوت، من كشف علمى وخطيئة وبرارة ملائكية أولى)(۱).

والقارئ العاقل عندما يقرأ مايسمى شعراً لتوفيق صايغ، يجد أنه عديم الفائدة الفنية، قليل الجدوى، ركيك اللغة، سقيم الأسلوب، بليد المعنى، ومن أمثلة ذلك:

قوله:

(قدماي نطنطا

للباز بومه

وللدودة لايخدش الصخر طراوتها

يومكما أمر

ساعاته دنان

لوتعى الشفاه

قدماي تسابقتُما

إلى حيث انقلبتما أذنين)(٢).

<sup>(</sup>١) المجموعات الشعرية لتوفيق صايغ: ص ١٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣١.

```
وقوله:
```

(وتشحشطتما

إلى تلة المساكين والمنسحقي القلوب

ورفستما الطوبي

قدمای، نطنطا:

جرجرة بعد، أو قمزة

ويطلق عبديه السيد)(١).

وقوله:

(الصباح زنجياً يسوقني بسوط غليظ)(٢).

وقوله:

(ولفلفت في الورقة زادي

وبست حبيبتي بدون سونيته

وشتمت البارمان والمدير من غير نار

ونلويت، شعرة وحيدة

ورحت افتش عن رأس أصلع

أحط عليه)(٣).

وقوله:

(امططها إن طاب لي واغرز ببالونها مسمار سبات

... لا تحاشكني عليها

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٥٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٩٨.

لا تبصبص علي، لاتوشوش)<sup>(۱)</sup>. وقوله:

(في قدميك جناحان

في ذيلك فلفل)<sup>(۲)</sup>.

وقوله:

(وينهدر من نصف فمي

صوت نکیر

اشرشق اشرشق

فيرتفع نصف فم)<sup>(۳)</sup>.

وقوله:

(معششة الهسهس

مبوسة الماعز

موسوعة أقاويل)(٤).

وقوله:

(وحب k يخترقني ينساب في

انسياب، احتراق، البواليع المدينة)(٥).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١١٧ ـ ١١٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٥٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٣٠٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٣٠٨.

هل يقول عاقل أن هذا كلام عقلاء أو فيه أي لمحة من ذوق أو فن أو أدب، إنها الركاكة والانحطاط والتخلف والتردي الذي شاع في كلام هؤلاء ثم يعتبرونه غاية الإبداع والجمال!!.

ومن أقواله فيما يتعلق بالملائكة قوله:

(وامتسح بالدخان

انفاس رب أب

يا جناح ملاك رؤوف)<sup>(۱)</sup>.

وقوله:

(فلاتجزع:

بجوفي ملاك منمنم

يصعد زفراتي

فأجوب الحنايا)(٢).

أمّا النصراني الآخر أنسي الحاج فإنه يقول عن نفسه: (أنا الشاعر الحيواني، الملاك الماجن، الملاك الذي يتجدد سقوطه تتجدد محبة الله، أنا المحاني، الرغبوي، المتعوي الهائم، الصوفي، الشبق، الذاتي الهش، أنا المكون من خيوط أحلام، المنسوج بتراثات الوجدان والخيال والنعومة والنوم والصلاة والحب ودموع الحنان والكفر واليأس والتمرد)(٣).

أعز الله الملائكة أن تكون مثل هذا الرجيم الخبيث، فإنهم أطهار أبرار أخيار، وهذا الرديء كما وصف نفسه: مجاني هائم هش... الخ.

ويقول عن التهتك الجنسي: (عندما يرميك الشبق بين أحضان جسدك

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٨١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) خواتم لأنسى الحاج: ص ١٦.

يستنير محياك كملاك)(١).

ويقول عن نفسه: (من أعماق بيروت التي ليس أعمق منها غير مزيج ملائكتيك ومجونك)(٢).

ويقول: (للطفولة إرادتها، لكنها إرادة صماء، غائبة عن الوعي الاجتماعي، وحشية في «ملائكيتها» لاتضعفها إرادة الإرادة)(٣).

ويقول أمل دنقل مخاطباً إحداهن:

(ملاكي: أنا في شمال الشمال

أعيش ككأس بلا مد من...

ملاكي. . ملاكي تساءل عنك اغتراب التفرد في مسكني)(٤).

(ملاكي: ترى مايزال الجنوب مشارق للصيف لم تعلن)<sup>(ه)</sup>.

ويقول:

(آه ياسيدتي أنت ملك)<sup>(۱)</sup>.

ويقول عن نفسه على الطريقة النصرانية:

(في البدء كنت رجلاً وامرأة وشجرة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٧٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٥٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٩٧.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية الكاملة لأمل دنقل ص ٨٨ ـ ٩٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٩٠.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٢٣٨.

كنت أبا وابناً وروحاً قدساً)<sup>(١)</sup>.

ويقول محمد درويش عن معشوقته:

(ويولد في لمحة توأمان

ملاك وشاعر)<sup>(۲)</sup>.

ويقول:

(لم تزل شرفة هناك في بلادي ملوّحه ويد تَمنح الملاك أغنيات وأجنحه)<sup>(٣)</sup>

ويقول عن وطنه:

(ستبقى بعيني ولحمي ملاك)(٤).

ويصف محبوبته قائلاً:

(نائمة كالملاك الذي مارس الحب)(٥).

ويخاطب أخرى قائلاً:

(كوني ملائكتي، أو خطيئة ساقيه حولي)<sup>(٦)</sup>.

أمّا معين بسيسو فيقول تحت عنوان «من أوراق أبي ذر الغفاري» مستخدماً اسمه رمزاً للاشتراكية، كعادة أكثر اليساريين العرب، ويتحدث على لسانه قائلاً:

(ومرة هناك في الحديقة المعلقة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٦٧.

<sup>(</sup>۲) دیوان محمود درویش: ص ۱۳۰.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٦٤١.

<sup>(</sup>٦) ورد أقل: ص ۸۷.

بلوت صحبة الملائكة

بلوتها، سئمتها

ضجرت من ولدانها المخلدين، حورها المزوقه

وخمرها المعتقه

وعدت يا معاوية

ألقى بشعرة الذئاب

في مغازل العناكب المشردة)(١).

ويقول:

(حين يحب الله ملاكاً

يجعل منه إنساناً)(٢).

وفي إشادة يكيلها بلا حساب لرأس الشيوعيين ومؤسس حزبهم ودولتهم، يقول تحت عنوان «قصيدة فلسطينية إلى لينين»:

(كان لينين فكان الحزب

يا فرس البحر على الصخرة

تلد ملائكة الشعب

موسكو في القلب)<sup>(٣)</sup>.

ويقول سميح القاسم عن أحدهم:

(رسالتك التي حطت على بابي. جناح ملاك)(٤).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة: ص ٢٥٩ ـ ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية الكاملة: ص ٥٠٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٥٨٥.

<sup>(</sup>٤) ديوان سميح القاسم: ص ٤٦٤.

ويتحدث عن نفسه قائلاً:

(في دمائي أفعوان

أصبح اليوم حمامه

حملت قصفة زيتون. . وطارت

في بلاد الله. . جبريلاً . . بشيراً بالسلامة!!) (١٠)

أمّا المقالح فإنه في كلامه عن سيف بن ذي يزن يقول:

(غريب الوجه في الدار

وبين عبيد ليل الأرض، تبحث عن ملائكة وثوار)(٢).

وله قصيدة في مدح الشيوعيين في جنوب اليمن بعنوان «نشيد الذئاب الحمر» يفتخر بالرفاق ويشيد بهم، ويغدق عليهم أوصاف الثناء والتبجيل، ومن ذلك قوله على ألسنتهم:

(ذئاب نحن حين تضج تحت الغاصب الأرض

ملائكة إذا عادت إلى أبنائها الأرض

وموت مناضل في درب أمتنا هو الفرض

على الأعداء كالعقبان كالنيران ننقض)(١).

أمّا أن شياطين الشيوعية ملائكة فهذا لايقبله شرع ولا عقل، وقد رأى الناس كيف كانوا شراً على شعوبهم ورعاياهم بل على أنفسهم وقد ضجت الأرض من فسادهم وخيانتهم وجورهم وعدوانهم، ولكن المنافقون لا يعقلون.

أمّا محمد الماغوط فإنه يخاطب عشيقته قائلاً:

(كن شفوقاً بي أيها الملاك الوردي الصغير

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥١٦.

<sup>(</sup>٢) ديوان عبدالعزيز المقالح: ص ٢٨٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٢٥ ـ ٤٢٦.

سأرحل بعد قليل، وحيداً ضائعاً)(١). ويقول محمد الفيتورى:

(البطل الخيانه

يرنو جريحاً ذلك الطفل الملائكي)<sup>(٢)</sup>.

ويقول:

(ذلك الملائكي الأصغر الخجول يجيئنا منكس العينين في ذهول)<sup>(٣)</sup>.

ويقول:

(وأعريّ الخيانة

نائمة، كملاك عميق الطهارة فوق سرير الخبانة)(٤).

ويقول الطاهر بن جلون في روايته المسماة ليلة القدر: (استميحك عذراً، سامحيني لكوني خاطبتك بلهجة عنيفة فأنت ملاك مرسل من طرف الأنبياء، ونحن عبداك)(٥).

هذه كلها أمثلة على انحرافهم في الملائكة، حيث أنهم كما يتبين من الشواهد السابقة يلحقون اسم الملك والملائكة بالنساء والعشيقات والكفار من الشيوعيين وغيرهم، ويلحقون أوصاف الملائكة المختصة بهم، بأشخاص وأحوال عادية أو شيطانية.

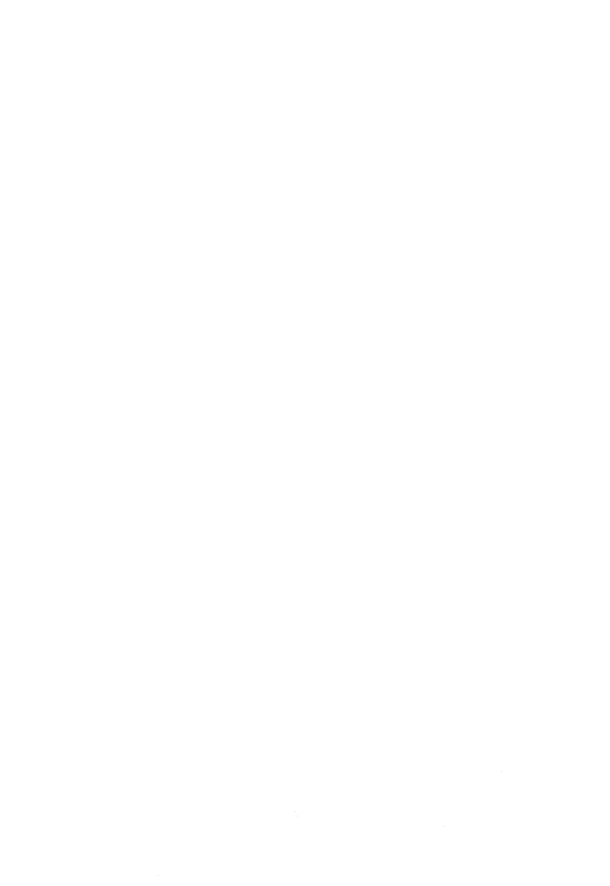
<sup>(</sup>١) الآثار الكاملة لمحمد الماغوط: ص ٨٠.

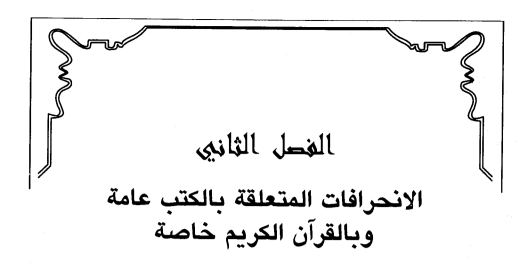
<sup>(</sup>۲) ديوان الفيتوري ١/ ٤٩٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/ ٤٩٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/١٠٧.

<sup>(</sup>٥) ليلة القدر: ص ٨١.





عناية الله تعالى بعباده وهدايتهم إلى طريق الرشاد والخير من أوضح وأجلى الأمور، فقد أعطاهم العقول ليعرفوا بها سبل الهداية، وفطرهم على الإيمان وقبوله، وأرسل لهم الرسل الكرام مبشرين ومنذرين، هادين ومعلمين، وأنزل معهم الكتب زيادة في الهداية والدلالة، وشرع في كل كتاب أنزله ما يناسب أحوال المنزل عليهم كما قال تعالى: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمٌ مِنْهَاجًا ﴾(١).

والإيمان بالكتب المنزلة ركن من أركان الإيمان بالله تعالى، ولا يصح إيمان الإنسان إذا جحد ذلك.

والمراد بالكتب المنزلة هي التي أنزلها الله تعالى على رسله رحمة للخلق وهداية لهم، ليتمكنوا من تحصيل السعادة في الدنيا والآخرة.

وقد أمر الله بالإيمان بالكتب المنزلة على رسله، المطهرة من كل بأطل وزور، فقال ـ جلّ وعلا \_: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَكَا بِٱللَّهِ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَاۤ أُنزِلَ

<sup>(</sup>١) الآية ٤٨ من سورة المائدة.

إِلَىٰٓ إِبْرَهِتَمَ وَالْمَمْعِيلَ وَإِسْحَلَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَاۤ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَاۤ أُوتِیَ اَلْنَبِیُّونَ مِن رَّبِهِیْمَ لَا نُفَرِقُ بَیْنَ اَحَدِ مِنْهُمْرَ وَنَحَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﷺ (۱).

وقـال تـعـالـــى: ﴿قُلَ ءَامَنَكَا بِاللَّهِ وَمَاۤ أُنـزِلَ عَلَيْــنَا وَمَاۤ أُنزِلَ عَلَىٓ إِبْـرَهِيــمَ وَإِسۡمَعِيـلَ وَإِسۡحَٰقَ وَيَعۡقُوبَ وَالْأَسۡبَاطِ وَمَاۤ أُوتِىَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَالنَّبِيُّوبَ مِن تَيّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ اللَّهِ ﴿ ٢٠ .

وقال ـ جلَّ وعلا ـ: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئَبَ وَٱلْبِينَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئَبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ ﴾ (٤٠).

والإيمان بالكتب يتضمن عدة أمور:

الأول: التصديق الجازم بأنها كلها منزلة من عند الله ـ عَزَّوَجَلَّ ـ على رسله إلى عباده، بالحق المبين والهدي المستبين.

الثاني: الجزم بأنها كلام الله \_ عَزَّوَجَلَّ \_ لا كلام غيره، وأن الله تكلم بها حقيقة كما شاء وعلى الوجه الذي أراد، فمنها المسموع من وراء حجاب بدون واسطة، ومنها مايسمعه الملك من الله ويأمره بتبليغه إلى الرسول، كما أخبر الله العظيم في قوله: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ ٱللهُ إِلّا وَحَيًّا أَوْ مِن وَرَآيِ جَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ، مَا يَشَآءٌ إِنّهُ عَلِيَ حَكِيمٌ (((()))، وقال جَمَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ، مَا يَشَآءٌ إِنّهُ عَلِيَ حَكِيمٌ ((()))، وقال

<sup>(</sup>١) الآية ١٣٦ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الآية ٨٤ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٣٦ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٥ من سورة الحديد.

<sup>(</sup>٥) الآية ٥١ من سورة الشورى.

سبحانه: ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتَهِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَكُلَّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ لِمِيقَائِنَا وَكُلَّمَهُ وَاللَّهُ مُوسَىٰ لِمِيقَائِنَا وَكُلَّمَهُ وَلَمَّا جُآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَائِنَا وَكُلَّمَهُ وَلَمَّا جُآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَائِنَا وَكُلَّمَهُ وَرَبُّهُ ﴾ (٣).

ومن الكتب ما خطه الله بيده عزوجل، كما قال تعالى: ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي اَلْأَلُواحِ مِن كُلِ شَيْءٍ فَخُذُهَا بِقُوَّةٍ وَأَمُر قَوْمَكَ يَأْخُذُوا بِأَخْدُهَا بِقُوَّةٍ وَأَمُر قَوْمَكَ يَأْخُذُوا بِأَخْسَنِهَا ﴾ (٤).

الثالث: الإيمان الإجمالي بأن الله أنزل كتباً على أنبيائه ورسله، ولم يسمها لنا، ولايجوز أن ننسب كتاباً إلى الله تعالى سوى ما نسبه إلى نفسه مما أخبرنا به عن طريق رسوله ﷺ، قال الله تعالى: ﴿كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ اللّهُ النَّيْتِينَ مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِنكَبَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُم بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلّا الّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ الْبَيْنَتُ بَعْيًا فَيهُم الْجَلَيْتِ وَاللّه يَهْدِى مَن بَيْنَهُم فَهَدَى اللّه اللّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ الْحَقِ بِإِذِيهِ وَاللّه يَهْدِى مَن بَيْنَهُم فَهَدَى اللّه اللّذِينَ الْحَقِ بِإِذِيهِ مِنَ الْحَقِ بِإِذِيهِ وَاللّه يَهْدِى مَن يَشْكُم إِلَى مِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ مِنَ الْحَقِ بِإِذِيهِ وَاللّهُ يَهْدِى مَن يَشْكُم إِلَى مِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللّه اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عِنْ الْحَقِ بِإِذِيهِ وَاللّه لَهُ اللّهِ مَن الْحَقِ بِإِذِيهِ مِنَ الْحَقِ بِإِذِيهِ مُن اللّهُ اللّه اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى مِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ اللّهِ الللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللهُ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ

الرابع: الإيمان التفصيلي بالكتب التي سماها الله في القرآن، أنها منزلة من عند الله تعالى، والكتب التي أخبرنا الله بها هي:

أ) - التوراة: التي أنزلت على موسى عليه الصلاة والسلام، كما أخبر تعالى في قوله: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا التَّوْرَنَةَ فِيهَا هُدَى وَثُورٌ يَعَكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ السَّكُمُ اللَّهِ النَّبِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ بِمَا السَّتُحْفِظُواْ مِن كِنْبِ اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءً ﴾ (٦) الآية.

<sup>(</sup>١) الآية ٢ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٦٤ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٤٣ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٤) الآية ١٤٥ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٥) الآية ٢١٣ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٦) الآية ٤٤ من سورة المائدة.

- ب) ـ الإنجيل: الذي أنزل على عيسى بن مريم عليه الصلاة والسلام، قال تعالى: ﴿ وَقَفَّيْنَا عَلَى ءَاثَرِهِم بِعِيسَى أَبْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَئَةِ وَهُدًى وَنُورٌ وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَئَةِ وَهُدًى وَنُورٌ وَمُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَئَةِ وَهُدًى وَمُورًا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال
- ج) ـ الزبور: الذي أوتيه داود ـ عليه الصلاة والسلام ـ، كما قال تعالى: ﴿وَءَاتَيْنَا دَاوُردَ زَبُورًا﴾ (٢).
- د) صحف إبراهيم وموسى عليهما الصلاة والسلام -: التي أخبر الله عنها في قوله جلَّ وعلا -: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ مَن تَزَكَّى اللهُ وَذَكَرَ أَسْدَ رَبِهِ عَلَى اللهُ عَنها في قوله جلَّ وعلا -: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ مَن تَزَكِّى اللهُ وَذَكَرَ أَسْدَ رَبِهِ عَسَلَى اللهُ عَنْهَ اللهُ عَنْهُ وَلَا اللهُ اللهُ عَنْهُ وَلَا اللهُ ال

وقوله سبحانه: ﴿أَمْ لَمْ يُبَنَأَ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ ﴿ وَإِبْرَهِيمَ الَّذِي وَقَى اللَّهِ مُوسَىٰ ﴿ وَإِبْرَهِيمَ الَّذِي وَقَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّالَّ الللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّ

هـ) ـ القرآن العظيم: الذي أنزل على محمد على وهو الكتاب الخاتم المصدق لما بين يديه من الكتاب والمهيمن عليه، فنسخ الله به جميع الكتب وتكفل بحفظه.

قال الله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِالْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيِّمِنًا عَلَيْهِ فَأَحْكُم بَيْنَهُم بِمَا آنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَنَبِعُ أَهُوَاءَهُمْ عَمَا جَاءَكَ مِنَ ٱلْحَقِّ ﴾ (٥) الآية.

وقال تعالى: ﴿ إِنَّا نَعْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ تَنزِيلًا ﴿ إِنَّا نَعْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ تَنزِيلًا ﴿ اللَّهُ ﴿ (٢).

<sup>(</sup>١) الآية ٤٦ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٦٣ من سورة النساء، والآية ٥٥ من سورة الإسراء.

<sup>(</sup>٣) الآيات ١٤ ـ ١٩ من سورة الأعلى.

<sup>(</sup>٤) الآيتان ٣٦، ٣٧ من سورة النجم.

 <sup>(</sup>٥) الآية ٨٤ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٣ من سورة الإنسان.

وقال تسعسالسى: ﴿ وَكَلَالِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِلْنَذِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَمًا ﴾ (١) الآية.

الخامس: الإيمان بكل ما فيها من الشرائع، وأنه كان واجباً على الأمم الذين أنزلت هذه الكتب عليهم، وأن كل من كذب بشيء منها أو أبى الانقياد لها مع تعلق خطابه به يكفر بذلك كما قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِيكَ كَذَبُوا بِالنَّهُ وَلَا يَتَخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَى يَلِجَ الشَّمَا فِي سَمِّ ٱلْجَنَا وَاسْتَكُبُرُوا عَنَهَا لَا نُفَتَّحُ لَمُمْ أَبُوبُ السَّمَا وَلَا يَتَخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَى يَلِجَ الْجَمَلُ فِي سَمِّ ٱلْجِيَاطِ ﴾ (٢).

السادس: أن هذه الكتب يصدق بعضها بعضاً، كما قال تعالى في الإنجيل: ﴿مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَكَيِّهِ مِنَ ٱلتَّوْرَكَةِ ﴾ (٣)، وقال في القرآن ﴿مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَكَيِّهِ مِنَ ٱلتَّوْرَكَةِ ﴾ (٤)، وأن هذه الكتب جميعها تدعو إلى الإيمان بالله تعالى، وإلى التوحيد الخالص، وخلع الأنداد والشركاء، أمّا الشرائع فقد تختلف من كتاب إلى آخر.

السابع: تصديق ماصح من أخبارها، كأخبار القرآن، وأخبار مالم يبدل أو يحرف من الكتب السابقة.

الثامن: العمل بأحكام مالم ينسخ منها، والرضا التسليم به سواء فهمنا حكمته أم لم نفهمها، ولايجوز العمل بأي حكم من أحكام الكتب السابقة إلا ماصح منها وأقره القرآن العظيم.

<sup>(</sup>١) الآية ٧ من سورة الشوري.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٠ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) الآية ٤٦ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٤) الآية ٨٤ من سورة المائدة.

إِسْرَةِ بِلَ أَنِي قَدْ حِثْتُكُم بِعَايَةِ مِن زَبِكُمْ ... ﴾ (١) - إلى قول تعالى .: ﴿ وَمُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ التَّوْرَلَةِ وَلِأُحِلَّ لَكُم بَعْضَ الَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمْ وَمُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مُرِّمَ عَلَيْكُمْ وَاللَّهِ وَاللَّمِينِ (اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّمِينُونِ (اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّه

وكما نسخت كثير من شرائع التوراة والإنجيل بالقرآن، كما قال تعالى: ﴿عَذَابِينَ أُصِيبُ بِهِ مَنْ أَشَاآَهُ وَرَحْمَنِي وَسِعَتَ كُلَّ شَيْءٍ فَسَأَكُتُهُا لِلَّذِينَ يَنْقُونَ يَنْقُونَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَالَّذِينَ هُمْ بِعَاينِنا يُؤْمِنُونَ (إِنَّ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِي الأَمِّي الذِي يَجِدُونَهُ مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَئِنةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم الرَّسُولَ النَّبِي الأَمِّينَ المُنكِ وَيُجِلُ لَهُمُ الطَّيِبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْنَ وَيَعْرَمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْنَ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْنَ وَيَعْرَمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْنَ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْنَ وَيَعْرَمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْنَ وَيُعَرَّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْنَ وَيَعْرَمُ عَلَيْهِمُ الْخَبِينَ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْنَ وَيُعْرَمُ وَالْأَغْلَالُ الَّتِي كَانَتَ عَلَيْهِمُ فَالَذِينَ عَلَيْهِمُ الْمُغَلِّمُونَ الْإِنْ فَاللَّهُ وَلَا اللَّهِ إِلْتَكُمُ مَعْمُ الْمُغَلِّمُونَ الْإِنْ فَاللَّهُ اللَّهِ إِلَيْكَمُ مَعْمُ الْمُغَلِّمُونَ الْإِنْ فَلَا لَيْ وَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمُ جَمِيعًا ﴾ (٣).

وأن نسخ القرآن بعض آياته ببعض حق كما قال تعالى: ﴿ مَا نَسَخَ مِنَ اللَّهِ أَوْ نُسِهَا نَأْتِ عِخْدِ مِنْهَا آو مِثْلِهَا ﴾ (٤)، وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةً مَكَاكَ ءَايَةً مَكَاكَ ءَايَةً مَكَاكَ ءَايَةً مَكَاكَ ءَايَةً لَا مَكَانَكُ مَا لَكُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهِ اللَّهُ أَلَا اللَّهُ اللَّ

العاشر: الإيمان بأن القرآن الموجود اليوم عند المسلمين كله ألفاظه وحروفه ومعانيه من عندالله تعالى وأنه منزل غير مخلوق، أنزله الله على نبيه محمد خاتم النبيين: ﴿ هُدُى لِلنَّكَاسِ وَبَيِّنَتِ مِنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ ﴾ (٢) فكان ﴿ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْكِ يَدَيْدِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيِّبِنًا عَلَيْدٍ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) الآيتان ٤٨ ـ ٤٩ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٢) الآية ٥٠ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٣) الآيات ١٥٦ \_ ١٥٨ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٤) الآية ١٠٦ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٥) الآية ١٠١ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٦) الآية ١٨٥ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٧) الآية ٤٨ من سورة المائدة.

نسخ الله به جميع الكتب السابقة، وتكفل بحفظه عن عبث العابثين كما قال تعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَمَنِظُونَ ﴿ اللهِ ولهذا لم ينسخها، ويبين ما حصل فيها من تحريف وتغير؛ ولهذا لم يتكفل الله بحفظها، وإنما أوكل حفظها إلى الأمم التي أنزلت عليهم كما يتكفل الله بحفظها، وإنما أوكل حفظها إلى الأمم التي أنزلت عليهم كما أخبر تعالى عن التوراة بأنها ﴿ يَعَكُمُ بِهَا النّبِيتُونَ الّذِينَ أَسَلَمُوا لِلّذِينَ هَادُوا وَلَا بَنِينُونَ وَالْأَحْبَارُ بِمَا السّتُحْفِظُوا مِن كِنْبِ اللهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءً ﴾ (٢)؛ ولهذا لم تكن تلك الكتب معصومة من الله تعالى فوقع فيها التحريف والزيادة والنقص، كما أخبر بذلك الله في قوله: ﴿ فِنَ الّذِينَ هَادُوا يُحَرّفُونَ وَالنّافِيمِ عَن مَوَاضِعِهِ عَن اللهِ اللهُ عَن مَوَاضِعِهِ عَن اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَن مَوَاضِعِهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وقوله: ﴿ فَوَيْلُ لِلَذِينَ يَكْنُبُونَ ٱلْكِئَبَ بِأَيْدِبِهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَلْذَا مِنْ عِندِ ٱللّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ، ثَمَنًا قَلِيلًا ۖ فَوَيْلُ لَهُم مِّمًا كَنَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُم مِّمَا يَكْسِبُونَ ﴿ ﴾ (٤).

وقوله تعالى: ﴿قُلَ مَنْ أَنْزَلَ ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِى جَآءَ بِهِ، مُوسَىٰ نُورًا وَهُدُى لِلنَّاسِّ تَجَعَلُونَهُ وَاطِيسَ تُبَدُّونَهَا وَتُحْفُونَ كَثِيرًا ﴾(٥).

وقوله: ﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيقًا يَلُوُنَ أَلْسِنَتَهُم بِٱلْكِئَابِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَيَقُولُونَ وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللْمُ الللللِهُ الللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقوله تعالى: ﴿ يَكَأَهُلَ ٱلْكِتَابِ قَدْ جَاءً كُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّثُ لَكُمْ

<sup>(</sup>١) الآية ٩ من سورة الحجر..

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٤ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٣) الآية ٤٦ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٤) الآية ٧٩ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٥) الآية ٩١ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٦) الآية ٧٨ من آل عمران.

# كَثِيرًا مِّمَّا كُنتُم تُعْفُونَ مِنَ ٱلْكِتَبِ ﴾(١).

وقد خص الله القرآن العظيم بأمور تميز بها عن جميع ماتقدم من الكتب السابقة أهمها:

أ) ـ أنه جاء مؤيداً ومصدقاً لما جاء في الكتب السابقة من توحيد الله وعبادته ووجوب طاعته، وجمع كل ما في الكتب السابقة من حسنات وفضائل.

ب) ـ أنه جاء مهيمناً على الكتب السابقة ورقيباً عليها، يقر مافيها من حق، ويبين ما دخل عليها من تحريف وتغيير كما قال تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا وَلَكَ الْكِتَبَ بِٱلْحَقِ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْدِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيِّمِنًا عَلَيْهٍ ﴾ (٢) الآية.

ج) ـ أن القرآن جاء بشريعة خاتمة لجميع الشرائع، فيها كل مايلزم لسعادة البشر في الدنيا والآخرة، وأحكامه نهائية خالدة ثابتة، صالحة لكل زمان ومكان.

د) ـ إن القرآن أنزله الله على رسوله ﷺ للناس كافة وليس خاصاً بقوم معينين كما كانت الكتب السابقة التي كان الخطاب في كل واحد منها إلى أمة خاصة دون سائر الأمم.

ها ـ إن القرآن هو الكتاب الوحيد الذي تعهد الله بحفظه، قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَعَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُم لَحَنِظُونَ ﴿ إِنَّا لَهُم لَحَنِظُونَ ﴿ إِنَّا لَهُم لَحَنِظُونَ ﴿ إِنَّا لَهُم لَحَنِظُونَ ﴿ إِنَّا لَهُم لَكَنِظُونَ ﴿ إِنَّا لَهُمْ لَكُونُ لَكُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

وأدلة كونه محفوظاً كما نزل كثيرة لاتحصى، كلها تدل على أنه لايوجد على وجه الأرض كتاب تصلح نسبته إلى الله تعالى سوى القرآن العظيم، أمّا الكتب السابقة فقد ضاعت نسخها الأصلية ولم يبق في أيدي الناس إلا ترجماتها التي اختلط فيها كلام الله بكلام الناس من تفسير وتاريخ

<sup>(</sup>١) الآية ١٥ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٨ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٣) الآية ٩ من سورة الحجر.

وسير الأنبياء وتلامذتهم، فلا مقدرة على تمييز كلام الله عن كلام البشر، ومن أدلة وقوع التحريف في التوراة والإنجيل تعدد نسخها، واختلافها فيما نقلته من أمور وأحكام وآراء وتواريخ، وماتضمنته من العقائد الباطلة، عن الله تعالى مثل التثليث وزعم الصاحبة والولد له تعالى، وعن الأنبياء الكرام من نسبة الرذيلة إليهم والقدح فيهم وفي شرفهم وفي أعراضهم، والإتيان بما ينافي عصمتهم.

ولذلك كان الإيمان بهذه الكتب إنّما هو بالتصديق أنها في أصلها منزلة من عندالله، أمّا واقعها فإنها قد أصابها التحريف والتبديل كما أخبر تعالى قوله: ﴿مِنَ الَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الْكِلَمَ عَن مَوَاضِعِهِ، ﴿() الآية، وقوله: ﴿وَمِنَ الَّذِينَ قَالُوا إِنّا نَمَكْرَى آخَذَنَا مِيئَعَهُمْ فَنَسُوا حَظًا مِمّا دُجُرُوا بِهِ، فَأَغَهُمُ اللّهُ يمّا بِهِ، فَأَغَهُمُ اللّهُ يمّا كَانُوا بَصْنَعُونَ اللهُ يمّا لَكِتَبِ قَد جَانَحُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّثُ لَكُمْ صَانُوا بَعْنُونَ اللّهِ يَعْمُونَ عَن كَمْ مَلُولُنَا يُبَيِّثُ لَكُمْ صَانُولًا يَمْنَا حُنتُم مَن الْحِتَبِ وَيَعْفُوا عَن حَيْم مَن الْحِتَبِ وَيَعْفُوا عَن حَيْم مَن الْحِتَبِ وَيَعْفُوا عَن حَيْمٍ فَدَ جَانَحُم مِن اللّهِ نُورٌ وَحِتَا مُبِينٌ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَن حَيْمٌ وَلَا اللّهُ مَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَن حَيْمٌ فَلَ عَن حَيْمٌ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه عَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه عَن اللّهُ اللّه عَن اللّهُ اللّهُ اللّه عَن اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

أمّا القرآن العظيم فإنه لايزال محفوظاً بسوره وآياته وكلماته وحروفه وحركاته وفواصله وآياته، كما تلاه جبريل على رسوله على وكما تلاه رسول الله على على صحابته رضوان الله عليهم أجمعين.

ولذلك وجب الإيمان بأن القرآن العظيم كلام الله تكلم به حقيقة بحرف وصوت، وأنه يجب أتباع أمره واجتناب نهيه وتصديق خبره، ورفض كل مايخالفه، ولابد من تحليل حلاله وتحريم حرامه والاعتبار بأمثاله، والاتعاظ بقصصه، والعمل بمحكمه والتسليم لمتشابه، والوقوف عند حدوده، وتلاوته آناء الليل وأطراف النهار، ورد تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين، والنصيحة له ظاهراً وباطناً، والجزم بأنه منزل غير مخلوق؛ لأن الكلام صفة من صفات الله تعالى، وليست صفات الله على مخلوق؛ لأن الكلام صفة من صفات الله تعالى، وليست صفات الله

<sup>(</sup>١) الآية ٤٦ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ١٤، ١٥ من سورة المائدة.

مخلوقة، بل الله تعالى خالق كل شيء وهو على كل شيء قدير.

هذا مجمل قول أهل السنة والجماعة في الكتب المنزلة السابقة، وفي القرآن العظيم (١).

فالوحي من الله تعالى، وما على الرسول إلا الإبلاغ به، وتنفيذ أمر الله، والوحي الثابت بالنقل عن النبي على عن الله تعالى، له قداسة ومنزلة عالية، ويجب اتباعه، ويحرم إخضاعه للأهواء والتأويلات والتفسيرات المنحرفة.

ومن قال بأن الوحي كلام بشر ونتاج إنسان، أو أنه أسطورة، أو أنه مضاد للعقل والعلم فقد كفر بالله وخرج من ملة الإسلام.

وإذا ذهبنا إلى الأدب العربي المعاصر ودعاة التحديث العلماني لرؤية

<sup>(</sup>۱) انظر: معارج القبول 1/2 2 2 3 4 4 5 والإيمان لمحمد نعيم ياسين: ص 4 4 5 وشرح أصول الإيمان لابن عثيمين: ص 4 4 4 5 6 وعقيدة أهل السنة والجماعة له: ص 4 4 5 6 6 6 7 7 8

<sup>(</sup>٢) الآية ٦ من سورة فصلت.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٦٣ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٤) الآية ٥٢ من سورة الشورى.

ما ثمّ من انحرافات في هذا الركن من أركان الإيمان وهو الإيمان بالكتب المنزلة، فإننا نجد أنهم قد ضلوا في ذلك ضلالاً بعيداً، شأنهم في ذلك شأن انحرافاتهم الأخرى في أركان الإيمان الأخرى، فهم لايعطون الكتب الدينية والوحي المنسوب إلى الله تعالى أي احترام، سواء كانت نسبتها إلى الله تعالى حقيقية كالقرآن وصحيح السنة أو فيها مالايصح نسبته إلى الله مثل التوراة والإنجيل، بل يجعلون هذه الكتب أقل منزلة واحتراماً من الدساتير والمذاهب والمناهج التي يؤلفها بشر، بل اخترعوا مناهج سموها عقلية وتاريخية ونقدية وموضوعية، وجعلوها مهيمنة على نصوص الوحي.

ولقد جنى أهل الدين النصراني واليهودي على التوراة والإنجيل جناية عظيمة حيث جعلوها عرضة للتلاعب بما يفعلونه في هذه الكتب المنسوبة في أصلها إلى السماء، فلايفتأ الناس هناك يرون على هذه الكتب عبارات تعلو غلاف هذه الكتب مثل «مزيدة ومعدلة ومنقحة» وهي عبارات يكتبها مؤلفوا الكتب على كتبهم بعد إضافة أبواب أو فصول أو مباحث أو فقرات، وهي عبارات تسبق أو تقفى بجملة حقوقية قانونية وهي «حقوق الطبع محفوظة».

وهكذا صنع أهل الكتاب بكتابهم حيث أجروا وما زالوا يجرون تعديلات وإضافات عند ابتغاء إصدار نسخة جديدة منه!!.

وقد أدى ذلك إلى اجتراء الملاحدة والماديين على الكتب السماوية، والوحى، وعلى الله تعالى وملائكته ورسله.

وعندما أخذ المستغربون من أبناء المسلمين ما أخذوا عن أساتذتهم الغربيين من انحرافات وأباطيل كان من ضمن ذلك انحرافاتهم في الكتب المنزلة عامة، والقرآن العظيم خاصة، ولايبرح هؤلاء يمارسون سياسة الاسترضاء لأسيادهم حتى أقدموا على التطاول الصريح على مقام الوحي المعصوم، وجعل القرآن والسنة مكاناً لألاعيب الشبهات التي عبثت بعقولهم المستطرقة.

وإذا نظرنا إلى ما كتبه أعداء الوحي من العرب فإننا نجد أنهم لم

يخرجوا عن ما كتبه الغربيون من يهود ونصارى عن التوراة والإنجيل، ذلك أنهم لما نظروا إلى مافي هذه الكتب من اختلاف وتناقض وما فيها من اختلاق منسوب إلى الله وأنبيائه، اتضح لهم مناقضتها للواقع المادي المجرب، ووقوعها في محالات العقول، وكانت أوروبا قد قطعت شوطاً كبيراً في الأخذ بالماديات والركون إلى الفلسفات الشكية واللاأدرية، والإلحادية، فنتج من ذلك أن اتجه مجموعة من فلاسفة الغرب لدراسة التوراة والإنجيل على ضوء هذه المذاهب والفلسفات، فأسسوا بذلك مدارس تهتم بنقد نصوص الوحي وإجراء الدراسات النقدية والتاريخية عليها.

وهنا سوف أذكر أشهر هؤلاء الذين أثروا بأفكارهم في عقائد أبناء المسلمين فأخذوا مناهجهم وترجموها وطبقوها على الوحي المعصوم المقطوع بصحته: على القرآن العظيم وصحيح السنة المشرفة، فضلوا بذلك ضلالاً بعيداً، وأول دلائل ضلالهم أنهم لم يفرقوا بين الكتب السابقة التي دخلها التحريف والكذب، والكتاب الخاتم المهيمن الذي لم يدخله تحريف أو تبديل، وثاني دلائل ضلالهم أن في الكتب السابقة من محالات العقول ومناقضة حقائق التجربة ـ بسبب التحريف الذي دخلها ـ ما قد يبرر دراستها والتأكد من حقيقتها، أمّا القرآن العظيم فليس فيه ماتحيله العقول، وإن كان فيه ما تحار فيه العقول، وليس فيه مايناقض حقائق العلوم التطبيقية، بل فيه ما يطابق هذه الحقائق مما أطلق عليه في هذا الزمان «الإعجاز العلمي في القرآن والسنة» وفيه من المطابقات والموافقات ما يلجم لسان كل شاك وملحد، ويزيد إيمان كل مسلم.

أمّا أشهر فلاسفة الغرب الذين تصدوا لدراسة مايسمونه «ظاهرة الوحي» والذين هم أساتذة المحاكين لهم من أبناء المسلمين، فهم على أثارهم مقتدون، وأولهم وأشهرهم:

۱ - سبینوزا - باروخ أو بندیکیت ۱۹۳۲م - ۱۹۷۷م، ۱۹۹۱ - ۱۰۸۸ه:

ولد لأسرة يهودية من يهود البرتغال، هرب والده إبراهيم وجده

ميخائيل من البرتغال إلى هولندا، وكان والده زعيماً للجالية اليهودية في أمستردام وجده كان مهتماً بأمر الكنيست اليهودي، وتلقى باروخ تربية يهودية دينية متعمقة، ودرس مبادىء التاريخ الديني والسياسي والنقدي لليهودية واطلع على كتب الفلاسفة اليهود في العصر الوسيط، وأصبح حاخاماً يهوديا، ثم فيلسوفاً ودارساً للعلوم الإنسانية، تأثر بالفلسفة الديكارتية وشكك في الدين والوحي، وقال بخلود المادة وأنكر خلق الخلق من عدم تأثراً بأحد فلاسفة اليهود اسمه ابن عزرا، وكتابات متصوفة اليهود الذين يقولون بأن المادة حية.

آمن بمذهب وحدة الوجود بمفهومه الغربي الإلحادي وقال بأن الجوهر هو الله وهو الطبيعة الخالقة، وهو مصدر الصفات والوجوه وهو أيضاً الطبيعة المخلوقة حيث أنه هذه الصفات والوجوه، وأنه ليس له صفات فهو لايشاء ولايريد وليس شخصاً معيناً ـ حسب قوله ـ كإله الديانات، وليس له عقل حسب تعبيره ـ ليس له ذات ولايتعين، وقرر بأنه على قدر مايكون للإنسان من تجارب وأفكار بقدر مايقترب من الله، أي يقترب من حالة إله، أو يصبح إلها بمعنى من المعاني ـ وهذا ما توصلت إليه الحداثة في سياق ضلالاتها العديدة.

بيد أن مصدر القوت الرئيسي الذي تغذى منه فكره كان ـ فيما يبدو ـ النصوص العبرية وكتابات جرسويندس الذي كان ينتقد المعجزات والنبؤات ويقدم العقل على الوحي، ومن هنا توجه سبينوزا لرفع مقام المعرفة العقلية، وفعل الكثير لترويج وتطوير الإلحاد ـ كما تقول الموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت ـ ولقضية التفكير الحر، وأنه لايصح للدين ولا للدولة المساس بحرية الفكر، وكان له تأثير قوي على مادية القرنين السابع عشر والثامن عشر، وأثر تفكيره الحر الديني على تطور الإلحاد، وقد أثنى إنجلز على عشر، وأثر تفكيره الحر الديني على تطور الإلحاد، وقد أثنى إنجلز على الفيلسوف الإنجليزي الملحد المعادي بشدة للدين، وقد سبقت ترجمته في أول هذا البحث (١).

<sup>(</sup>١) ص ١١٣ من هذا الكتاب.

ومن كتبه التي ألفها - مما له علاقة بهذا الفصل - كتابه الذي سماه «الرسالة اللاهوتية السياسية» وتسميه بعض الكتب «البحث اللاهوتي السياسي» وقد ترجمها تلميذ كتبه العلماني العربي حسن حنفي تحت اسم «رسالة في اللاهوت والسياسة» وفيها وضع أسس المنهج التاريخي لدراسة محتوى النص الذي يرى أنه يتراوح بين التاريخية والأسطورية للتحرر من سلطة الأسطورة والقضاء على أسبقية المعنى، وحتمية الحقيقة في الوحي، وأنه يجب البحث في تاريخية النص لا البحث عن المعنى والحقيقة فيه، وقد أثر سبينوزا بأقواله هذه على الذين جاؤوا بعده، وهز بفلسفاته المكانة المتبقية للعهد القديم والجديد من الكتاب، وخاصة الإنجيل الذي توارد على دراسته مجموعة من أبناء النصارى الغربيين متأثرين بمنهج سبينوزا، وذلك من مقاصد اليهود وأعمالهم المعروفة في تخريب الأديان من داخلها، مما جعل مؤلف الموسوعة الفلسفية يقول: (لاشك أن سبينوزا كان يهودياً حتى النخاع، وأن مذهبه كان رؤيا فلسفية للتلمود، وجاء على خطى التراث اليهودي. . .)(١).

ثم يتعرض هذا المؤلف للاستعراض اليهودي المتمثل في الحرمان الكنسي اليهودي لسبينوزا، وهو الذي يذكره دائماً الأتباع والمعجبون بسبينوزا، فيقول: (لم يكن يقوم سبينوزا إلاّ اليهود، وفي ألمانيا جرت مشادة ربّما كانت تمثيلية يهودية، بين المفكرين اليهود، روجت لها وسائل الإعلام اليهودية...)، ثم أضاف: (وظهر الطابع اليهودي في فلسفته بشكل جلي في روسيا القصيرية، حيث كان يشرف على ترجمته وطبعه دور نشر يهودية، وكان شباب اليهود في المنظمات التقدمية والثورية يعرضون فكر سبينوزا بتفسيرات مادية، وأنه لأمر يدعو إلى الشك أن تجد المذهب الفلسفي يحتمل كل التفسيرات، وينفذ إلى كل البلاد والفلسفات من خلال اليهود وحدهم، وأنه لأمر يدعو إلى الشك أكثر أن تكون دراسة سبينوزا في مجتمعات خاصة مغلقة لأمر يدعو إلى الشك أكثر أن تكون دراسة سبينوزا في مجتمعات خاصة مغلقة

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: الموسوعة الفلسفية لعبدالمنعم الحنفي: ص ۲۳۷ ـ ۲٤۱، ومعجم الفلاسفة: ص ۳۲۹ ـ ۳۲۹، وموسوعة أعلام الفلسفة ١/٨٤٥ ـ ٥٥٠، والموسوعة الفلاسفية لأكادميين سوفييت: ص ۲٤۲ ـ ۲٤۳، وتاريخ الفكر الأوروبي الحديث لرونالد سترومبرج ترجمة أحمد الشيباني ١/٥٥ ـ ٨٥.

تشبه الجمعيات اليهودية القبلانية السرية، وأن يطلقوا عليه اسم «ماركس بدون اللحية» أضف إلى ذلك امتلاء المذهب بالألفاظ التي توهم بالدلالات وهي لاتدل على شيء، وانطماس الغائية فيه حتى انتهى إلى الآلية المطلقة)(١).

# ۲ ـ ریشار سیمون (۱۹۳۸ ـ ۱۷۱۲ م، ۱۰۶۷ ـ ۱۱۲۴هـ):

مفكر فرنسي وخطيب ورجل دين نصراني أو كما تقول بعض كتب الفلسفة «لاهوتي وشارح فرنسي» كلفه بعض الرهبان بوضع فهرس بالمخطوطات الشرقية لدى الكنائس لديهم، وبذلك توفرت له مجموعة واسعة من الوثائق عن اليهودية والكنائس الشرقية مما أتاح له أن يكون تصوراً جديداً عن تكوين مختلف أسفار الكتاب المقدس وتحريرها، فكتب كتابه «التاريخ النقدي للعهد القديم» الذي يرى فيه أن النسخة الأصلية للإنجيل قد ضاعت، وأن التحريف تناوله، وأن الواجب يقضي أن تخضع النسخة الحالية للفحص والتدقيق والدراسات اللغوية والتاريخية، وقد كره البروتستنت والكاثوليك هذا الكتاب؛ لأنه يشكك في أهم وثائقهم الدينية، ويقوض أساس الديانة النصرانية، ثم ألف «التاريخ النقدي لنص العهد الجديد» ثم «التاريخ النقدي لروايات العهد الجديد» ثم «التاريخ النقدي للشراح الرئيسيين للعهد الجديد» ثم «ملاحظات جديدة حول نص العهد ورواياته» وهي كلها تنتقد النصوص الإنجيلية وتشكك في ثبوتها، وفي تناقلها، وسبب ذلك ما اكتشفه سيمون من تناقضات واختلافات وإضافات وحذف وشروح مختلفة، وتواريخ متعارضة وغير ذلك من الأسباب التي حفزته إلى هذه الشكوك الكبيرة وقادته إلى وضع تفسيرات تاريخية وعقلانية للكتاب المقدس عندهم<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: الموسوعة الفلسفية لعبدالمنعم الحنفي: ص ۲۳۷ ـ ۲٤۱، ومعجم الفلاسفة: ص ۳۲۹ ـ ۳۲۹، وموسوعة أعلام الفلسفة ١/ ٥٤٨ ـ ٥٥٠، والموسوعة الفلاسفية لأكادميين سوفييت: ص ۲٤۲ ـ ۲٤۳، وتاريخ الفكر الأوروبي الحديث لرونالد سترومبرج ترجمة أحمد الشيباني ١/ ٨٥ ـ ٨٧.

 <sup>(</sup>۲) انظر ترجمته في: موسوعة أعلام الفلسفة ١/٥٩٤، والمعجم الفلسفي: ص ٣٥٤، والموسوعة الفلسفية: ص ٢٥١.

وقد أخذ هذا عنه، المرتابون من أبناء المسلمين وطبقوا أقواله ونظرياته على القرآن العظيم، رغم الفوارق الكبيرة بين الحالين.

### ٣ ـ شتراوس/ دافيد فريدريش (١٨٠٠ ـ ١٨٧٤ م، ١٢١٤ ـ ١٢٩١هـ):

تقول كتب الفلسفة بأنه لاهوتي وشارح ألماني، بروتستانتي، كان قساً لقرية في ألمانيا ثم مدرساً في مدرسة دينية، تتلمذ على الفيلسوف هيجل.

ألف كتاباً باسم «حياة يسوع» الذي أثار ضجة كبيرة وتألبت عليه السلطات الدينية في ألمانيا بسببه، وأثار بكتابه هذا دهشة أوروبا وانذهالها بما أضفاه من شك وريبة في المسيح عليه السلام وفي الإنجيل، وقد عبر فيه عن آرائه الملخصة في أنه ينبغي ألا يختلف النظر إلى هذا الكتاب بعهديه القديم والجديد، عن النظر إلى أي كتاب آخر من حيث التحليل والنقد، وقد ركز شتراوس نفسه لعمله النقدي والتأريخي فأصدر عدة كتب هي «العقائد المسيحية» و«الروماني على عرش القياصرة» طغت أعمال دافيد شتراوس على مجمل النقد الديني في القرن التاسع عشر، ونستطيع تتبع تأثيرها في اتجاه ماركس، بوساطة فيورباخ، وفي اتجاه رينان، وأخيراً في اتجاه مادية هيجل.

وقد تصدى شتراوس لإفراغ النصرانية من كل مضمون خارق للطبيعة وبإرساء الدين على عقلانية الفكرة النصرانية وحدها، وهذا الاتجاه بعينه أخذه الحداثيون العرب، كما أخذوا من شتراوس وجوب إخضاع الوحي لمتطلبات النقد التاريخي، حيث رأى أن النصرانية لاتقبل التفسير إلا من خلال ما سماه «أسطورة يسوع» التي يرى أن العقلية اليهودية هي التي اختلقتها، وقد اعتمد رينان ـ الذي ستأتي ترجمته ـ هذه الفكرة في كتابه «حياة يسوع»، وما انفك شتراس يتقدم تجاه مادية متشددة باطراد حتى ذهب في أواخر حياته إلى إنكار كل دين يقوم على إله شخصي ـ حسب تعبيره معتبراً أن العلم يعطي تفسيراً وافياً للكون، واعتبر أن وجود المسيح أسطورة، واتجه بكرهه الشديد للمسيحية لترسيخ النزعة الهيجلية المادية

وخصوصاً في كتابه «الإيمان القديم الجديد»(١).

### ٤ ـ رينان جوزيف ارنست (١٨٢٣ ـ ١٨٩٢ م، ١٢٣٨ ـ ١٣٠٩هـ):

كاتب وفيلسوف فرنسي، نذره أهله من صغره للكهنوت فدرس على أيدي معلمين دينيين ثم تخرج كاهناً وتعلم العبرية، ثم توجه إلى الفكر الألماني وابتعد عن الإيمان الكاثوليكي وتخلى عن الكهنوت، وبدأ بدراسة التاريخ والفلسفة، وحصل على الدكتوراه في موضوع بعنوان «حول ابن رشد والرشدية» وتجول في بعض بلاد المشرق العربي للبحث في الآثار، ودرس اللغة العبرية في إحدى جامعات فرنسا وحاضر عن المسيح عليه السلام باعتباره «إنساناً لا نظير له» فغضب منه الكاثوليك وأوقفوا محاضراته وألف عدة كتب في نقد الدين النصراني بأسلوب فلسفي وتاريخي وأشهرها «تاريخ أصول المسيحية» في سبعة أجزاء و«حياة يسوع» على نمط شتراوس، و«دراسات في التاريخ الديني» و«تاريخ شعب إسرائيل» في خمسة أجزاء.

واتسمت فلسفته بنزعة هيجلية ونزعة شكية رافضة للثابت، وأعلن عن رفض كل خارق للطبيعة والإيمان بالطبيعة وقوانينها التي لم تخرق، والإيمان بالعلم الحر، والتزم بهذه المباديء في نظرته إلى العلم والتاريخ والدين والماورانيات، وأعطى العلم أهمية كبرى، واعتبره الناموس الذي لاتعيش البشرية بدونه، والتزم بالوضعية واعتبر أن كل المعارف تأتي عن دراسة الطبيعة والتاريخ، وهو المبدأ الذي أخذه أركون وقدسه وطاف حوله في أغلب كلامه ومؤلفاته.

واعتبر رينان أن لكل شيء في التاريخ تفسيراً إنسانياً، وأن الدراسات التاريخية يجب أن تكون ذات نظرة طبيعية وبناء على نظرته التاريخية هذه فقد رفض كل مايخرق الطبيعة ولايستثني الأساطير التي يقصد بها ما في الأديان وكتبها وهو يقصد الكتاب المقدس عند النصارى، حيث تبنى قضية

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: المعجم الفلسفي: ص ٣٦١ ـ ٣٦٢، وموسوعة أعلام الفلسفة ١٥/٢ ـ ١٧، وتاريخ الفكر الأوروبي الحديث ١١٠/٤.

النقد التاريخي لتاريخ النصرانية فأبعد الطابع التقديسي عن الأبحاث في الكتاب المقدس لديهم، وأسس شرحاً علمانياً له، بنظرة نقدية فيلولوجية «طرق نقدية تعتمد على التاريخية والمقارنة» اعتبرت أن الأناجيل روايات تاريخية متناقضة، واستبعد رينان كل الخوارق والمعجزات (۱).

وهذا المنهج نفسه أخذه الحداثيون والعلمانيون العرب وحاولوا تطبيقه على الإسلام.

#### ٥ ـ بولتمان رودولف (١٨٨٤ ـ ١٩٧٦ م، ١٣٠١ ـ ١٣٩٤هـ):

كاتب وفيلسوف لاهوتي ألماني، كان رائد حركة «نزع الطابع الميتولوجي» أي الأسطوري عن النصرانية، وتقول كتب تراجم الفلسفة بأن فكره اليوم يستلهمه الذين يسمون «لاهوتيي موت الله» ـ تعالى الله وتقدس كان ابناً لقس لوثري، درس تاريخ العهد الجديد، ودرس اللاهوت، ألف كتباً بعنوان «العهد الجديد» و«يسوع كتباً بعنوان «العهد الجديد» إنجيل يوحنا» و«لاهوت العهد الجديد» و«يسوع المسيح والميتولوجيا» اهتم فيها بالجانب النقدي التاريخي للجانب «العجائبي» أي العجيب، والجانب الذي يسميه «الأسطوري» وركز على شطب الجانب العجيب والجانب الأسطوري من الوحي حسب رأيه (٢).

وقد اقتدى به الحداثيون وساروا على منواله وخاصة أركون في كتابه الفكر الإسلامي قراءة علمية كما سوف يأتى.

هؤلاء الخمسة هم أشهر فلاسفة الغرب من اليهود والنصارى الذين أسسوا مناهج فلسفية نقدية وتاريخية لدراسة الوحي المتمثل لديهم في الكتاب المقدس عندهم، وقد سار الكتاب العرب على منوال هؤلاء، واستعاروا مفرداتهم ومناهجهم، وارتدوا أزياءهم الفكرية والفلسفية، وجاؤوا بحماس من يريد الهدم

<sup>(</sup>۱) انظر ترجمته في: المعجم الفلسفي: ص ۳۱۰ ـ ۳۱۲، وموسوعة أعلام الفلسفة ا/۱۱۰ ـ ۵۱۸، وتاؤيخ الفكر الأوروبي الحديث ١١٠/٤.

 <sup>(</sup>۲) انظر ترجمته في: المعجم الفلسفي: ص ۱۸۵ ـ ۱۸۹، وموسوعة أعلام الفلسفة
 ۲۷۲ ـ ۲۷۲/۱.

السريع والتخريب المباشر، وتوجهوا إلى نصوص القرآن العظيم ثم إلى نصوص السنة الشريفة ثم إلى سيرة وحياة الرسول الكريم على يدرسونها وفق هذه النظريات المستعارة، وقد أخذوها بتسليم كامل وقطعوا بصحتها وجزموا بسلامتها، وأوصلوها إلى درجة القداسة، وهذه بلا شك عقيدة كل معتقد، وهؤلاء أصبحوا يعتقدون بهذه المناهج وهذه الفلسفات اعتقاداً يجزمون به، ويجعلونه مقياساً لكل أمر يتناولونه، ومن يقرأ كلام أركون في ما يسميه «التاريخية» يرى بوضوح مقدار تشبعه بهذا المنهج حتى أصبح عقيدة يزن بها الكتب المنزلة وكل قضايا الوحى ومقتضياته.

وأثناء قراءة كتب ومقالات أعداء الوحي من المستغربين من أبناء المسلمين وجدت أنهم لم يخرجوا عن المفهوم الغربي في دراستهم لدين الإسلام، ولذلك تجدهم يرددون بإمعيّة كاملة ألفاظ ومصطلحات أساتذتهم فيطلقون على الوحي مصطلح «ميثولوجيا» أي مجموعة الأساطير التي تعمل على فك مستغلفات الحياة والموت<sup>(1)</sup>، ويجعلون المنهج «الميتولوجي» أساس دراستهم باعتباره علماً يعالج تصنيف المعتقدات ويحللها ويقارنها وفق المفهوم الغربي بطبيعة الحال.

وأحياناً يسمون نصوص الوحي «الميثات» جمع «ميث» وهي الأسطورة والقصة الخرافية التي يسودها الخيال، وتبرز قوى الطبيعة في صور كائنات حية ذات شخصية ممتازة، وتستخدم في عرض مذهب أو فكرة عرضاً شعرياً قصصياً (٢).

وإذا تكلموا عن الدين أطلقوا عليه اسم «ثيولوجي» وهو مصطلح يعني اللاهوت بالمفهوم الغربي النصراني واليهودي ويعرفونه بأنه علم يبحث في وجود الله وذاته وصفاته ويسمى أيضاً «ثولوجيا» وعلم الربوبية والإلهيات،

<sup>(</sup>۱) انظر الميث الأسطورة في: المعجم الفلسفي: ص ۱۳، ومعجم المصطلحات والشواهد الفلسفية: ص ٤٢، والمفاهيم والألفاظ في الفلسفة الحديثة: ص ١٤٥، ومعجم المصطلحات الأدبية: ص ١٠٦.

 <sup>(</sup>۲) انظر الميثولوجيا في: معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة لعلوش: ص ۲۰۷، والموسوعة العربية الميسرة ۱۷۹۷/۲.

واللاهوت الطبيعي يعتمد على التجربة والعقل وحدهما دون الرجوع إلى الوحي، ويقابله عندهم اللاهوت المنزل ويعتمد على النصوص المقدسة(١).

وإذا تعرضوا لدراسة الوحي ونصوصه تخاطروا بألفاظ تلقوها عن أساتذتهم، وتنافروا بالمصطلحات الغربية على أساس أنها هي الحق والحقيقة والعلم، من أمثال «الفيلولوجيا» وهي الطرق التي تستهدف إنجاز نص، وتسهيل قراءته ونقده، ودراسة النقدية من خلال الوجهتين التاريخية والمقارنة (٢).

وقد استخدموا هذا المنهج النقدي تبعاً لسينوزا وغيره، وحاولوا من خلال هذا النقد هدم نصوص الكتاب والسنة كما فعل الغربيون في الكتب المحرفة، أو التشكيك في ثبوتها وصحتها أو في مدلولاتها القطعية، كما أنهم استعملوا لهذا الغرض الأخير منهج التأويل المعاصر الذي يطلقون عليه مصطلح «هرمنيوطيقيا» وهي طريقة تأويل، تدرس المبادئ المنهجية في التعامل مع النصوص وتفكيك رموزها وكشف أغوارها، وتستهدف في ميدان الوحي ـ الذي هو أهم ميدان للهرمنيوطيقيا الدراسة التأويلية للرموز والاستعارات، وتعني استخلاص المعنى الكامن انطلاقاً من المعنى الظاهر، أو الانطلاق من المعاني المجازية بحثاً عن المعانى الحقيقية.

وقد استخدم هذا المصطلح في أول الأمر في دوائر الدراسات اللاهوتية ليشير إلى مجموعة القواعد والمعايير التي يجب أن يتبعها المفسر لفهم النص الديني «الكتاب المقدس» عند الأوروبيين من يهود ونصارى، ثم اتسع مفهوم هذا المصطلح ليشمل كل العلوم الإنسانية، غير أن الحداثيين والعلمانيين في سياق تبنيهم لسبينوزا ومناهجه، توجهوا إلى الوحي من كتاب وسنة لدراسته على أساس المنهج التأويلي «الهرمنيوطيقي» حسب مفهوم تعبير الغربيين، وتعريب المستغربين (٣).

<sup>(</sup>١) انظر الثيولوجي في: المعجم الفلسفي: ص ١٦٠ ـ ١٦١.

<sup>(</sup>٢) انظر الفيلولوجيا في: معجم المصطلحات المعاصرة لعلوش: ص ١٧١.

<sup>(</sup>٣) انظر عن «الهرمنيوطيقيا»: معجم المصطلحات الأدبية لسعيد علوش: ص ٢٧٤ ـ ٢٧٠ ، =

ومن المصطلحات التي تقمصها المنهزمون من أبناء المسلمين في دراستهم للوحي مصطلح «التاريخية» أو «التاريخانية»، وقد أغرم بهذا المصطلح إلى حد التقديس محمد أركون ونصر أبو زيد، ويفضل أركون استخدام التاريخية ويفصل بينها وبين التاريخانية، على اعتبار أن التاريخانية هي التي تقول بأن كل شيء أو كل حقيقة تتطور مع التاريخ وتهتم بدراسة الأشياء والأحداث من خلال ارتباطها بالظروف التاريخية، ويرى أركون بأنه يجب تجاوز هذا المعنى إلى «التاريخية» التي تسمح وحدها بتجاوز الاستخدام اللاهوتي أو القومي، وبشكل عام الإيديولوجي للتاريخ.

وقد عرفت كتب المعاجم الفلسفية «التاريخية» (بأنها صفة لكل ماهو تاريخي مميز عن الخرافي أو الخيالي، كما أنها من جهة أخرى ميزة الإنسان الذي يعيش التاريخ ويحياه باعتباره كائناً تاريخياً وكائناً زمانياً، والنزعة التاريخية هي النظر إلى كل موضوع معرفي على أنه نتاج حاضر ناشيء عن التطور التاريخي، أمّا أصحاب المذهب التاريخي فيرون أن الأحداث والظواهر الاجتماعية تتصف بالنسبة التاريخية، وهي على ذلك غير قابلة لأن تدرس على غرار الظواهر الطبيعية)(٢).

ويتعامل المستغربون مع الوحي على الطريقة الغربية، باعتباره فكرة من الأفكار ويدرسون كيفية انتشاره، والنزعات التي أثرت في وجوده، وتطوره، مستبعدين قضية عصمة الوحي وعصمة المبلغ ووحدانية الموحي والآمر به، ثم يصدرون بناء على دراسة الظروف والملابسات والأوضاع التي مرت بها نصوص الوحي ـ وفق معلوماتهم، وحسب أغراضهم ومقاصدهم ـ الأحكام على النصوص وخاصة القرآن عند المستغربين من أبناء الشرق، ويطبقون على النصوص وخاصة القرآن عند المستغربين من أبناء الشرق، ويطبقون

<sup>=</sup> ومعجم المصطلحات والشواهد الفلسفية: ص ٩٠ ـ ٩١، وإشكاليات القراءة وآليات التأويل لنصر أبو زيد: ص ١٣، ٢٠، ٢٧، ٣٠. ٤٤.

<sup>(</sup>١) انظر: الفكر الإسلامي قراءة علمية لأركون: ص ١٣٩.

 <sup>(</sup>۲) معجم المصطلحات والشواهد الفلسفية: ص ٤٨. وانظر: معجم المصطلحات الأدبية لسعيد علوش: ص ٥٦.

سائر مقتضيات هذا المنهج "التاريخي" على نصوص الوحي بصورة تدل على اعتقادهم العميق بعصمة وصحة هذا المنهج، وهم في "التاريخية" و"الهرمنيوطقيا" أتباع مخلصون لفلسفة مارتن هايدغر(١١)، ومتعصبون للمنهج التاريخي، ويعتبرون أن المعرفة التاريخية هي الأداة الأساسية لدراسة النصوص والمصير الإنساني، ويرون أن المنهج التاريخي قادر على الكشف عن طبيعة النص وأصله ومقصوده، وعن طبيعة الإنسان ومصيره، وعن القيم التي تشكل الحافز الأساسي للإنسان، وقد أدان مجموعة من الفلاسفة هذه النزعة المتزمتة التي تعتقد أن بوسعها نقل علم التاريخ من علم تأملي إلى علم يستند إلى التجريب والاختبار عبر قاعدة اختبارية تتمثل في مجموعات الأحداث التاريخية، وخطورة هذه العملية تكمن في أنها تؤدي إلى الاعتقاد بوجود قوانين حتمية تاريخية تسير المجتمع، مع ماينتج عن ذلك من اتجاهات فكرية وعملية للسيطرة على الثقافات والمجتمعات تحت حجة قيادته وتغييره وفقاً لهذه القواعد التي وصفوها بالحتمية.

وقد سلكت النازية ثم الشيوعية الماركسية هذا المسلك وقامت فلسفاتها على هذا الأساس، وتقوم عملياً اليوم فلسفة الغرب اللبرالية على هذه النظرة القاطعة، وإن كانوا لم يقولوا ذلك نظرياً، إلا أن واقعهم السياسي والثقافي والإعلامي يرتكز على هذا المفهوم في الجملة؛ ولذلك

<sup>(</sup>۱) مارتن هايدغر ١٨٨٩ ـ ١٩٧٦ م، ١٣٠٦ ـ ١٣٩٦ هـ، فيلسوف ألماني، وبدأ دروسه عند الآباء اليسوعيين ثم واصل دراسة اللاهوت حتى حصل على الدكتوراه، انتمى إلى النازيين، وتتلمذ على الفيلسوف اليهودي هوسرل، وعنه أخذ المنهج الظاهراتي وأهدى إليه كتابه «الوجود والزمن»، ورغم أنه من المفكرين المعدودين في أوروبا في القرن العشرين إلا أنه كان شديد التعصب لألمانيته لغة وشعباً ووطنا، ويرى أن شعبه هو الوحيد القادر على تجديد الفكر الغربي، أثر بأفكاره الظاهراتية وفلسفته في تأسيس علم الوجود على الفلاسفة الوجوديين وخاصة سارتر، وقد جعل هايدغر الوجود الإنساني هو الذي يكتشف من خلاله معنى الوجود، ويرى أن الموجود البشري قد قذف به في العالم ضد إرادته، وقد سبق تفصيل ترجمته بأوسع مما هنا في ص ١٢٦ من هذا الكتاب. وانظر: الموسوعة الفلسفية: ص ٤٩٧ ـ ٤٩٩، وموسوعة أعلام الفلسفة ٢/٨٣٥.

يحاولون بسط سيطرتهم ونفوذهم في أوسع قدر ممكن من الأرض، تحت حجج التحضير والعصرنة وحقوق الإنسان والنظام العالمي الجديد، والإرادة الدولية، وغير ذلك.

وهذه النظرة المتزمتة المتشددة في استخدام «التاريخية» وتعميم منهجها والقطع بنتائجها، إلى حد التقديس والحكم القاطع وجعلها حتمية لازمة صائبة النتائج في كل الأحوال، هي التي غرق فيها أركون وجابر عصفور وعزيز العظمة ونصر أبو زيد وسائر المعارضين للوحي والمشككين في صحته وثبوته ومقتضياته، وهم في كل ذلك ليس لهم إلا دور الاستيراد والتبني (۱).

لقد عاشوا وفي أعماقهم «منطقة فراغ» هائل بسبب جهلهم بدينهم، وعجزت المناهج الغربية الوافدة أن تعطي لأصحابها اليقين وعوامل القوة والثبات، فاستمسكوا من هذه المناهج مايظنون أنه يشكل لهم نقطة انطلاق، ومحور ارتكاز، فكانت «التاريخية» وغيرها من المناهج، وقد هربوا من تقديس المقدس حقيقة، فوقعوا في تقديس الأوهام والمناهج المتناقضة، ولا غرابة أن تجد منهم من يسلخ جلده ويغير موقفه بل وينقض بالشتائم والنقض لما كان يقدسه من قبل؛ لانعدام الأسس والمعايير الاعتقادية الصحيحة التي يُمكن بها وزن الأمور بوضوح وموضوعية.

ومن أظهر موارد هؤلاء الذين يشككون في الوحي والنبوات «المورد الاستشراقي»، وقد تكلم المستشرقون كثيراً عن التوحيد والوحي والنبوة، ودور الأديان ومهمتها في إطار من التشكيك والجحد للوحي والنبوة، ومحاولة تصوير الأنبياء على أنهم عباقرة ومصلحون تأثروا بالواقع الذي يعيشون فيه واستطاعوا استيعاب التراث القديم ثم صاغوه صياغة جديدة،

<sup>(</sup>۱) انظر عن التاريخية والتاريخانية: معجم المصطلحات الأدبية لسعيد علوش: ص ٥٦، ومعجم المصطلحات السياسية ومعجم المصطلحات والشواهد الفلسفية: ص ٤٨، وقاموس المصطلحات السياسية والاقتصادية والاجتماعية لسامي ذيبان: ص ١٠٨، والفكر الإسلامي قراءة علمية لأركون ١٣٦، وإشكالية القراءة لنصر أبو زيد: ص ٣١، ٣٦.

فتلقف ذلك الإمّعات من أبناء المسلمين فرددوه تحت حجج التاريخية والفيولوجية، وقالوا بأن القرآن نشأ في نفس محمد على بتأثير البيئة التي عاش فيها، وقالوا بأن القرآن ليس وحياً بل هو فيض من العقل الباطن، وأن محمداً عليه الصلاة والسلام كان من الذكاء والعبقرية بحيث استطاع أن يصوغ هذه التأثيرات الباطنية في كلام، ثم يؤثر بها في الآخرين، ومؤدى ذلك أن القرآن ليس وحياً بل هو من عمل البشر، وقد صرحوا بذلك، والهدف من هذه الدعوى قطع الصلة بين المسلمين والقرآن، تمهيداً للاستيلاء التام عليهم، كما صرح بذلك غير واحد من الذين يديرون الصراع ضد العالم الإسلامي.

ولما كان الوحي هو حجر الزاوية في النبوات وفي الدين كله، فقد ركز عليه دعاة التغريب وأثاروا حوله الشبهات والشكوك، وساقوها في قوالب براقة من الأسماء والمصطلحات التي توهم بالدلالات الكبرى وهي لاتدل على شيء.

ومما لاريب فيه أن محاولة النظريات المادية المستحدثة في جحد الوحي ومعارضته والتشكيك فيه كلها ستنال من الفشل والوهن أكبر النيل، وهانحن نرى أنها حازت على مميزات الفشل في واقع الأمم التي نشأت فيها هذه النظريات، وقادت إلى الدمار والضياع والفوضوية، وعارضها وناقضها وبين تهافتها آخرون من أولئك الأقوام، ولكن المستغربين من أبناء المسلمين تحت وطأة الهزيمة النفسية يسارعون فيهم ويتسولون على موائدهم، فإذا ظفر الواحد منهم ببنوية أو تاريخية أو وجودية أو سوريالية عاد بها فرحاً فرح الجعل بدحروجته!!

وهذا كله على بشاعته وفداحته ـ لم يكفهم، بل طفقوا يهدمون كل مايترتب على الإيمان بالكتب المنزلة من أحكام وعقائد وقيم، وخاصة القرآن الكريم الذي شرقوا بما فيه شرقاً، وقاومتهم حقائقه، وأخزتهم براهينه وأطفأت نيران مجوسيتهم المادية الإلحادية، أنوار هدايته ومعجزاته المستمرة الدائمة.

وإذا تأملنا أوجه الانحرافات التي اقترفها المصابون بداء الحداثة والعلمانية حول قضية الوحي نجدها تدور على ثلاثة محاور:

- ١ ـ انحرافات متعلقة بالتلقى.
- ٢ ـ انحرافات متعلقة بالفهم.
- ٣ ـ انحرافات متعلقة بالتطبيق.

وكل محور من هذه المحاور تحته عدة فروع من الانحرافات.

فقد نظروا إلى نصوص الوحي المنزلة على الأنبياء، نظرة شك وريبة قادتهم إلى الجحد والإنكار واستعملوا في ذلك أساليبهم المختلفة فسخروا منها، ونزعوا عنها القداسة استعملوا الأسلوب الحداثي المعروف بتدنيس المقدس، وتبنوا الرأي الابتداعي القديم: «القول بخلق القرآن»، وقالوا بأن القرآن ليس حقيقة، وأنه كلام بشر، وغير ذلك من الهوس العلماني الحداثي الذي يريدون به إبطال الوحي جملة، والقرآن على وجه التفصيل.

فكان تلقيهم للوحي تلقي الجاحد الراد، أو تلقي الشاك المرتاب، مع أضاميم أخرى من السخرية والاستخفاف والتدنيس، ونفي حقيقته، ونسبته إلى غير قائله، وإسقاط قداسته، إلى آخر ماعند القوم من أوشاب ومصائب، تصل في نهاية الأمر إلى إلغاء الوحي وعزله عن الواقع وطرده من الحياة وإزاحته عن التطبيق، ومن أظهر وأخطر انحرافاتهم في هذا الباب:

#### جحد الوحي والتشكيك في ثبوته أو ثبوت بعضه وإرادة القضاء عليه.

وما فتئ المعادون للدين يجلبون بخيلهم ورجلهم على كل ماله علاقة بالدين، وخاصة أصوله وقواعده التي تقوم عليها أسس الديانة، وقد رأينا فيما مضى كيف توجهوا إلى أصول عقائد المسلمين محاولين الهدم والتخريب، وفي هذا الفصل سوف نرى كيف صوبوا سهام مكرهم وكيدهم وحقدهم على الوحي منبع العقائد والشرائع، ومنهل الهدى والرشاد، ومورد أهل الحق والخير والفضل.

وعندما أقول الوحي فإني أعني ماثبت أن الله تعالى قاله أو أوحى

بمعناه إلى نبي من أنبيائه، أمّا الكتب المحرفة كالتوراة والإنجيل فإن الكلام هنا عن أصل نسبتها، ومصدر نزولها، وهذا حقيق بالاعتبار والاحترام، أمّا ما دخل عليها من تحريف وزيادة ونقصان، فقد بينا ذلك في الصفحات السابقة، وذكرنا أنه لاينسب إلى الله تعالى، وهو غير مراد بالكلام في هذا المقام؛ إذ هو من الكلام المختلق الذي لا احترام له ولا اعتبار في ميزان الحق.

ومن المهم أن نعرف كيف تسللت الضلالات الكفرية فيما يتعلق بنصوص الوحي إلى أبناء المسلمين، الذين ما كان أحد منهم يجرؤ على النيل من الفروع المستنبطة من نصوص الوحي فضلاً عن النيل من الوحي ذاته، بل كان الوحي عندهم من القداسة والاحترام بأرفع مقام.

حتى إذا خالطت بعضهم شبهات هذا العصر إثر التتلمذ على المستشرقين أو التلقي عن الغربيين، في أحضان استعمار يعادي هذه الأمة ويحاول اجتثاثها، بالجيوش، فإن لم يفلح فبالعملاء والأتباع الذين رباهم على عينه، ونشأهم على شبهاته.

فهاجت فيهم نيران الشبهات فأضحوا أئمة ضلال وإضلال داخلين في عموم قول النبي ﷺ: «ستكون أئمة من بعدي يقولون فلايرد على قولهم، يتقاحمون في النار كما تقاحم القردة»(١).

وهو تشبيه بليغ يدل على حالهم الذي عاشوه؛ فإن من أخص أوصاف القردة التقليد للآخرين عن جهل وعمى، وهذا حال العلمانيين والحداثيين بمدارسهم العديدة المختلفة، مقلدة محاكون، وأتباع طيعون في أيدي أساتذتهم من الغربيين، تقاحموا في مناهج الإلحاد والشكوك كما تقاحم القردة، وأقبلوا يسفون قمائم المذاهب وزبالات الأفكار على أنها الهدى والخير، معرضين عن الحق معارضين له مستكبرين عنه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو يعلى في مسنده عن معاوية ٣٦٧/٣ حديث رقم ٧٣٧٧، والطبراني في الكبير ٢١١/١٩ حديث رقم ٧٩٠، وهو في صحيح الجامع ٢٧٦/١ حديث رقم ٣٦١٥ بهذا اللفظ.

ودفع بهم الغزاة إلى مواقع التأثير، وحركوهم في دولاب المواجهة المستمرة بأوجه عديدة بين الشرق الإسلامي والغرب النصراني، الذي ما فتئ من أيام الحروب الصليبية إلى اليوم يمارس أنواعاً من الصراع مختلف الأساليب متحد الغاية، ابتدأ بالصراع العسكري، ثم الفكري بالاستشراق والتغريب: (فمنذ استيقظ العالم الأوربي لنهضته الحديثة، وهو يرى عجباً من حوله «أممٌ» مختلفة الأجناس والألوان والألسنة، من قلب روسيا إلى الصين، إلى الهند، إلى جزائر الهند إلى فارس إلى تركيا إلى بلاد العرب إلى شمال أفريقيا إلى قلب القارة الإفريقية وسواحلها، إلى قلب أوروبا نفسها تتلو كتاباً واحداً يجمعها، يقرؤه من لسانه العربية، ومن لسانه غير العربية، وتحفظه جمهرة كبيرة منهم عن ظهر قلب، عرفت لغة العرب أم لم تعرفها، ومن لم يحفظ جميعه، حفظ بعضه، ليقيم به صلاته، وتداخلت لغته في اللغات وتحولت خطوط الأمم إلى الخط الذي يكتب به هذا الكتاب، كالهند وجزائر الهند، وفارس وسائر من دان بالإسلام، فكان عجباً أن لايكون في الأرض كتاب كانت له هذه القوة الخارقة في تحويل البشر إلى اتجاه واحد متسق على اختلاف الأجناس والألوان والألسنة، فمنذ ذلك العهد ظهر «الاستشراق» لدراسة أحوال هذا العالم الفسيح الذي سوف تتصدى له أوروبا المسيحية بعد يقظتها، وعلى حين غفوة رانت على هذا العالم الإسلامي، فكان من أول هم «الاستشراق» أن يبحث لأوروبا الناهضة عن سلاح غير أسلحة القتال، لتخوض هذه المعركة مع هذا الكتاب الذي سيطر على الأمم المختلفة الأجناس والألوان والألسنة، وجعلها أمة واحدة، تعد العربية لسانها، وتعد تاريخ العرب تاريخها، وبدأ الغزو المسلح وسار الاستشراق تحت رايته، وزادت الخبرة بهذه الأمم، فمن كان منها له لسان غير اللسان العربي، أعدت له سياسة جديدة لإغراقه في لسان الغازي الأوربي حتى يسيطر عليه، ومن كان لسانه عربياً، أعدت له سياسة أخرى الإغراقه في تخلف مميت، لخصها وليم جيفور بلجراف(١) في كلمته

<sup>(</sup>١) هو:وليم بلجريف، ويقال: بالجريف، ولد سنة ١٨٢٦ م، وتوفي سنة ١٨٨٨م، =

المشهورة: «متى توارى القرآن ومدينة مكة عن بلاد العرب، يُمكننا حينئذِ أن نرى العربي يتدحرج في سبيل الحضارة \_ يعني الحضارة المسيحية \_ التي لم يبعده عنها إلا محمد وكتابه»)(١).

ثم أعقب ذلك ما أعقبه من استيلاء على منابر الفكر والتربية والتعليم في مصر، ثم على منابر الصحافة والإعلام، ووضعت الخطط المدعومة من دول الغرب لدفع هذه الأمة في متاهات لا نهاية لها إلا الإنغماس في ظلمات الانحراف والجهل والتهتك، وكان من أقوى أسلحتهم لإيجاد هذا الفراغ أخذ أو «بعث» بعض أبناء المسلمين إلى بلاد الغرب ليعودوا من هناك وكل همهم زحزحة الأجيال عن تراثها ودينها ولغتها وتدمير المناعة الذاتية في مقاومة الغزاة، وإيجاد الفراغ الاعتقادي والفكري والروحي تمهيداً لاستنبات بذور النصرانية والوثنية واليهودية والمادية الإلحادية.

عاد المبتعثون من الغرب وقد اتخذوه مثالهم المحتذى، ساعين إلى جعل المشرق الإسلامي على المثال الغربي الذي أشربوا حبه.

وظاهرهم في ذلك من أبناء المسلمين من تربى على مناهج المستشرقين ومدارس التبشير وصحافة العلمانية، حيث حقن الجميع من المبتعثين المسلوخين، والمقيمين المنسلخين، حقنوا بالنموذج الغربي، ونصب هذا النموذج في أعينهم معياراً لكل شيء، وإن اختلفت الأحوال والظروف والملابسات، فكان مما حقن في تفكيرهم، إن الصراع مع الدين وقواعده والثورة عليه هو أساس النهضة، فقام التلاميذ الأتباع بهذا الدور المتمثل في أوجه عديدة: منها المعاداة للدين والمحاربة للقرآن والسنة والتشكيك في ثبوتها والدعوة إلى العامية والأحرف اللاتينية، وإشعال

انضم إلى الرهبانية اليسوعية في لبنان وطوف المشرق العربي متنكراً في زي طبيب سوري، ورحل إلى جزيرة العرب، ثم ترك مسوح الرهبان الذي كان يغطي به أعماله التجسسية وتحول إلى السلك الدبلوماسي في الحبشة وجزر الهند الغربية. انظر: المستشرقون ٢١/٢.

<sup>(</sup>۱) أباطيل وأسمار: ص ۱۵۷ ـ ۱۵۸.

النزعات القومية وتحليل أواصر الأمة الواحدة، وتجاوز كل اعتبار روحي في الحياة والاكتفاء بالمقاييس المادية، واعتبار الاتجاه المادي فلسفة كاملة بذاتها، مضادة لكل ما عداها، وتقديس العقل وتدنيس النقل، وإحياء الوثنيات والأساطير إلى آخر ما هنالك من أباطيل وأضاليل.

لقد كان التعليم للمبتعثين والسيطرة على التعليم في بلاد المسلمين المستعمرة أخبث وأنكى وسيلة استطاع الغربيون فعلها في مضمار غزوهم للعالم الإسلامي، فمن خلال هذين الأسلوبيين أخرجوا أجيالاً من أبناء المسلمين وقد صبغوا بالصبغة التي أرادها لهم أساتذتهم.

وقد أكد ذلك المستشرق الحاقد «هاملتون جب» (١) حينما قال: (كانت النتيجة الخالصة لهذه الحركة التعليمية أنها حررت، بقدر ما كان لها من تأثير، نزعة الشعوب الإسلامية من سلطان الدين دون أن تحس الشعوب بذلك، وهذا وحده تقريباً هو جوهر كل نزعة غربية فعالة في العالم الإسلامي، وهو المعيار الذي نقيس به قوة الرأي الحديث والرأي المحافظ أحدهما بالنسبة للآخر.

إن الإسلام من حيث هو دين قد فقد القليل من قوته، إمّا من حيث هو المسيطر على الحياة الاجتماعية فإنه أخذ في النزول عن عرشه؛ ذلك أن إلى جانبه قوى جديدة يصدر عنها سلطان يناقض تقاليد الإسلام وأوامره الاجتماعية في بعض الأحيان، ولكنه ـ رغم هذا ـ يشق طريقه بالقوة غير مبال بتلك الأوامر، ولكي نصف الموقف في أبسط العبارات نقول: إن ما حصل هو هذا، إلى عهد قريب، لم يكن للرجل العادي بين الرعايا المسلمين مآرب أو أعمال سياسية ولم يكن له أرب قريب المنال إلا الأدب

<sup>(</sup>۱) مستشرق إنجليزي مولود في الاسكندرية سنة ١٣١٢ هـ/ ١٨٩٥ م، من أعلام المستشرقين المعاصرين، ومن القائمين على تغريب التعليم في مصر، كان عضوا مجمعياً في القاهرة ودمشق، درس اللغة العربية، في جامعات لندن واكسفورد وهارفرد، وكان مديراً لمركز دراسات الشرق الأوسط. انظر: الصراع بين القديم والجديد ٢/ ١٢٩٠.

الديني، ولم تكن له أعياد ولا حياة اجتماعية إلا مقترنة بالدين، فكان الدين عنده كل شيء، أمّا الآن فقد اتسع مدى مصالحه في كل البلاد الراقية، ولم يعد نشاطه مقيداً بالدين، فوضعت المسائل السياسية تحت نظره، وقرأ وقرئ له عدد من المقالات في موضوعات متنوعة لا علاقة لها بالدين، وربّما لا تتعرض لوجهة النظر الدينية مطلقاً، كما أن الحكم عليها قد يكون مقيداً بمبدأ مختلف عن مبادئ الدين كل الاختلاف، وهو يجد أن الرجوع إلى المحاكم الشرعية لايغنيه شيئاً في كثير من مصاعب حياته ومشاكلها، بل يجد نفسه خاضعاً لقانون مدني قد لا يعلم له مصدراً صحيحاً يستمد سلطانه منه، ولكن لاشك أن هذا القانون لا يستمد سلطانه من القرآن ولا من السنة، ولم يعد الدين هو الرابطة الاجتماعية الوحيدة أو على الأقل الكبرى بينه وبين إخوانه، إذ أن مهام أخرى لا تمت إلى الدين بصلة ترغمه على الالتفات إليها، وهكذا نرى سلطان الإسلام قد انفصمت عراه عن حياته الاجتماعية، وهذا السلطان ينحسر شيئاً فشيئاً حتى يقتصر على دائرة صغيرة من الأعمال.

حدث كثير من هذا في غفلة من الناس لم يفطن إلى إدراكه إلا عدد قليل من المتعلمين، ولم يعمد إلى تحقيقه إلا عدد أقل من ذلك، ولكن التيار سار جارفاً لايلوي على شيء وحينما رسخت قدمه لم يعد رده ممكناً، ويظهر من المستحيل الآن ولاسيما إذا راعينا ازدياد المطالبة بالتعليم والازدياد في اتخاذ الأنظمة الغربية أن تنعكس، وأن يعود الإسلام إلى استثاره بالسلطة الاجتماعية والسياسية استئاراً لاينازع فيه)(١).

وهكذا وصف «جب» الموضوع وصفاً حقيقياً وأوضح جوهر الصراع وأهدافه، توضيحاً عميقاً، ولو أن كاتباً مسلماً قال ذلك لقالوا: نظرية التآمر تسيطر على فكره، أو التخلف والجمود ومضادة الانفتاح، إلى غير ذلك من شتائم الجبهة العلمانية، ولكن أحد الذين مارسوا العمل التغريبي من خلال

<sup>(</sup>۱) وجهة الإسلام: ص ۲۱۷ ـ ۲۱۸، وهو مجموعة من البحوث التي كتبها المستشرقون: هاملتون جب، وماسنيون، وكامبغمابر، وبرج، وفرار، ترجمة محمد عبدالهادي أوريدة.

التعليم المحلي والتعليم الابتعاثي يشخص الموقف والهدف والغاية من وراء كل المساعي الغربية «استشراقية أو تبشيرية أو تغريبية».

إن الصراع الدائر بين المسلمين الأصلاء وأبناء المسلمين الممسوخين يدور في الحقيقة على قضية سيادة الدين أو عدم سيادته.

وما الكلام عن قضية الوحي إلا أحد هذه الميادين التي بدأ الصراع فيها مكشوفاً منذ عاد أعمى البصر والبصيرة «طه حسين» من فرنسا وهو يحمل جرثومة العداء للدين، فهاجم نصوص الوحي صراحة بلا مواربة، تحت حماية أسياده، وفتح باب جحدها والشك فيها والسخرية والاستخفاف بها ونفي كونها حقيقة ثابتة، ورفع القداسة عنها.

جاء طه حسين بما انطوت عليه نفسه من غل على القرآن والإسلام، وبما اجتمع عليه قلبه من دخائل العقائد الباطلة والجهالات المتواصلة، آخذ بذنب آراء الموجهين في فرنسا، ومديري التعليم الانجليز في القاهرة، فإذا هو يعلن ما استنسخه من كتبهم، ويشهر ما نقله عن محاضراتهم ودروسهم في زوايا الصمت الباردة المظلمة التي كانت تواري تحت صمتها البارد المخازي والمؤمرات، فكان كتابه «في الشعر الجاهلي» الصيحة الأولى المعلنة لفصل الدين عن الأدب والتاريخ والحياة الثقافية، بل كان هذا الكتاب التطبيق المعلن لمحاربة الإسلام على يد أبنائه، وذلك حين أعلن قائلاً: (للتوراة أن تحدثنا عن إبراهيم وإسماعيل، وللقرآن أن يحدثنا عنهما أيضاً ولكن ورود هذين الاسمين في التوراة والقرآن لايكفي لإثبات وجودهما التاريخي، فضلاً عن إثبات هذه القصة التي تحدثنا بهجرة إسماعيل وإبراهيم إلى مكة)(١).

ثم أضاف: (فقريش إذن كانت في هذا العصر ناهضة نهضة مادية تجارية، ونهضة دينية وثنية، وهي بمكة هاتين النهضتين كانت تحاول أن توجد في البلاد العربية وحدة سياسية وثنية مستقلة، وإذا كان هذا حقاً،

<sup>(</sup>١) في الشعر الجاهلي: ص ٢٦ ـ ٢٧.

ونحن نعتقد أنه حق، فمن المعقول أن تبحث هذه النهضة الجديدة لنفسها عن أصل تاريخي قديم يتصل بالأصول التاريخية الماجدة التي تحدثت عنها الأساطير، وإذن فليس مايمنع قريشاً من أن تتقبل هذه الأسطورة التي تفيد أن الكعبة من تأسيس إسماعيل وإبراهيم، كما قبلت روما ذلك لأسباب مشابهة أسطورة أخرى صنعها اليونان تثبت أن روما متصلة بإيناس بن يريام صاحب طراوده)(١).

كانت هذه إحدى أول صرخات الردة والمواجهة للدين والمناقضة الكاملة للوحى المعصوم.

وقد تصدى لها جهابذة من أصحاب الغيرة على الإسلام، وفندوا هذا الكتاب، وبينوا من أين استنسخه طه حسين، ومافيه من تناقض وتهافت وإلحاد وضلال (٢٠)، ومن ذلك ما كتبته لجنة العلماء في مصر التي قررت أن (الكتاب كله مملوء بروح الإلحاد والزندقة، وفيه مغامز عديدة ضد الدين مبثوثة فيه لايجوز بحال أن تلقى إلى تلامذة لم يكن عندهم من المعلومات الدينية مايتقون به هذا التضليل المفسد لعقائدهم. . . وترى اللجنة أنه إذا لم تكافح هذه الروح الإلحادية في التعليم ويقتلع هذا الشر من أصله وتطهر دور التعليم من «اللادينية» التي يعمل بعض الأفراد على نشرها بتدبير وإحكام تحت شعار حرية الرأي، اختل النظام وفشت الفوضى، واضطرب حبل الأمن؛ لأن الدين هو أساس الطمأنينة والنظام.

الكتاب وضع في ظاهره لإنكار الشعر الجاهلي، ولكن المتأمل قليلاً

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٨.

<sup>(</sup>Y) انظر: تحت راية القرآن للرافعي رحمه الله، ونقض كتاب في الشعر الجاهلي لمحمد الخضر حسين رحمه الله، ومحاضرات في بيان الأخطاء العلمية والتاريخية التي اشتمل عليها كتاب في الشعر الجاهلي لمحمد الخضري رحمه الله، ونقد كتاب في الشعر الجاهلي لمحمد فريد وجدي، والشهاب الراصد لمحمد لطفي جمعة، وفي الشعر الجاهلي والرد عليه لمحمد حسين، والنقد التحليلي لكتاب في الأدب الجاهلي لمحمد أحمد المغراوي، والمدخل إلى دراسة التاريخ والأدب العربيين لنجيب البهبيتي، وغيرها.

يجده دعامة من دعائم الكفر ومعولاً لهدم الأديان، وكأنه ماوضع إلاّ ليأتي عليها من أصولها، وبخاصة الدين الإسلامي...).

ثم أوردت اللجنة النص السابق عن إبراهيم وإسماعيل وعقبت قائلة: (أنكر المؤلف بهذا هجرة سيدنا إبراهيم مع ولده إسماعيل عليهما السلام، وقال: إن ورود هذين الاسمين في التوراة والقرآن لايكفي لإثبات وجودهما التاريخي، وهو تكذيب صريح لقول الله تعالى في سورة إبراهيم حكاية عنه عليه الصلاة والسلام: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ أَجْعَلْ هَلَذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنَا وَأَجْنُبنِي عليه الصلاة والسلام: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ أَجْعَلْ هَلَذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنَا وَأَجْنُبنِي وَبَيْنَ أَن نَعْبُدَ ٱلأَصْنَامَ (إِنَّ إِنَّهُنَ أَصَّلُنَ كَثِيرًا مِن النَّاسِّ فَمَن تَبِعنِي فَإِنَّهُ مِنِي وَبَيْنَ وَبَوَادٍ غَيْرِ ذِي وَمَن عَصَافِي فَإِنَّكَ عَفُورٌ رَحِيمٌ (إِنَّ رَبِّ الْجَمَلُ أَفْدِدَةُ مِن النَّاسِ مَهُوى إِلَيْهِمْ وَمَن عَصَافِي فَإِنَّكَ عَفُورٌ رَحِيمٌ (إِنَّ وَلَيْهُمْ وَمَن عَصَافِي فَإِنَّكَ عَلَمُورٌ رَحِيمٌ (إِنَّ الْمَهَالُوةَ فَأَجْعَلْ أَفْدِدَةُ مِن النَّاسِ مَهُوى إِلَيْهِمْ وَارَدُقَهُم مِنَ النَّاسِ مَهُوى إِلَيْهِمْ وَارَدُقَهُم مِنَ النَّعُورُ لَعَلَمُوا الصَّلُوةَ فَاجْعَلْ أَفْدِدَةً مِن النَّاسِ مَهُوى إِلْيَهِمْ وَارَدُقَهُم مِنَ النَّعْرَاتِ لَعَلَهُمْ يَشَكُونَ (إِنَّ فَيَالُونَ الْنَافِقَ مَا السَمَالُونَ الْمَالُونَ الْنَافِقُونَ الْمَعَلَى اللَّهُ وَمِن عَصَافِي اللَّهُ وَلَيْهُمْ مِنَ النَّمِ مَنَ النَّعَرَبُ لَعَلَامُ وَلَوْلَ الْمَالُونَ الْمَعَلَوْءَ الْمَعَلُومُ الْمَالُونَ الْمَعَلَى الْمُعَرَّ مَا المَعْمَلُ اللَّهُ وَالْمُ وَالْمُ الْمُعَلِي اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مَن النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالُونَ الْمُعَلِي اللَّهُ الْمُعْرَالُ اللَّهُ الْمُعْرَالِ اللَّهُ الْمُولُ اللَّهُ الْمُعُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقال في الصفحة نفسها «نحن مضطرون إلى أن نرى في هذه القصة ـ يريد قصة الهجرة ـ نوعاً من الحيلة لإثبات الصلة بين اليهود والعرب من جهة، وبين الإسلام واليهودية والقرآن والتوراة من جهة أخرى».

وهو في هذا النص يصرح بأن القرآن اختلق هذه الصلة بين إسماعيل والعرب ليحتال على جلب اليهود، وتأليفهم وينسب العرب إلى أصل ماجد زوراً لأسباب سياسية أو دينية، وهذا من منتهى الفجور والفحش والطعن على القرآن في إثباته أبوة إبراهيم للعرب في قوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمُ فِي اللِّينِ مِنْ حَرَجً مِلَّةً أَبِيكُمُ إِبْرَهِيمً ﴾(٢) الآية)(٣).

وعلى رغم المناوءة الجادة والمناقشة الصريحة التي فضحت طه حسين وكشفت عمالته وخبث معتقده، إلا أنه مُكُن له، لأن الشق الثاني من تلاميذ الغرب كانوا على رأس الإدارة الحاكمة فقاموا بحماية زميلهم بتكليف من أساتذتهم.

<sup>(</sup>١) الآيات ٣٥ ـ ٣٧ من سورة إبراهيم.

<sup>(</sup>٢) الآية ٧٨ من سورة الحج.

<sup>(</sup>٣) هذا التقرير منشور بتمامة في كتاب تحت راية القرآن للرافعي: ص ١٦٧ ـ ١٧١.

وإلا لو كانت هذه الأقوال ـ الموجبة لحد الردة ـ نشرت في بلد يحكم بالإسلام لكان الأمر غير الأمر!! لاسيما وقد رد طه حسين على تقرير العلماء والكتاب بما يثبت أنه مصر على أقواله الضالة.

وبهذا العمل وأشباهه تقدمت عجلة التغريب تقدماً عملياً لتدوس في طريقها القواعد والكليات وتحطم المبادئ والقيم والثوابت والأصول، في ظل حماية الأوصياء على الثقافة والإدارة، وتحت شعارات النفاق العصري: حرية الثقافة، وحرية البحث العلمي، وعالمية المعرفة، ووجوب النقد، إلى غير ذلك من شعارات أريد بها أول ما أريد هدم الإسلام واجتثاثه، على غرار ماوصف هاملتون جب في قوله المذكور سابقاً.

وقد عني الحداثيون بطه حسين وفكره غاية العناية، واهتموا بدراسة أعماله وآثاره المظلمة؛ باعتبار قائداً للمشروع التنويري الجذري الشامل - بل حد تعبير أحد الحداثيين (١) - إلى حد جعل مجموعة من طواغيت الحداثة الذين يصدرون كتاباً دورياً بعنوان «قضايا وشهادات»، يخصصون العدد الأول منه عن طه حسين، ويجعلون ديباجة التعريف بقضايا وشهادات قولهم: (قضايا وشهادات، كتاب دوري يتطلع إلى عمل ثقافي جماعي، يبدأ من أسئلة الواقع اليومي التي تمس المثقف ودوره بقدر ماتمس الإنسان العادي الباحث عن الخبز والحرية والكرامة الوطنية، يطمح الكتاب إلى ربط الثقافة الديموقراطية العربية الراهنة بماضيها الثقافي، الذي قاتل من أجل العقلانية وكرامة الإنسان، وبناء مجتمع مدني تكون فيه المصلحة العامة متكأ للقول والفعل والمبادرة...)(٢).

ويعجب العاقل من الحرية التي يدعونها، وهم يمارسون أبشع أنواع

<sup>(</sup>١) انظر: قضايا وشهادات العدد الأول بعنوان طه حسين العقلانية الديموقراطية الحداثة: ص ٥ من قول لسعد الله ونوس.

<sup>(</sup>٢) قضايا شهادات ـ العدد الأول: ص ١، ويشرف على هذا الكتاب الدوري كل من البعثي السعودي عبدالرحمن منيف والشيوعي الأردني فيصل دراج والعلمانيين الليبراليين سعد الله ونوس وجابر عصفور.

الجور والعدوان والظلم والاستبداد ضد المسلمين في عقائدهم وتاريخهم وحضارتهم، ولايسمحون في منابرهم بصوت إسلامي يناقشهم أو يحاورهم، والكرامة الوطنية التي يزعمونها وهم يسعون جاهدين إلى رمي الأوطان وإمكاناتها في إحضان الغرب، بكل ما أوتوا من جهد وقوة، والعقلانية التي يتبجحون بها وهم في أقصى درجات التخلف العقلي بإلحادياتهم ووثنياتهم وعلمانياتهم.

وقد حاولوا فعلاً الربط بين اتجاهاتهم المغرقة في الانحراف والضلال، واتجاهات أسلافهم من أمثال طه حسين ولويس عوض وسلامة موسى والطهطاوي، وقد أترعوا هذا الكتاب من قضايا وشهادات بالمدائح لطه حسين والثلب والسب لكل من عارضه أو خالفه، في خضم من حمية الجاهلية المعهودة، والتي وصفها الله تعالى في قوله: ﴿ ٱلمُنَفِقُونَ وَالمُنُفِقَاتُ بَعْضُهُم مِنْ بَعْضُ مَنْ بَعْضُ مَنْ فَالمُنُوفِقَاتُ المُنَفِقَونَ وَالتي وصفها الله تعالى في قوله: ﴿ ٱلمُنَفِقُونَ وَاللَّهُ مَنْ المُعَمُّرُوفِ وَيَقْمِضُونَ أَيْدِيَهُمْ الْفَاسِقُونَ اللَّهُ فَنَسِيمُمُ إِنَ المُنْفِقِينَ هُمُ ٱلفَاسِقُونَ اللَّهُ فَلَسِيمُهُمْ إِنَ المُنْفِقِينَ هُمُ ٱلفَاسِقُونَ اللَّهُ اللَّهُ فَلَسِيمُهُمْ إِنَ المُعَلِّدِيمُ الْفَاسِقُونَ اللَّهُ فَاللَّهُ فَلَسَيمُهُمْ إِنَ الْمُعَلِّدِيمَةً إِنْ اللَّهُ فَلَسَيمُهُمْ إِنْ الْمُعَلِّدِيمَةً إِنْ الْمُعَلِّدِيمَةً إِنْ اللَّهُ فَلَسَيمُهُمْ إِنْ اللَّهُ فَلَسَيمُهُمْ إِنْ اللَّهُ فَلَسِيمُ إِنْ اللَّهُ فَاللَّهُ فَلَسَيمُهُمْ إِنْ اللَّهُ فَلَسَلَهُ اللَّهُ فَلَسَيمُ اللَّهُ فَلَسَيمُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّمَ اللَّهُ فَلَالِهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ اللّهُ فَاللَّهُ فَاللَّالَةُ فَاللَّهُ فَا اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللّلِهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ اللّهُ الللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ فَاللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللللّ

وقد قسموا هذا الكتاب إلى ثلاثة أقسام، الأول بعنوان «طه حسين وتحرير العقل»<sup>(۲)</sup>، والقسم الثاني بعنوان «طه حسين والحداثة»<sup>(۳)</sup>، والقسم الثالث بعنوان «طه حسين وأزمة في الشعر الجاهلي»<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) الآية ٦٧ من سورة التوبة.

<sup>(</sup>۲) وكتب تحت هذا القسم فيصل دراج بعنوان «الشيخ التقليدي والمثقف الحديث»، وكتب يوسف سلامة «ديكارت وطه حسين مشكلة المنهج»، وكتب عبدالرزاق عيد «طه حسين ومنطلق العقلانية»، وكتب أحمد برقاوى «طه حسين والعقلانية».

<sup>(</sup>٣) وكتب تحت هذا القسم بهاء طاهر «صورة الغرب في آداب طه حسين»، وكتب علي سعد «مستقبل الثقافة في مصر في سيرة طه حسين الفكرية»، وكتبت أمينة رشيد «الإنسان المتمرد»، وكتب رشيد بوجدره «طه حسين الحداثة والذاتية»، وكتب عزّ الدين نجيب «طه حسين ومستقبل الفن في مصر»، وكتب سمير فريد «طه حسين والسينما»، وكتب محمود أمين العالم «طه حسين الحلم والواقع والمستقبل».

<sup>(</sup>٤) وكتب تحت هذا القسم عزيز العظمة «النص والأسطورة والتاريخ» وهو البحث الذي ألقاه في ندوة دار الساقى المسماة «الإسلام والحداثة» ونشر في الكتاب الناتج عن هذه=

والنظرة الأولية العجلى على العناوين والمقالات تكشف أي منزلة احتلها طه حسين عند هؤلاء باعتباره أول من اقتحم المقدس ـ حسب تعبيرهم ـ، وأول من رسخ مبادئ التفكير الديمقراطي الليبرالي، وأول من تجرأ على الاندفاع نحو الغرب، نحو المجتمع الحر!!، وأظهر عن أبرز وظيفة العقل العصياني، وقوض مسلمات التاريخ واللغة والدين، وأوجد أسلوب التمرد على المسلمات والرفض، وإعادة الصياغة لكل شيء، إلى أخر ما هنالك من مدائح حداثية هي عين الإدانة والذم، وهي ـ في الآن ذاته أمثلة على الانحراف المستشري، وأدلة على مدى ماوصلت إليه الحداثة وأربابها من عداوة لدين الإسلام وقرآنه وسنته ولغته وحضارته.

إن المعاني التي تواطأ عليها الحداثيون في إطرائهم الشديد والمبالغ فيه لسلفهم طه حسين لتؤكد تمام التأكيد أي معنى من الخصام واللدد الذي انحدر إليه سفهاء أهل التكذيب والفساد والمكابرة والشك، بحيث لايمكنهم الانصراف عن رأي يكون فيه الهوى والشبهة أساس المرتكز وجوهر الفكرة، بل هم يتهافتون على ذلك تهافت الذباب على موارده، فهم في غياهب جهلهم سادرون ويحسبون أنهم يبصرون، وفي ظلمات شكوكهم سائرون ويظنون أنهم مستبصرون، ولقد تحدث القرآن العظيم عن هذه الطباع ويظنون أنهم مستبصرون، وبين مقدار الصلف والعناد الذي جمدت عقولهم على، ويبست قلوبهم على سخائمه النتنة.

قال الله تعالى: ﴿ وَلَكِكَنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبُ وَأَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ (١).

الندوة، وكتب هادي العلوي "طه حسين والتعصب الديني"، وكتب سيد البحراوي "قراءة في الشعر الجاهلي"، وكتب محمد جمال باروت "طه حسين والمؤسسة الأزهرية"، وكتب محمد عفيفي "الأبعاد الاجتماعية والسياسية لأزمة في الشعر الجاهلي" الجاهلي"، وكتب على فهمي "دلالات التحقيق القضائي حول "في الشعر الجاهلي" ووثيقة عن قرار النيابة الصادر حول كتاب "في الشعر الجاهلي"، وكتب محمد كامل الخطيب "الصراع بين العقلانية واللاعقلانية".

<sup>(</sup>١) الآية ١٠٣ من سورة المائدة.

وقال تعالى: ﴿إِنَّ شَرَّ ٱلدَّوَآتِ عِندَ ٱللَّهِ ٱلصُّمُ ٱلْبَكُمُ ٱلَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ (اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ (اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ (اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللهُ اللَّهُ اللَّهِ اللهُ اللهُ

وقال سبحانه: ﴿ إِنَّ شَرَّ ٱلدَّوَآبِّ عِندَ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ۖ ﴾ (٢).

وقال - جَلَّ ذِكْرُهُ -: ﴿ أَرْهَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَىٰهُمُ هَوَىٰلُهُ أَفَأَنَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللّلَهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ

ومنذ أن فتح طه حسين باب الجحد والتشكيك في نصوص الوحي، ليكون أكبر أداة أوربية استعمارية تعمل علناً في إفساد عقيدة الأمة وحل عروتها الوثقى من دينها، منذ أن فعل ذلك تتالت على إثره محاولات التشغيب على الدين، والتشكيك فيه عن طريق الأدب والفن، فإذا نحن أمام جمهرة من الحثالة ليس لهم هم إلا الدأب في إزالة ما وقر في نفوس المسلمين من تعظيم نبيهم وكتابهم، وإيثار دينهم وفضائل أخلاقهم، وإجلال علمائهم وسلفهم.

واستعملوا في ذلك وسائل عدة، مرة بالتكذيب الجلي، ومرة بالتهكم، ومرة بالزراية، ومرة باسم البحث العلمي أو الأدبي أو الفلسفي، حيث لا علم ولا أدب ولا فلسفة، إنّما جهل وضلال وانحراف، وبذلك تكون أوروبا قد نالت من المسلمين وأوجعت غاية الوجع بهذه الأدوات الإنسانية التي تسمي طه حسين ونصر أبو زيد وحسن حنفي وفرج فودة... وأشباهها من الأدوات التي احترفت التدمير والخراب، تحت صياح دعائي، وشعارات تسويقية من حروف الدال الممنوحة من السوربون وأشباهه،

<sup>(</sup>١) الآية ٢٢ من سورة الأنفال.

<sup>(</sup>٢) الآية ٥٥ من سورة الأنفال.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٤٤، ٤٤ من سورة الفرقان.

وعبارات العقلانية والعلمية والأدبية والنقدية، وغير ذلك من وسائل ترويج هذه الأدوات الإنسانية المربوطة بخيوط ظاهرة أو خفية بأوروبا.

ولو كانوا صادقين في مزاعمهم أنهم أحرار مفكرون لما كانوا في حضيض التقليد والمحاكاة يعمهون، إذ التقليد والاحتذاء يسقط الثقة ممن يدعي حرية الفكر؛ لأن الحرية لاتأتي بتقليد الآخرين والنسج على منوالهم، فهذه عبودية وتبعية؛ لأن المقلد نزع نفسه من بنيان أمته وحضارتها وتاريخها وثوابتها تحت دعوى التحرر، ثم غرس نفسه في وحول الأمم الأخرى المعادية لأمته تاريخاً وواقعاً، وجرى في مجراهم يكرر مايقولون ويترجم مايكتبون، ويحارب أمته وقومه ليكسب رضى الأسياد ومدحهم، فأية حرية في هذا؟!.

لقد توارد الحداثيون على النيل من نصوص الوحي، وبرزت مواهبهم في كسب اعتراف الغرب بهم، ومن هؤلاء محمد أحمد خلف الله (۱)، الذي أعد رسالة للدكتوراه ـ أيام كان في كلية الآداب ـ بعنوان «الفن القصصي في القرآن» أشرف عليها أمين الخولي (۲)، الذي شاركه الفكرة ودافع عنه فيها.

<sup>(</sup>۱) محمد أحمد خلف الله، مصري شيوعي، عضو مؤسس، وأمين للحزب الشيوعي المصري المسمى حزب التجمع الوطني التقدمي الوحدوي، حارب القرآن تحت شعار الفن القصصي، وقال بأن القصص في القرآن ليس حقيقة، بل أساطير، وشكك في ثبوت القرآن وصحته، وفي ثبوت السنة، أفتى علماء الأزهر وغيرهم ببراءته من الإسلام. انظر: كتاب هجمات علمانية جديدة لكامل سعفان: ص ١١ - ٥٠.

<sup>(</sup>۲) أمين الخولي، كاتب مصري، ولد عام ١٣١٧ هـ/١٨٩٥، وتوفي عام ١٣٨٥ هـ/ ١٩٦٦ تخرج من مدرسة القضاء الشرعي ودرس فيها، ونقل إلى كلية الآداب مدرساً فأستاذاً ثم شغل منصب مدير عام الثقافة في وزارة التعليم في مصر، كون جماعة «الأمناء»، وأصدر مجلة الأديب سنة ١٣٧٥ هـ/١٩٥٦ م، وهو الذي علم محمد خلف الله الجرأة على القرآن، تزوج بتلميذته عائشة بنت الشاطئ بعد قصة حب طويلة وبه تأثرت، تزعم الدفاع عن طه حسين، الذي كان مشرفاً على عائشة بنت الشاطئ في الدكتوراه، ابتعث إلى أوربا وبرلين، ورد على الذين انتقدوا طه حسين ومحمد خلف الله، وأفتى علماء الأزهر بكفرهما، ووقع الفتوى جميع شيوخ الكليات =

ورد عليها عدد كبير من علماء مصر وكتابها ومثقفيها<sup>(۱)</sup>، وأقيمت عليهما دعاوى قضائية، وتتضمن رسالة خلف الله المسماة «الفن القصصي في القرآن» عدة أمور تشكك في القرآن، منها:

أن القصص في القرآن عمل فني خالص خاضع لما يخضع له الفن من إبداع وابتكار، من غير التزام بصدق التاريخ والواقع، وأن محمداً فنان بهذا المعنى، وعلى هذا الأساس كُتبت كل الرسالة من أولها إلى آخرها.

ويرى أن القصة في القرآن لاتلتزم الصدق التاريخي، وإنّما تتجه كما يتجه الأديب في تصوير الحادثة تصويراً فنياً بدليل التناقض في رواية الخبر الواحد، حسب زعمه.

ويرى أن الإجابة عن الأسئلة التي كان يوجهها المشركون للنبي عليه ليست تاريخية، ولا واقعة، وإنّما هي تصوير لواقع نفسي عن أحداث مضت، أو أغرقت في القدم، سواء كان ذلك الواقع النفسي متفقاً مع الحق والواقع أم مخالفاً لهما.

ويزعم أن القرآن قرر أن الجن تعلم بعض الشيء، ثم لما تقدم الزمن قرر القرآن أنهم لايعلمون شيئاً، والمفسرون مخطئون حين يأخذون الأمر مأخذ الجد.

ويرى أن الأنبياء أبطال ولدوا في البيئة وتأدبوا بآدابها، وخالطوا الأهل والعشيرة، وقلدوهم في كل ما يقال ويفعل، وآمنوا بما تؤمن به البيئة من عقيدة ودانوا بما تدين به من رأى وعبدوا مايعبدون من إله.

ويقول بصراحة: إن القصة الأسطورية موجودة في القرآن.

<sup>=</sup> وأساتذتها. انظر: الصراع بين القديم والجديد ١٢٤٧/٢، وهجمة علمانية جديدة لكامل سعفان: ص ٣٨ ـ ٣٩، ٤٠، ٤٨، ٥٣ ـ ٥٣.

<sup>(</sup>۱) ممن رد عليها أحمد أمين، وعلي الطنطاوي، وأحمد الشايب، ومحمد علم الدين، وعبدالوهاب عزام، والعقاد، وغيرهم، وممن دافع عنه أستاذه أمين الخولي والقاص توفيق الحكيم. انظر كل ذلك في: هجمة علمانية جديدة: ص ١٦ ـ ٥٠.

وأن قصة موسى في سورة الكهف لم تعتمد على أصل من واقع الحياة، بل ابتدعت على غير أساس من التاريخ.

وأن القرآن عمد إلى بعض التاريخ الشعبي للعرب وأهل الكتاب ونشره نشراً يدعم غرضه كقصة ذي القرنين.

وأن قصة إبليس من نوع الخلق الفني الذي يتشبث فيه القرآن بالواقع. وأن القرآن اختلق صور الجن والملائكة.

وأن القصص في القرآن متدرج كما يتدرج أدب كل أديب، فالأديب يلتمس المتعة واللذة في كل أمر فني يعرض له، وكذلك القرآن، ومن مظاهر ذلك النسخ والتدرج في التشريع (١).

وهذه الأقوال كما يرى من له أدنى إلمام بالإسلام تناقض تمام المناقضة عصمة القرآن العظيم، بل قضية واحدة منها تكفي للحكم على قائلها بالردة والكفر<sup>(٢)</sup>، كما قال تعالى: ﴿قُلْ أَبِاللّهِ وَمَايَئِهِ، وَرَسُولِهِ، كُنتُمُ تَسْتَهَزِءُونَ ﴿قُلْ أَبِاللّهِ وَمَايَئِهِ، وَرَسُولِهِ، كُنتُمُ تَسْتَهَزِءُونَ ﴿قُلْ لَا تَعْنَذِرُوا فَدَ كَنَتُمُ بَعْدَ إِيمَنِكُم ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

وَوَسْمه قصص القرآن بالأساطير هو عين قول الكافرين الأولين: ﴿وَقَالُوٓا السَّطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ الْحَيْدُ الْمُؤَلِّينَ الْحَيْدُ الْمُؤَلِّينَ الْمُؤَلِّينَ الْمُؤَلِّينَ الْمُؤْلِينَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>۱) هذا ملخص تقدم به أحمد أمين أحد أعضاء المناقشة لهذه الرسالة ورأى أن هذه مسائل خطيرة ورسالة خطيرة. انظر: هجمة علمانية جديدة: ص ۱۸ - ۲۰ ولخلف الله أقوال أخرى مشابهة لما ذكر. انظر: موسوعة الحضارة العربية الإسلامية - الجزء الثانى: ص ۱۷۳ - ۱۸۶.

<sup>(</sup>٢) وقد أثنى محمد أركون على كتاب خلف الله هذا بأنه قد امتلك الجرأة وانتقد حرصه على مراعاة الموقف الإسلامي الإيماني، وزعم أنه قدم تنازلات مهمة تجاه عقيدة الإعجاز، فتأمل منحدرات الضلال إلى أين تصل بأصحابها. انظر: كتاب الفكر الإسلامي قراءة علمية لمحمد أركون: ص ٢٠٢ ـ ٢٠٣.

وأثنى نصر أبو زيد على أمين الخولي في كتابه مفهوم النص: ص ١٠، ١٩.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٦٥، ٦٦ من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٤) الآية ٥ من سورة الفرقان.

وقد أخبر الله عنهم وعن أشباههم ووصف حالتهم وصفاً تفصيلياً فقال سبحانه: ﴿وَمَنْ أَظْلُمُ مِثَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كُذَّبَ بِاَيَتِهِ ۚ إِنَّهُ لَا فَقَالُ سبحانه: ﴿وَمَنْ أَظْلُمُ مِثَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كُذَّبَ بِايَتِهِ ۚ إِنَّهُ لَا يُعْلَمُ اللَّذِينَ ٱلشَرِّكُوا أَيْنَ شُرَكَا أَيْنَ كُنُمُ ٱلَّذِينَ كُنُمُ وَنَهُم اللَّذِينَ اللَّهِ رَبِّنَا مَا كُمّا مُشْرِكِينَ كُنُمُ وَنَهُم مَا كَانُوا يَعْتَمُونَ إِنَّ مَنْكُم مَنْ مَنْكُم وَمَهَ لَا عَنْهُم مَا كَانُوا يَعْتَمُونَ إِنَّ وَمِنْهُم مَن الشَارِكِينَ اللَّهُ وَمِعَلَمْ اللَّهِ وَمِنَا مَا كُمّا مُشْرِكِينَ يَشُومُ وَفِي مَا كَانُوا يَعْتَمُونَ إِنَّ وَمِعَلَمْنَا عَلَى مُلْوَا عِلَى الشَيْمِ وَمَنَا عَلَى مُلْوَا عِلْمَ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَمِعَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ وَمِعْمَلُمُ وَقِي مَا كُنُوا اللَّهِ مَا يَعْتَمُونَ وَقِي مَا كُنُوا اللَّهِ وَمِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلًا إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلِلْ الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

نعم إن هذا هو الوصف الحقيقي لحالتهم النفسية والفكرية ومخططاتهم المستقبلية، فمنذ أن فتح طه حسين باب الجحد والتشكيك في القرآن والوحي عموماً أتى بعده من استطرد وزاد، كما فعل محمد خلف الله، ثم أتى بعدهما من زاد وطم على ضلالاتهم، واسترسل في أبواب الجحد والتشكيك والإلحاد.

فها هو عزيز العظمة يتعرض لهذه القضية تحت عنوان «النص والأسطورة والتاريخ» في ندوة عقدتها دار الساقي في لندن عام ١٤١٠ه / ١٩٩٠م بعنوان «الإسلام والحداثة»، وفيه قرر أن مراده بالنص: النص المقدس؛ لأنه في وضع يتعالى على التاريخ مع أنه في الحقيقة يخضع للتاريخ حسب قوله؛ لأن النصوص المقدسة ولدت في التاريخ وبه انفعلت، وفيه أثرت، فالتاريخ مجالها، وفي التاريخ أسرارها ومكامنها، ومن التاريخ أساطيرها وأسطورتها، كما أن في العلوم التاريخية والإنسانية الحديثة مفاتيحها (٢).

<sup>(</sup>١) الآيات ٢١ ـ ٢٦ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) انظر: الإسلام والحداثة: ص ٢٥٩. وقد نشر هذا المقال أيضاً في كتاب قضايا وشهادات ـ العدد الأول: ص ٣٠٦.

ثم طالب بعد هذا الخلط قائلاً: (دعونا إذن نعاين كيف نظر علماء المسلمين، من متقدمين ومتأخرين إلى النص ونقارن بين هذه النظرة وماتفرضه علينا الحداثة)(١).

وفي هذا التقسيم بين نظرة علماء المسلمين وأزلام الحداثة اعتراف بالفرق بين الطائفتين، وبين المبدأين، وهو اعتراف تؤكده جميع الأحوال والأقوال والاعتقادات لكل من الفريقين، وقد تحدث عن نظرة علماء المسلمين لنصوص الوحي القائمة على التقديس للوحي، وعصمة المبلغ وصحة التبليغ.

ثم يقول بعد ذلك في جرأة علمانية حداثية معروفة: (لم يتصد العلماء المسلمون إلى قضية صحة الأخبار والنقول على نحو منهجي منظم متجرد)(٢).

وإن تعجب من شيء - أيها القارئ - فاعجب من هذه الدعوى العارية من البرهان، بل المخالفة لكل برهان، فإنه لم يُعرف في تاريخ البشرية جمعاء عناية بالنقل وأسانيده وسائر أحواله مثل عناية المسلمين بذلك، وقد وضعوا لتحري صحة النقل الأصول والقواعد العلمية مما يعتبر مفخرة للبشرية كلها وللمسلمين على وجه الخصوص، وقد اعترف بدقة المناهج الإسلامية، وشدة تحريها في النقل المنصفون من أهل الغرب، الذين يسارع الحداثيون العرب في الحصول على رضاهم.

إن عزيز العظمة يتوارد في طريقته هذه مع الرافضة والملاحدة والزنادقة، ويطابقهم مطابقة النعل للنعل، ولايستبعد ذلك منه ومن أمثاله، ما دام كلا الفريقين أسقط الإيمان من حسابه وتجرد من دينه، وانحاز إلى الضفة الأخرى يرمي بسهام الهدم والتدمير والرفض والتفجير على كل ماله علاقة بالدين، والعبرة كل العبرة في عقائد هؤلاء التي انحرفت عن الهدى وتلقت مناهج الردى، فكان من أثر ذلك ماكان من انسلاخ عن الدين وتقحم في الأكاذيب

<sup>(</sup>١)(٢) المصدر السابق: ص ٢٦٠.

والافتراءات؛ لأن الباطل لايجد أبداً قوته في ذاته وطبيعته، بل تأتيه القوة من جهة أخرى فتمسكه أن يزول، فإذا تراخت هذه القوة \_ وهي لاشك متراخية \_ اضمحل الباطل المستند إليها، أمّا الحق فثابت بطبيعته، قوي بنفسه.

وما نراه من دعاوى الحداثيين والعلمانيين وسائر قطيع المستغربين لايخرج عن هذا قيد أنملة، وكيف لا وقد وصفهم أصدق القائلين بقوله: لايخرج عن هذا قيد أنملة، وكيف لا وقد وصفهم أصدق القائلين بقوله: وخليكم وأن الله مُوهِنُ كَيْدِ الكَيْفِينَ (الله فالوهن خاصية كل باطل وصلب كل ضلالة، ودليل ذلك من الواقع أننا نرى كل هذا التكالب العلماني الحداثي على الإسلام والقرآن والسنة وسائر قضايا الشريعة والعقيدة، وهو تكالب امتد في الزمان أكثر من قرن ونصف، وعاضدته قوى الكفر وأذيالها كل المعاضدة، ومع ذلك نرى أن الإسلام يقوى وجوده بين المسلمين، ويعود إليه أفراد المسلمين وجماعاتهم، وتتحرك دماء الحمية الإيمانية في عروقهم.

ولو أن كيداً وجه إلى ملة غير المسلمين لانقرضت وزائت من الوجود، وهذه معجزة الهداية الإيمانية التي أثبتت أن اجتثاث الإسلام لايُمكن ولايحصل ولايتحقق مهما فعل الأعداء، وأقرب مثال على ذلك مافعلته دولة الإلحاد الهالكة دولة الاتحاد السوفيتي في المسلمين في بلاد ماوراء النهر أو ما يطلق عليه في العرف السياسي اليوم «الجمهوريات الإسلامية»، فقد سعى الشيوعيون بكل طاقاتهم لتكفير المسلمين وإخراجهم من دينهم، وبعد سبعين سنة انقشعت غمة الإلحاد، ورأى العالم كله كيف أظهرت هذه الشعوب عودتها إلى دينها واستمساكها بعقيدتها.

وهذا مقتضى التحدي الإلهي للكافرين في قوله تعالى: ﴿وَقَدْ مَكَرُواْ مَكُواْ مَكَرُواْ مِنْهُ ٱلْجِبَالُ ﴿ وَقَدْ مَكَرُواْ مِنْهُ الْجِبَالُ ﴿ فَلَا مَكُرُهُمْ لِنَرُولَ مِنْهُ ٱلْجِبَالُ ﴿ فَلَا تَعْسَبَنَ ٱللَّهَ مُغِلِفَ وَعْدِهِ، رُسُلُهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ ذُو ٱننِقَامِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ ذُو ٱننِقَامِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱننِقَامِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱننِقَامِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱننِقَامِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱننِقَامِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَزِيزٌ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُو

<sup>(</sup>١) الآية ١٨ من سورة الأنفال.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ٤٦، ٤٧ من سورة إبراهيم.

وعودة إلى مهازل أبي جهل المعاصر: عزيز العظمة، فبعد أن تكلم عن إخفاق المسلمين في تحري صحة الأخبار، كشف عن جهله، باشتراط الإجماع في السند الحديثي<sup>(۱)</sup>.

ثم انكشفت عداوته في تشكيكه المكشوف في ثبوت السنة النبوية المطهرة، مع أساليب من التلبيس والمغالطة (٢)، واعتماد الأكاذيب مثل قصة الغرانيق (٣) الموضوعة، والتي قال عنها بأنها اشتهرت في يومنا تحت عنوان «الآيات الشيطانية»، وقال عن حديثها بأنه حديث يجافي الرواية التقليدية، ولو أنه لايجافي طبائع الأشياء بل يماشيها (٤)!!.

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٢٦١.

<sup>(</sup>٣) قصة الغرانيق، ذكرها المفسرون عند قوله تعالى: ﴿وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِيَ إِلَاۤ إِذَا تَمَنَّىَ ٱلْفَي ٱلشَّيْطُانُ ثُمَّ يُحْكِمُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِى ٱلشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ ٱللَّهُ عَلَيْهُ مَا يُلْقِى ٱلشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يُلِقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهِ ٤٥ من سورة الحج.

وقد أخرجها ابن جرير في تفسيره مجلد ١٠ ١٨٦/١٧ ـ ١٨٩، وسكت عنها، والسيوطي في الدر المنثور ١/٤٦ ـ ٦٦١، والبغوي في معالم التنزيل مجلد ٥ ١٧/ ٣٩٣ ـ ٣٩٤، والقرطبي في أحكام القرآن ٣/ ١٢٢٩ ـ ١٣٠٣، والشوكاني في فتح القدير ٣/ ٤٦١ ـ ٢٣٩٤، وابن كثير في تفسير القرآن العظيم ٣/ ٢٣٩ ـ ٢٤١.

وذكرها ابن حجر في فتح الباري ٤٣٨/٨ ـ ٤٤٠، وعياض في الشفاء ٧٤٩/٧، وذكرها محمد أبو شهبة في كتابه الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير: ص ٣١٤ ـ ٣٢٣، وألف فيها محمد ناصر الدين الألباني رسالة بعنوان نصب المجانيق لنسف قصة الغرانيق، وكذلك فعل تلميذه علي بن حسن الحلبي حيث ألف رسالة بعنوان دلائل التحقيق لإبطال قصة الغرانيق رواية ودراية، وذكرها إبراهيم شعوط في كتابه أباطيل يجب أن تمحى من التاريخ: ص ٦١ ـ ٧١، وقد بينوا ما في سند هذه القصة من علل تقضي بأنها موضوعة مكذوبة واهية الإسناد، ضعيفة لاتنجبر بحال من الأحوال.

وبينوا ما في متن هذه القصة من نكارة وشذوذ وعلل اعتقادية ومخالفة صريحة للتوحيد، واتهام واضح للنبي على وما فيها من مناقضة واضحة للقرآن العظيم، وأصول الإيمان.

<sup>(</sup>٤) انظر: الإسلام والحداثة: ص ٢٦٢.

فتأمل كيف يشكك في السنة النبوية الثابتة، ويثبت قصة الغرانيق الموضوعة وهو مسلك أهل الضلال والهوى على مر العصور والدهور.

ثم تكلم عن الإجماع قائلاً: (وما الإجماع إلا ممارسة سلطانية في ميدان المعرفة وإطلالة سلطانية على التاريخ)(١).

وهكذا بالدعوى العرية عن أي برهان، يلغي أصلاً من أصول الفقه الإسلامي، ويزداد العجب حين تعلم أنهم يدعون الموضوعية والعقلانية وتحري الدقة!!.

ثم ينتقل بدخان شبهاته إلى كلام ربنا العظيم إلى القرآن المجيد فيقول عنه: (والقرآن نص ذو تاريخية معينة استصلحها العلماء المسلمون في العصور الوسطى، وفي أيامنا هذه استصلاحات شتى لمقاصد شتى، وهي مانطلق عليها عبارة «أسباب النزول» ولكن علينا الاحتراز من التسرع الفرح والافتراض مع بعض التنورين من الإسلاميين، أن في أسباب النزول نهجا عقلانياً وتاريخياً متكاملاً للنظر إلى النص القرآني)(٢).

ثم يجعل النبي على وأصحابه - رضي الله عنهم - خاضيعن للأجواء التي أحاطت بهم، مما أدى إلى استخدام ألفاظ أخذوها من محيطهم، أي: أن ألفاظ الشريعة ليست وحياً من الله، بل مخترعة لا من النبي على وأصحابه - مع ما في هذه الدعوى من ضلال وكذب - بل من الجو المحيط بهم، فيقول: (لم يكن محمد ولم يكن معاصروه معتزلة ولا كانوا أشاعرة، ولا فلاسفة، ولابد أن المعاني التي تداولوها من محيطهم والتي أسندوها إلى ألفاظ الألوهية والجبروت والغفران واليد والعرش وغيرها من عبارات الذات والصفات الإلهية تتميز تميزاً كبيراً عما أسندوا إليها لاحقاً في المجتمعات المتمدنة في دمشق وبغداد ونيسابور وقرطبة) (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٦٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٦٣.

وهذا افتراء آخر ووصف للرسول ﷺ وأصحابه بالتخلف.

ثم يتحدث عن علاقة القرآن باللغة ويرى وجوب تجاوز تفسير القرآن وفق معهود العرب في لغتهم، ثم يوجب دراسة القرآن وفق مناهج الفهم التاريخي الذي يراد به إلقاء ظلال الريبة على النص القرآن المعصوم تمهيداً لاقتلاعه، وفي السياق يضرب أمثلة لمناهج الفهم التاريخي التي يريد تطبيقها فيقول: (... تعترض دارسي القرآن مشكلات أخرى لا حل لها إلا بتوسل مناهج الفهم التاريخي، فمع أن في الأخبار المتواترة حول جمع النص القرآني من البساطة والحزم مايشجع على التصديق بها، إلا أن البساطة والحزم القاسر ـ وهما علامة كل الحلول الفردية المتسلطة للقضايا المعقدة ـ يفيدان بإغلاق باب البحث أكثر من فائدتهما التاريخية، ماهو بالضبط الذي يفيدان بإغلاق باب البحث أكثر من فائدتهما التاريخية، ماهو بالضبط الذي

وهل يُمكننا اعتبار الأحاديث القدسية بمثابة استثناءات مقصودة أو غير مقصودة؟، وهل بإمكاننا التدليل على أن خبر الغرانيق ينتمي إلى هذه الاستثناءات؟، وما كانت الأسس العقائدية أو السلطوية أو القبلية التي أسهمت في الشكل الذي اتخذه هذا المصحف؟، وكيف تشكل لدى عرب صدر الإسلام مفهوم الدين المدون؟، وقد أشار إلى هذا الأمر من منظور مختلف، إسماعيل مظهر(۱) عندما كتب: «ليس في السير القديمة مايدلنا على أن النبي قد أمر بمثل هذا الجمع ومثل هذا الترتيب، على أن مجهودات عثمان أمير المؤمنين في هذا الصدد غير محمودة، فلدينا في مجهودات عثمان أمير المؤمنين في هذا الصدد غير محمودة، فلدينا في

<sup>(</sup>۱) إسماعيل مظهر، كاتب مصري، صنف وترجم الكثير من الآثار، وكان عضواً في مجمع اللغة العربية، تلقى تعليمه في مصر، ثم سافر إلى جامعات لندن فتخصص في علوم الأحياء، ولكن ظل مهتماً بالحياة الأدبية والفكرية واللغوية، أسس مجلة العصور، ورأس تحرير مجلة المقتطف ١٣٦٤ ـ ١٣٦٧ هـ/ ١٩٤٥ ـ ١٩٤٨، وأسهم في تحرير دائرة المعارف التي أشرفت عليها مؤسسة فرنكلين الذراع الثقافي للمخابرات الأمريكية، ولد سنة ١٣٠٨ هـ/ ١٨٩١ م، وتوفي سنة ١٣٨١ هـ/ ١٩٦٧ م، من عقائده الضالة التشكيك في ثبوت القرآن. انظر: الصراع بين القديم والجديد ١٢٧٦/٢.

القرآن بضعة أوامر ونواو، ولم تكن الفكرة أن تجمع هذه الأشياء في صورة كتاب محبوك الطرفين، ولقد أغفل جامعوا القرآن هذه الحقيقة، فإن كل أمر من أوامر القرآن كان ذا علاقة بحالة من حالات ذلك العصر»...، ثم ما شأن فواتح السور؟ هل هي ذات ارتباط بالحياة الدينية في جزيرة العرب، أم ترتبط بتقنية الكتابة في صدر الإسلام؟ وماذا كانت طبيعة المجهود التحقيقي إن شئت؟ وكيف نعلل التأكيد على خلق الله السموات قبل الأرض في آية وخلق الأرض قبل السموات في آية أخرى؟، ولماذا لم ترتبط هذه الآيات المتناقضة بروابط الناسخ والمنسوخ)(۱).

هذه الأسئلة المرتابة التي يطرحها العظمة هي دليل آخر على نمط التفكير الحداثي العلماني في طرح الدعوى بلا دليل، وقذف أسئلة الشك والريبة بلا مستند، وهي عملية هزيلة يستطيع أن يقوم بها أضعف الناس عقلاً.

ولولا ضعف هذه «العظمة» المهشمة وقلة العلم ورسوخ الجهل عنده لما فاه بأقوال تدل على جهله المركب، فهو لايعرف الحدود العلمية الفاصلة بين القرآن والحديث القدسي والحديث الصحيح والحديث الموضوع مثل حديث الغرانيق، وهو لايعرف أنه استعان بجاهل مثله وهو إسماعيل مظهر الذي جعل جهد عثمان رضي الله عنه في جمع المصحف غير محمود؛ لأنه بذلك أغلق على الزنادقة والمرتابين أبواباً كانوا سيتمتعون بالخوض فيها، كعادتهم في ترك الحقائق والفرح بالمشتبهات والموضوعات ﴿فَامًا الّذِينَ فِي قُلُوبِهِمَ زَيّةٌ وَابْتِعَانَ مَا تَشْبَهُ مِنْهُ ابْتِعَانَ الْفِتَاءَ وَالموضوعات. (٢).

مع أن هذه المسألة التي تعرض لها العظمة ومظهر من المحكمات الواضحات، وما فعله عثمان قد سبقه إليه النبي ﷺ في أصل الكتابة ثم الصديق رضي الله عنه في جمعه بين دفتين، وكل ذلك في سياق الوعد

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٦٣ \_ ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) الآية ٧ من سورة آل عمران.

الرباني القاطع والإرادة الكونية الكائنة، وذلك في قوله ـ جلَّ وعلا ـ: ﴿ إِنَّا لَعَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُمُ لَمَنُونَ ﴿ إِنَّا لَهُمُ لَمَنُونَ ﴿ إِنَّا لَهُمُ لَمَنُونَ ﴿ إِنَّا لَهُمُ لَمَوْفُونَ ﴿ إِنَّا لَهُمُ لَمُونَا لَهُمُ لَا اللِّكُونَ ﴿ إِنَّا لَهُمُ لَمُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَمُ اللَّهُ لَكُونُ اللَّهُ اللَّالِلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ

ولولا ضعف عقل العظمة ومظهر لما استسلموا بسذاجة لتقليد الزنادقة وبعض المستشرقين الذين لايوثق برأيهم ولا بفهمهم ولا بمعرفتهم للغة العربية، فضلاً عن أنه لايوثق بمقاصدهم، كما أنه لايوثق بمقاصد الذين قلدوهم.

وبعد تشكيكه في القرآن، والزعم بأن القرآن متناقض، يصل إلى مذهبه الباطل ليجعل منه المعيار للقبول والرد، ثم يذكر أسوته من الغربيين في اعتراف بالتبعية، واعتراف بانفصال الحداثة عن الذات ذات العقيدة والأمة والتاريخ والحضارة، وهذا الانفصال ـ عندهم ـ هو الذي يجعل منها المعيار القادر على الكشف العلمي عن حقيقة نصوص الوحي، فيقول: (... إن معرفة الذات لاتتم بالتطابق مع الذات بل بأخذ مسافة من الذات، وليس هذا بالممكن بالنسبة للحضارات إلا باعتبار الزمان، وانصرام الذات المعروفة، ومعرفتها من قبل لاحق يُدرجها في سياق هو آخر، وهو بالتالي قابل للمعرفة.

إن الآخر المتأخر الذي نشير إليه ليس إلا الحداثة، والحداثة تعني تحديداً: وعي التحول وواقع الصفة النوعية لانسياب الزمن، لن نستعيد هنا الحداثة الفيلولوجية (٢) والتاريخية في مجال النصوص المقدسة التي ابتدأت بريشار سيمون (٣)، وتوصلت إلى إحدى ذراها عند سبينوزا في دراسة للعهد القديم، والتي ترجمها الدكتور حسن حنفي إلى العربية، ثم استمر

<sup>(</sup>١) الآية ٩ من سورة الحجر.

<sup>(</sup>٢) فيلولوجيا: طرق تستهدف إنجاز نص، وتسهيل قراءته ونقده، بضمان شرعيته اللغوية، ولعبت الفيلولوجيا دوراً خاصاً في القرن التاسع عشر من الوجهتين التاريخية والمقارنة. انظر: معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة: ص ١٧١.

<sup>(</sup>٣) ریشار سیمون سبقت ترجمته ص ۱۰۶۱.

<sup>(</sup>٤) سبينوزا سبقت ترجمته ص ١٠٥٨.

تصاعدها في الدقة التاريخية واللغوية في القرنين التاسع عشر والعشرين...)(١).

وهكذا نرى الإغراق في استعارة الكفر والإلحاد والشك، والالتصاق باليهودي سبينوزا مدحاً وتمجيداً، وبالمنهج الفيلولوجي والتاريخي إشادة بالدقة المزعومة له، في الوقت الذي يكذب فيه النبي وأصحابه، ويشكك في مناهج المسلمين من أصول ومصطلح ومناهج الضبط المعرفية في الإسلام.

ومابين هؤلاء وأعداء الإسلام من الغربيين الأمثل مابين الشخص وظله، ثم تسمع ـ ويا للعجب ـ دعاوى التحرر الفكري والاستقلال المعرفي!!، وهم أرقاء للفكر الغربي ومناهجه وأساتذته، عيال على أدب أوروبا وعلمها وفلسفتها، وكلهم مقلد، وكلهم سارق ناقل جاهل، ولا أدل على ذلك من عزيز العظمة هذا الذي نحن بصدد الحديث عن زيغه وسفسطاته.

فمن جهله قوله: (... شرّع المعتزلة لأنفسهم تاريخياً، بإرجاع مذهبهم إلى الحسن والحسين وابن عباس وأبي بكر، أو كما رأى الأشاعرة في الأقوال المنسوبة إلى الرسول إنباءً عن أبي الحسن الأشعري<sup>(٢)</sup>).

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ٢٦٥.

<sup>(</sup>Y) هو: على بن إسماعيل بن إسحاق يصل نسبه إلى الصحابي الجليل أبي موسى الأشعري، ولد سنة ٢٦٠ هـ، وتوفي سنة ٣٣٤ه وقيل: ٣٣٠ هـ، وقيل بعد ذلك، وأخذ الاعتزال عن زوج أمه أبي علي الجبائي وبقي على ذلك سنوات ثم خرج إلى الناس فأعلن توبته من اعتقاد المعتزلة، وسلك طريقة ابن كلاب ثم ترك ذلك إلى مذهب أهل السنة والحديث وانتسب إلى الإمام أحمد، وقد أخذ الأشعرية عنه مرحلته المتوسطة حين سلك مسلك ابن كلاب، ويعد الأشعري من متكلمي أهل الإثبات، ومن متكلمة الصفاتية، ويعتبر أقربهم إلى السنة وأتبعهم لأحمد بن حنبل. انظر: البداية والنهاية ١٨٤/١١، والعبر في خبر من غبر ٢٣٠، ووفيات الأعيان ٣/١٤٧٠.

<sup>(</sup>٣) الإسلام والحداثة ص ٢٦٦.

فتأمل الجهل بتراث المسلمين والكذب المكشوف في شأن المعتزلة ثم في شأن الأشاعرة حيث جعلهم منتسبين إلى أقوال نقلها أبو الحسن الأشعري عن النبي، فيا له من جهل فاضح!!.

وفي المقابل نرى الالتحاق بالغرب والنقل عنه، فبعد أن ذكر سبينوزا اليهودي وأشاد به في دراسته الشكية للتوراة عاد مرة أخرى قائلاً: (نعود إلى سبينوزا وإلى فهم التاريخ الذي أسسه: فقد أسس سبينوزا ومن سار في مسارات موازية له، التاريخ بما هو معرفة لتاريخية الأمور: تاريخية النص، تاريخية وأسطورة محتوى النص.

وجاءت هذه المعرفة على صورة مغايرة للمعرفة قبل التاريخية للتاريخ والبنى الأسطورية للعلم التاريخي في العصور الوسطى الإسلامية: جاءت وعياً للتحرر من سلطة الأسطورة ومن أسطورة السلطة، يعني أن المجهود السبينوزي ـ ونرمز به للجهود الموازية التي ما اكتملت إلا في القرنين التاليين على سبينوزا ـ قضى على أسبقية المعنى على التفسير التاريخي، ذلك أن التعليلات التاريخية للنصوص المقدسة ـ إسلامية ومسيحية ويهودية ـ السابقة على سبينوزا كانت تفترض معاني نصوصها في ضوء واقعها اللاحق، ولم تكن جهودها الفيلولوجية موضوعية بل مرتبطة بمقاصد عقيدية أو عملية معينة، وقد افترضت هذه المقاصد أن ثمة «حقيقة» ناصعة تكمن في النصوص، وأن الجهد التفسيري يجب أن ينصب على استكناه الحقيقة هذه، أمّا الفيلولوجية السبينوزية فقد رامت استعادة موضوعية المعنى وحقيقة المعنى، لا البحث عن معنى الحقيقة، . . . وهدفت إلى إرجاع الحقائق والمعنى إلى نصابها المتعين زماناً ومكاناً.

من نافل القول: إن انتباه النابهين منا في أواخر القرن الماضي وفي الربع الأول من هذا القرن إلى التاريخ كنمط ممارسة الحداثة في كل مجتمع متحول مجتمعاتنا شأن المجتمعات الأوربية المتحولة في عصر العلمانية لم يكن ناتجاً ببساطة عن لقاح الغرب، أو عداوة أو غزوه الثقافي كما يحلو للبعض أن يقول، نتج هذا الانتباه عن التحولات الكبيرة والانقطاعات

الجوهرية في البنى الثقافية والاجتماعية لدينا، خصوصاً التحولات التي طرأت على سوسيولوجيا<sup>(۱)</sup> المثقفين والثقافة، وخروج هذه وهؤلاء عن الإطار التربوي والعقلي للثقافة الإسلامية، وتحول أهل هذه الأخيرة إلى أقلية هامشية، أدى ذلك إلى تزعزع سلطة الأسطورة بتزعزع مكانة أصحابها، وصار لزاماً على المدافعين عن هذه الأسطورة اتخاذ الحس التاريخي عنواناً على حداثة أسطورتهم)<sup>(۱)</sup>.

## ونستنتج من هذا الكلام عدة أمور:

ا - أن حملات الجحد والتشكيك الحداثية والعلمانية الموجهة ضد نصوص الوحي وخاصة القرآن والسنة أخذوها عن اليهودي سبينوزا، وكل ما يقال من الدراسة التاريخية للنصوص، والتأويل المعاصر لها تحت تأثير العلوم الاجتماعية، وإخضاع النصوص لفظاً ومعنى للدراسات النقدية «الفيلولوجيا»، ودعواهم أنها تأثرت بالإنسان فأصبحت نصوصاً بشرية، والتحدث عن الوحي باعتباره نصاً متعالياً لابد من إخضاعه، ونصاً لغوياً بحتاً، وإخضاع نصوص الوحي لنظريات وقوانين التجربة والدراسات التطبيقية، والمناهج التحليلية والتفكيكية، وضرب النصوص بعضها ببعض، كل هذا يندرج تحت هذه المدرسة، وكله مأخوذ من الغربيين وخاصة من أستاذهم اليهودي سبينوزا، فما ظنك بقوم هذا سندهم وتلك مضامين عقيدتهم، وذلك موقفهم من نصوص الوحي؟.

٢ - المفردات التي ذكرتها في النقطة السابقة هي محور الهجوم التشكيكي والجاحد على نصوص الوحي، وهي مجرد شعارات لاتقوم علي أساس، بل إن أساسها المعرفي متهالك من أصوله، والمقصود هنا أن جُل كلام الحداثيين، عن الوحي ـ وهم مجرد مسخ غريب ـ يدور حول هذه

<sup>(</sup>۱) سوسيولوجيا، ترجمة هذا اللفظ تعني علم الاجتماع، وهو علم ينصب على دراسة الظواهر الاجتماعية، ويقرر أن المجتمع حقيقة متميزة من أفراده، وأن ظواهره خاضعة لقوانين ثابتة كالظواهر النفسية والفيزيقية والبيولوجية. انظر: المعجم الفلسفى: ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) الإسلام والحداثة: ص ٢٦٦ \_ ٢٦٧.

العبارات المستعارة، التي يجدون فيها العذر السوفسطائي لجهلهم ومحاكاتهم ومروقهم من الدين وعداوتهم له.

" - بالنظر إلى هذا الكلام الذي قاله عزيز العظمة يتضح أن العظمة وحسن حنفي ونصر أبو زيد وعادل ظاهر وجابر عصفور ومحمد خلف الله وهم أشهر من تكلم عن نصوص الوحي، وخاصة نصر أبو زيد، هؤلاء جميعاً يرددون تلك المفردات، ويكررون بصيغ مختلفة تلك الشعارات المأخوذة أصلاً عن سبينوزا اليهودي، ولانجد لهم أي خروج عن هذا المضمون إلا بمقدار ماتتسع طاقتهم على الشرح والتفصيل، والتحشية والتهميش على المتون السيبونوزية والبنيوية والتشريحية!!.

٤ ـ إن ما يسمى «تاريخية النص» و «التفسير التاريخي للنص» ينطوي
 في الحقيقة على عدة مضامين هي:

أ ـ نفى حقيقة الوحى.

ب ـ جعل الوحى أسطورة من الأساطير.

**ج ـ** التحرر من سلطة الوحي وأحكامه.

د \_ إلغاء أسبقية المعنى، وهذا يعني القضاء على النص تماماً.

هـ أنه لا حقيقة ثابتة للنص، بل إن كان فيه حقيقة فهي نسبية، زمنية.

و ـ نفي القداسة عن النص، ونقله إلى حقل المناقشة والنقد الهادم، والدراسات اللغوية البنيوية والاجتماعية المادية المختلفة.

ز ـ القول ببشرية النص وأنه ليس من وحي الله تعالى، فلا عصمة له، ولا حقيقة لعصمة المبلّغ.

هذه مضامين فكر العظمة ونصر أبو زيد في دراساتهم للوحي والقرآن خاصة.

• ـ أمّا قول عزيز العظمة بأن النابهين منهم ـ أي: من الحداثيين والعلمانيين ـ اتجهوا لهذا النوع من الدراسة، ليس تحت تأثير اللقاح الغربي، أو الغزو الثقافي، بل هو نتيجة الانقطاعات الجوهرية في البنى الثقافية والاجتماعية والخروج على الإطار التربوي والعقلى للثقافة الإسلامية التي تحولت ـ حسب

زعمه \_ إلى هامش، وتزعزعت بناء على ذلك سلطة الأسطورة ومكانة أصحابها ويقصد سلطة نصوص الوحى و «القرآن والسنة» خاصة.

وهذا القول فيه حق وباطل:

أمّا الحق فهو أن الحداثيين والعلمانيين انغمسوا فيما أسماه «الانقطاعات الجوهرية» عن الثقافة والمجتمع، وهذا صحيح تماماً، فإنهم قد عبروا البحر المتوسط ليكونوا جنوداً في القسم الثقافي والفكري لحلف الأطلسي، وانقطعوا جوهرياً عن هذه الأمة في العقيدة والتاريخ والسلوك، وصاروا جزءاً من الأعداء.

وأمّا الباطل فزعمه أن الحداثيين والعلمانيين لم يتأثروا بالغرب في هجومهم على نصوص الوحي، وأول مايدل على بطلان قوله في السياق نفسه بالتحولات الكبرى والانقطاعات الجوهرية، فإلى أي شيء كانت تحولاتهم، وعن أي شيء كانت انقطاعاتهم؟.

لقد انقطعوا عن الإسلام وتاريخه، وتحولوا إلى الغرب وفلسفاته ومادياته وخرافاته المعاصرة.

وأكبر دليل على ذلك المنهج السبينوزي الذي تبناه عزيز العظمة في المقال نفسه، في سياق هجومه على نصوص القرآن والسنة.

أمّا اعترافات الحداثيين أنفسهم بالتبعية، والخضوع للتلقيح الغربي فكثيرة جداً منها قول أحد النقاد مصوراً أنماط التبعية للغرب قائلاً: (... تكون التبعية الثقافية في جوهرها تبعية حضارية، باعتبار أن الحضارة مفهوم يشمل كل ما قام به الجنس البشري من إنجازات مادية ومعنوية، أمّا الثقافية فتعبر عن الجانب المعنوي من الحضارة... بضم الجانب الثقافي من الحضارة الذهنيات والمعارف والآداب والفنون والأعراف والأخلاقيات والسلوكيات الاجتماعية...)(١).

<sup>(</sup>۱) قضايا وشهادات ٤ خريف ١٩٩١: ص ٧٤، المعنون باسم الثقافة الوطنية: التبعية، التراث، الممارسة.

وتحت عنوان «عصر الرجال الأطفال» كتب أحدهم عن العلل التي أصيبت بها الأمة وأن سببها التبعية فقال: (إن كل مايذكرونه من علل ومعلولات ماهي إلا أعراض ومضاعفات لحالة تاريخية مزمنة اسمها «التبعية»...)(١).

ثم يقول: (إن التبعية ليست حالة عربية، بل هي علة تشمل ما أطلق عليه «العالم الثالث» حيث تسيطر عليه سيطرة مطلقة)(٢).

ويتحدث عبدالرحمن منيف عن استعارة العرب للحداثة فيقول: (وإذا كان مفهوم الحداثة قد جاءنا من الغرب، وأخذ معنى أو معاني ولدتها ظروف ذلك الغرب وتطوره، وإذا كان المفهوم ذاته قد تغير تبعاً للمراحل، أو زاوية الرؤية، فإن ما وصل إلينا هو الصدى وبعض صور الحداثة) (٣).

ويقرر غالي شكري المعنى نفسه في قوله: (نحن لاننقل سوى المصطلح في صيغته النهائية، ولا علاقة لنا بالتاريخ الاجتماعي والعلمي لهذا المصطلح، ولم نشارك في أية مرحلة من مراحل صنعه، أي إننا في الحقيقة «نركب» المصطلح كما نركب الطائرة... والفرق هو أننا «نستخدم الطائرة، أمّا المصطلح في العلوم الإنسانية، فإننا نستخدمه ويستخدمنا في وقت واحد، إنه يقول ليصبح جزءاً من العدسة التي نرى بها الأشياء، أي جزءاً من رؤيتنا، أو من قدرتنا على الرؤية)(٤).

وهذه توصيف دقيق وحقيقي لحال كل الحداثيين بلا استثناء، حتى الذين يدعون أخذهم من التراث واعتمادهم على التراث، فإنما يأخذون وينظرون بعيون الغرب.

وفي مجال الكلام عن نصوص الوحي يُمكن أن نطبق ما قاله غالي

<sup>(</sup>١) (٢) المصدر السابق: ١٧١/٤ ـ ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢ صيف ١٩٩٠: ص ٢٠٩.

<sup>(</sup>٤) مجلة الناقد ـ العدد ٩: ص ١٧ مارس ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ.

شكري على ما قاله عزيز العظمة في شأن الوحي وما يقوله نصر أبو زيد، فنجد النتيجة أنهم جميعاً تحولوا إلى آنية يلقي فيها الغرب ماشاء من أفكاره وفلسفاته وضلالاته، ثم تفيض هذه الآنية بما ألقي فيها.

ويواصل عزيز العظمة في نيله من نصوص الوحي فيجعل الطيور الأبابيل التي ورد ذكرها في سورة الفيل أسطورة من الأساطير (١)، ثم يتكيء على سلفه في هذا الدرب المعتم: طه حسين، ويقتبس نصوصه التي نقلناها آنفاً من كتابه «في الشعر الجاهلي» ويثني على هذا الاتجاه، وعلى العقلانية والتاريخية التي يتمتع بها طه حسين (٢)، ثم يتجه بالتقديس الكهنوتي إلى المنهج التاريخي الذي يتبناه والمعرفة العقلية التي يزعمها، وأنه لا شأن لها بالنتائج الاعتقادية المترتبة عليها، أي: أنهم لايبالون بأي حكم اعتقادي إسلامي، فيقول: (خضوع هذه التاريخية للعقل وللمعرفة العقلية التي لاشأن لها بالنتائج العقائدية لهذه المعرفة) (٢).

ثم ينافح عن طه حسين مطبقاً مبدأ عدم الاهتمام بالأحكام الاعتقادية الإسلامية فيقول: (إن الردة التي جاء طه حسين بها قامت على أساس إعادة الاعتبار للأسطورة، وإرجاع النص إلى مكانته المتعالية على التاريخ المؤسسة له في الحياة، ورفض إمكانية المساءلة، ووسمها بالخروج)(٤).

ويُمكن مقابلة الدعوى بالدعوى وتزييف القول بالقول، وعلى هذا النمط يُمكن أن نقول بأن المنهجية التاريخية التي يقدسها عزيز العظمة وطه حسين ليست إلا هراء وأساطير متعالية يراد إخضاع غيرها لها، ومن لم يخضع لها فهو عندهم محكوم بردته وتخلفه ورجعيته وانعدام المنهج العلمي والعقلى عنده.

<sup>(</sup>١) انظر: الإسلام والحداثة: ص ٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٢٦٩ ـ ٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٢٧٠.

وهم حقيقة يفعلون ذلك، ومن ذلك الكتاب الذي ألفه الطيب تزيني (۱) عن روجيه جارودي (۲) لما ترك الماركسية ودخل في الإسلام، فجعل ذلك ردة، وسمى الكتاب «روجيه غارودي بعد الصمت حول فلسفة الردة عند غارودي، وآفاقها في الوطن العربي». بيد أن عزيز العظمة يلخص رأيه عن الإسلام بأنه يجب حل (عقدة أساطير التأسيس التي لم تقتصر على ميدان الدين بل تقدسه إلى التاريخ القومي وإلى التواريخ القطرية والسياسية) (۳).

ويصرح علانية بامتناع وقوع الوحي، وهو خلاصة كل سفسطاته وأقواله السابقة، حيث يقول: (إننا نهتم بمضمون النص، فإننا نسلم بأن نزول النص غير قابل للنقاش، أنا لا أريد أن أتجنب التساؤل حول هذا الأمر؛ لأن الأمر محسوم بالنسبة لي؛ لأنني لا أعتقد بإمكانية التواصل بين القوى خفية وبين البشر، فالقضية محسومة ولا أعتقد أنها بحاجة إلى نقاش أو إلى نقاش زائد أو حتى إلى الإشارة، لأنها بالنسبة لى بديهية)(1).

وهذا اعتراف صريح بالكفر وإلحاد واضح وتكذيب لله تعالى ولرسوله ومناقضة كاملة لكل الإسلام.

أيُمكن بعد ذلك أن يقال بأنه يُمكن الجمع بين الإسلام وهذا المنهج

<sup>(</sup>۱) الطيب تزيني حداثي ماركسي يقيم في دمشق، يكتب في النقد والفلسفة من وجهة نظر معادية للإسلام بتطرف شديد، له مشروع كتابي تحت عنوان «رؤية جديدة للفكر العربي منذ بداياته حتى المرحلة المعاصرة» في اثني عشر جزءاً، ظهر منه جزء واحد كبير الحجم فارغ المحتوى، وله كتاب عن جارودي وصف فيه إعلان جارودي للإسلام بأنه ردة، أى ردة عن الشيوعية !!.

<sup>(</sup>٢) روجيه جاروي أو غارودي، فيلسوف فرنسي، ولد سنة ١٩١٣ هـ، بدأ حياته ماركسياً متعصباً ثم أعلن أنه دخل في الإسلام وسمى نفسه رجاء، ولكنه كان محملاً بالفلسفة المادية فلم يؤمن بالغيب ولا بالآخرة، وتخبط في كثير من أركان الإيمان منذ البداية وكان تعرفه على الإسلام عن طريق الصوفي ابن عربي فكان ذلك سبباً آخر في انحرافه عن الإسلام، ناقشه بعض علماء المسلمين وبينوا له أنه ليس من الإسلام في شيء ومنهم الشيخ عبدالله القادري. انظر: موسوعة السياسية ٤/٢٧٩، وحوارات مع أوروبيين أسلموا ١٩٥١ ـ ٢١٤.

<sup>(</sup>٣) الإسلام والحداثة: ص ٢٧١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ۲۸۰.

الفكري الحداثي القائم على حرب الله ورسوله ودينه ووحيه، كما يقول بذلك بعض المغفلين الجاهلين من أبناء المسلمين؟.

ويختم العظمة مقاله بخلاصة مهمة لمن أراد أن يعرف حقيقة الحداثة والعلمانية في يومنا هذا هتك أساطير البداية)(١).

وكل مؤمن موحد يقول ما قاله الله تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطَفِعُوا نُورَ اللهِ عَالَى: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطَفِعُوا نُورَ اللهِ عِالَمَ عَلَى الْكَيْفِرُونَ اللهِ هُوَ اللهِ عِالَمَ اللهِ عَلَى الدِينِ كُلِهِ وَلَوْ كَرِهُ الْمُشْرِكُونَ اللهِ عَلَى الدِينِ كُلِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ اللهِ عَلَى الدِينِ كُلِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ اللهِ عَلَى الدِينِ كُلِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ اللهِ عَلَى الدِينِ اللهِ عَلَى الدِينِ اللهِ عَلَى الدِينِ اللهِ عَلَى الدِينِ كُلِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى الدِينِ اللهِ عَلَى الدِينِ اللهِ ال

وما أجمل وأرقى ما قاله أديب العربية، وعميد الأدب العربي بصدق وحق: مصطفى صادق الرافعي عن القرآن: (آيات منزلة من حول العرش، فالأرض بها سماء هي منها كواكب، بل الجند الإلهي قد نشر له من الفضيلة علم وانضوت إليه من الأروح مواكب، أغلقت دونه القلوب فاقتحم أقفالها، وامتنعت عليه «أعراف» الضمائر فابتز «أنفالها»، وكم صدوا عن سبيله صداً، ومن ذا يدافع السيل إذا هدر؟، واعترضوه بالألسنة رداً، ولعمري من يرد على الله القدر؟ وتخاطروا له بسفهائهم كما تخاطر الفحول بأذناب، وفتحوا عليه من الحوادث كل شدق فيه من كل داهية ناب، فما كان إلا نور الشمس: لايزال الجاهل يطمع في سرابه ثم لايضع منه قطرة في سقائه، ويلقي الصبي غطاءه ليخفيه بحجابه، ثم لايزال النور ينبسط على غطائه، وهو القرآن كم ظنوا \_ مما انطوى تحت ألسنتهم وانتشر \_ كل ظن في الحقيقة آثم، بل كل ظن بالحقيقة كافر، وحسبوه أمراً هيناً؛ لأنه أنزل في الأرض على بشر، كما يحسب الأحمق في هذا السماء أرضاً ذات دواب نورانية؛ لأن هلالها

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ٣٢، ٣٣ من سورة التوبة.

كأنما سقط من حافر، وكم أبرقوا وأرعدوا حتى سال بهم وبصاحبهم السيل، وأثاروا من الباطل في بيضاء ليلها كنهارها ليجعلوا نهارها كالليل، فما كان لهم إلا ما قال الله ﴿ بَلْ نَقْذِفُ بِٱلْحَقِّ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَعُنُمُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ وَلَكُمُ ٱلْوَيْلُ ﴾(١) ألفاظ إذا اشتدت فأمواج البحار الزاخرة، وإذا هي لانت فأنفاس الحياة الآخرة، تذكر الدنيا فمنها عمادها ونظامها، وتصف الآخرة فمنها جنتها وصرامها، ومتى وعدت من كرم الله جعلت الثغور تضحك في وجوده الغيوب، وإن أوعدت بعذاب الله جعلت الألسنة ترعد من حمى القلوب...، يقولون مجنون بعض آلهتنا اعتراه، وأساطير الأولين اكتتبها أم يقولون افتراه، بلى إن العقل الكبير في كماله ليتمثل في العقول الصغيرة كأنه جنون، وإن النجم المنير فوق هلاله ليظهر في العيون القصيرة كأنه نقطة فوق نون، وهل رأوا إلا كلاماً تضيء ألفاظه كالمصابيح، فعصفوا عليه بأفواههم كما تعصف الريح، يريدون أن يطفئوا نور الله، وأين سراج النجم من نفخة ترتفع إليه كأنما تذهب تطفيه، ونور القمر من كف يحسب صاحبها أنها في حجمه فيرفعها كأنما يخفيه!، وهيهات هيهات دون ذلك درْجُ الشمس وهي أم الحياة في كفن، وإنزالها بالأيدي وهي روح النار في قبر من كهوف الزمن.

لاجرم أن القرآن سر السماء، فهو نور الله في أفق الدنيا حتى تزول، ومعنى الخلود في دولة الأرض إلى أن تدول، وكذلك تمادى العرب في طغيانهم يعمهون، وظلت آياته تلقف مايأفكون، فوقع الحق وبطل ما كانوا يعملون)(٢).

رحم الله الرافعي وأجزل مثوبته، وهذا القول وإن خاطب به عرب الجاهلية الأولى، فإنه جدير أن يقال لعرب الجاهلية المعاصرة.

ومن أعلام هذه الجاهلية ممن سلك سراديب سبينوزا الكاتب

<sup>(</sup>١) الآية ١٨ من سورة الأنبياء.

<sup>(</sup>۲) تاریخ آداب العرب ۲۹/۲ ـ ۳۱.

المصري: حسن حنفي القائل عن نفسه وعقيدته: (إيماني يكفرني) (١) و(أنا ماركسي شاب) (٢)، ويقول: (أنا وضعي منهجي... إن كل مايخرج عن نطاق الحس والمادة والتحليل أضعه بين قوسين) (٢).

هذا المتردي في شعاب الضلال يعقب على عزيز العظمة في مقاله السابق والذي ألقاه في ندوة الساقي «الإسلام والحداثة» فيقول: (أبدأ أولاً بتحية الأخوة المتكلمين في هذه الجلسة لما تميز به خطاباهما معاً من علمية وجدية ودراسة لظواهر موجودة فعلاً، وهذه شيمة العلماء بالفعل، وتخلى الخطابان تقريباً عن أحكام إيديولوجية مسبقة، وأنا أحي فيهما هذه الروح العلمية التي جعلتنا فعلاً نفكر معهما ونستوضح ونستفيد)(1).

ثم يلخص رأي عزيز العظمة في محاضرته المذكورة فيقول: (... إن النص يتراوح بين قطبين: الأسطورة من ناحية، والتاريخ من ناحية، فإما أن يذهب النص إلى الأسطورة، وفي هذا تذهب التاريخية، وإمّا أن يذهب إلى التاريخ وبالتالي نبتعد عن الأسطورة، وهذا يعني طبعاً أنه كلما كان النص أقرب إلى التاريخية يبدأ العلم هنا، ويبدأ النقد... الخ كنموذج طه حسين والمعتزلة، وأمّا إذا ابتعد النص عن التاريخ ووقع في الأسطورة، فهنا عكس البداية الأولى، وكأن التاريخ وبالتالي النص هو باستمرار جدل بين الخير والشر، بين الوهم والعقل، بين الخيال والواقع)(٥).

ثم يطرح سؤالاً عن المخرج من ذلك؛ لأنه قد تقرر عنده أن نصوص الوحي لابد أن تخضع لأحد هذين القرارين الإلحاديين، التاريخية - بمضامينها المذكورة آنفاً - أو الأسطورية بما تعنيه هذه اللفظة من تكذيب للوحي ونسبته إلى الوهم والخرافة، وإن حاولوا أن يفلسفوا لفظ

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ٢١٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢١٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢١٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

الأسطورة، ويشرحونه شرحاً لايزيدهم إلا وبالاً.

ولحسن حنفي أقوال أخرى من هذا القبيل، لاسيما أنه من المعجبين بسبينوزا إلى حد القيام بترجمة كتابه «رسالة في اللاهوت والسياسة» الذي قام فيه بدراسة التوراة وقضية الوحي دراسة تقوم على إلغاء أسبقية المعنى، وإقحام التعليلات التاريخية التي تجعل الوحي تحت هيمنة التغيرات، وتلغي حقيقة أن الوحي الثابت نسبته إلى الله يحتوي على الحق والحقيقة، وقد أسس سبينوزا في كتابه هذا مايسمى «تاريخية النص» و«أسطورة محتوى النص» ودعى إلى التحرر من سلطة النص تحت دعوى التحرر من سلطة الأسطورة (1).

وهو أستاذ كل من جاء بعده في محاولة هدم الوحي وتحطيم حرمته وقداسته، وخاصة من أبناء المسلمين الذين أبوا واستكبروا على هداية خالقهم ومولاهم، وتشبثوا بكلام الطغام من اليهود والنصارى، وتربعوا على عروش من هواه صاغتها لهم أهواؤهم وتبعيتهم.

ويُمكن للمستبصر في قضايا «الصراع والتبعية» أن يلحظ عدة ظواهر تكاد تكون عامة:

أولها: أن الباطل إذا عجز عن المقاومة العلنية الظاهرة، استخدم القوة لفرض نفسه، أو استخدم الحيل السرية الخفية، كإظهار بعض اليهود والنصارى الإسلام؛ لإفساده من الداخل، أو أخذ بعض أبناء المسلمين ومسخ قلوبهم وعقولهم وإمدادهم بالقوى الحامية، وبثهم بين المسلمين ليقوموا بالدور المرسوم، وهذه ميزة الباطل قديماً وحديثاً.

ثانياً: لايوجد في تاريخ المسلمين القديم والحديث أن مسلماً حقيقياً تظاهر باليهودية أو النصرانية لإفساد أديان اليهود أو النصاري، ولا استعمل

<sup>(</sup>۱) انظر: رسالة في اللاهوت والسياسة لسبينوزا ترجمة حسن حنفي ص ۱۹، ۳۲، انظر: وغيرها كثير.

المسلمون الجمعيات السرية التي تحاول نشر الإسلام بالدسائس والمؤامرات الخفية والمراوغات، ولا استجلبوا أبناء الملل الأخرى ليعيدوهم إلى أقوامهم هادمين للغات وتراث وآداب أقوامهم.

بل كان المسلمون يظهرون دينهم علانية ويدعون إليه جهرة ويخاطبون العقل والوجدان في إثبات التوحيد ومقتضياته، وتزيف الشرك والوثنية والإلحاد، في سطوع ووضوح بدون غمغمة ولا استتار ولا ثعلبية، وهذه ميزة الحق قديماً وحديثاً.

ثالثاً: إن المتأمل في أحوال الملقنين من أبناء المسلمين يجد أنهم يدلون ويفتخرون ويشمخون بامتطاء المذاهب والمناهج والفلسفات التي لُقنوها، أعظم من إدلال وشموخ أساتذتهم الذين ابتدعوا هذه المناهج والفلسفات، وهذه ميزة الأتباع والمقلدين والمحاكمين.

وفي باب الوحي والنقل استن حسن حنفي سنة أستاذه اليهودي سبينوزا، واختط منهجه في انتحال واضح، فها هو يتحدث عن الرواية الكفرية «آيات شيطانية» فيقول: (وما ورد بخصوص «الآيات الشيطانية» صحيح، ومن يبين أسباب النزول هو أن النبي محمداً كان يحمل هم الوحدة الوطنية للقبائل العربية، وتكوين دولة في الجزيرة العربية، وكانت له مشاكل مع اليهود ومع النصارى «مع اليهود بصورة خاصة» ومع المشركين أيضاً، فجاء المشركون بعرض جيد ـ وأنا أتكلم عن الرسول كرجل سياسي وليس كنبي ـ وقالوا له: نعم، أيها الأخ ما المانع إن تذكر اللات والعزى لمدة سنة، وقل إنهم ليسوا بالهة، ولكن لهم دور في الشفاعة عندالله، وهكذا نأتي معك وتعمل ما تشاء من تغيير النظام في الجزيرة العربية، وكان هوى الرسول مع هذا العرض؛ لأنه يحل له قضية المشركين وتقسيم العائلة والأسرة والعشيرة إلى فريقين، فقال بينه وبين نفسه: إن هذا العرض يشكل بالنسبة لي كزعيم سياسي شيئاً جيداً لأنه يحقق لي مصالحة مؤقتة مع العدو، وماذا يعني لو أنني ذكرت اللات والعزى لمدة سنة واحدة ثم أغير بعدئذٍ؟ ثم إن الوحي يتغير طبقاً للظروف. . . ، فعندما نزلت الآية ﴿أَفْرَهُمُ ٱللَّتُ

وَالْعُزَّىٰ وَاللَّهُ وَمَنُوٰهَ النَّالِئَةَ الْأَخْرَىٰ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ العلى وإن شفاعتهن لترتجى "(٢)، همس في قلب النبي «تلك الغرانيق العلى وإن شفاعتهن لترتجى العرض وبالنسبة لنا فإن الشيطان يعني عند المحدثين، هوى النفس، وبما أن العرض قد لقي هوى في نفس الرسول، فقد خرج على لسانه ما كان يتمناه، ثم صححه الوحي، وقالوا: لا، إنما وحينا نحن يتوقف على هذا، أمّا الزائد فلا نتبناه، وأنا أقول: إن هذا صحيح، وهو ما يذكره كل المفسرين في أسباب النزول.

متى دخلت في روع الرسول هاتان الآيتان؟ إنهم يسمونها من الشيطان ونحن نقول من هوى النفس على أساس هذا العرض، فهي قضية صحيحة وبالتالي فسلمان رشدي ألم يقل شيئا، أنا لا أتعرض لهذه الرواية وواية سلمان رشدي والأديب حر في أن يكتب كما يشاء، وحتى لو مؤرخا أو كاتباً للسيرة، فلا ينتقد إلا بالمقاييس الأدبية في النقد الأدبي، أمّا أنه كافر وخرج، فهذا لا وجود له على الإطلاق هذا جزء من الحداثة..)(3).

وفي هذا النص من التلبيسات الحداثية والجهالات العلمانية الكثير منها:

١ - جعله النبي مجرد سياسي يتلاعب بالدين، وهذه من مقتضيات

<sup>(</sup>١) الآيتان ١٩، ٢٠ من سورة النجم.

<sup>(</sup>٢) انظر حول هذه القضية المفتراه ص ١٠٩٠.

<sup>&</sup>quot;٣) سلمان رشدي، روائي إنجليزي من أصل هندي مسلم، كتب رواية آيات شيطانية ٢٤٥ صفحة نشرها عام ١٤٠٩ه ويسخر فيها بالنبي على والوحي وجبريل وأمهات المؤمنين والصحابة في إطار روائي على شكل حلم، من خلال صور جنسية مكشوفة ومشاهد مثيرة للتقزز وألفاظ بذيئة سوقية، مرتكزاً على قصة الغرانيق المكذوبة، وقد ثارت قضيته إثر فتوى الخميني بإهدار دمه ووقوف بريطانيا والغرب في صفه والدفاع عنه، كما وقف الحداثيون العرب يدافعون عنه، وأصدر اتحاد الكتاب العرب في سوريا بياناً يدافع عنه، وممن تصدى للدفاع عنه عزيز العظمة وحسن حنفي وجابر عصفور ونصر أبو زيد ورياض نجيب الريس وأنسي الحاج وشوقي بغدادي وآخرون.

<sup>(</sup>٤) الإسلام والحداثة: ص ٢٣٤ \_ ٢٣٥.

المنهج التاريخي لدراسة الوحي وفق مذهب سبينوزا.

٢ ـ ينكر العلمانيون بشدة أن يكون في الإسلام سياسة، وحسن حنفي أحد مشاهيرهم، وهو هنا يقول بأن النبي على يتكلم كرجل سياسي، وهذا من تناقضاتهم الظاهرة المغرضة، ففي مجال إثبات الشرك المعاصر «العلمانية» ينفون أي صفة سياسية للنبي على وعصمته وعصمة المبلغ عليه الإسلام، وفي مجال التشكيك في الوحي وعصمته وعصمة المبلغ عليه الصلاة والسلام يضفون على قصة الغرانيق المختلقة تحليلاً سياسياً كما فعل حسن حنفى هنا.

٣ ـ يقول حسن حنفي بأن هوى الرسول كان مع العرض الجيد الذي تقدم به المشركون ـ حسب ما في قصة الغرانيق المختلقة ـ وهذا نفي لعصمة النبي على واتهام له بالهوى ومناقضة لقوله تعالى: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَةَ اللَّهُ النَّبِي عَلَيْكُ وَمَّا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَةَ اللَّهُ اللَّهُ وَمَّ يُوحَى اللَّهُ وَمَّ اللَّهُ وَمَّ اللَّهُ وَمَّ اللَّهُ وَمَّ اللَّهُ وَمَّ اللَّهُ وَمَّ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمُنَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمُنَاقِعُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمُوا اللَّهُ وَمُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَمُنْ اللَّهُ وَمُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

3 - أنه بتبنيه قصة الغرانيق الموضوعة يؤكد النفسية المغرضة للحداثيين والعلمانيين تجاه الإسلام، فهم ينكرون النصوص الثابتة في القرآن والسنة، وينفون مدلولاتها ويحاربون مقتضياتها، وفي الوقت نفسه يثبتون الروايات الضعيفة والموضوعة، ويتخذونها أساساً ومنطلقاً لباطلهم، مما يدل على الهوى المتأصل في هذه النفوس الزائغة.

• ـ الدفاع عن الزائغ سلمان رشدي، من جنس الدفاع عن الذات.

7 - القول بأن الأديب حر، ولاينتقد إلا بالمقاييس الأدبية في النقد الأدبي، دعوة صريحة إلى تهميش المقاييس الاعتقادية، وتقديس النقد والأدب وتقديم معاييرها على أي شيء آخر، وهذا هو أساس الصراع بين الإسلام والحداثة في هذا الزمان، وهو جوهر هذا البحث ومغزاه.

ومن أقوال حسن حنفي في هذا المجال ـ وهي نتيجة لمقدمات التشكيك التي فاه بها ـ قوله: (في قضية الفقر والغنى، هل أنت محتاج إلى

<sup>(</sup>١) الآيتان ٣، ٤ من سورة النجم.

نص قرآني أو حديث نبوي لكي تعرف أو تجد حلاً لقضايا الفقر والغنى، وقضايا الوحدة والتجزئة، قضايا الهوية والاختلاف؟)(١).

والجواب عند كل مسلم يؤمن بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد على نبياً أنه في حاجة إلى نصوص الوحي في هذه القضايا وفي غيرها؛ لأنه يؤمن بقول الله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمَّرًا أَن يَكُونَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمَّرًا أَن يَكُونَ لَمُ مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى لَمُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمُ ﴾(٢)، وبقوله تعالى: ﴿فَلاَ وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِمُوا نَسَلِيمًا (أَنَّ ) ﴿٢).

وفي استطراده مع منهج سبينوزا، ومسلك الجحد والتشكيك والاستهانة بالوحي عامة وبالقرآن خاصة يقرر بأن أي قول يقوله الشخص يُمكن أن يصبح قرآناً، فيقول: (قلت أنت: قال الله في كتابه الكريم: يا شباب الحجارة ويا أطفال الحجارة استمروا ويكون كلامك صحيحاً... أي: أنك عبرت عن الواقع بصيغة لو كان الوحي هنا لعبر عن الواقع نفسه ربّما بصياغة بلاغية أجمل... إن المسلم يجوز له أن يطبع نصاً يعبر به عن مقصد في الواقع ويكون مصدراً للحكم)(٤).

لقد بلغت حربهم للإسلام وعدواتهم له أبلغ مما كان يخططه الصليبيون، لقد تحول العلمانيون والحداثيون من كونهم أدوات غبية في أيدي الأعداء المستخفين إلى أعداء حقيقيين، تغلي قلوبهم بالحقد على الإسلام أشد من غليان الحقد في قلوبهم معلميهم، على حد قول أحد أشباههم:

وكنت امرءاً من جند إبليس فاعتلى

بي الأمر حتى صار إبليس من جندي(٥)

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۲۳٦.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٦ من سورة الأحزاب.

<sup>(</sup>٣) الآية ٦٠ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٣٦.

<sup>(</sup>٥) بيت من شوارد الشعر.

وفي سياق استخدامه لأسباب النزول وخاصة الضعيف والموضوع منها، يشكك في نزول الوحي وفي النقل الجديثي<sup>(۱)</sup>، وذلك في سياق محاضراته التي ألقاها في ندوة «الإسلام والحداثة» في لندن بعنوان (الوحي والواقع ـ دراسة في أسباب النزول) بل يصرح في هذه المحاضرة بأن كلام الله وكلام البشر قد تداخلت، وذلك في قوله في الرد على علماء المسلمين الذين ميزوا بين الوحي وكلام البشر: (... والحقيقة غير ذلك، فقد تداخل كلام الله وكلام البشر في أصل الوحي في القرآن)(۲).

وهذا القول الادعائي هو عين قول الكفار من قبل، كما ذكر الله ذلك في كتابه الكريم في قوله - جلَّ وعلا -: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَهُمْ يَقُولُونَ النّهُ اللّهُ وَهَلَا السَانُ عَرَبِتُ إِنّهَ الْعَجَعِيُ وَهَلَا السَانُ عَرَبِتُ مَبُونَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَابٌ مَبُونِ اللّهِ اللهِ الله يَهْدِيهُمُ اللّهُ وَالْوَلَتِيكَ هُمُ اللّهِ اللهِ اللهِ الله وَاللّهُ وَالْوَلَتِيكَ هُمُ اللّهُ وَالْوَلَتِيكَ هُمُ اللّهُ عَلَابٌ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللهُ اللهُ

وقوله سبحانه: ﴿فَالُواْ إِنَّمَا أَنتَ مِنَ ٱلْمُسَحَّرِينَ ۞ وَمَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا وَإِن نَظُنُكَ لَمِنَ ٱلْكَذِبِينَ ۞ ﴿ ٤٠ .

وقد أوضح القرآن طريقة تفكير أسلاف هؤلاء الجاهليين المعاصرين،

<sup>(1)</sup> انظر: المصدر السابق: ص ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) الآيات ١٠٣ ـ ١٠٩ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٤) الآيتان ١٨٥ ـ ١٨٦ من سورة الشعراء.

ثم النتيجة التي وصلوا إليها بعد تفكيرهم وتقديرهم، وهو وصف ينطبق تمام المطابقة على رؤساء وزعماء رهط الحداثة، قال تعالى: ﴿ وَرَفِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا إِنِّ وَجَعَلْتُ لَهُ مَالًا مَمْدُودًا إِنِّ وَبَنِينَ شُهُودًا إِنِّ وَمَهَدتُ لَهُ تَقْهِيدًا النَّ وَرَفِينَ شُهُودًا اللَّهِ وَمَهَدتُ لَهُ تَقْهِيدًا النَّ مَأْدُودًا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

إنه الوصف الدقيق لأحوالهم، فقد خلقهم الله ضعفاء لايملكون قوة ولا عقلاً، ثم جعل الله لهم القوة والإمكانات فاستكبروا بها على خالقهم كما قال تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلإِنْسَانَ مِن نُطَفَةِ فَإِذَا هُوَ حَصِيمٌ مُبِينٌ ﴿ الله كَالله وهي نقلة كبيرة هائلة بين مرحلة النطفة القذرة ومرحلة الاستكبار على الله ومخاصمته بالقول أو الفعل، وهذه النقلة تبين للإنسان أصله ونشأته ومصيره ومقدار فداحة الجرم بمخاصمته واستكباره وإعراضه، وقد مهد الله له تمهيدا بالقوة والمال والبنين والعقل والسمع والبصر ويطمح في الزيادة من كل ذلك رغم معاندته لله والآيات وجحده وشك وتكبره، وقد وعده الله بالإرهاق والتعب في الدنيا والآخرة، وتالله إن المتأمل في أحوال المنحرفين الضالين في هذا الزمان من حداثيين وعلمانيين يجد أنهم يعيشون الضنك والألم والحيرة والشتات والتمزق، وبعضهم يعترف بذلك، وبعضهم يغطيه بأنواع المتع المحرمة من خمور ونساء ومخدرات.

ثم يصف الله المنهجية التي يسير عليها الجاهليون القدماء والمعاصرون، وطريقة التفكير وأسلوب النظر مما يسمونه فلسفة، ومناهج عقلانية ودراسات تاريخية، وتحليلات منهجية، وأفكار تحررية، ونتائج موضوعية، إلى آخر ما لديهم من شعارات يزينون بها باطلهم؛ إنها في

<sup>(</sup>١) الآيات ١١ ـ ٢٦ من سورة المدثر.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤ من سورة النحل.

الحقيقة من هذا الباب الذي وصفه خالق الإنسان والعالم بكل خفاياه ﴿إِنَّهُ فَكُرَ وَقَذَرَ ﴿ لَكُ فَقُنِلَ كَيْفَ قَدَرَ ﴿ لَكَ ثُنِلَ كَيْفَ قَدَرَ ﴿ لَكَ ثُمَّ نَظَرَ ﴿ لَهَا ثُمَّ عَبَسَ وَيُسَرَ ﴿ لَكُ ثُمَّ أَدْبَرَ وَاسْتَكْبَرَ ﴿ لَهَا ﴾ (١).

هذه هي طريقة التفكير الحداثية والعلمانية وسائر أصناف المذاهب المادية الإلحادية.

ومن أعلام هذا المنهج: الجزائري الفرنسي السوربوني محمد أركون الذي تصدى لدراسة الإسلام ومناهجه وأصوله وفق المناهج الغربية والمذاهب الفلسفية المادية.

ومن الأمور التي تعرض لها أركون في دراساته «السوربونية» دراسة الوحي ونصوصه على ضوء عقيدة خاصة، ليست عقيدة الإسلام، قال عنه مؤلفا كتاب «رأيهم في الإسلام»: (صاحب عقيدة واثق من صلابة تفكيره وصواب رأيه، ووضوح مواقفه...، يحافظ على اتصال دائم مع التطور الغربي، مخاصماً مسلمين كثر، فوجئوا وصدموا باستعماله، في خواطره وأبحاثه التاريخية، نظريات استوحاها من حياة القرن العشرين، وأوروبا، وعلم اللغات وتحاليل اجتماعية وأصول تنظيمية، همه الأوحد تطهير رؤى هؤلاء لإسلامهم من الخرافات والأوهام والشوائب التي تشوبها...، فإعادة النظر بمجموع التقاليد الإسلامية لتوحيدها وكشف الرواسب المتراكمة التي عثرتها منذ الدعوة القرآنية، هي موضع اهتمام محمد أركون كما المصلحين المحدثين، مصدرها سلطان النص المطلق، وشرعية هذا السلطان الذي لايخلو من تعصب نظري، فينبغي أن تؤدي الثقة العارمة بالنص إلى التقليل من أهمية التجدد في النظرة ـ أكانت شرقية أم غربية ـ إلى الإسلام، التي من أهمية التجدد في النظرة ـ أكانت شرقية أم غربية ـ إلى الإسلام، التي من أهمية التجدد في النظرة ـ أكانت شرقية أم غربية ـ إلى الإسلام، التي من أهمية البرز أخصائي مسلم بالدين، ولا ريب، لغته فرنسية) (٢).

ففي هذا التوصيف لأعمال أركون والإشادة بأعماله من قبل غربيين

<sup>(</sup>١) الآيات ١٨ ـ ٢٣ من سورة المدثر.

<sup>(</sup>٢) رأيهم في الإسلام: ص ١٤٥ ـ ١٤٦.

دليل على نوعية الكتابات الاحتفالية التي يحظى بها هؤلاء ليقوموا بالدور الذي مدحوا بسببه، فيجتهدون في إثبات الجدوى وتوفير أسباب الغزو بأدوات عربية الأسهم أجنبية العقيدة والولاء.

وقد نظرت في بعض مؤلفات هذا الهائم فوجدت أن كلامه يتميز بما يلي: 1 ـ العجمة الواضحة في الفكرة والأسلوب والتناول(١).

٢ ـ امتلاء كلامه بالألفاظ والمصطلحات الغربية، وخاصة الفرنسية،
 والتي توهم بأن هناك دلالات عظمى ينطوي عليها كلامه والمصطلحات
 المستخدمة فيه، وهي لاتدل على شيء، وهذا حال أكثر الحداثيين.

" - انطماس الغائية في كتاباته وضياع المفاهيم، حتى يكاد ينتهي إلى لا شيء أو إلى الآلية المطلقة، بل يجد القارئ لكتبه أنه يبدأ بالكتابة وهو لايدري ماذا يقول ولا إلى ماذا يهدف، اللهم إلا غرس الشكوك وتوطين الريب من خلال مايسميه منهجية ومشروعية «التساؤل» التي ينطوي تحتها تزييف الحق، وإحقاق الباطل، من خلال الغموض والتشويش.

ومن أهم كتب أركون التي تعرض فيها للوحي، بل للقرآن على وجه الخصوص كتابه المسمى «الفكر الإسلامي، قراءة علمية»، وقد شرح أهمية هذا الكتاب ومنهجيته الفكرية: الوكيل المعتمد لترويج فكر وكتب محمد أركون المدعو هاشم صالح<sup>(٢)</sup>، فقال بعد إشادة مطولة بأركون وجهوده ودرسه الأسبوعي الذي يلقيه في السوربون على طلاب الدراسات العليا عن الإسلام والحداثة!!.

<sup>(</sup>۱) وقد حاول هاشم صالح الذي يصح أن يقال فيه «مجنون أركون» أن يشرح ويبسط ويوضح مقولات أستاذه، ولكنه كما قيل: أعمى يقود أعمى، وأبكم يفصح عن أبكم.

<sup>(</sup>٢) هاشم صالح، مترجم لكتب محمد أركون ومغرم به وبأفكاره إلى حد الذوبان، سعى إلى نقل كتب أركون من الفرنسية إلى العربية، وقام بترجمة بعض محاضراته وإلقائها نيابة عنه في بعض الندوات الحداثية، وهو رجل لايمتلك فكراً استقلالاً بل هو مجرد ناقل ومسوق دعائي لأركون وفكره وكتبه، يظهر ذلك في هيامه الشديد إلى حد الإمحاء في أستاذه محمد أركون.

قال: (... ثم أحس بعدئذ بالحاجة للعودة في الزمن إلى الوراء فوصل إلى مرحلة «التجربة التأسيسية» والنص القرآني، وشغل لسنوات عديدة أيضاً بدراسة القرآن بشكل مختلف جذرياً عن المنهجية الإسلامية التقليدية السائدة لدى كافة المذاهب دون أن يهمل مكتسباتها، ومختلف أيضاً عن المنهجية الاستشراقية الفللوجية (۱) بعد أن هضم كل إيجابياتها ومعطياتها، ونتج عن كل ذلك كتابه المعروف «قراءات في القرآن» المرتكز أولاً على المنهجية الألسنية، التي تشكل تقدماً بالقياس إلى المنهجية الفللوجية، ثم يحل المنهجيات الانتربولوجية (۱) والتاريخية وعلم الأديان المقارن، وقد تمت إضاءة النص القرآني يشكل لم يسبق له مثيل من قبل، وقد نقلنا إلى العربية بعض فصول هذا الكتاب الذي صدر مؤخراً بعنوان «الفكر الإسلامي: قراءة علمية») (۱).

وسوف نرى من بعض النقولات التي ننقلها من الكتاب المشار إليه أي إضاءة استطاع أركون «المظلم في عقيدته» أن يضيء بها النص القرآني بشكل لم يسبق له مثيل من قبل كما يقول: «الذائب في أحماضه» هاشم صالح؟!.

يتحدث أركون عن التاريخية والهرمنيوطيقيا التي يدرس على ضوئها ثبوت القرآن وسيادته، ويتحدث أن سلطته جاءت من الدولة الأموية التي جعلته مصدر السلطة العليا فيقول: (... إنه عائد إلى الدولة الرسمية التي وضعت منذ الأمويين بمنأى عن كل دراسة نقدية، لأنها أرادت أن تجعل منه مصدراً للسيادة العليا والمشروعية المثلى التي لاتناقش ولاتمس، لقد فرضت هذه الوظيفة السياسية للقرآن نفسها منذ أن تم تشكيل المصحف)(3).

وواضح أنه لايرى للقرآن قداسة ولا أحقية في السيادة، وأنه لم

<sup>(</sup>۱) سبق شرحها ص ۱۰۹۳، ۱۰۹۴.

<sup>(</sup>٢) سبق شرحها ص ٧٦٤.

<sup>(</sup>٣) الإسلام والحداثة: ص ٣٢١ ـ ٣٢٢.

<sup>(</sup>٤) الفكر الإسلامي: قراءة علمية لمحمد أركون: ص ٥١.

يمتلك هذه الأحقية لكونه كتاب الله الذي لايأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه كما يعتقد كل مؤمن، بل يرى أن هذه السيادة والأحقية نالها القرآن بالفرض السياسي منذ أن تم جمع المصحف.

ويتحدث أركون في موضع آخر من كتابه عن مايسميه "ظاهرة التقديس" للقرآن العظيم، فيرى أنها من ممارسة (الذين يستمتعون في اجترار نفس الكلام بسبب الكسل أو الجهل)(۱)، ويرى أن المشروع الأسمى هو أن (نجمد كالاقنوم عامل التقديس الموجود في القرآن والأناجيل والتوراة)(۲)، وأنه لابد من (بلورة نظرية مُرضية لظاهرة التقديس، أو لانبثاق ظاهرة التقديس ومنشئها ومسارها داخل الوعي، ودعاماتها المتغيرة في الوجود البشري، فإننا عندئذ نكتشف أن مشاكل الصحة والموثوقية أو الاختراع والتحريف الذي لحق بالنصوص المتلقاة على أنها مقدسة، أقول: نكتشف بأن هذه المشاكل ثانوية في الحقيقة، أن منطق الثالث المرفوع «منطق الصحة أو اللاصحة» يبدو عندئذ تافهاً لا أهمية له لأننا نكتشف قارات أخرى من الحقيقة النفسية واللغوية والتاريخية للإنسان، كانت هذه القارات قد طمرت أو طمست وأزيحت من ساحة البحث والتفكير عن طريق ثيولوجيا(۳) من أوع منطقي - مركزي...)(٤).

إن اطراح أركون لقضية الصحة والموثوقية لنصوص الوحي واعتبارها قضية تافهة لا أهمية لها، مجرد دعوى يغطي بها مقصده من منهجيته القائمة على دراسة «التقديس» أو تجميد التقديس من خلال مايسميه الحقيقة النفسية واللغوية والتاريخية بعيداً عن أي نظرة دينية أو حسب تعبيره ثيولوجية، إن هذه الالتفافة البعيدة سوف يصل من خلالها إلى إسقاط صحة وموثوقية النص القرآني المقصود بدراسته، وهذا مايحاول فعله حقيقة تحت أردية الألسنة والتاريخية؛ لأن إسقاط القداسة أو تجميد القداسة سوف يؤدي إلى جعل القرآن مثل أي كلام بشري، فلا حرمة له ولا مكانة، ويُمكن مناقشته

<sup>(</sup>١) (٢) (٤) المصدر السابق: ص ٥٨.

<sup>(</sup>٣) سبق بيانه ص ١٠٦٥.

بنيوبياً كما يدعو نصر أبو زيد أو ألسنياً كما يدعو أركون، وبذلك ينزلونه في سوق تلاعباتهم الفكرية التي لاتصلح لدراسة كلام شاعر أو أديب لما فيها من التناقض والفوضوية، فضلاً عن دراسة كلام الله العزيز الحميد.

وفي موضع آخر يتكلم عن صحة القرآن وثبوته باعتباره مجرد فرضية (١).

ثم يتكلم عن أن الخطاب الإسلامي لم يستطع التوصل إلى التمييز في القرآن ونصوص الوحي بين الأسطورة والتاريخ، وأنه أي الخطاب الإسلامي المعاصر: (لايزال بعيداً جداً عن تاريخانية القرن التاسع عشر الأوروبية التي توصلت إلى تهميش العامل الديني والروحي المتعالي وحتى طرده نهائياً من ساحة المجتمع، واعتباره يمثل إحدى سمات المجتمعات البدائية)(٢).

وهذا دليل ساطع على الانتماء الاعتقادي القوي للغرب ومذاهبه، والعداء الشديد المتأصل للإسلام وأهله، إضافة إلى الجهل الضارب بأطنابه، والنفسية المغرضة التي يتناول من خلالها الإسلام ومقتضياته، والقرآن ومستلزماته الواقعية، بل وصل به الحد في هذا المضمار أنه هاجم الكتب التي كتبها غربيون يثبتون فيه صحة القرآن وسلامته من التحريف، وصحة الإسلام وثبات مناهجه وقوة حقيقته ووصفها بأنها كتب تبجيلية هزيلة، لا لشيء إلا لقيام مؤلفيها بتوضيح الحقيقة بطرق علمية في أحدها وفلسفية اجتماعية في الثاني (٣)، فهل من دليل أكبر من هذا الدليل على مقدار ماينطوي عليه «أركون» من عداء للإسلام وانتماء لأعدائه؟.

ويصف أركون قصة أصحاب الكهف بأنها أساطير (٤).

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٦٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦٨.

<sup>(</sup>٣) تحدث في هذا الصدد عن كتاب موريس بوكاي المسمى «التوراة والقرآن والعلم: الكتابات المقدسة ممتحنة على ضوء المعارف الحديثة» فقال عنه أركون: (كتاب تبجيلي هزيل جداً) ثم عن كتاب روجيه جارودي «وعود الإسلام» فقال عنه: (كتاب هزيل أيضاً). انظر: الفكر الإسلامي لأركون: ص ٨٣ ـ ٨٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٨٤.

ويعيد الكلام عن الخطاب الإسلامي المعاصر فيصفه بأنه (الذي يزعم أنه يحرك التاريخ المعاصر ويحد له من جديد ديكتاتورية الغاية المثلى على طريقة الإسلام البدائي، هذا الخطاب هو خطاب إيديولوجي، مغلق على البعد الأسطوري والرمزي ذي الأهمية الحاسمة جداً في القرآن)(۱).

ثم يعلل أخذه بهذا المنهج قائلاً: (لكي تحلل وتدرس وضع الإسلام الراهن في مواجهة الحداثة بشكل صحيح، فإنه من الضروري أن نوسع من مجال التحري والبحث لكي يشمل، ليس فقط الفكر الإسلامي الكلاسيكي، وإنّما القرآن نفسه أيضاً إن المهمة تبدو مرعبة لأسباب معروفة جيداً، سوف

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٩ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١١٣.

نرى، مع ذلك، لماذا هي شيء لابد منه، إذا ما أردنا أن نعالج بشكل دقيق المكان الذي أتبح للتاريخية أن تحتله في الإسلام)(١).

وهكذا يتبدى لنا أركون في أوضح صورة من صور استهانته بالإسلام والقرآن، وتقديسه للمنهج التاريخي، واستخدامه له على أساس اعتقادي ديني يزن به أمور الإسلام والقرآن ويجعل منه الميزان للحكم والقبول والرد، وللماضى والحاضر والمستقبل.

وفي موضع آخر يتحدث بصورة تشكيكية عن ثبوت القرآن، ويؤكد أن القطع بذلك إنما هو من قبل الروح «الدوغمائية (٢)» أي المنغلقة القاطعة بانفرادها بالحقيقة.

ثم يتحدث عن جمع أمير المؤمنين عثمان ـ رضي الله عنه ـ للمصحف وتوحيد المصاحف عليه بأن ذلك من قبل الهيجان السياسي الديني، الذي قام بفرض نسخة رسمية واحدة، وأن المسلمين يثنون بدوغمائية على هذا الموقف، ثم يقرر في الصفحة نفسها بأن (الفكر الإيجابي «الواقعي» هو فكر تاريخي)(۳).

فتأمل «الدغومائية» التاريخية التي غرق فيها، والرمي بالظنون والتهم على أعظم وأهم مصدر من مصادر الدين الإسلامي، والتشكيك في ثبوته. إنه القطع والجزم بصحة الأوهام والافتراضات، في سبيل وصم الحقيقة الثابتة بالشك، وإلحاقها بالأوهام.

وهذا النوع من الجدل واللدد في الخصومة أسلوب قديم من أساليب الكافرين، حيث تقوم معاداتهم للحق على أساس الجدال بالباطل والتي هي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١١٣ ـ ١١٤.

<sup>(</sup>٢) الدغمائية: حالة المذهب عندما تنفرد بالحقيقة، فلاتجيز لغيرها الحق في ادعائها أو الشك فيما جاءت به أو مناقشته، ويطلق أيضاً على بعض النظريات الفلسفية التي تقول بأنها القول الفصل فيما ذهبت إليه من تفسير للكون وللمسائل الفلسفية. انظر: المفاهيم والألفاظ في الفلسفة الحديثة ص ٨٠.

<sup>(</sup>٣) الفكر الإسلامي لأركون: ص ١٢٦.

إحدى صفات الكافرين الكبرى، وهم لايقتصرون على الجدال بالباطل، بل يضيفون إليه ممارسات الاستهزاء والسخرية لتغطية ضعفهم وزيف حجتهم، لتمرير عقيدتهم على الإغرار البسطاء الجهلة.

قــال الله تــعــالـــى: ﴿وَيُجُدِلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ الْمُقَّ ﴿ وَاتَخَذُواْ ءَايَنِتِي وَمَا أُنذِرُواْ هُزُوا ﴾(١).

وقال تعالى: ﴿مَا يُجَدِلُ فِي ءَايَتِ اللّهِ إِلَّا الَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَا يَغُرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي الْبِلَادِ

﴿ كَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَهُمَّتَ كُلُّ أُمَّتُمْ مِسُولِهِمْ لِيَاْخُذُونَهُ وَجَنَدُلُواْ بِالْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ الْحَقَّ فَأَخَذَهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ﴿ فَي اللَّهُ اللَّهُ مِسُولِهِمْ لِيَاْخُذُونَهُ وَجَندُلُواْ بِالْبَطِلِ لِيُدْحِضُواْ بِهِ الْحَقَّ فَأَخَذَهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ﴿ فَي اللَّهِ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

هذه هي طبيعة الكفر والكافرين يصفها العليم الخبير، الذي خلق الإنسان ويعلم ماتوسوس به نفسه. إنهم دائماً يريدون دعم آرائهم الباطلة ومذاهبهم الضالة بأي أسلوب، وحيث أن بينهم وبين الحق تباعداً، فإنهم لابد أن يلجأوا للباطل يزخرفونه ويجادلون به، ليدحضوا به الحق الثابت.

وقال سبحانه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي ءَايَتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَنَنٍ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَنَنٍ اللَّهُ إِنَّهُ الْكُهُ هُوَ السَّكِيهُ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهُ إِنَّهُ هُوَ السَّكِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ اللَّهُ إِنَّهُ اللَّهُ السَّكِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ اللَّهُ إِنَّهُ اللَّهُ السَّكِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللِمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُولِيلُولُ الللْمُ الللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللْم

<sup>(</sup>١) الآية ٥٦ من سورة الكهف.

<sup>(</sup>۲) الآيتان ٤، ٥ من سورة غافر.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٥ من سورة غافر.

<sup>(</sup>٤) الآية ٥٦ من سورة غافر.

أي: ليس عندهم حجة ولا برهان ولا حق، بل ما عندهم إلاّ الكبر الناشيء عن أوهام اعتقدوها وأباطيل اعتنقوها، وهو كبر يظهر في حالة المقصودين بهذا البحث، في الاستعلاء بالمصطلحات والمذاهب والمناهج التي استنسخوها، فرحين بما لديهم من الباطل، وليس في صدورهم إلا ظلمات الشبهات والكبر الناشيء عن أوهامهم ولكن هذا الكبر والتعالي الذي يرتدون بأرديته تحت المغالطات: بالتعميم الكاذب، أو التخصيص الجائر، أو بالحذف المقصود، أو بالإضافة الظالمة، أو بالتمويه المخادع، أو بالإيهام الثعلبي، وغير ذلك من طرق الاستكبار على الحق، الناشيء من كبر في صدورهم ماهم ببالغيه لأنهم يستندون إلى هراء، ويتكئون على أوهام، ويجادلون في آيات الله وشرعه بغير سلطان من علم ولا برهان ولا حجة، إلا ماسولته لهم أنفسهم الخائبة وعقولهم الخاوية، فلا سند من علم صحيح ولا من عقل سليم، بل هم يُصرفون إلى شتى السبل الضالة، ويصرفون إلى الزيغ والباطل، ويتعلقون في جدالهم ومحاولة إدحاض الحق بما هو أوهى من خيط العنكبوت، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يُجَدِدُلُونَ فِي ءَايَنتِ ٱللَّهِ أَنَّ يُصْرَفُونَ ﴿ آلَ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) الآية ٦٩ من سورة غافر.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ٤،٣ من سورة الحج.

وهؤلاء القادة رؤوس الطواغيت هم مثل أتباعهم في الجهل والزيخ وإعتناق الباطل إلا أنهم يتعالون بموقفهم القيادي، ويعتزون بالأتباع الذين يصفقون لهم، ولكنهم إذا حكت الحجج أقوالهم وكشفت البراهين زيف دعاواهم انثنوا بأعطافهم تكبيراً واستعلاء، وانصرفوا إلى باطلهم الذي تعرى يحاولون ستر سوأته وتغطية عورته بالمكابرة والإصرار، وإطلاق الشتائم، وتكذيب الحقائق وتصديق الأوهام، وهذا بعض مما وصفه الله تعالى من أحوالهم حيث قال سبحانه: ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَن يُجَدِدُ فِي اللّهِ يِغَيْرِ عِلْمٍ وَلاَ هُدًى وَلاَ كُنْبٍ مُنِيرٍ إِنَّ اللّهِ عَلْمِ اللهُ عَن سَبِيلِ اللّهِ لَهُ فِي اللّهَ يَعْرَ وَلَا هُدًى وَلاَ هُدًى مَن يَعْمَا عَن سَبِيلِ اللّهِ لَهُ فِي اللّهِ يَعْمَرِ عَلْمٍ وَلاَ هُدًى وَلا هُدًى مَن عَمْر عَلْم مَن عُمَابَ اللّهِ لَهُ فِي اللّهِ يَعْمَر عَلْم وَلَا هُدًى مَن سَبِيلِ اللّهِ لَهُ فِي اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

إنّ المتتبع لآيات القرآن الحكيم بتدبر وإيقان يستطيع أن يفهم نفسيات هؤلاء، ويعرف أصول منطلقاتهم وأهدافهم ومخططاتهم ومشروعاتهم، وليس في الواقع من أعمالهم إلاّ تصديق ماجاء في القرآن من أوصافهم، مع فروع كثيرة من ممارساتهم وجزئيات عديدة من أقوالهم، لاتخرج عن تلك الأصول التي قالها الله تعالى في ذكره لأحوالهم فسبحانه من عليم خبير.

وهكذا يبدو لنا محمد أركون وأشباهه من الذين يجادلون في آيات الله بالباطل ليدحضوا به الحق.

وفي محاضرة لأركون في ندوة الإسلام والحداثة يقول تحت عنوان «الحداثة ومشكلة المعجم الاعتقادي القديم» حين اعترض عليه أحد الحاضرين وطلب منه احترام المقدسات وخاصة الوحي والتنزيل أجاب أركون: (بالطبع، معك بعض الحق، وقد نبهت منذ البداية إلى أنه ينبغي أن نسير في موضوع الحداثة بتؤدة وبطء فالأرض مزروعة بالألغام، ولكنك تستخدم كلمات كثيفة جداً ومثقلة بالدلالات التاريخية دون أن تحاول تفكيكها أو تحليلها. . . ، كل هذه التعابير المصطلحية الأساسية التي ورثناها عن الماضي «كمفردات الإيمان والعقيدة بشكل خاص» لم نعد التفكير فيها

<sup>(</sup>١) الآيتان ٩،٨ من سورة الحج.

الآن، ونحن نستخدمها وكأنها مسلمات وبدهيات ونشر بها كما نشرب الماء العذب، هذا ما تعودنا عليه منذ الصغر ومنذ الأزل، ولكن إذا صممنا على أن ندخل فعلياً في مناخ الحداثة العقلية، فماذا نرى؟ ماذا تقول لنا الحداثة بخصوص هذه المفردات الضخمة الكثيفة التي تملأ علينا أقطار وعينا؟، ماذا تقول لنا بخصوص هذه المصطلحات الإيمانية المشحونة بالمعاني وظلال المعاني. . . عندما يستخدم المرء بشكل عفوي هذا المعجم الإيماني اللاهوتي القديم لايعي مدى ثقله وكثافته وشحنته التاريخية وإبعاده المخفية، وكل الأخطار المرافقة لاستخدامه، فمثلاً عندما يقول المؤمن التقليدي أن هناك أشياء لاتتغير ولاتبدل، وعندما يقول هناك المقدس «أو الحرم باللغة الإسلامية الكلاسيكية».

وينبغي عدم التساؤل حوله أو مسه، وعندما يقول: هناك الوحي، وكل هذه الأديان انطلقت من النقطة نفسها: الوحي. . . الخ عندما يقول كل ذلك فإنه يستخدم لغة كثيفة أكثر مما يجب، هكذا تلاحظون أني استخدم صفة كثيفة أو ثقيلة «بمعنى الوزن» الحيادية لكيلا أطلق أي حكم قيمة، ماذا تعني هذه الكلمة؟ إنها تعني أن كواهلنا تنؤ تحت ثقل أكياس هذا المعجم القديم، فهو أثقل من أن نحتمله أو نستطيع حمله بعد الآن، . . . ففي هذه الأكياس «أكياس المعجم التقليدي» أشياء كثيرة لا شيء واحد، وينبغي أن نفتحها لكي نعرف ما فيها، لم نعد نقبل الآن بحملها على أكتافنا وظهورنا دون أي تساؤل عن مضمونها كما حصل طوال القرون الماضية، ماذا تقول لنا الحداثة بخصوص كل واحدة من هذه الكلمات والمصطلحات الثيولوجية القديمة؟، ماذا تقول لنا إذا ما قبلنا أن ندخل فعلاً في مناخ الحداثة ونتنفس هواها الطلق؟)(۱).

وهذا الكلام ملي، بالدلالات الحداثية في موقفها من الوحي والمصطلحات الإسلامية، ومن الإسلام، وهو واضح تماماً في تشخيص المشروع الحداثي إزاء كل هذه القضايا، بل إزاء الإسلام جملة وتفصيلاً.

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ٣٢٧ ـ ٣٢٨.

ثم يسترسل في كلامه ليصل إلى قضية «الوحي» فيقول: (أتمنى هنا عندما تلفظ كلمة الوحي أن تشعر بأنها كلمة شديدة الخطورة والأهمية، وأنه لايُمكننا استخدامها بسهولة وبمناسبة ودون مناسبة، بمعنى أننا لانفهمها جيداً، وإنها بحاجة لأن تخضع لدراسة جديدة دقيقة لاتقدم أي تنازل للتصورات الألفية التي فرضتها العقائد الدوغمائية الراسخة، أتمنى أن ننظف من كل ما علق بها من أوشاب إيديولوجية، وذلك لأن العقائد الدوغمائية الراسخة تحمل في طياتها الكثير من الإيديولوجية... إن عملنا يتمثل في عزل، وفرز كل ما أضيف إلى كلمة وحي من أشياء تثقلها وتجعل منها أداة إيديولوجية أو آلة إيديولوجية من أجل الهيمنة والسيطرة، وليس فضاء للمعرفة المنفتحة على الكون، وهذا إشكالي، فنحن لانعرف بالضبط ما هو الوحي، وأستطيع أن أقول الآن مايلي: لاتوجد حتى هذه اللحظة التي أتكلم فيها أمام أي مكتبة في العالم، ولا أي كتاب في أية لغة من لغات العالم يطرح مشكلة الوحي على طريقة العقلانية الحديثة ومنهجيتها)(١).

## ويتضمن هذا القول عدة أمور:

ا ـ أنه يريد إخضاع الوحي للدراسات المادية التي يعتقدها أركون ويؤمن بها، ومثله في ذلك مثل الماركسي الذي يدرس الوحي والإسلام بناء على الديالكتيك الشيوعي.

Y - أن الدوغمائية التي يصف بها المؤمنين الملتزمين بالإسلام في مجال التشنيع والسباب والتنفير من عقائدهم، يمارسها هو بنفسه، ويتضح ذلك من خلال هذا النص والذي قبله وغيره من النصوص التي جعل فيها العقلانية والتاريخية والألسنية المعايير الصحيحة القاطعة التي لاتقبل النقاش ولا المؤاخذة، وإن لم يقل ذلك صراحة إلا أن شدة تعصبه لها وشدة إيقانه بها يدل على دوغمائيته الشديدة.

٣ - إنه يريد أن ينقي الوحي - حسب زعمه من العقائد الدوغمائية

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ص ۳۲۹ ـ ۳۳۰.

والإيديولوجية -، وهذا معناه أنه يريد إزالة الثقة المطلقة بالوحي وإحلال الشك مكان اليقين وإزالة الاعتقاد الإيماني بالوحي وهو مايسميه الإيديولوجيا، وإحلال الاعتقاد الشكي والكفري تحت دعاوى التخلص من الإيديولوجيا، وما محاولة الكفار من قديم الزمن إلا من أجل الوصول إلى هذا المقصد.

٤ - إنه يعترف بأنه لايعرف بالضبط ما هو الوحي، وهذا اعتراف بالجهل فكيف يصح له أن يتكلم عن شيء يجهله أو يحكم على شيء لايعلمه، إذ الحكم على الشي فرع عن تصوره، وهذا مصداق قوله تعالى: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كِنَابٍ مُّنِيرٍ (١٤) (١٠).

• - زعمه بأنه لاتوجد في العالم كتب تطرح قضية الوحي، والتي يسميها «مشكلة الوحي» طرحاً عقلانياً حديثاً هذا الزعم كاذب مخالف للواقع، ويتضمن إضافة إلى الكذب الثقافي الاعتزاز والافتخار بالنفس وهو من باب الكبر، كما قال تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَجُدِدُونَ فِي عَايَتِ اللّهِ بِغَيْرِ سُلَطَنٍ اللّهُ مَنّكَ عَبُرُ مَقّتًا عِندَ اللّهِ وَعِندَ اللّذِينَ ءَامَنُواً كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكّبِرٍ جَبّارٍ (قَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ مَتَكبّرٍ جَبّارٍ (قَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مَتَكبّرٍ جَبّارٍ (قَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مُتَكبّرٍ جَبّارٍ (قَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

ويتضمن أيضاً نفي التبعية عن نفسه، ونعت منهجه بالاستقلال، وهذا كذب آخر ومكابرة للواقع الذي يعيشه ومناقضة لما في كتبه من دلائل واضحة على تبعيته.

وفي موضع آخر يصف العقل الديني، منطلقاً من عقلي لا ديني، ويعتبره عقلاً تابعاً غير مستقل، ولم يفطن إلى أن العقل الجاهلي اللاديني هو العقل التابع للهوى والشبهة والشهوة والأقوال الضالة والمذاهب الباطلة، ولم يدر بأنه غير مستقل، وأقرب مثال على ذلك عقله هو؛ حيث ارتكس

<sup>(</sup>١) الآية ٨ من سورة الحج.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٥ من سورة غافر.

في تبعية عمياء للمناهج والفلسفات الغربية فجعلها قبلته واستدبر الحق.

يقول أركون: (العقل الدين... يشتغل داخل إطار المعرفة الجاهزة، ويستخرج كل المعرفة الضخمة استناداً إلى العبارات النصية للكتابات المقدسة «من قرآن وأناجيل» و«توراه» وإذن فالعقل الديني بطبيعته عقل تابع لا مستقل، وبالتالي فهو لايطرح مشكلة أصل الوحي المعطى، أو معطى الوحي: أي الوحي كظاهرة موضوعية موجودة بغض النظر عن مشاعرنا الذاتية، تماماً كوجود الظواهر الفيزيائية أو البيولوجية...، ومن هنا جاء تقديس الشريعة والقانون الإسلامي واعتباره فوق البشر والتاريخ)(۱).

ثم يتحدث أركون عن القرآن ونصوص الوحي عموماً باعتبارها «أسطورة» كما قال أسلافه: ﴿ وَقَالُواْ أَسَطِيرُ ٱلْأُوَّلِينَ ٱكْتَبَهَا فَهِيَ ثُمُّلَىٰ عَلَيْهِ بُكَرَةً وَأَصِيلًا ﴿ وَهَالُواْ أَسَطِيرُ الْأُوَّلِينَ ٱكْتَبَهَا فَهِي تُمُّلَىٰ عَلَيْهِ بُكَرَةً وَأَصِيلًا ﴿ وَهَا لَهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ثم يشرح مراده بقوله القرآن خطاب أسطوري، فيفصل تفصيلاً أشنع من الإجمال الذي بدأ به، وعلى كل حال فهو لايرى في القرآن ولايعتقد فيه، مايراه ويعتقده كل من رضي بالله رباً وبالإسلام ديناً، ويعتبر أن اللغة العربية قد شحنت بدلالات دينية يجب تخليصها منها، وهو أحد المنادين بتفجير اللغة واستخدم كلمة «مخيال» في كتابه الفكرة الإسلامية: قراءة علمية (٢)، وعندما استضافته اليمامة كتبت على غلافها لما اختطفت طائرة كويتية «مخيال الموت»، وفي الداخل إشادة بأركون وبمشروعه التفجيري للغة العربية، وجعلت لفظة المخيال دليل تعانق بين اليمامة التي كان رئيس تحريرها ـ آنذاك ـ متخرجاً من السوربون أي أنه ارتضع هو وأركون من ظئر واحدة.

يقول أركون: (لاتزال لغة القرآن، وكانت دائماً منغرسة ومتجذرة في

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة ص ٣٣٨.

<sup>(</sup>۲) الآية ٥ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٣) انظر: الفكر الإسلامي قراءة علمية: ص ٧٤.

الحقل الدلالي والمعنوي للقرآن...، وهذا خلع على المفردات العربية أو المعجم اللغوي العربي شحنة دينية كثيفة، إلى حد أنه يصعب علينا اليوم إعادة اشتغال وبلورة المصطلح العربي بطريقة علمية كما يحصل في اللغات الأخرى...، الصعوبة الأساسية التي تنهض أمامنا اليوم إذا ما أردنا أن نكتب الفكر باللغة العربية، فأي تعبير أو أي صياغة لغوية حديثة قد تبدو انتهاكاً للمقدسات في حين أنها لاتهدف إلى ذلك على الإطلاق، فعندما أقول: القرآن خطاب أسطوري البنية فإن المسلم يولول ويثور وينادي بالثبور وعظائم الأمور في حين أني لم أقل شيئاً خارقاً للعادة أو يسبب أي مشكلة...)(١).

ثم يحاول أن يسفسط حول معنى الأسطورة فيقول: (... إن معنى التعبير: القرآن خطاب أسطوري البنية هو شيء مختلف تماماً عن كل ما هو سلبي أو شائن، أنه يعني أن البنية اللغوية أو الأسلوبية للقرآن هي بنية مجازية رمزية في معظمها، فالمجاز والاستعارة والحكاية وضرب الأمثال تخترق كلية الخطاب القرآني من أوله إلى آخره...)(٢).

وهذا عذر أقبح من فعل كما تقول العرب، وتلاعب بالألفاظ لايغير من حقيقة المعنى شيئاً، ولاينفي عن القائل اعتقاده بأن القرآن أسطورة كما كان يعتقد الكفار الأوائل، وعند هذه المسألة يجب التنبيه إلى الأسلوب من أساليب المجادلين في آيات الله بغير علم ولا هدى من الجاهليين الأوائل والمعاصرين، أسلوب يتمثل في الادعاء بأنه «أساطير» من غير حجة على الدعوى ولا برهان، إلا مجرد الخصومة بالباطل، ومن الطبيعي أنه ليس لديهم ما يقولونه عن القرآن إلا إلقاء الدعاوى العرية من أي دليل، وهذا يمكن أن يقوله أي أحد حتى في إنكار ضوء الشمس في ضحى النهار في العراء في اليوم الصحو، ولكن هل مجرد القول يكفي في إثبات الحجة، ولذلك نقل الله أقوالهم هذه ورد عليها، فقال سبحانه: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً إِنْ

<sup>(</sup>١)(٢) الإسلام والحداثة: ص ٣٤٦ ـ ٣٤٧.

هَنَذَا إِلَا إِنْكُ اَفْتَرَىٰهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ فَوْمُ ءَخَرُونَ فَقَدْ جَاءُو ظُلْمًا وَزُورًا ۞ وَقَالُواْ أَسْنَطِيرُ الْأَوَّلِينَ اَخْتَبَهَا فَهِى تُمَلَى عَلَيْهِ بُصُّرَةً وَأَصِيلًا ۞ قُلْ أَنْزَلَهُ الَّذِي يَعْلَمُ السِّرَ فِي السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ ۚ إِنَّهُ كَانَ عَفُورًا تَحِيًا ۞ (١).

ومن رؤوس أهل الباطل المتصدين لكتاب الله تعالى وللوحي الكريم بالنقد والرد والتشكيك الكاتب المصري نصر حامد أبو زيد الأستاد في إحدى الجامعات المصرية، والذي صدر ضده حكم بالردة، وبلزوم طلاق زوجته منه!!، وهي مثله في الضلالة، وقد تبرعت له الحكومة العلمانية بالحماية والرعاية، ثم سعت في إخراجه خوفاً عليه من مصير صنوه الهالك فرج فودة، واستقبلته أسبانيا ودعته هولندا وبريطانيا وفرنسا وأمريكا للإقامة فيها ووعدته بحق اللجوء، في الوقت الذي تطارد فيه الشباب المسلم وتعتقلهم وتحاكمهم، وتحاكم بعض قادة العمل الإسلامي ﴿لا يَرْقُبُونَ فِي وَتَعَلَّمُ مِنْ يَرْقُبُوا فِيكُمْ إِلّا وَلا فِيمَا فِي الْوَقْمِينِ إِلّا وَلا فِيمَا فِي يَرْقُبُوا فِيكُمْ إِلّا وَلا فِيمَا أَنْ فَي وَلَا فِيكُمْ إِلّا فِي الْمَا فَي وَلَا فِيمَا أَنْ فَي وَلَا فِيكُمْ إِلّا وَلَا فِيمَا أَنْ فَي وَلَا فِيكُمْ الله وَلَا فِي وَلَا يَعْلَمُ وَلَا فِيكُمْ الله وَلَا فَيْكُمْ الله وَلَا فَيْكُونُ وَلَا فِيكُمْ الله وَلَا فِيكُمْ المُعَلِّلُهُ وَلَا فِيكُمْ الله وَلَا فِيكُمْ الله وَلَا فِيكُمْ الله وَلَا فِيكُمْ وَلَا فِيكُمْ الله وَلَا فِيكُمْ الله وَلَا فِيكُمْ الله وَلِهُ وَلَا فِيكُمْ الله وَلِهُ وَلِهُ فِي وَلِهُ فِي وَلِهُ فِي وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ فِي وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ فِي وَلِهُ فِي وَلِهُ فِي وَلِهُ فِي وَلِهُ فِي فِي فَيْ وَلِهُ فِي فَيْ فِي فِي فِي فِي فِي فِي فِي فِي فَيْ وَلِهُ فِي فِي فَيْ فِي فِي فَيْ وَلِهُ فِي فِي فَيْ فِي فَيْ فِ

وقد تصدى نصر أبو زيد للوحي تصدي العدو المبغض، وتناول القرآن تناول الشانيء المحارب، وتعامل مع العقيدة والشريعة تعامل المستخف المستهين، بأساليب ملتوية من المكر والخديعة، ولو أردنا أن نجمع أقواله في هذا المجال لطال الكلام؛ لأن أكثر كتاباته تدور في مجال التأصيل لمذهبه القائم على التشكيك في صحة القرآن وثبوته، وصحة نقله، وجمعه، وجحد قضاياه الاعتقادية، ولوازمه التشريعية.

ومن كتبه ومقالاته في هذا الصدد: كتاب «مفهوم النص»(٤)، وكتاب

<sup>(</sup>١) الآيات ٤ ـ ٦ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٠ من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٣) الآية ٨ من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٤) وقد قام بعرض هذا الكتاب ودراسته ومدحه والإشادة به حسن حنفي في مجلة فصول العدد ٣ و ٤ فبراير ١٩٩١ م/١٤١١ هـ: ص ٢٢٧ وص ٢٣٧، وجابر عصفور في مجلة إبداع العدد ٣ مارس ١٩٩٢ م/١٤١٢ هـ: ص ٣٠. «بعضهم أولياء بعض».

"إشكاليات القراءة وآليات التأويل"، وكتاب «نقد الخطاب الديني" وكتاب «الإمام الشافعي وتأسيس الإيديولوجية الوسطية"، ورسالة الماجستير عنده بعنوان «الاتجاه العقلي في التفسير ـ دراسة في قضية المجاز في القرآن عند المعتزلة ـ"، ورسالة الدكتوراه بعنوان «فلسفة التأويل عند محي الدين بن عربي"، وله مقال بعنوان «النصوص الدينية بين التاريخ والواقع نشره في قضايا وشهادات 7/37، ومقال بعنوان «محاولة قراءة المسكوت عنه في خطاب دين عربي"، نشره في مجلة الهلال في مايو 1997/11/11/11، ومقال بعنوان «قراءة التراث وتراث القراءة"، نشره في مجلة أدب ونقد في نوفمبر 1997/0/11/11ه، ومقال بعنوان «مشروع النهضة بين التوفيق والتلفيق"، نشره في مجلة القاهرة والتلفيق"، نشره في مجلة القاهرة ومقال بعنوان «المرأة البعد المفقود في يناير 1997/0/11/11ه، ومقال بعنوان «المرأة البعد المفقود في الخطاب الديني المعاصر"، نشره في مجلة القاهرة في فبراير 1997/0/11ه، ومقال بعنوان «المرأة في المجتمع: جراح اللغة وجراح الهوية"، نشره في مجلة أدب ونقد في مايو 1970/11/11ه المؤاث.

وكل هذه الكتب والمقالات تصب في مستنقع العلمانية الآسن، وتفوح منها رائحة الكراهية الشديدة لكل مايتصل بهذا الدين من أصول وفروع وعقائد وتطبيقات، وكل إناء بالذي فيه ينضح.

وأهم ما كتبه في تصديه للوحي بالنقد والتشكيك كتاب «مفهوم النص»، وقد خصصه لدراسة علوم القرآن وقف منهجه البنيوي، ثم مقاله المعنون باسم «النصوص الدينية بين التاريخ والواقع» والتوجه إليهما لأخذ شواهد منها على انحرافه يعني أن نأخذ كل أو جُلَّ مافيها، وهذا أمر لايتسع له المقام هنا؛ ولذلك فسوف أقتصر على بعض الشواهد ذات الدلالات، من خلال إحالات على أهم محاور كتاباته في هذا الشأن، والتي فيها الدلالة

<sup>(</sup>۱) وقد أشار إلى معظم هذه الكتب والمقالات وعلق عليها د / كامل سعفان في كتابه هجمة علمانية جديدة ومحاكمة النص القرآني: ص ۱۵۳ إلى آخر الكتاب.

الواضحة على عقيدته في الله تعالى، وفي كلامه ـ جلَّ وعلا ـ، وأهم المحاور الفكرية لنصر أبو زيد في قضية الوحي والقرآن خاصة هي هذه الجمل المنقولة نصاً أو بالمعنى من كتبه:

١ ـ القرآن نص لغوي يعامل كما يعامل أي نص آخر، وكذلك سائر النصوص الدينية ليست في التحليل الأخير سوى نصوص لغوية (١).

٢ ـ القرآن فعل بشري، وتبنى القول ببشرية النصوص الدينية؛ لأن الإصرار على كون النص القرآني إلهياً مجرد وهم (٢).

" - القرآن منهج ثقافي متأثر بالظروف والمتغيرات التاريخية، والاجتماعية في كل عصر، ومصداقية النص تنبع من دوره في الثقافة وتقبلها له، فما ترفضه الثقافة وتنفيه لايقع في دائرة النصوص وما تتلقاه الثقافة بوصفه نصاً دالاً فهو كذلك (").

٤ ـ المجاز والتأويل ركيزتان ينطلق منهما للتلبيس والتدليس والتشكيك والمجادلة في آيات الله، ومطيتان لتبرير أنواع عديدة من تلاعباته بنصوص الوحى تلقياً وفهما وتطبيقاً (٤).

• - البحث عن المفقود في النص، والذي لم يستطع علماء المسلمين الوصول إليه، والسخرية من فهمهم واستنباطهم واستدلالهم (٥).

٦ ـ من علامات الانطماس والجهل الإيمان بالمصدر الإلهي للنص، والتركيز على مصدر النص وقائله فقط إهدار لطبيعة النص ذاته وإهدار لوظيفته في الواقع<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>۱) انظر: مفهوم النص: ص ۹، ۱۰، ۱۲، ۱۸، ۱۹، ۲۲، ۲۲، ۲۸، ۹۷، وقضایا وشهادات ۲/ ۳۸۹، ۳۹۱، ۳۹۲.

<sup>(</sup>٢) قضايا وشهادات ٢/ ٣٩١، ٣٩٠، ٣٩٠، ومفهوم النص: ص ٢٤.

<sup>(</sup>٣) مفهوم النص: ص ٢٤، ٢٦، ٢٧، ٨٨، وقضايا وشهادات ٢/ ٣٨٧.

<sup>(</sup>٤) قضايا وشهادات ٢/ ٣٩٢، ٣٩٣.

<sup>(</sup>٥) مفهوم النص: ص ٢٦، ٩٢، ٩٩، ١٣٤.

<sup>(</sup>٦) قضايا وشهادات ٢/ ٣٩١، ومفهوم النص: ص ٥٧، ٦٧.

٧ ـ الهجوم الشديد على الخطاب الديني المعاصر المتمثل في الحركات الإسلامية لكون هذا الخطاب يعتمد على السلفية والتراث، وعلى الفكر الرجعي التثبيتي<sup>(۱)</sup>.

 $\Lambda$  - الاستدلال بالموضوعات والأكاذيب والأقاويل الشاذة وبدع أهل الكلام، والآراء الضعيفة في كتب علوم القرآن $^{(7)}$ .

9 ـ النبي ابن المجتمع ونتاجه، والوحي له أسبقية عند العرب تتمثل في الكهانة والشعر من حيث أن هذه جميعاً فيها اتصال الإنسان بغير الإنسان، وإلغاء الكهانة يؤدي إلى إلغاء الأساس الوجودي والمعرفي لظاهرة النبوة، وظاهرة الوحي استندت إلى مفهوم عميق في الثقافة وهو إمكانية اتصال بين البشر وبين العوالم الأخرى من الملائكة والشياطين (٣).

• 1 - أخذ النبي ﷺ بالحنيفية ودين إبراهيم ﷺ كان ناتجاً عن التأثر ببعض المتحنفين من قريش وغيرها، وقبول العرب للحنيفية والتوحيد كان بتأثير سياسي واجتماعي لمقاومة التفكك الداخلي والخطر الخارجي<sup>(٤)</sup>.

11 - التشكيك في أمية النبي ريكي والقول بأنه كان حائراً بعد مجيء الوحي أول مرة إليه، وأنه كان يتشوف إلى ما يطمئنه على صحة قواه العقلة (٥).

1۲ - يزعم أن القول بعدم تعارض الدين الإسلامي مع البحث العلمي العقلي الحر، أو عدم التعارض بين العقيدة الإسلامية والعلوم المعاصرة مجرد دعوى (٢).

<sup>(</sup>۱) مفهوم النص: ص ۲۰، ۲۲، ۲۸، ۱۰۶.

<sup>(</sup>۲) مفهوم النص: ص ۶۳، ۵۹، ۳۳، ۵۱، ۷۰، ۲۷، ۱۳۳، ۱۳۳، ۱۶۵، ۱۶۵، ۲۳۱، ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۲۷.

<sup>(</sup>٣) مفهوم النص: ص ٣٤، ٣٦، ٧٧، ٨٨، ٣٩، ٥٩، ١٤٤.

<sup>(</sup>٤) مفهوم النص: ص ٦٣، ٦٤، ٥٥.

<sup>(</sup>٥) مفهوم النص: ص ٧٠، ٧١.

<sup>(</sup>٦) قضایا وشهادات ۲/ ۳۸۵.

17 ـ قوله بخطورة الدعوة إلى أسلمة الحياة وإلى الحاكمية، وإلى أسلمة الأدب، لأن ذلك يعني تحكيم رجال الدين في كل شؤون الحياة، وإفساح المجال لسيطرة خطاب ديني غاشم يطفى كل المصابيح الإنسانية (١).

18 - رفع غطاء القداسة عن الخطاب الديني القديم والحديث على السواء (٢).

10 ـ أخطأ التنويريون العرب حين نظروا إلى النصوص الدينية برؤية لا تاريخية، أي حين اعتبروها نصوصاً مطلقة، وهذا استخدام نفعي ذرائعي أعاقهم عن التقدم، ومكن السلفية من الانقضاض على ما حققته التنويرية (٣).

17 - الوعي التاريخي العلمي بالنصوص الدينية يتجاوز أطروحات الفكر الديني قديماً وحديثاً، ويعتمد على إنجازات العلوم اللغوية خاصة في مجال دراسة النصوص، وإذا كان الفكر الديني يجعل قائل النصوص - الله - محور اهتمامه ونقطة انطلاقه فإننا نجعل المتلقي - الإنسان، بكل مايحيط به من واقع اجتماعي تاريخي هو نقطة البدء والمعاد (٤).

1۷ - معضلة الفكر الديني أنه يبدأ من تصورات عقائدية مذهبية عن الطبيعة الإلهية والطبيعة الإنسانية وعلاقة كل منها بالأخرى، ثم يتناول النصوص الدينية جاعلاً إياها تنطق بتلك التصورات والعقائد(٥).

1۸ - البنية الفكرية الدينية تطرح رؤية للعالم والطبيعة والإنسان وتضعهم في علاقة مقارنة مباشرة مع الله، ومن الطبيعي أن تؤدي المقارنة إلى تهميش النسبي والجزئي والحادث لحساب المطلق والكلي والقديم (٢).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲/ ۳۸۶.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٣٨٦، ومفهوم النهي: ص ١٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٣٨٦ و ٣٨٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/ ٣٨٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢/ ٣٨٧.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ٢/ ٣٨٨.

19 ـ القول بأزلية الوحي وقدم القرآن (١)، يضفي عليه قداسة يستمدها من الامتداد التراثي وعميق التاريخ موهماً أنها الإسلام ذاته (٢).

• ٢ - القول بخلق القرآن رؤية حيوية وديناميكية، والذين قالوا بذلك مبدعين، وهم الذين أثروا في مجال المعرفة العلمية للإنجازات التي أفادت منها أوروبا<sup>(٣)</sup>.

دلالاتها التاريخية الجزئية، بل لابد من اكتشاف المغزى الذي يُمكن لنا أن نؤسس عليه الوعي العلمي التاريخي، وهنا لابد أن تكون الدلالات مفتوحة وقابلة للتجدد مع تغير آفاق القراءة المرتهن بتطور الواقع اللغوي والثقافي (٤).

٢٢ - العائق دون إخضاع النصوص الدينية للمنهج العقلي والتاريخي واللغوي التحليلي هو توهم إن الكلام الإلهي لابد أن يكون مخالفاً للكلام الإنساني، وهذا التوهم هنا مبني على افتراض أن العلاقة بين الإلهي والإنساني تقوم على الانفصال، بل على التعارض والتضاد (٥).

٢٣ ـ القرآن كلام الله وكذلك عيسى عليه السلام رسول الله وكلمته، وإذا كان القرآن قولاً ألقي إلى محمد ﷺ فإن عيسى بالمثل كلمة الله، والوسيط في الحالتين يُمكن أن يقال أن كلام الله قد تجسد في شكل ملموس في كلتا الديانتين: تجسد في المسيحية في مخلوق بشري هو المسيح، وتجسد في الإسلام نصاً لغوياً في لغة بشرية

<sup>(</sup>۱) ينسب نصر أبو زيد هذا القول إلى أهل السنة جهلاً وافتراءً، وحقيقة مذهبهم أن صفة الكلام لله تعالى فعلية من حيث نوعها وأفرادها، وذاتية من حيث أصلها واتصاف الله بها أزلاً، أمّا الكلام المعين فليس بأزلي بل تكلم به تعالى متى شاء. انظر: شرح العقيدة الطحاوية ص ٦٨ ـ ٧١.

<sup>(</sup>۲) قضایا وشهادات ۲/ ۳۸۸.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٣٨٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/ ٣٨٩، ٣٩٠، ٣٩٢، ومفهوم النص: ص ١٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢/ ٣٩٠.

هي اللغة العربية، وفي كلتا الحالتين صار الإلهي بشرياً، أو تأنسن الإلهي (١١).

٢٤ - تتحدث كثير من آيات القرآن عن الله بوصفه ملكاً - بكسر اللام - له عرش وكرسي وجنود، وتتحدث عن القلم واللوح والكرسي والعرش - وكلها تساهم - إذا فهمت فهماً حرفياً في تشكيل صورة أسطورية عن عالم ما وراء عالمنا المادي المشاهد المحسوس (٢).

• ٢٠ ـ الصور التي تطرحها النصوص كانت تنطلق من التصورات الثقافية للجماعة في المرحلة الأولى للنصوص، ومن غير الطبيعي أن يصر الخطاب الديني في بعض اتجاهاته على تثبيت المعنى الديني عند العصر الأول، رغم تجاوز الواقع والثقافة في حركتهما لتلك التصورات ذات الطابع الأسطوري (٣).

۲٦ ـ الخطاب الديني المعاصر يناقض نفسه حين يعارض التأويل المجازي للنص القرآني؛ لأنه لاينطلق من فهم علمي للنصوص، وذلك حين يرفض تأويل صورة الملك والمملكة وكل مايساندها من صور جزئية كالعرش والكرسي، تأويلاً مجازياً، ويتمسك بدلالالتها الحرفية تمسكاً يكشف عن الطابع الإيديولوجي له(٤).

٧٧ ـ الدلالات الجزئية للنص القرآني خاصة في مجال الأحكام والتشريع يسقطها تطور الواقع الاجتماعي التاريخي، وتتحول من ثم إلى شواهد دلالية تاريخية (٥)، ومن الدلالات التي أسقطها التطور التاريخي: أخذ الجزية من أهل الكتاب (٦) والرق والعتق (٧)، ومن النصوص التي يجب أن تعتبر دلالتها من قبيل الشواهد التاريخية النصوص الخاصة بالسحر والحسد

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲/ ۳۹۰ ـ ۳۹۱.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٣٩٢.

<sup>(</sup>٣) (٤) المصدر السابق ٢/ ٣٩٢.

<sup>(</sup>٥) (٦) المصدر السابق ٢/ ٣٩٤، ٣٩٥.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق ٢/ ٣٩٥.

والجن والشياطين، وحكم الربا، والحجاب للمرأة (١)؛ لأنها مجرد مفردات نشأت في بنية ذهنية ترتبط بمرحلة محددة من تطور الوعي الإنساني (٢)، واللغة العربية قد تشير إلى مدلولات ليس لها وجود عيني، مثل كلمة «العنقاء» التي ليس لها مدلول عيني واقعي (٣).

ومن معطيات النص الحرفية والتمسك بالدلالات التي تجاوزتها الثقافة وتخطتها حركة الواقع: جعل العلاقة بين الله والإنسان محصورة في بعد «العبودية» والعبودية تستدعي مقولة «الحاكمية»(٤).

٧٨ ـ لابد من التفريق في نصوص الوحي بين المعنى والمغزى، فالمعنى له طابع تاريخي، ويمثل الدلالة التاريخية للنصوص في سياق تكونها وتشكلها ويتمتع المعنى بقدر من الثبات الملحوظ، أمّا المغزى فله طابع معاصر، بمعنى أنه محصلة لقراءة عصر غير عصر النص، وهو ذو طابع متحرك مع تغير آفاق القراءة، وليس المغزى هو المقاصد كما حددها الفقهاء، بل هو ناتج قياس الحركة التي أحدثها النص في بنية اللغة، ومن ثم في الثقافة والواقع، والقياس المحدد لحركة النص ولاتجاهها مقياس معاصر، ومعنى ذلك أن المغزى ليس محكوماً فقط بضرورة ملابسته للمعنى، بل توجه حركته آفاق الواقع الراهن والعصر؛ لذلك قلنا أن المغزى متحرك بحكم ملابسته لآفاق الحاضر والواقع.

أمّا مبدأ «لا اجتهاد فيما فيه نص» فهو مغالطة دلالية، ولذلك يُمكن تطبيق المغزى في المساواة بين الذكر والأنثى في الميراث؛ لأنه من الطبيعي أن تكون حركة النص التشريعية غير مصادمة للأعراف والتقاليد والقيم التي تمثل محاور أساسية في النسق الثقافي والاجتماعي (٥).

<sup>(</sup>۱) قضایا وشهادات ۲/۳۹۰، ۳۹۷، ۳۹۸.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/٣٩٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٣٩٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/ ٣٩٨، ٣٩٩ ـ ٤٠٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٤٠٣/٢ ـ ٤٠٥. وانظر: أيضاً ص ٣٨٩.

۲۹ ـ الدراسات الحديثة للنصوص تعطي اهتماماً للمضمر والمسكوت عنه، والمدلول عليه بطريقة ما في الخطاب ذاته.

والمسكوت عنه في الخطاب يمثل أحد آليات النص في التشكيل بما هو جزء من بنيته الدلالية، وقد يكون المسكوت عنه مدلولاً عليه في الخطاب بطريقة ضمنية، وقد يكون مدلولاً عليه بالسياق الخارجي، فالمسكوت عنه المدلول عليه في السياق الخارجي نجده في قضايا المرأة عموماً وفي مسألة نصيبها في الميراث خصوصاً، أمّا المسكوت عنه المدلول عليه في الخطاب ضمنياً فنجده في قضية المواريث بشكل عام، فتوريث عليه في الخطاب ضمنياً فنجده في قضية المواريث بشكل عام، فتوريث تحرير الإنسان ـ الرجل والمرأة ـ من أسر الارتهان الاجتماعي والعقلي، لذلك طُرِح العقل نقيضاً للجاهلية، والعدل نقيضاً للظلم والحرية نقيضاً للغبودية، ولم يكن يمكن لتلك القيم إلاّ أن تكون مضمرة مدلولاً عليها، فالنص لايفرض على الواقع مايتصادم معه كلياً بقدر مايحركه جزئياً، ولعل فالنص لايفرض على الواقع مايتصادم معه كلياً بقدر مايحركه جزئياً، ولعل المرأة المثارة في واقعنا، والتي يصر الخطاب الديني على التمسك بمناقشتها في حدود معاني النصوص مهدراً المغزى، حاكماً على التاريخ بالثبات وعلى دلالة النصوص بالجمود.

ولكن دلالة المسكوت عنه في مسألة الميراث لاتقف عند هذا الحد، بل تتحرك حركة غير مسبوقة في اتجاه العدل وتوزيع الثروة.

إن وقوف الخطاب الديني عند المعاني ينتهي في التحليل الأخير إلى الارتداد بالواقع وتجميد النصوص في نفس الوقت (١).

هذه نصوص كلامه في أكثر الفقرات، وملخص مضموني في بعض الفقرات، وهي كلها تدل على الاتجاه «البنيوي» «التناصي» «التأويلي» «التاريخي» التي تتلخص في ثلاثة مضامين أساسية:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٠٥ ـ ٤٠٧.

الأول: التشكيك في ثبوت الوحي كله أو بعضه، وجحد إضافته لله تعالى، بنفي قداسته، وجعله مخلوقاً، وجعله من نتاج الواقع والثقافة والبشر.

الثاني: إزاحة دلالاته الأصلية، وإسقاط طريقة النبي على وأصحابه والتابعين علماء الحق من المسلمين، في فهم دلالات النصوص، وجعل دلالات نصوص الوحي مشاعة ومفتوحة لأفهام الزنادقة والمنحرفين والجاهليين من الحداثيين والعلمانيين والمستشرقين وتلامذتهم.

الثالث: كل ماسبق تمهيد لإزاحة نصوص الوحي عن الواقع والتصرف فيها ـ تطبيقاً ـ وفق أهواء العلمانيين والحداثيين، وكل ذلك على أساس رفض الاستسلام للوحي وترك القبول له، والمجاهرة بالمعارضة الصريحة له.

وهذه المضامين الأساسية التي هي جوهر كلام «نصر أبو زيد» هي عينها، المضامين الحاضرة في كلام الحداثيين عن نصوص الوحي، ولايُمكن جمع كل ما صدر عنهم في هذا الباب من انحرافات ولكن في الشواهد السابقة، ـ وماسوف يلحق بعد قليل ـ يكفي في توضيح ملامح اعتقاداتهم المناقضة للإسلام في هذا الركن العظيم، علماً بأن ما سبق ذكره من أقوال منظري الحداثة الفكرية والعلمانية اللادينية ينطبق على قضية الوحي التي هي الركن الثالث «الإيمان بالكتب»، وينطبق أيضاً على الركن الرابع «الإيمان بالرسل» حيث لا انفكاك بين هذين الركنين.

ومن شواهد انحرافاتهم في قضية الوحي قول جابر عصفور(١) في ندوة

<sup>(</sup>۱) جابر عصفور، علماني حداثي مصري، أستاذ النقد الأدبي في جامعة القاهرة، ومن مؤسسي مجلة فصول، وله عدة مؤلفات منها: المرايا المتجاورة دراسة في فكر طه حسين النقدي، وله مترجمات منها: البنيوية، والماركسية والنقد الأدبي، ومن آخر مؤلفاته هوامش على دفتر التنوير صب فيه عصارة تطرفه العلماني وغلوه الحداثي، وهاجم دعاة الإسلام، وروج لظلاميات الحداثة والعلمانية تحت الشعار الكاذب «التنوير» ﴿وَالَّذِينَ كَغُوا الَّوْلِيا الْقُلْمَتِ ﴾، الطّرعن ترجمته: الإسلام والحداثة: ﴿وَيَنَ لَزُ يَجْعَلِ اللهُ لَهُ نُولً فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴾. انظر عن ترجمته: الإسلام والحداثة: ص 113.

الإسلام والحداثة في سياق موضوعه «إسلام النفط والحداثة» والذي خصصه للرد على مواقف أهل الغيرة الإيمانية في هذه البلاد ضد الحداثة(١).

فقد جعل ما أطلق عليه إسلام النفط وإسلام الحنابلة والوهابية إسلاماً يقوم على النقل والاتباع والجبر في حين أن الحداثة تقوم على العقل والإبداع والاختيار<sup>(۲)</sup> في سياق من التناقض والجهل الذي يتضح مثلاً في خلطه بين الابداع والابتداع والبدعة<sup>(۳)</sup>، وهو خلط ينم عن جهل باللغة والشرع والواقع، كما ينم عن الدعوى المغرضة التي تنضح بها كتاباته.

وكتب محمد العلي في جريدة الوطن عدة حلقات بعنوان «قراءة ساخنة في كتاب بارد» في ۲۱ مارس ۱۹۸۹م الموافق ۱۶۰۹/۸/۱۶ عدد ۲۰۰۰ وقبل ذلك ثلاثة أعداد وكان قد أعد هذه الكتابة في منشور سري تداوله الحداثيون بعنوان «الأذهان المستطرقة».

وكتب شاكر النابلسي المتخصص في تلميع الحداثيين السعوديين من خلال تمثيلياته ومسرحياته النقدية المستهدفة أصلاً إضفاء المديح والدعاية للمقصودين بالنقد!! ومن كتبه التي تعرض فيها لكتاب الشيخ عوض «بنت الصمت دراسة في الشعر السعودي المعاصر» وقد نشرت قضايا وشهادات في عددها ٢ صيف ١٩٩٠م / ١٤١٠هـ: ص ٣٥٣ مقدمة المؤلف ومقدمة فضيلة الشيخ ابن باز تحت عنوان «وثيقة ٨» وفي العدد نفسه ص ٢٢ أشار إلى بعض مضامين الكتاب الحداثي سعدالله ونوس.

<sup>(</sup>۱) وقد تصدى في محاضرته هذه لكتاب الشيخ عوض القرني "الحداثة في ميزان الإسلام"، وللمقدمة التي كتبها فضيلة الشيخ عبدالعزيز بن باز، لهذا الكتاب الذي صدر سنة ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٨ م، فكان سبباً في كشف الحداثة ـ المحلية خاصة وبيان مظاهر انحرافات أصحابها. وقد كان لهذا الكتاب أصداء واسعة بين الحداثيين والعلمانيين من جهة، والمسلمين علماء ودعاة وعامة من جهة أخرى، فقد رحب به هؤلاء، واعتبروه إيضاحاً عقدياً وفكرياً على درجة عالية من الأهمية والنضوج والتوثيق في حين أن الحداثيين اعتبروه حرباً أصولية قاد لواءها فضيلة الشيخ عبدالعزيز، وتصدوا له بالرد والهجوم الشرس الذي يؤكد عمق الضربة والوجع الذي لحق بهم، وممن كتب في ذلك جابر عصفور في المقال المشار إليه، وقد ألقاه في ندوة "الإسلام والحداثة"، ونشره في الكتاب المعنون بالعنوان نفسه، ونشره في قضايا وشهادات ٢ صيف ١٩٩٠ م/١٤١٠ هـ: ص ٣٥٧، ثم نشره في هوامش على دفتر التنوير: ص ٨٣ ـ ١١٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: الإسلام والحداثة: ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٧٨ ـ ١٧٩.

وقد جعل جابر عصفور القرآن نصاً أولاً تبعاً لأدونيس وأركون، وجعل تطبيقات الإسلام نصاً ثانياً، فقال: (إن علاقة إسلام النفط بالإسلام النص الأول (لو استخدمنا مصطلح أدونيس - أركون) - هي علاقة النص الثاني بأصله الذي يعيد إنتاجه لصالحه الخاص، من حيث هو نص ثان، عبر وسائط يُمكن أن تسقط جوانب من النص الأول أو تضيف إليه، وأن تضخم أو تصغر أو تعيد ترتيب بعض المكونات، أو تركز على بعضها دون بعض. . . الخ، ما ظل النص الأول «حمال أوجه» يُمكن أن يتوافق بعضها أو كلها، تأويلاً، والغاية النهائية لإعادة إنتاج النص الأول . . إن إسلام النفط يمتح من المخزون النقلي «الاتباعي»، الذي ظل معادياً للحداثة طوال عصور التراث، ويؤسس علاقة متميزة بفكر الحنابلة الذي تمثله كتابات ابن الجوزي وابن تيمية بوجه خاص، وهي كتابات لها علاقاتها الأصولية التاريخية بالمذهب الوهابي، أهم المذاهب النقلية السائدة في منطقة الجزيرة العربية . . . إن إسلام النفط يكرر الأصوات السابقة في التراث النقلية . . .) (۱).

ثم يورد جملة من قضايا الاتباع وأدلته ويسخر بها ويجعلها دليلاً له على الاتباعية التي يراها عيباً إلا إذا كانت اتباعاً للغرب في «البنيوية» و«التناصية» و«الدال» و«التماهي» و«المتح»، وغير ذلك من العبارات التقليدية المستعارة.

والشاهد المراد في هذا القول أنه تبعاً لأركون وتشبهاً بأبي زيد يجعل القرآن العظيم نصاً أولاً، وما تفرع عنه من فهم وتطبيق نصاً ثانياً، وهذا هو عين قول نصر أبو زيد، الذي أنكر صدور الوحي عن الله تعالى، وجعله من معطيات الواقع الاجتماعي والثقافي.

ومن فعاليات ندوة الإسلام والحداثة المحاضرة التي ألقاها العلماني المتطرف عادل ظاهر، والتي بعنوان «الإسلام والعلمانية»، وقد حشد

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٧٩.

فيها ألوان حقده على الإسلام ودعاته المعاصرين، خاصة الذين يدعون الى الإسلام الشمولي المتمثل في أن الإسلام «دين ودولة وعقيدة وشريعة»، وقد أشار في هذه المحاضرة إلى جحد الخالق ـ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى<sup>(۱)</sup> ـ، وقال عنه: (هل يُمكن لكائن له طبيعة الله أن يفرض على المؤمنين في كل عصورهم وأممهم ألا يفصلوا بين دينهم والسياسة)<sup>(۲)</sup>.

وقد امتلأ مقاله بالجهل الفاضح بالإسلام وأدلته وأقوال علمائه، ثم تصدى للأحكام التشريعية بالجحد والنفي ووجوب الاستبعاد<sup>(٣)</sup>.

ثم يتعرض لقاعدة «لا اجتهاد مع النص» ومنها ينطلق إلى نصوص القرآن والسنة مشككاً في ثبوتها ثم في مدلولاتها، فيقول عن المسلمين: (المهم أن هناك في نظرهم نصوصاً ثابتة ثبوتاً يقينياً لايأتيه الشك مطلقاً، وأن القواعد والأحكام الشرعية التي تنطوي عليها هذه النصوص هي قواعد وأحكام مطلقة بسبب الثبوت اليقيني المطلق لهذه النصوص، فإذا كان هناك \_ مثلاً \_ نص من هذا النوع يقول بوضوح أن للذكر مثل حظ الأنثيين، فإن هذا ملزم لنا بحرفيته في نظرهم، في كل الظروف والحالات، فلايجوز أن تضعه موضع اجتهاد فنقول \_ مثلاً \_ إن الظروف اليوم غير ما كانت عليه ولاتسوّغ الأخذ بالقاعدة الشرعية المذكورة بحرفيتها. . . الخطأ الفلسفي . . . يتعلق بمقدمتهم القائلة إن هناك نصوصاً ثابتة ثبوتاً يقينياً لاشك فيه . . . .

إن ثبوت النصوص وإن لم يكن أمراً مشكوكاً فيه فعلياً، لا يعني أنه ليس أمراً مشكوكاً فيه من حيث المبدأ، فإن الأدلة على ثبوتها قد تكون من القوة بمكان تجعل من غير المسوغ لنا الشك في ثبوتها، إلا أن هذه الأدلة مهما كانت قوية لايُمكن أن تكون أدلة مطلقة على

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٧٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٧٦، ونحو ذلك في ص ٨٠ وص ٨١.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ۸۰، ۸۲، ۳۸.

ثبوتها، من هنا يتضح أن عدم وجود أي سبب لدينا للشك في ثبوتها لايمنى ان يعني أنه لايُمكن أن يوجد سبب للشك في ثبوتها، بمعنى آخر أن يمتنع لدينا عملياً أو واقعياً الشك في ثبوتها لايعني امتناع الشك في هذا حتى من حيث المبدأ...، وإذا كان ممكناً لكتاب ديني كالتوراة أن يكون موضوع عبث وتحريف، كما يصر عدد كبير من منظري الصحوة أنه يصدق فعلاً على التوراة، فما الذي يمنع من حيث المبدأ أن يصدق الشيء ذاته على أي كتاب ديني سواه؟...، وإذا مطلق، وإذا كان الطابع المطلق للأحكام والقواعد الشرعية التي تشكل مدار نقاشنا مستمداً من الثبوت المزعوم للنصوص المعنية على نحو مطلق، إذن لم يبق ثمة أساس لإسناد طابع مطلق لهذه الأحكام والقواعد)(١٠).

في هذا النص الصريح جحد ثبوت القرآن والسنة وإنكار ما يترتب عليها، وفيه الدلالة الواضحة على الموقف الحداثي والعلماني من الإسلام عقيدة وتطبيقاً، فقد بين أصول نظرته العلمانية في الإسلام وفي مصادر التشريع، ثم طرد ذلك على قضايا التطبيق في الواقع سعياً إلى إثبات الاتجاه العلماني من خلال المحاولة الشبيهة ببيت العنكبوت لإزاحة الإسلام ـ العدو الأكبر للعلمانية ـ من الطريق، وإفساح المجال لفلسفات الإلحاد والعلمانية، أن تحل محل القرآن والسنة، وأن تكون لها القداسة في قلوب الناس مثل القداسة التي للوحي المعصوم، وهيهات هيهات دون ذلك أهوال!!

ويعتبر عادل ظاهر أحد أبرز الرؤوس الرجيمة في تبني العلمانية والدفاع عنها وتسويق فكرتها بين المسلمين، ومحاربة خصمها الشديد القوي المتماسك «الإسلام» الذي هدم الوثنيات الجاهلية السابقة، ويستطيع هدم الوثنيات الجاهلية المعاصرة واللاحقة ﴿هُو اللَّذِي أَرْسَلَ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٨٣ ـ ٨٠.

رَسُولَهُ بِاللَّهُ دَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِهِ. وَلَوَ كَرِهَ الْمُشَرِكُونَ ((()). الْمُشَرِكُونَ ((()).

ومن أبرز محاولاته كتابه المسمى «الأسس الفلسفية للعلمانية» وهو كتاب مليء بالإلحاد والمناقضة الكاملة للإسلام، والمحاولة الدائبة لتزييف حقائقه الاعتقادية والتشريعية بدءاً من جحد وجودالله تعالى، إلى السخرية والاستخفاف بأسمائه وصفاته \_ جلَّ وعلا \_، أمّا النبوات والوحي فإنه ينالها على طريقته الحداثية بالأسئلة الشكية الموصلة إلى النفي الكامل والجحد، وهو من نوع كلامه الذي سبق نقله، ليكون ممثلاً للعلمانية الصلبة ونموذجاً للعلماني الصلب الذي أطنب في توصيفه في كتابه، في مقابل نقده للعلمانية والعلماني اللين (٢).

أمّا أدونيس فإنه يدعم مواقفه الاعتقادية السابقة المنحرفة، بموقف آخر مضاد للوحي بالجحد له والسخرية منه والتدنيس له، وقد ملأ كتبه بذلك، وهو ما يتوافق مع عقيدته الباطنية، وأفكاره الإلحادية، التي بات واضحاً أنه لايترك فرصة إلا اهتبلها في سبيل مناقضة الإسلام، وترويج الكفر والإلحاد، في إصرار وعناد، وغلو وتطرف منقطع النظير.

ففي تلمود الحداثة «الثابت والمتحول» يستخرج من التاريخ القديم كل شاذ، ويتلقى أعفن ما فيه ويتلقف أقوال الزنادقة والملحدين ويجعل منها تكأة في انطلاقه لتثبيت معتقده فها هو يعتمد في جحد النبوة والوحي على أقوال الملحد الزنديق أبي بكر محمد بن زكريا الرازي (٣)، الذي يقول عنه:

<sup>(</sup>١) الآية ٣٣ من سورة التوبة، والآية ٩ من سورة الصف.

<sup>(</sup>٢) انظر أقواله المنحرفة عن الوحي والنبوات ـ مثلاً ـ في كتابه الأسس الفلسفية للعلمانية: ص ٦٦، ٦٧، ٢٨، ٧٩، وغيرها كثير، وهذا الكتاب ضروري لمن أراد أن يعرف الأصول الاعتقادية للعلمانية العربية والأسس الإلحادية التي تقوم عليها، وهو دليل واضح ودامغ في الرد على الدين يعتقدون ـ جهلاً أو تلبيساً ـ أن العلمانة لا تناقض الإسلام.

<sup>(</sup>٣) سبقت ترجمته: ص ٩٣٣.

(يقوم نقد الرازي للنبوة على أساسين، عقلي وتاريخي، ومقدمة الأساس الأول أن العقل مصدر المعرفة، ولذلك يجب أن يكون متبوعاً لا تابعاً)(١).

وبعد أن ينقل نصوصاً من كلام صنوه الرازي يقول: (ثم ينتقل الرازي بعد نفي النبوة كمبدأ إلى انتقادها كظاهرة)(٢).

وبعد ذكر كلامه المتهافت يقول أدونيس: (والرازي هنا يقول أنه ليس هناك في ظاهرة النبوة مايوجب عقلياً حدوثها في قوم دون قوم، ذلك أن مثل هذا الاختصاص تفضيل لبعض على بعض، وجعل بعض هداة لبعض، وهو ما يأباه العقل ولايقره (٣)، خصوصاً أن هذا الاختصاص يؤدي إلى الشقاق بين الناس...)(٤).

وفي استتار خلف أقوال الرازي الملحد يقول: (... أمّا عن الأنبياء أنفسهم فيقول الرازي: «زعم عيسى أنه ابن الله، وزعم موسى أنه لا ابن له، وزعم محمد أنه مخلوق كسائر الناس...، ومحمد زعم أن المسيح لم يقتل، واليهود والنصارى تنكر ذلك وتزعم أنه قتل وصلب»، وهذا تناقض واضح بين الأنبياء أنفسهم، مما يدل، في رأي الرازي، على بطلان النبوة، ذلك أن النبوة تقوم على الوحي الذي ينزله الله، ولما كان الله واحداً، فإن مصدر النبوة واحد، ولهذا يجب أن يكون الوحي واحداً، وبما أن الله لأيمكن أن يتناقض، فإن الأنبياء هم الذين يتناقضون، ومن هنا بطلان النبوة؛ لأن تناقضهم دليل على أنهم غير صادقين) (٥٠).

وعلى الرغم من محاولة أدونيس الاستتار خلف أقوال الملحد الرازي إلا أنه لم يستطع ذلك في كل المواقف، فصرح بهذه الأقوال الدالة على مقدار انحرافه.

<sup>(</sup>١) (٢) الثابت والمتحول ٢ ـ تأصيل الأصول: ص ٨٠ ـ ٨١.

<sup>(</sup>٣) تأمل الطرح الإلحادي القائم على مجرد الادعاء، وهو أسلوب قديم جديد يتداوله الكافرون وسائر الملاحدة ﴿ ذَلِكُمْ وَأَكَ اللَّهَ مُوهِنُ كَيْدِ ٱلْكَفِينَ (إِلَيَّ) ﴿.

<sup>(</sup>٤) الثابت والمتحول ٢ ـ تأصيل الأصول: ص ٨٠ ـ ٨١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢/ ٨٢.

أمّا أقواله التي بناها على أقوال الرازي فهي من التهافت والهزال بمكان، حيث أنهما - أعني الرازي وأدونيس - لم يفرقا بين الوحي الصحيح الثابت، والأقوال المكذوبة المنسوبة زوراً وكذباً إلى الله تعالى وإلى أنبيائه، فعيسى عليه الصلاة والسلام لم يقل أبداً أنه ابن الله، بل قال بأنه عبدالله، وأقوال اليهود والنصارى في قتل المسيح ليست حجة على الوحي الصحيح، ولكن الذين في قلوبهم زيغ الشرك والجهل لايعقلون.

ويقول أدونيس: (وإذا كان الرازي قد أبطل الأساس وهو النبوة، فقد كان طبيعياً أن يبطل الأديان...)(١).

وفي تتبع أدونيس لخطوات الرازي يقول: (وينتقل الرازي من إبطال النبوة والأديان إلى نقد الكتب المقدسة، وإبطالها، ويرتكز نقده، هنا، في المقام الأول، على تشبيه الله وتجسيمه، وعلى ما في هذه الكتب من التضارب، وكان للقرآن بشكل خاص النصيب الأوفى والأشمل من النقد الذي وجهه الرازي إلى هذه الكتب، وهو ينقد القرآن، من الناحيتين: ناحية المعنى، وناحية الشكل، يقول: «قد والله تعجبنا من قولكم القرآن هو معجز وهو مملوء من التناقض، وهو أساطير الأولين وهي خرافات»، ويقول: «إنكم تدعون أن المعجزة قائمة موجودة، وهي القرآن، وتقولون: من أنكر

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٨٣.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٢ من سورة العنكبوت.

ذلك فليأت بمثله . . . إن أردتم بمثله في الوجوه التي يتفاضل بها الكلام فعلينا أن نأتيكم بألف مثله من كلام البلغاء والفصحاء والشعراء، وما هو أطلق منه ألفاظاً وأشد اختصاراً في المعاني، وأبلغ أداء وعبارة وأشكل سجعاً، فإن لم ترضوا بذلك، فإنا نطالبكم بالمثل الذي تطالبوننا به»، وهذا النقد يتناول القرآن من حيث ألفاظه وتراكيبه وفصاحته وموسيقاه اللفظية، ويرى أن هناك نتاجاً أعلى، في هذا كله، من القرآن ويتناوله من حيث معناه، فيرى أنه أسطوري خرافي «من غير أن تكون فيه فائدة أو بينة على شيء "...، وعلى هذا ينكر الرازي أن يكون القرآن معجزة أو حجة، أو أن تكون الكتب الدينية الأخرى معجزة أو حجة، ويرى أن الإعجاز والحجية يتمثلان في الكتب العلمية والفلسفية، يقول: «لو وجب أن يكون كتاب حجة، لكانت كتب أصول الهندسة والمجسطى الذي يؤدي إلى معرفة حركات الأفلاك والكواكب، ونحو كتب المنطق وكتب الطب الذي فيه علوم مصلحة الأبدان، أولى بالحجة، مما لايفيد نفعاً ولا ضراً ولايكشف مستوراً»، وهكذا يرى الرازي أن الفعل هو وحده مصدر المعرفة وأصلها وأن النبوة باطلة، وهو لذلك يرى أن العقل هو الذي يهدى الإنسان، وأن النبوة هي التي تضله، ولقد كان من الخير والحكمة ألا يكون هناك أنبياء ولا أديان، إذ «لولا ما انعقد بين الناس من أسباب الديانات لسقطت المجاذبات والمحاربات والبلايا»)(١٠).

وهكذا يسلك أدونيس نفسه في هذا المسلك الإلحادي ولكن تحت ستار الرازي الملحد، وبذلك يؤسس للحداثة العربية والعلمانية العربية الأساس الاعتقادي الذي تنطلق منه، والأصل الفكري الذي تنبثق عنه، وهذا ما حصل فعلاً على مستويات عديدة عند الحداثيين، حتى الذين لايتبعون مدرسة أدونيس، فإن كثرة إدمانهم قراءة كتب الملاحدة القدماء والمحدثين، وشدة تعمقهم في الاطلاع على نتاجهم أوصلهم إلى دركات الإلحاد والجحد، وأمثلهم طريقة هو من لم يجرؤ على المجاهرة بالجحد الصريح،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٨٤ \_ ٨٥.

ولكنه ينطوي على شكوك كثيرة، ورِيَبِ عديدة، تجعله ينظر إلى الدين والوحي والنبوات وكل مايترتب عليها نظرة الشك، ويكون بذلك من «اللاأدرية»، وهذا في حد ذاته كفر وضلال.

وفي ختام بحثه عن "تأصيل الأصول" يمتدح أدونيس منهج الرازي وهو في الحقيقة "منهش" بالشين المعجمة وليس منهجاً؛ لأن الإلحاد والكفر وإن تزيا بأزياء التفلسف والتعالم وغيرها، يبقى في حقيقة أمره تخلفاً وعتها فكرياً، وارتداداً إلى حياة العجموات بل إلى ماهو أقل من ذلك، وما من ملحد أو مشرك أو شاك إلا وهو حليف الباطل ومستلزماته من الكذب والكبر وغيرها، ويشهد لذلك ما في جدلياتهم من تشغيب وتكذيب وادعاء وسفسطة وجهل وتناقض ﴿وَبُحَدِلُ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ بِالْبَطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْمُقَلِّ وَمَا أَنْذِرُواْ هُزُوا﴾ (١).

قال أدونيس: (لقد نقد الرازي النبوة والوحي وأبطلهما، وكان في ذلك متقدماً جداً على نقد النصوص الدينية في أوروبا القرن السابع عشر، إن موقفه العقلي نفي للتدين الإيماني، ودعوة إلى إلحاد يقيم الطبيعة والمحسوس مقام الغيب، ويرى في تأملهما ودراستها الشروط الأولى للمعرفة، وحلول الطبيعة محل الوحي جعل العالم مفتوحاً أمام العقل: فإذا كان للوحي بداية ونهاية فليس للطبيعة بداية ولا نهاية، إنها إذن خارج الماضي والحاضر: إنها المستقبل أبداً)(٢).

أمّا أن الرازي نقد النبوة والوحي فليس بأولٍ في هذا فقد سبقه فرعون وقوم نوح وقوم صالح وكفار قريش وغيرهم، وهو في الحقيقة ليس نقداً بل هو تهويش معهود من ملل الكفر وطواغيته، أمّا إبطال الوحي والنبوة فليس ذلك في مستطاعه ولو كان ظهيره كل أهل الأرض، ذلك أن حقائق النبوة والوحي في أصل ثبوتها، وفي دلائل صدقها في ذاتها وفي مقتضياتها وفي أخبارها الغيبية وموافقتها العلمية للتجارب البشرية الثابتة، يدل غاية الدلالة

<sup>(</sup>١) الآية ٥٦ من سورة الكهف.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/٤/٢.

على أن براهين الحق وأدلته الحقيقة تفرض نفسها ولو كره الكافرون.

والمقصود أن أدونيس بتقريره وشرحه لكلام الرازي الملحد وثنائه عليه، يعطي صورة عن مذهبه الإلحادي القائم على جحد النبوات والوحي، وهو أستاذ من أكبر أساتذة الحداثة في العالم العربي، فما ظنك بتلامذته والمحاكين له والمعجبين به؟.

لقد أسس أدونيس لأتباعه أسساً اعتقادية من خلال الدعوة إلى الحداثة والإبداع، وأنشأ جيلاً من المثقفين والأدباء لا توقير عندهم لله تعالى، ولا منزلة للدين لديهم، فهم بين جاحد ومرتاب.

ولنأخذ شيئاً من تلقيناته التي يبثها فيهم ضد نصوص الوحي، وما يترتب على ذلك من لوازم ومقتضيات في الواقع، يقول:

(في الشرق حروب مسعرة تحت راية نص ديني أصيل، والإنسان العربي يقاتل دفاعاً عن مبادئ لايؤمن بها، فهو جندي في خدمة الأوهام، يستميت لتوطيد قيوده.

وهذه الدعوات للتقيد بحرفية النصوص قد تعنف، وتتعاظم خاصة أن الشعوب عامة تزداد تقبلاً للطروحات العقائدية والتصورات الخرافية أو ما شابه.

<sup>(</sup>١) الآيتان ٥٣، ٥٤ من سورة المؤمنون.

أوليست هذه النصوص أسساً ودعائماً لدولة إسرائيل؟

وللنصوص العربية دور مماثل.

ما النص الأصيل؟:

حسب التفسير الشائع - في الدين اليهودي والمسيحي والإسلامي - النص عالم تزول من الإرادة الإنسانية أمام إرادة الله، فأي معنى يبقى لعالم فقد إنسانه واحتفظ بالله والنص؟ إذ أن جوهر الإنسان في غده وليس في ماضه.

فجذوره مهيار في خطواته، والإنسان لم يجد هويته يوم صاغ لغته فحسب<sup>(۱)</sup>، وإنّما وجد أصله، فمهيار نقيض كل نظام قائم على نصوص أصيلة، اتخذ الحرية مقراً، والديمقراطية الاشتراكية عقيدة لايقبل بأصل غير الإنسان)<sup>(۲)</sup>.

يصح أن نطلق على هذا النص أنه من ملخصات «الإبداع الحداثي» الذي يضج القوم بالدعوة إليه إلى حد التقديس، فلا إبداع مع نصوص الوحي، مع الإسلام خاصة؛ لأن الكلام هنا موجه إلى العرب المسلمين، وهم ميدان المعركة التي يخوضها المستغربون ضد العقيدة والدين.

أي أن الإبداع لايُمكن أن يلتقي مع «النص الأصيل» وهذه حقيقة من حيث واقع الحداثيين، أمّا من حيث التصور والإمكان فهذا مجرد وهم وادعاء، ووسيلة لجذب الأغرار إلى حمأة الإلحاد والكفر من خلال التغرير بهم والمخادعة لهم، بمثل هذه الكلمات الجوفاء و«لا إبداع مع النص» «النص ضد الإبداع» فتنشأ في نفوسهم البغضاء للنصوص الشرعية وما ينبثق منها، ثم تنشق «إبداعاتهم» عن ثمرات مرة نتنة من الشكوك والريب والإعراض والرد والاستكبار على دين الله ومنهجه.

<sup>(</sup>١) انظر: مثل هذا القول في الكتابة خارج الأقواس لسعيد السريحي: ص ٢٠، ٢٣، ٢٤.

<sup>(</sup>۲) رأيهم في الإسلام: ص ٣٤ ـ ٣٥.

وإذا كان أدونيس يعلم أن دولة اليهود قامت على نصوص التوراة المحرفة والتلمود الماكر، فلم يستكبر ويعرض بجانبه ويثني عطفه إذا نادى مسلم بإقامة المجتمع والدولة على أساس الإسلام؟.

بل إن أدونيس وهو يحارب النص باعتباره عالم تزول فيه الإرادة الإنسانية ـ حسب قوله ـ يمارس ذلك أبشع ممارسة حين يستعيد النص النصيري الباطني، ويسعى في إحيائه وترسيخه وبثه (۱۱)، بل إنه يستعير النص الغربي بطريقة انتحالية فجة، ويستنسخ أقوال الغربيين ونصوصهم ويترجمها إلى اللغة العربية، ناسباً النص المستنسخ إلى نفسه.

وقد تراكمت انتحالاته للنصوص الغربية وغيرها إلى حد جعل بعض الحداثيين يؤلف في ذلك كتاباً بعنوان «أدونيس منتحلا» أثبت فيه المؤلف بالوثائق والشواهد انتحالات أدونيس «عميد الحداثة العربية»، وقال عنه: (ثمة نادرة بصدد أدونيس شائعة لدى المهتمين بالشعر العربي مفادها أن الرجل طالما «يعيد طبخ» ما لغيره، تلخص هذه الصيغة بالطبع ما يقعون عليه في شعره هنا وهناك من أصداء لأعمال الآخرين، يعيد هو «معالجتها» أو يذيبها في نسيج لغته، بحسب التحديد العلمي الذي سنعود إليه، تدخل هذه الأصداء في عداد السرقة، لكن هناك في أذهان الكثيرين منها أيضاً جملاً كاملة مأخوذة عن الآخرين بالحرف الواحد أي: منحولة هذه الجملة، التي يقدم لك كل واحد من متتبعي الشاعر عدداً منها، هي الخيط الموصل إلى انتحالات أدونيس الكبرى)(٢).

ومن ضمن الشواهد التي ساقها المؤلف لإثبات سرقات أدونيس مقال له عن الوحي نشره في مجلة مواقف العدد ٤٣ خريف ١٩٨١ م/١٤٠١هـ يذكر فيه أن الوحي مجرد وهم، ولكنه وهم يفعل في نفوس المؤمنين به

<sup>(</sup>١) انظر: الفصل الرابع من الباب الأول من هذا البحث ففيه دلائل عديدة على ذلك.

<sup>(</sup>٢) أدونيس منتحلاً: ص ٢٧.

وعقولهم كأنه الحقيقة الوحيدة الأولى والأخيرة، وذكر المؤلف أنه سرق ذلك عن محمد أركون (١٠).

أمّا في نتاجه المسمى شعراً فقد نال من الوحي وتهكم به في هجائية حداثية ورمزية إحداثية، تحتوي على معاني عديدة من الانحراف الذي تشبعت نفسه به.

ومن ذلك قوله قاصداً الوحي، وكلمات النصوص الشرعية:

(كلمات بلا قمر تعبر نحونا، غيمة عابسة تحمل ثلج البلاد

ابتعد أيها المجوسى الضيف قبل الأوان تدخل تخومنا

وجهنا أمير على الفراغ وتاريخنا زبد

ابتعد ابتعد

الوحل يطرح شباكه علينا

الوحل بلغنا بنسيجه)(٢).

ويشير إلى القرآن باسم صوت الله \_ تعالى الله وتقدس \_ ناسباً إليه الفساد والتخلف والجمود، يقول:

(أغير الحياة: شكل سيرها

وآدميأ موثقأ يخبزه

يغض بالهواء \_ يبقى الله في حلقومه معلقاً؛

ولايزال صوته

يجتاحني، وفمه حجارة:

خطای لا أریدها)<sup>(۳)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٣٠ ـ ٣١.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٢٣١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٤٣/١.

ويعبر عن ماديته وإلحاده ومضادته للوحى في قوله:

(أطلق سراح الأرض، وأسجن السماء...)<sup>(۱)</sup>.

ويسوق ألفاظ الهجاء الحداثي العلماني المعتادة ضد الدين والوحي وما ينبثق منها، فيصفها بالسلاسل والمسامير والقضبان، وهي رموز للتخلف والإرهاب الفكري، ثم يسخر بالمصطلحات الإسلامية الاعتقادية كالتقديس للوحي والتصديق به، والتسليم له، والإمساك عن ما أمسك عنه، وترك البدع والمحدثات، يقول:

(ثمة سلاسل، مسامير، قضبان

بشر بأقدام أربع تصهل وعلى اللجام أحلام وعطور

التقديس التصديق والعجز

السكوت، الإمساك الكف التسليم التسليم

ثمة أصوات تتعالى

البدعة البدعة! المحدث المحدث!

نبطل سنة قديمة

نرد للإنسان اسمه، ونبدأ

اقرع أيها الزمن اقرع)(٢).

وهذه ألفاظ لاتحمل معنى ألفاظ الهجاء الجاهلي القديم الذي كان يوجهه كفار العرب الأوائل ضد النبي على وضد القرآن وقصارى أمر هذه الكلمات والألفاظ أنها كلمات شائهة هرمة لا وزن لها في ميدان النظر والحجاج.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ٤٠٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/١٥٠ ـ ٥٤٧. وانظر نحو ذلك في كلام لجابر عصفور في كتاب الإسلام والحداثة: ص ١٧٩ ـ ١٨٠.

ويحلم أدونيس بالطائر المخلبي والرمح، وهي رموز ثناء لفكرته الإلحادية «الحُلُم» التي يرى أنها سوف تغطي على القرآن «الحروف المقدسة» ولكنها أوهام وأمنيات أولياء العنكبوت، وأكوام الرماد الذي اشتدت به الريح في يوم عاصف، لايقدرون مما كسبوا أو تمنوا على شيء؛ لأن الله حافظ كتابه ودينه ولو كره الكافرون، يقول أدونيس:

(الحلم طائر مليء المخالب يعشعش في سقف الأيام.

رمح يخرق الفارس والدرع

يجلس فوق الغنيمة ويشرب النجيع كالخمر

نجيع اللؤلؤ والكتاتيب

الحروف المقدسة وأسرار الموائد والكراسي)(١).

وغير ممكن تتبع كل أقواله التي من هذا النوع، ويُمكن القول إجمالاً بأنه يصف القرآن بالغبار ويجعله رمزاً للتخلف (٢)، ويقول عنه بأنه الورق الميت في كتاب قديم (٣)، وأنه كلام السماء وشجر النوم (٤)، ويدعى زوال الوحي ويقول بأن الوحي مات (٥)، ويسعى في خطة حداثية معروفة لما يسميه «محو نص الرمل» (٢) أي: محو القرآن وإبعاده؛ لأنه مادي ابن الأرض، والأرض حضورها غياب للسماء للوحي (٧).

أمّا السخرية والتدنيس للوحي وأسماء الكتب المنزلة فكثير في كلامه (^)،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ٥٤٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ١٢٢/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ١٦٨/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق ٢/٥٨٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق ٢/ ٣٢٧.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق ٢/ ٣٢٧.

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق ٢/٦١٦.

<sup>(</sup>٨) انظر: المصدر السابق ٢/٤٧٢.

فمرة يجعل جسد الحبيبة إنجيل من الحبر<sup>(۱)</sup>، ومرة يقول: (خريطتي أرض بلا خالق والرفض إنجيلي)<sup>(۲)</sup>، وحيناً يجعل حداثته ديناً ويقول: (أبدع إنجيلي)<sup>(۳)</sup>، وحيناً آخر يقول: (إنجيل الفضاء)<sup>(3)</sup>، ويقول: (سكنت إنجيل الرضاعة)<sup>(٥)</sup>.

أمّا سخرياته واستخفافه بالقرآن العظيم فكثيرة منها استشهاده بقوله تعالى: ﴿ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنتُم لِبَاسٌ لَهُنَّ ﴾ (٦) في بداية مقطوعة جنسية فاضحة بعنوان «تحولات العاشق» (٧) حيث يوظف هذه الآية الكريمة توظيفاً جنسيا في استهانة واضحة مقصودة، ومن ذلك وصفه للحداثة بأنها فضاء يؤرخ وشهب تؤسس الفضاء ثم يورد آيات من القرآن جاعلاً الحداثة هي الكتاب من غير ريب، فيقول:

(السلام للفضاء الذي يؤرخ لنا

السلام للشهب التي تؤسس الفضاء

ألف لام ميم

ذلك الكتاب

لاريب لاريب)(^).

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق ١/ ٢٣٧.

٢) المصدر السابق ٢/٣٣٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/ ٤٠٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/٩٣٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢/ ١٨٨.

<sup>(</sup>٦) الآية ١٨٧ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٧) ١/٥٠٥. وانظر: كلامه عن هذه الآية الكريمة في الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٢٩٧.

<sup>(</sup>A) المصدر السابق ٢/ ٤٢١. وفعل مثله في هذا أحد أطفال الحداثة المحلية، واسمه محمد المساعد حيث كتب ما يسميه شعراً وبدأه بألف لام ميم ثم ذكر قرون الهجرة وجعلها ظلاماً.

ويدنس اسم الآية والكتاب الكريم حين يستخدمها في ثنائه على توجهه وعقيدته في قوله:

(جامح احتضن الأرض كأنثى

وأنام، موقظاً حبي فيها

لهباً يفتح، يستنزل فيها

آبة

انی کتاب

ودمي حبر

وأعضائي كلام)<sup>(١)</sup>.

أما إنه آية زيغ وضلال وكتاب غواية وانحراف.

ويستخدم مطالع بعض سور القرآن المجيد في شعره في تقصد للتدنيس والاستخفاف فيقول:

(حم، آلم

حيث أفرغ قلبي من أخبار الغير

أمحو الحدود...

وتكون أشيائي مرموزة

ولست أنا من ينطق بها

بل

حم، آلم

ولست أنا من يكتب)(٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢٤٨/٢ ـ ٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٧١٤. وانظر: التعليق على الهامش رقم (٨) في الصفحة السابقة.

وقد يظن بعض الأغرار بأن ذلك اعتراف من أدونيس بالقرآن، غير عالم بأن الحداثيين وعميدهم أدونيس يرون أن القرآن مجرد تراث فلكلوري(١) يُمكن استخدام رموزه في سياق حداثي تدنيس.

بل لقد صرح أدونيس بأن القرآن شعر لا كالشعر (۲)، وإنه جاء توكيداً لحاجة عضوية نشأت في وسط اجتماعي أمي، ولذلك كان فنا قولياً وخطابياً، وأن خطابية القرآن للتعليم والتحريض والتأثير وإذكاء الحماسة، وهذه صفات الخطابة وليست صفات العقل والفلسفة، ولذلك أوجد القرآن كما يفهم من كلامه عقليات متخلفة وجماهير استمالها هذا النص الخطابي (۲)، وبذلك يرى أن القرآن العظيم قد أثر سلباً في الذوق الأدبي العربي (٤).

ولا غرو أن يكون هذا موقفه وقد مضى معنا كيف أثنى على الرازي الملحد في جحده للنبوة وسخريته بالكتب المنزلة وخاصة القرآن، وسعيه لإبطال القرآن العظيم والتهكم بمعجزاته، وجعله كتب الفلسفة والحساب والطب هي الحجة (٥).

وأثنى أيضاً على الزنديق ابن الراوندي في اعتراضه ورده لإعجاز القرآن، وقوله بأن المعنى في القرآن متناقض، وتهكمه بالكتاب العظيم (٢).

وامتدح عبدالله بن المقفع قائلاً: (كان ابن المقفع من أوائل الذين وقفوا من الدين موقفاً عقلياً، فانتقد الدين بعامة وخص الإسلام، فانتقد

<sup>(</sup>۱) انظر: قول شوقي عبدالحكيم، الذي جعل القرآن مصدراً من المصادر الفلكلورية في كتابه موسوعة الفلكلور والأساطير الشعبية: ص ٣٤. وأكثر الحداثيين يعدون القرآن من التراث أسوة بالشعر والحكاية الشعبية والمؤلفات الأدبية وغيرها.

<sup>(</sup>٢) انظر: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٢٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٠٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: رأيهم في الإسلام: ص ٣٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: الثابت والمتحول ٢ ـ تأصيل الأصول: ص ٨٤ ـ ٨٥.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق ٢/٧٦.

القرآن، وما فيه من عقائد، وتصوره لله والرسول...)(١).

كل ذلك في سياق جحده وإنكاره ومحاولاته الإلحادية في إبطال الدين الإسلام والتشكيك في أصوله، وقد استنسخ أتباعه ومحبوه هذه المضامين الاعتقادية الضالة وساروا على منواله فيها.

وقد مرّ معنا كيف استخدم بعض السور والآيات في كلامه على سبيل الاستخفاف والتدنيس، وكيف استعمل اسم الآية والسورة ومطالع بعض السور استعمالاً حداثياً يستهدف الحط من شأن القرآن، والتقليل من مكانته وقداسته، وليس هذا خاصاً بأدونيس، بل وغيره من أصحاب الملة الحداثية سلكوا هذا المسلك وخاصة في جعل الشعر قرآناً، وجعل القرآن العظيم شعراً من خلال تسمية القصائد سوراً والأبيات الشعرية آيات، ومن خلال وصف القرآن بأنه شعر.

وهذا دليل على أن الكفر وإن تغيرت أزمانه فإن أصحابه يحاكون بعضهم ويرددون أقوال بعض، ففي هذا اللون من الانحراف نجد أن الكفار الأوائل قالوا عن القرآن بأنه شعر ووصفوا النبي على بأنه شاعر، مع وجود الفرق الكبير الهائل بين نسة القرآن العظيم، ونظم الشعر، فضلا عن الفرق العظيم بين المعاني والمضامين القرآنية، وما في الشعر من ضعف وحشو وهزال، ولا جرم أن يكون الفرق بينهما أبعد مما بين المشرق والمغرب، إذ الفرق بين كلام الله وكلام البشر كالفرق بين الله - جلً وعلا - والبشر.

ومن أقوال الكفار الأوائل في وصف القرآن وناقله عليه الصلاة والسلام ما حكاه الله عنهم في قوله ـ جلَّ وعلا ـ: ﴿بَلْ قَالُوٓا أَضْغَنْثُ أَحَلَامٍ بَلِ ٱفْتَرَبْهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ فَلْيَأْنِنَا بِنَايَةٍ كَمَا أَرْسِلَ ٱلْأَوَّلُونَ (أَنَّ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق ٢/ ٧٣.

<sup>(</sup>٢) الآية ٥ من سورة الأنبياء.

وقوله سبحانه: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ إِذَا قِيلَ لَمُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكُمِرُونَ ﴿ إِنَّهُ وَيَقُولُونَ أَيِنًا لِتَارِكُواْ ءَالِهَتِنَا لِشَاعِي تَجْنُونِ ﴿ إِنَّهُ ﴾ (١).

ولذلك رد الله عليهم هذه الدعاوى المتخبطة والمجادلة الباطلة، فقال سبحانه: ﴿ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٌ قَلِيلًا مَّا نُؤْمِنُونَ ﴿ آَلَ ﴾ (٢)، وقال ـ جلَّ وعلا ـ: ﴿ وَمَا عَلَمْنَكُ لَهُ أَنْ مُو إِلَا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ ثُمِينٌ ﴿ آَلَ ﴾ (٣).

وأقوال الحداثيين والعلمانيين المعاصرين في إضافة الشعر إلى القرآن، ووصف القرآن بالشعر هي من جنس أقوال أسلافهم الذين ذكرهم الله في القرآن العظيم، وقد مر معنا قول أدونيس القرآن شعر لا كالشعر<sup>(3)</sup>، وقد كان جبران خليل جبران يسمي قصائده سوراً، وسمى إحدى قصائده «سورة القدر» وذلك ضمن طموحه العظيم ـ كما يقول باروت ـ أن يكون نبياً (٥).

وفي إحدى وثائق الكتاب الدوري قضايا وشهادات جاءوا لأحد أسلافهم بقول فيه: (الشعر يا قوم يا ذوي العيون رسالة ووحي لا شعوذة ولا تدجيل، ومعاذ الرسالة والوحي أن يهبطا إلا على طهر القلوب... جعلت هذه النفحات مقطوعات دعوت كلاً منها «سورة» أو «أغنية»)(1).

ونشرت مجلة مواقف مقطوعة لشاعر حداثي بعنوان «آية الرجم» وتقول المجلة أنه عنوان لمجموعة شعرية جديدة تتكون من خمس «سور»، واكتفت

<sup>(</sup>١) الآيتان ٣٥ ـ ٣٦ من سورة الصافات.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٤ من سورة الحاقة.

<sup>(</sup>٣) الآية ٩ من سورة يس.

<sup>(</sup>٤) انظر: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٢٣.

<sup>(</sup>٥) انظر: الحداثة الأولى: ص ٢٣٨.

<sup>(</sup>٦) قضايا وشهادات ٣ شتاء ١٩٩١ م/١٤١١ هـ: ص ١٦٠، والكلام لخير الدين الأسدي وتاريخه ١٢/١/١٣١هـ ١٩٥٠/٨/١٨ م.

المجلة بنشر «سورتين» من هذه المجموعة التي يلتزم فيها الشاعر بحرف الجيم في كل سطر(١).

وفي قضايا وشهادات ما نصه: (إن رواية حدث أبو هريرة (٢) إن صح التعبير آيات انحلت وانفرطت فأعيد تجميعها وصفها بنسق مغاير، فاحتفظت بخيوط الأصل وإن حاكت منها ثوباً فنياً جديداً...، ويخلق المسعدي (٣) الجو القرآني برجوعه إلى أماكن وأسماء ترتبط ذهنياً بالنبوة والدعوة الإسلامية، فهو يكثر من ذكر آدم وحواء ومكة ويشير إلى أهل الكهف وأبي رغال والكعبة والحجر الأسود وغار حراء، وبالإضافة إلى ذلك فإن المفردات التي تتواتر في نصه قرآنية...، وتتراوح فصول الرواية في الطول والقصر كما تتراوح السور في القرآن...، وترسيخاً لكل ما سبق من استدعاءات قرآنية فقد استهل المسعدي روايته بما أطلق عليه «الفاتحة» وهي تسبق الفصل الأول، ولكن عوضاً عن أن تكون صلاة لرب العالمين فهي بيت شعر) (٤).

وعن هذه الرواية قال مؤلفا رأيهم في الإسلام في سياق ترجمتهم لمؤلف الرواية: (فعمله الأساسي «هكذا تكلم أبو هريرة» يتبع الشكل القرآني والشرعي كما الحديث الشريف، ومن المصادفات أن يكون بطل المسعودي مشكوكاً في وجوده التاريخي الذي ينفيه دارسو الإسلام)(٥).

<sup>(</sup>۱) انظر: مجلة مواقف ـ العدد ٥٩/ ٦٠ صيف خريف وخريف ١٩٨٩ م/١٤٠٩هـ الصفحات: ١٥٤ ـ ١٦٧، والمقطوعات المشار إليها لحسن طلب.

 <sup>(</sup>٢) رواية حدث أبو هريرة محمود المسعدي من تونس، وتقع في ٢٣٢ صفحة، نشر دار
 الجنوب للنشر ـ تونس، الطبعة الثالثة ١٩٨٩ م.

<sup>(</sup>٣) محمود المسعدي، حداثي تونسي مسؤول كبير في الدولة أيام بورقيبة، تقرب منه فأولاه مناصب رسمية فكان وزيراً للعدل، ثم رئيساً لمجلس الأمة ووزيراً للثقافة، تشاؤمي النزعة، مع إخلاص دائم وثناء لبورقيبة وأفكاره، اشتهر بروايته حدث أبو هريرة، ولد سنة ١٣٢٩هـ وهو من خريجي جامعة السوربون. انظر: رأيهم في الإسلام: ص ١٥٣ ـ ١٥٤، وغلاف روايته حدث أبو هريرة.

<sup>(</sup>٤) قضایا وشهادات ۲ صیف ۱۹۹۰ م/۱۶۱۰ هـ: ص ۲۳۷، ۲۳۸، ۲۴۰.

<sup>(</sup>٥) رأيهم في الإسلام: ص ١٥٣. وسمياه المسعودي والصواب المسعدي.

وهذا افتراء على الإسلام من جملة افتراءات عديدة حشي به الكتاب، الذي ألف من أجل إعلاء شأن المعادين للإسلام واتخاذهم أدوات لهدمه، وإلا فمن قال من دارسي الإسلام بأن شخصية الصحابي الجليل أبي هريرة الدوسى ليست حقيقية؟.

وقد يظن بأن محمود المسعدي حين قالوا عنه بأنه أخذ من القرآن واهتم بالقرآن أنه لعلم منه بالقرآن أو تقديس منه وتوقير للقرآن، كلا، إن المسألة لاتعدو أن تكون استعمالاً أدبياً بحتاً للقرآن والحديث على اعتبار أنهما من التراث!!.

ولكي نعرف مدى علم المسعدي بالقرآن وبالشرع الإسلامي وضوابطه وأحكامه نقرأ له هذا النص: (فعلى الإنسان أن يعي حالته ووضعه إذا شاء التبصر بالمجتمع والثقافة، فتذكيراً بآية قرآنية تقول ما معناه: العالم المجتمع ليتبدل طالما الإنسان لايتغير، والمقصود تغيير نظرة الإنسان للكون، وفي ذلك انطلاقة تجديد)(١).

ومن المعلوم أن هذا القول منه في رواية القرآن بالمعنى يعرف تحريمها صغار الطلاب من أبناء المسلمين.

وهذا التحريف والاستهانة بالقرآن يذكر بنص آخر لمحمد أركون يقول فيه: (العدو الرئيسي هو عجز المجتمعات الإسلامية عن السيطرة على التحرك الأعمى، داخلياً كان أم خارجياً الذي يتحكم بمجرى تاريخنا، وهذا ترجمة حالية للآية القرآنية القائلة ﴿إِنَ اللّهَ لَا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُعَيِّرُوا مَا بِأَنْسِمٍ ﴾)(٢).

ويذكر بنص آخر استشهد فيه أحد الحداثيين ـ كما يزعم ـ بآية قال فيها: «كل من على الأرض فان ولايبقى إلا وجه ربك ذي الجلال والإكرام»

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٥٢.

البشرية باقية والإنسان زائل حتى ولو ضحى أحياناً بشيء من حياته الخاصة)(١).

وكيف لايكون هذا هو حالهم وقد نزولوا سوق الحداثة القائم على الفوضى وضياع حقوق الألفاظ والنصوص والمعاني والدلالات.

أمّا نزار قباني فلايجد لقصيدة النثر ـ التي لايعترف بها كثير من الحداثيين لتهافتها وضعفها وتفكك مبناها ـ إلاّ أن ينسبها إلى القرآن العظيم وإلى سور معينة منه، وإلى التوراة أيضاً، يقول: (احتمالات النثر لا نهائية، ومن هذه الاحتمالات قصيدة النثر التي نجد لها أصولاً في الكتب المقدسة، كما في سورة مريم وسورة الرحمن وفي قصار السور القرآنية، كذلك نجدها في نشيد الإنشاد وفي المزامير)(1).

وعلى ضخامة هذا الاستخفاف بالقرآن العظيم فإن القاريء لما يسمى «قصيدة النثر» في نتاج توفيق صايغ أو أنسي الحاج أو أدونيس، لايُمكنه ـ إن كان صاحب ذوق وأدب ـ إلا أن يتقزز من كلمات متراكمة وفواصل وعلامات ترقيم وفراغات تدل على فراغ عقول وقلوب أصحابها.

ويكفي المتأمل العاقل أن يعلم أن أول من اخترع قصيدة النثر هي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١١٩ ـ ١٢٠، وهذا القول للحداثي المصري جمال الغيطاني.

<sup>(</sup>٢) الآية ١١ من سورة الرعد.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٢٦، ٢٧ من سورة الرحمن.

<sup>(</sup>٤) قضايا الشعر الحديث: ص ٢٤٣.

مجلة شعر<sup>(۱)</sup> المعروفة بعمالتها، وأن إرهاصاتها كانت على يد دعاة الشعر المنثور من نصارى العرب<sup>(۲)</sup>، وإن كان أصحاب التحلل الديني لايعتبرون ذلك مسبة؛ لأنه قد تساوى عندهم العقائد والملل الحقة والضالة، بل لهذه الأخيرة المقام الأسمى عندهم!!.

وحتى يتضح مقدار الكذب الذي ألقاه نزار عن قصيدة النثر وإضافتها إلى القرآن العظيم ـ شرفه الله ـ يُمكن لنا أن نقرأ كلام بعض رواد وكتاب ونقاد الأدب العربي المعاصر في موقفهم من الغثاء الذي يطلقون عليه اسم «قصيدة النثر».

يقول جهاد فاضل عن هذه العصابة: (إذا كتبوا نثراً، ونثراً رديئاً سموه شعراً) (٣).

ويقول: (وهبطت نعمة من السماء تدعى قصيدة النثر تلقفها أول من تلقفها من كان مرفوضاً في الماضي في امتحان الشروط الشكلية، ولكن بدل أن يقنع هذا بحظه في نادي الشعر أصيب بالخيلاء وبات يعتبر أن موسيقى الشعر تحول دون الشعر، وأن الشعر لايتحقق إلا بالنثر، وأكثر من ذلك اعتبر أن جذور قصيدة النثر موجودة في التراث العربي، وهي تمتد إلى العصر الجاهلي، فسجع الكهان في الجاهلية قصائد نثر، وآيات القرآن الكريم قصائد نثر، وكذلك خطب الإمام في نهج البلاغة وشطحات المتصوفة.

مثل هذا النظر لايستقيم بالطبع مع الحقائق التاريخية والموضوعية معاً، فقصيدة النثر، إذا أريد معرفة جذورها، فهذه الجذور موجودة في التراث الشعري الأوروبي، لا في التراث الشعري أو الأدبي العربي، إنها موجودة في كتابات رامبو وبودلير ولوتريامون وسواهم، أمّا اللغة العربية فلم تعرف

<sup>(</sup>١) انظر: الحداثة الأولى: ص ٥٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ١٨٨ ـ ١٨٩ حيث أشار إلى دعوة جورجي زيدان إلى الشعر المنثور، ثم دعوة أمين الريحاني ثم بولس شحادة وغيرهم.

<sup>(</sup>٣) قضايا الشعر الحديث: ص ٥٢.

في تاريخها مثل هذا النمط من التعبير)(١).

(ورغم الحبر الكثير الذي أريق منذ ربع قرن حول علاقة قصيدة النثر بالشعر، فما زالت قصيدة النثر العربية قصيدة عربية غير شرعية وغير مقنعة، إنها صنو العجز ومرادف الخيبة، وما زال مكانها هو النثر لا الشعر)(۲).

(لقد رفضنا قصيدة لا لنسبها الأجنبي (٣) بل لأن تاريخها عندنا حافل بقلة الشعر وكثرة النثر الرديء، أنت تقول أنها «نبضة كامنة» نحن نقول إذا كان من كمون في هذه النبضة الهابطة فهو للعجز، وإذا كان من بروز فهو للشهوة الشعرية الخائبة!)(٤).

(الأمر الذي ينير الانتباه أن أكثر الذين كتبوا قصيدة النثر أو دافعوا عنها لهم «موقف» من التراث العربي الإسلامي، إنهم هاربون من هذا التراث لا منطلقون منه، أن التراث في ضميرهم مشكلة لا عملية انتماء فخور)(٥).

(إني لا أريد أن أقول أن الفكر القابع وراء التنظير لقصيدة النثر هو فكر أقلى، وهناك ألف دليل على ذلك)(٦).

(لقد قرأت في الفترة الأخيرة كتباً في نقد الشعر فوجدتها مصابة بعدوى «قصيدة النثر» فبدلاً من أن تكون لغة النقد لغة علمية باحثة محللة منقبة مقارنة كانت لغة الطبيعة في ليلة من ليالي كانون: غيوم داكنة سوداء مشحونة بما لايعلم أحد حتى الناقد نفسه، وأفق ضبابي سديمي لايرى فيه شيء وهكذا وقع الناقد فرية الإبهام والتعمية، اصطاده

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦٦ ـ ٦٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦٣.

<sup>(</sup>٣) من المقرر عند الحداثيين أن التبعية للغرب ليست مذمة بل هي محمدة عند أكثرهم.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٦٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٦٦.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٦٧.

صاحب قصيدة النثر وقذف به في متاهاته، وتحول النقد إلى نوع من قصيدة النثر نفسها)(١).

(في خلال السنوات العشرين الماضية جرت أعظم عملية استيطان في الثقافة العربية أريد بموجبها زرع قصيدة النثر في الشعر العربي واعتبارها شكلاً شعرياً شرعياً)(٢).

وليس هذا موقف جهاد فاضل وحده، بل حتى خليل حاوي يهاجم هذه الفوضى المسماة «قصيدة النثر» فيقول عنها: (إنها ظاهرة مرض يسعى إلى إخفاء حقيقته ببهرج الصورة وزخرفها الزائف، ومما يلاحظ في شعر هؤلاء إن الانجذاب إلى صور ملتقطة من النتاج السوريالي تفرض عليهم طبيعة المضمون في شعرهم، لهذا يتكشف للمتبصر في صورهم أنها لا تعبر عن شحنة من تجربة شعورية مكثفة، وأفكار مكتنزة تذوب في وهج الشعور، بل عن تجارب مجتلبة تنطوي على فراغ في فراغ)(٣).

والرد على نزار قباني من كلامه أقوى وأشد، فقد تناول الشعر الحديث بأوصاف تنطبق أول ما تنطبق على مايسمى «قصيدة النثر» وإن كانت تعم كل الشعر الحديث، يقول قباني: (الشعر العربي واقع في أزمة ثقة مع الناس، فقد رمى نفسه من الطابق التاسع والتسعين للقصيدة القديمة، ولايزال عالقاً بين السماء السابعة والأرض، أفلت رجليه عن حافة الشرفة العتيقة، ولم يجد أي شرفة بديلة يتعلق بها، كل هذا يجري والناس الذين تحت يضحكون يصفرون ويطلقون النكات على هذا المجنون الهابط عليهم من كوكب لايعرفونه والذي يتكلم بلسان لايعرفونه...

نطلب من الشاعر الحديث أن يكون طبيعياً؛ لأن النتاج الشعري الذي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٨١. وانظر: نقد بدوي الجبل لقصيدة النثر في المصدر نفسه: ص ٣٩٩ ص ٣٩٦، ونقد جوزيف نجم لها أيضاً ولعموم الحداثة في المصدر نفسه: ص ٣٩٩ \_ .٤٠٠.

نقرأه (١) اليوم هو ضد الطبيعة وضد نفسه وضد النظام الشعري)(٢).

ويتحدث سامي مهدي (٣) في كتابه أفق الحداثة عن الصراع بين عصابة شعر وأضدادهم من الحداثيين حول الشعر الحر وقصيدة النثر، ثم يقول: (لكل ماتقدم انجلى الصراع عن النتائج التالية:

١ - لم يجد الشعر الحر مريدين له أو مروجين، ولعله لم يستهو أحداً من الشباب سوى «رياض نجيب الريس<sup>(٤)</sup>» الذي أصدر مجموعة يقتفي فيها أثر توفيق صايغ...

٢ - وجدت قصيدة النثر أرضاً خصبة لها في صفوف قطاع من الناشئين في لبنان، هم أولئك الذين تعلموا اللغة الفرنسية، ووجدوا في أطروحات مجلة شعر ما يبرر لهم الانقطاع النفسي عن التراث العربي، والانصراف عن دراسته والبحث فيه، وما يزهدهم في علم العروض ويشجعهم على إهماله كاملاً، ونبذ الوزن والاستخفاف بقيمته، واعتبار كل ذلك أموراً لا غنى فيها ولا أهمية لها.

٣ - أمّا في باقي أقطار الوطن العربي لم تجد قصيدة النثر إلا عدداً ضئيلاً من المريدين...)<sup>(٥)</sup>.

(وهكذا استنفذت قصيدة النثر نفسها بعد سنتين أو ثلاث من استيرادها، وانتهى الشعراء الذين اتخذوها شكلاً وحيداً للتعبير الشعري إلى

<sup>(</sup>١) هكذا، والصواب: (نقرؤه).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٣٨ ـ ٢٣٩.

<sup>(</sup>٣) سامي مهدي ناقد عراقي حداثي، له كتاب أفق الحداثة وحداثة النمط، فضح فيه حداثة مجلة شعر، ولكن من وجهة نظر قومية وحداثية أخرى.

<sup>(</sup>٤) رياض نجيب الريس حداثي شامي، من أتباع يوسف الخال، وحركة شعر، أنشأ مجلة الناقد في لندن وداراً سماها رياض الريس للكتاب والنشر، وراح يجمع من خلالهما فلول مجلة شعر، ويستكتب الملاحدة والحاقدين على الإسلام، وخصص جائزة بعنوان جائزة يوسف الخال للشعر.

<sup>(</sup>٥) أفق الحداثة وحداثة النمط: ص ٣١ ـ ٣٢.

طريق مسدودة وخير مثال على ذلك أنسي الحاج، فإذا كان الرجل قد كابر واستمر ونشر ثلاث مجموعات بعد إيقاف مجلة شعر، فإن هذه المجموعات لتشهد على سقوطه السريع في «النمط» و«التكرار»...، وهكذا أثبتت التجربة أن قصيدة النثر هي شكل من أشكال التعبير النثري التي تتشبه بالشعر للاستفادة من بعض خصائصه، وليس فيه ما يبرره سوى ذلك)(١).

وقد ذكر مؤلف «أسئلة الشعر» مدى الحيرة والاضطراب عند الحداثيين في تفسير مصطلح حداثة، ثم تجربة مجلة شعر واصطدامها بالجدران إثر عبثها باللغة والشعر من خلال طروحاتها، ثم يأتي بنموذج من شعر الانحطاط العربي الحديث، من كلام أنسي الحاج، مقطوعة بعنوان «حديث مع أبي التهوف» تثبت مقدار الانحطاط الحداثي (٢).

وفي الحقيقة أن ما ينطبق على قصيدة النثر ينطبق أيضاً على أنماط أخرى من الحداثة، ويصح إطلاقه على مشاريع حداثية عديدة، ولكن المكابرات الحداثية ما تزال تضرب بأطنابها على قلوب الحداثيين.

وبعد هذه النصوص العديدة التي تبين مدى تفاهة «قصيدة النثر» وهي شهادات من داخل الاتجاه الحداثي، يُمكن لنا أن نتبين إلى حد بلغ الكذب الفكري والادعاء الحداثي والتدنيس الاعتقادي عند نزار قباني حين يجعل قصيدة النثر تعود في أصولها إلى القرآن.

وليست هذه الوحيدة من أوابد هذا الحداثي، بل له أقوال أخرى من قبيل قوله: (ويسألونك عن الشعر قل الشعر من علم ربي)<sup>(٣)</sup>.

ويشبه قول نزار قباني الذي يلحق فيه قصيدة النثر بالقرآن قول الحداثي اليمني عبدالعزيز المقالح الذي يخلط فيه الأمور خلطاً حداثياً معهوداً، وذلك في قوله: (المفهوم الحقيقي للشعر عند العرب وعرب الجاهلية بخاصة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦٩، ٧٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: أسئلة الشعر: ص ٣٣.

<sup>(</sup>٣) فتافيت شاعر: ص ٨٥.

لا يجعل الوزن شرطاً ضرورياً لتكون الكتابة شعراً ولم يظهر مفهوم الشعر «هو الكلام الموزون المقفى» إلا في عصور متأخرة، ولو قد كان ذلك المفهوم شائعاً لما كان ذلك الوقف العجيب من القرآن الكريم، هذا الكتاب المقدس الذي ادهشهم بإيقاعه الجميل وببلاغته المنتقاه... إن فارقاً كبيراً بين المعلقات ومعمارها وبين هذا المعمار القرآني العجيب، ومع ذلك فقد اختلط الأمر على عرب ذلك الحين فتوهموه شعراً، ماذا يعني هذا الموقف؟!)(١).

بل نقول: ماذا يعني هذا الكلام؟ وفيه من الكذب والمغالطة وقصد تدنيس القرآن الشيء البين، فما هو الدليل على أن العرب كانوا يجعلون الشعر بلا وزن ولا قافية؟، إن هذا دليل آخر يضاف إلى الأدلة الكثيرة التي تثبت جرأة الحداثين على الادعاءات الكاذبة من غير حياء ولا تردد.

ثم ما هذا الربط المتهافت بين الشعر الوهمي الذي ادعى وجوده، والقرآن العظيم؟، ألم يعلم أن وصف الكفار للقرآن بأنه شعر هو ضمن أوصاف أخرى أرادوا منها التنفير من القرآن والرسول على والتقليل من شأنهما.

وقد قالوا بأنه سحر وأنه قول مجنون، فهل يصح بناء على استنتاج المقالح أن يقال بأن في القرآن تشابهاً مع السحر والكهانة؛ لأن العرب كانت تعرف زمزمة السحرة والكهان؟، ووصفت القرآن بالسحر؟، نعم قد قال ما يشبه هذا نصر أبو زيد في كتاب مفهوم النص(٢).

وهل يصح بناء على استنتاج المقالح ونصر أبو زيد أن يقال بأن القرآن قول مجنون كما قال الجاهليون؟، وقد كانوا يعرفون الجنون والمجانين؟.

الحقيقة أن الكفار قديماً وحديثاً يعانون من الوقوع تحت وطأة التناقض بين الحقيقة الناصعة التي يعرضها عليهم الإسلام من غير شوب ولا شك،

<sup>(</sup>١) قضايا الشعر المعاصر: ص ٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: مفهوم النص: ص ٣٣ ـ ٣٧، ٣٩، ٤٠، ٥٥.

وبين ما اختاروه لأنفسهم من مذاهب باطلة يغلفها عناد أجوف وشبهات عارمة يحاولون بها أن يقذفوا في وجه الحق بأي دعوى ولو كانت صفراء باهتة كالحة كلاحة أفكارهم، ولو كانت متناقضة تناقض عقائدهم.

> ومن هذا القبيل ـ أعني إلحاق القرآن بالشعر ـ قول البياتي: (خرجت من نار الشعر الآيات.

> > ونبيو الثورات

فلماذا شاعرنا مات؟

فوق رصيف مهجور، منتحراً بفقاعات الكلمات)(١).

وقبل أن استرسل في ذكر شواهد من الحداثة الأدبية على انحرافاتهم في باب الكتب المنزلة والقرآن خاصة، أود أن أستأنف الحديث كرة أخرى مع الحداثة الفكرية، بعد أن سردت جملة من أقوال فلاسفة الحداثة ونقادها.

فها هو أحدهم يهاجم سيد قطب<sup>(۲)</sup> ـ رحمه الله ـ ومنهجه في التركيز على قضية الحكم بما أنزل الله والذي سماه «المشروع القطبي»، وفي هذا السياق يعترض على سيد احتجاره ـ حسب زعمه ـ حق فهم القرآن وإدانة كل من يخالفه<sup>(۳)</sup>، وهو بهذا لايدين سيد قطب وحده بل يدين كل اتجاه

<sup>(</sup>١) ديوان البياتي ٢/٤٤٣.

<sup>(</sup>Y) هو: سيد بن قطب بن إبراهيم، كاتب إسلامي شهير وداعية كبير، ولد في قرية من قرى أسيوط عام ١٣٢٤ هـ، أرسلته الحكومة المصرية للدراسة في الغرب فعاد من هناك مقتنعاً بزيف الغرب وأمريكا خاصة، وبأن الحل في الإسلام وحده، وانضم إلى الإخوان بعد الثورة المصرية فسجن، فعكف على تأليف الكتب ومنها كتابه الكبير الشهير «في ظلال القرآن» وكتابه «معالم في الطريق» وغيرها من الكتب التي انتشرت في كل بقاع العالم الإسلامي لقيت قبولاً هائلاً وأحدثت تأثيراً كبيراً وخاصة بعد أن قتله جمال عبدالناصر سنة ١٣٨٧ هـ، انظر: الأعلام ٣/١٤٧ ـ ١٤٨٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: قضايا وشهادات ٤/خريف ١٩٩١ م/١٤١١ هـ: ص ١٧، والقول لسعد الله ونوس.

قائم على وجوب فهم القرآن وفق الموازين والضوابط والأحكام الشرعية؛ لأنه يريد ـ وكذلك سائر العلمانيين ـ أن تمحى هذه المعايير والضوابط في قضية فهم القرآن وتفسيره وتطبيقه ليصبح سهلاً عليهم حينئذ أن يدخلوا عليه بأنواع شكوكهم وشبههم وإلحادياتهم، فهذا الكاتب نفسه بعد أن اعترض على سيد قطب ومنهجية الفهم والتفسير للقرآن، يتحدث عن الإنسان الذي يتجه إلى الله تعالى أنه إنما يفعل ذلك ليتخلص من الحكام المستبدين الظالمين، يقول ذلك ليصل إلى نتيجة علمانية حداثية مفادها أن إقبال الناس في بلاد المسلمين على انتخاب المسلمين المتمسكين بدينهم والدعوة إلى تطبيق شريعة الله إنما سببه مايشعرون به من ظلم، فهم يبحثون عن حلول طوباوية ـ حسب تعبيره ـ أي أن التدين والإيمان بالله تعالى ليست منبعثة من يقين واستسلام ومحبة وخضوع لله تعالى بل من حاجة مادية بحتة.

يقول: (إن المدجنة الحقيقية التي تفرخ هذه الجماعات هي الأنظمة العسكرية المستبدة، فهذه الأنظمة التي خنقت روح الشعب، وأغرقته بالشعارات والرعب، وفاقمت مشكلاته بالتبعية والنهب، هي التي تدفع هذه الأجيال الممزقة والمهشمة إلى حلول طوباوية وردود فعل يائسة، وحين يخير إنسان مقموع ومنهوب بين إله أرضي يقمعه وينهبه ويفرض عليه فوق ذلك عبادته، وبين إله ديني يعده بالخلاص والمثوبة، فإن من الطبيعي أن يفر من زنازين الأرض إلى فضاء السماوات)(١).

وفي مجلة الناقد يجعل أحد الحداثيين قضية القراءات القرآنية مجرد اختلاق من بني أمية الذين لم يكتفوا - حسب زعمه - بذلك بل سعوا في إيجاد أطنان الأحاديث المنسوبة للنبي في فضائل معاوية وبني مروان ليجري كل ذلك في خط متواز ومتزامن مع إعمال السيف في رقاب من يجرؤ على رفع صوته أمام خليفة الله في خلقه (٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٠ والقول لسعد الله ونوس.

<sup>(</sup>٢) مجلة الناقد ـ العدد الثامن شباط فبراير ١٩٨٩ م/ ١٤٠٩ هـ: ص ١٧ من مقال بعنوان السلفية وأثرها في حداثية الآداب لأنيس الجزائري، وفيه حط على الإمام=

وهذا أيضاً دليل جديد على الجهل والمجادلة بالباطل والدعاوى الكاذبة التي لا رصيد لها في ميزان الحقيقة.

وفي العدد نفسه يكتب أحدهم عن مجموعة من الكتب التراثية التي تعرضت لشرح بعض قضايا الجنس، ويستنتج من هذه الكتب وفق عقله المريض قولاً شنيعاً ينقله عن أحد أشباهه من الحداثيين فيقول: (إن قراءة القرآن مهيئة للجماع...، إن القرآن إذا هو الكلام الشعائري الفاتح للشهية، إنه وسيلة الجماع)(١).

وفي عدد آخر من مجلة «الناقد» الابن غير الشرعي لمجلة شعر وعصابتها، والامتداد المظلم لمشروع يوسف الخال، يتصدى الصادق النيهوم (٢) - كعادته - للإسلام ومصدره الأول القرآن العظيم، ثم للمصدر الثاني السنة المطهرة، فيقول: (ميزة كل كتاب مقدس، إن معلوماته تصبح تلقائية غير قابلة للجدل، وهي ميزة مفيدة - فقط - إذا كانت المعلومات نفسها حقائق نهائية. . . . ، أسطورة تعلن أن المرأة نفسها مجرد مخلوق جانبي صنعه الرب من ضلع آدم، وهي ترجمة سحرية لحكمة تريد أن تقول: مكان المرأة إلى جانب الرجل . . .

. . . وإذا كان الحجاب قد أصبح الآن فريضة إسلامية، يدعو إليها

مالك \_ رحمه الله \_ بأبشع الألفاظ والتهم باعتبار مذهبه هو السائد في بلاد المغرب وهو الذي يقاوم الاستغراب والتفرنس.

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٦٩ من مقال لعبود سليمان بعنوان التراث الجنسي، وينقل عن المغربي عبدالكبير الخطيبي النص المذكور.

<sup>(</sup>٢) الصادق النيهوم، كاتب علماني حداثي من ليبيا، يقيم في جنيف، صدرت له عدة كتب منها فرسان بلا معركة، ومن هنا إلى مكة، وصوت الناس. محنة ثقافة مزورة، وهو كاتب حاقد على الإسلام، جاحد أن أركانه خمسة، وجاحد للغيبيات ومنكر لأركان الإيمان، ويمتليء كلامه بالتهكم والسخرية بالدين الإسلامي مع جهل فاضح، وينضح ببغضاء شديدة للصحوة الإسلامية المعاصرة ولدعاتها ولعلماء الإسلام وللحركات الإسلامية، اتخذ مجلة الناقد منبراً لتسويق أفكاره الضالة، ووجدت فيه المجلة بغيتها في التنفيس عن أحقادها ضد الإسلام. انظر عنه: مجلة الناقد ـ العدد الأول: ص 11.

الوعاظ علناً باسم الإسلام، فإن هذه الدعوة ليس مصدرها النص القرآني بل مصدرها أن الواعظ المسلم يتكلم لغة عبرانية من دون أن يدري، فمن مطلع القرن الهجري الأول كان الفقه الإسلامي يتلقى علومه بحماسة كبيرة في مدرسة التوراة، وكان موضوع الطمث قد أعيد إلى خانه «النجاسة» من جديد، فتحولت المرأة المسلمة خلال فترة الطمث إلى امرأة «غير طاهرة» مرة أخرى، وعمد الفقهاء إلى إبطال صلاتها وصيامها طوال أيام المحيض في فتوى، لاتستند إلى نص القرآن بل تستند إلى قول التوراة «كل شيء مقدس لاتمس، وإلى المقدس لاتجيء». . . فحجاب المرأة ليس شريعة من أي نوع بل منهجاً تربوياً مكتوباً بلغة السحرة، قاعدته النظرية أن «المرأة مخلوق نجس» وقاعدته العملية أن يقنع المرأة نفسها بقبول هذه الشخصية، وهي كارثة تحققها فكرة الحجاب. . . ، فالمرأة المحجبة لاتخفى نفسها كالطفل داخل عباءة؛ لأنها امرأة ورعة بل لأنها امرأة مسحورة، تعرضت لحرب نفسية رهيبة، شنها السحرة ضدها طوال ثلاثة آلاف سنة، ضمن خطة تربوية مكتوبة بلسان أكبر ساحر في العالم، وقد نجم عن هذا الضغط الهائل شل عقل المرأة وتدنيس جسدها، وأتاح إدانتها ـ شرعياً ـ بأنها «ناقصة عقل دين» وأحالها إلى مخلوق مريض في حاجة ماسة إلى رحمة الله، إن الحجاب فكرة فظيعة إلى هذا الحد)(١).

إن هذا القول يعطينا صورة عن الجهل الكبير الذي يعيشه الحداثيون والعلمانيون، والمغالطات الجلية التي يتخذونها في سبيل مضادة الإسلام والحق والدين، ومن يطلع على هذا القول وأشباهه الكثيرة لهذا «النيهوم» يحمدالله على العقل والسلامة من داء الجهل، ونظرة عجلى من أحد عامة المسلمين لهذا الكلام - فضلاً عن متعلميهم - يدرك مقدار الجهل والعته الفكري والضلال المبين ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَهُ يَهَا وَلَكِنَهُ وَ أَخَلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَاتَبَعُ مَثَلُ الْقَوْمِ النَّيْنَ فَاقَصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَهُمْ يَتَفَكَّرُونَ اللَّهُ سَالَة مَثَلًا القَوْمِ اللَّيْنَ كَذَبُوا بِالنِينَا فَاقصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَهُمْ يَتَفَكَّرُونَ اللَّهُ سَالَة مَثَلًا

 <sup>(</sup>۱) الناقد ـ العدد ۱۳ تموز ۱۹۸۹ م/ ۱٤٠٩ هـ: ص ٦ ـ ٧.

ٱلْقَوْمُ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِنَايَدِينَا وَأَنفُسَهُمْ كَانُوا يَظْلِمُونَ ﴿ ﴿ اللَّهِ ﴿ (١).

ويفتح أحد الحداثيين باب التأويل لنصوص الشرع، ولكنه ليس التأويل الكلامي الذي كان أهل الكلام يقولونه في ظل إيمانهم بالنص الشرعي جملة وعلى الغيب، ولكنه التأويل الحداثي القائم على المادية وجحد الشرع جملة وتفصيلاً، يقول: (تخطي ظاهر النص والاهتداء بروحه يفتح ولاشك باب التجديد والتطور على مصراعيه لجهة مستلزمات الحياة اليومية . . . ، أصحاب الآفات الطبقية يؤثرون التقيد بحرفية النص والالتزام بجزئيات القواعد، وبظاهر التعاليم والشعائر بدل الغوص في بحر التبحر والتأويل الواسع)(۲).

من المؤكد أن عدوى الباطنية لم تعد مقصورة على الطوائف الإسماعيلية والنصيرية والدرزية وأشباهها، بل امتدت على نطاق واسع تحت شعار التحديث والعلمانية ولافتات «الإسلام المنفتح المستنير» والجامع بين الاتجاهين تخريب الدين وهدم قاعدة التشريع والتدين.

والقول السابق في فتح باب التأويل العلماني للنصوص، نادى به توفيق الحكيم حين سئل (هل يُمكن لدولة عصرية اعتماد الإسلام كنظام حكم؟) فأجاب: (ممكن، ولكن يتعين اعتماد تفسيرات جديدة تتفق والمفاهيم العصرية، والمؤسف تبنى البعض تفسيرات القرون الوسطى للنصوص الدينية)(٣).

لقد شرق الحداثيون والعلمانيون بالإسلام الذي صمد أمام هجوم أساتذتهم الغربيين، ثم أمام دسائس أتباعهم اللادينيين من أبناء المسلمين، فما وجدوا وسيلة لتجاوزه وإبطاله إلا بخلخلته ومحاولة إفساده من الداخل، كما حاول الباطنيون من قبل، وما الدعوات الحداثية التي تنادي بتفسير القرآن تفسيراً يتفق مع المفاهيم العصرية، أو تأويله تأويلاً يتخطى ظاهر

<sup>(</sup>١) الآيتان ١٧٦ ـ ١٧٧ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢) رأيهم في الإسلام: ص ٨٦، والكلام للعلماني حسين أحمد أمين.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٠٥.

النص وحرفية الشعائر والعقائد إلا أحد الأمثلة على أساليبهم المتعددة في حرب الإسلام عقيدة وشريعة وأخلاقاً ﴿قَدْ بَدَتِ ٱلْبَغْضَآهُ مِنْ أَفْوَاهِهِمُ وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمُ آكَبُرُ ﴾(١).

نلتفت قليلاً إلى بهارج الدعايات الحداثية، والتمجيد لرؤوس الطواغيت، لنجد أن الحداثيين يسوقون بضاعتهم المستوردة من خلال احتفاليات ومدائح تتجاوز حدود العقل والمنطق ومن ذلك أنه قد (صرح أحدهم بكامل البلاهة إنه يرى في «مفرد بصيغة الجمع» لأدونيس ثاني اثنين في العربية: القرآن ونهج البلاغة)(٢).

هكذا نقل مؤلف كتاب أدونيس منتحلاً، والذي كشف فيه عورات السرقات الأدونيسية، ولكن بنفس حداثي وبعقلية علمانية لادينية، فها هو يسخر بالله تعالى وبالوحي الكريم في سياق اعتراضه على أدونيس الذي رد على من اتهمه بالانتحال والسرقة قائلاً: (إن تداخل النصوص أمر قائم حتى في النصوص المقدسة)، وأجابه: (لن نتوقف عند الجانب المضحك من إجابته، إذ يطالب لنفسه بما يجوز في النصوص المقدسة من تناسخ و «انتحال» ولن نرد عليه بالحجة اللاهوتية البسيطة التي ترى في النصوص المقدسة كتباً لـ «مؤلف» واحد متعال له أن يلعب بنصوصه مايشاء) (٣).

لايعترض مؤلف أدونيس منتحلاً على أدونيس في فكره وعقيدته، وإنّما يصفي حساباته معه جهة أنه سرق وانتحل وأخذ من غيره ونسبه إلى نفسه، وهذا من تسليط الله بعض الظالمين على بعض، أمّا الملة الحداثية فالناقد والمنقود يجتمعون فيها ويؤمنون بها، وإن اختلفت شعب ضلالهم داخل هذه الملة، ولا أدل على ذلك من النص السابق الذي تتحدر منه المضامين الحداثية الضالة المناقضة للدين القويم، حتى أصبحوا علامة على «اللادينية»

<sup>(</sup>١) الآية ١١٨ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٢) أدونيس منتحلاً: ص ٨٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٨٦.

في أبشع وأقذر صورها وتطبيقاتها، من غير إحساس بأدنى حرج من جهلهم المطبق وتناقضاتهم الهائلة.

خذ - مثلاً - هذا الناقد لأدونيس الذي كشف عواره في انتحالاته وسرقاته من كتب ومجلات الغربيين، لكنه نفسه لم يسلم من الانتحال، فها هو يردد ألفاظ الغربيين، فيما يتعلق بالوحي من أمثال «الحجة اللاهوتية» و «المؤلف المتعالي» و «النص المتعالي»، كل هذا من العقائد والأفكار المنتحلة التي ليست من تراث الأمة ولا من مصطلحاتها، فما الفرق إذن بين الاثنين؟.

بل ما الفرق بين هذين وسواهم من الحداثيين والعلمانيين؟ الذين لايخرجون من دائرة الانتحال والاستعارة مهما حاولوا التشبث بالتراث واللغة، ومهما ادعوا التحرر الفكري والاستقلال الثقافي؛ لأن القاعدة الفكرية التي ينطلقون منها ليست سوى أفكار الغربيين حشوا بها أدمغتهم وملأوا بها أوعيتهم ثم فاضت قلوبهم وألسنتهم وأعمالهم بما يؤكد أنهم دعاة على أبواب جهنم من أطاعهم قذفوه فيها، وهم من بني جلدتنا ويتكلمون بألسنتنا، والله غالب على أمره.

ولأستاذ الحداثة وسادنها الأكبر يوسف الخال أقوال في هذا الصدد من خلال أسئلة شكية يلقيها في قلوب الاتباع فتورثهم ريباً، ومن خلال تحليلات نصرانية حداثية تقود إلى الجحد وتوصل إلى الزعزعة التي هي من مقاصده الكبرى: فهو يصف طبيعة الوحي أو نظرية الوحي ـ حسب قوله ـ والفرق بين اللاتينية والعربية، فالمسلم يؤمن بأن الوحي منزل بالحرف والمسيحية ترى أن الوحي منزل بالمعنى، ثم يقول إذا كنت أشعر شعوراً مسيحياً فليس هذا أنني ضد التراث العربي(١).

أمّا كون الوحي منزل بالحرف، فهذا هو حال جميع الكتب المنزلة على الأنبياء، وأمّا النظرة النصرانية التي وصفها فهي تبرير كنسي للاختلاقات

<sup>(</sup>١) انظر: أسئلة الشعر: ص ١٥١.

والاختلافات التي أضافوها على التوراة والانجيل.

غير أن الخال يوضح في موضع آخر مراده بهذا الطرح، ويطرح استفهاماً شكياً يوصل إلى التشكيك في كون القرآن موحى به لفظاً ومعنى من الله تعالى، فيقول: (هل أن أحكام الشريعة إلهية أم من صنع البشر وبالتالي تحتمل التطوير؟.

وفي معرض هذا الاستفهام تستوقفنا مسألة أخرى: هل القرآن منزل حرفياً أم أوحي به معنى وروحاً، كما هي الحال بالنسبة للدين المسيحي)(١).

والخال الذي يقول: (أنني شاعر مسيحي، والمسيحية جزء من تراثي إن لم تكن في جوهره وصميمه) بيدو متفقاً مع ديانته حتى وهو في قمة الحداثة، التي كان من شأنها سلخ أبناء المسلمين عن دينهم، ففي معرض حديثه عن النصرانية والإسلام يرى أن من حسن حظ النصرانية إن جوهرها هو المسيح ذاته عليه الصلاة والسلام، وأن الذين شرحوها هم من صميم الحضارة، وأمّا الإسلام فإن جوهره القرآن وإن الذين فسروا واجتهدوا فيه لم يكونوا من صميم الحضارة، وهذا \_ حسب قوله \_ من سوء حظ الإسلام، يقول: (ينطلق كل دين من الدعوة إلى حياة أفضل ومصير أفضل، وبما أن المسيح لم يضع كتاباً، فإن جوهر المسيحية هو شخص المسيح لا ماروي عن لسانه وعن سيرة حياته، أمّا الإسلام فإن جوهره القرآن، ومن حسن حظ المسيحية أن الذين فسروا حياة المسيح وأقواله وشرحوها ولوهتوها هم عن صميم الحضارة الإنسانية النامية في حوض البحر المتوسط، هذه الحضارة التي قلنا \_ فيما سبق \_ إنها مركزت الجهد الإنساني العقلي والروحي، وهكذا جاءت المسيحية من ضمن هذه الحضارة الإنسانية فناعله وأغنتها، بل غيرتها وطبعتها بطابعها، ومن سوء حظ الإسلام فاغاعلت معها وأغنتها، بل غيرتها وطبعتها بطابعها، ومن سوء حظ الإسلام فتفاعلت معها وأغنتها، بل غيرتها وطبعتها بطابعها، ومن سوء حظ الإسلام فتفاعلت معها وأغنتها، بل غيرتها وطبعتها بطابعها، ومن سوء حظ الإسلام فتفاعلت معها وأغنتها، بل غيرتها وطبعتها بطابعها، ومن سوء حظ الإسلام

<sup>(</sup>١) رأيهم في الإسلام: ص ٢٨.

<sup>(</sup>٢) أسئلة الشعر: ص ١٥٣.

أن الذين فسروه واجتهدوا فيه لم يكونوا من صميم هذه الحضارة، بل كانوا على هامشها...)(١).

ولا عجب في أن يقف نصراني ضد الإسلام ويدافع عن ملته، بل العجب من الإمعات من أبناء المسلمين الذين يتخذون هذا إماماً وأسوة!!، ويرددون معه قوله:

(انبح فينا صوت الألوهية)(٢).

ويعتبرون ذلك هو بداية التحرر والانطلاق والنهضة!!.

ومن الاستخفاف بالقرآن قول نازك:

(يارب الحانة، أين الخمر؟ وأين الكاس

نادا الغانية الكسلى العاطرة الأنفاس

افدى عينيها بالقرآن وبالأقدار)(٣).

ولبلديها مظفر النواب الشاعر الرافضي الحداثي البذي أقوال عديدة، فيها تدنيس واستهانة بالقرآن وآياته كقوله يخاطب أحد الفدائيين في فلسطين:

(اهبط عليهم

فإنك قرآننا

قل هي البندقية أنت

ومالك من كفؤ أحد)(٤).

ويقول في مقطع بعنوان «آر ـ بي ـ جي» واصفاً التسلل الفدائي بين خطوط العدو: (ويدلف بين مدرعتين كأن بدايات الآيات المكية)(٥).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦٦.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية ليوسف الخال: ص ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) ديوان نازك الملائكة ٢/٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) مظفر النواب شاعر المعارضة السياسية: ص ٢٨.

<sup>(</sup>٥) مظفر النواب شاعر المعارضة السياسية: ص ٥٨.

ويقول:

(فإذا ما بسملت شاحنة بالحزن والبارود

سجلت على حاشية القرآن

اسما، شاحنات للذين استضعفوا

أهدافها شتى)(١).

ومن هذا القبيل في الاستهانة قول أمل دنقل في مدح أو رثاء أحد رفاقه:

(وكأن وجهه النبيل مصحفاً

عليه يقسم الجياع)<sup>(۲)</sup>.

ويضمن بعض الآيات القرآنية على النهج ذاته فيقول:

(اركضي أو قفي الآن أيتها الخيل:

لست المغيرات صبحاً

ولا العاديات ـ كما قيل ـ ضبحاً)<sup>(٣)</sup>.

ويتضح مقدار الاستهانة بالقرآنة وقائله ـ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ـ في إضافة عبارة «كما قيل» الموحية بالضعف والشك.

أمّا نزار قباني فإنه قد خطا في ميدان التسفه على القرآن والوحي خطوات واسعة، في كلامه النثري والشعري، وقد سبق نقل وصفه لقصيدة النثر بأنها مثل القرآن، ومن كلامه المملوء بالانحراف إلى أقصى درجة يمكن أن يصل إليها ضال أو ملحد، قوله: (إنني على الورق، امتلك حرية إله، وأتصرف كإله، وهذا الإله نفسه هو الذي يخرج بعد ذلك إلى الناس ليقرأ ما كتب، ويتلذذ باصطدام حروفه بهم، إن الكتب المقدسة جميعاً

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية الكاملة لأمل دنقل: ص ١٧١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٨٧.

ليست سوى تعبير عن هذه الرغبة الإلهية في التواصل، وإلا حكم الله على نفسه بالعزلة، ولعل تجربة الله في ميدان النشر والإعلام وحرصه على توصيل كلامه المكتوب إلى البشر، هي من أطرف التجارب التي تعلمنا أن القصيدة التي لاتخرج للناس هي سمكة ميتة أو زهرة من حجر)(١).

ليس بإمكان زنديق في الماضي أو الحاضر أن يتفوه عن الله تعالى وعن كتبه المطهرة بأكثر مما تفوه به نزار قباني في هذا النص.

أمَّا أمثلة الانحراف في شعره فكثيرة منها قوله:

(وكتبت شعراً لا يشابه سحره الا كلام الله في التوراة)(٢)

وقوله عن الحب:

(يمد عباءته تحت رأسي ويقرأ لي ما تيسر من سورة الصابرين) (٣).

ويصر الحداثيون على أن الكتب السماوية المنزلة من «تأليف الله» وهي عبارة مقصودة تدل على غاية الاستهانة بالله وبكتبه، وذلك حين يصفون الله بأنه مؤلف ـ تعالى وتقدس ـ ويجعلون الكتب مؤلفات، أي: مجموعة من أماكن شتى، ومن مصادر عدة كما يفعل البشر في الكتب التي يؤلفونها، ونزار قباني يصف الكتاب بهذا الوصف، ويستخف بها وبمنزلها ـ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ـ، وذلك في قوله:

(حين وزع الله النساء على الرجال

وأعطاني إياك، شعرت

إنه انحاز بصورة مكشوفة إلي

وخالف كل الكتب السماوية التي ألفها)(٤).

<sup>(</sup>١) أسئلة الشعر: ص ١٧٨.

<sup>(</sup>۲) الأعمال الشعرية الكاملة ١/ ٤٦٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ١٧٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/ ٤٠٢.

وتبلغ وقاحته غايتها حين يخاطب الخامس من حزيران قائلاً: (سوف ننسيك فلسطين

ونستأصل من عينيك أشجار الدموع

وسنلغى سورة الرحمن

والفتح

ونغتال يسوع)<sup>(۱)</sup>.

وفي سياق رفضه للأمة والتراث والتاريخ والحضارة وكل مايتصل بهذه القضايا من رموز يقول في مقطوعة بعنوان «أبي»:

(افتح صندوق أبي

امزق الوصية

أبيع في المزاد ما ورثته:

مجموعة المسابح العاجية...

وأهدم الشرق على أصحابه

تكية تكية

افتح صندوق أبي

فلا أرى

إلاّ دراويش ومولوية...

اسحب سيفأ غاضبأ

وأقتل المعلقات العشر والألفية...

افتح تاريخ أبي

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲۱۲/۳.

افتح أيام أبي أرى الذي ليس يُرى أدعية مدائح دينية... ابحث عن كتابة تخص هذا العصر أو تخصني فلا أرى حولى سوى رمل وجاهلية أرفض ميراث أبي وأرفض الثوب الذى ألبسني وأرفض العلم الذي علمني . . . أحرق رسم أسرتي أحرف أبجديتي... أدخل مثل البرق من نافذة الخليفة أراه لايزال مثلما تركته منذ قرون سبعة مضاجعاً جارية رومية اقرأ آيات من القرآن فوق رأسه مكتوبة بأحرف كوفية عن الجهاد في سبيل الله والرسول والشريعة الحنفية)(١).

هذه المقطوعة هي لسان حال الحداثيين ومنطق فعالهم، وهي تصوير واقعي وحقيقي لانفصالهم عن هذه الأمة وعداوتهم المتأصلة لها، وحقدهم الشديد عليها، على قرآنها وتاريخها وخلفائها وشرائع دينها وعلومها

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۳/۲۶۹ ـ ۲۵۳، وله أقوال أخرى تصور انحرافه في هذا الباب. انظر: المصدر نفسه ۳/۲۷۷، ۲۷۲، ۳۰۵، ۳۷۲، ۴۸۰، ۲۶۳.

وحضارتها، وإن أصح وصف يُمكن أن يوصفوا به هو قول الله تعالى: ﴿هُرُ اللهِ عَالَى: ﴿هُرُ اللهِ عَالَى: ﴿هُرُ اللَّهُ أَنَّكُ يُؤْتَكُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ أَنَّكُ يُؤْتَكُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُهُ مُ اللَّهُ أَنَّكُ يُؤْتَكُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَالَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

أمّا شاعر الأرض المحتلة عضو الحزب الشيوعي الإسرائيلي «محمود درويش» فيقول:

(أنا الحجر الذي مسته زلزلة

رأيت الأنبياء يؤجرون صليبهم

واستأجرتني آية الكرسي دهراً، ثم صرت بطاقة للتهنئات)(٢).

ويقول:

(وتناسل فينا الغزاة تكاثر فينا الطغاة، دم كالمياه

وليس تجففه غير سورة عمَّ، وقبعة الشرطي

وخادمه الأسيوي، وكان يقيس الزمان بأغلاله)(٣).

ويقول:

(ونمت على وتر المعجزات

ارتدتني يداك نشيداً إذا أنزلوه على جبل، كان سورة ينتصرون)(٤).

ويصف كغيره من الحداثيين الأمة ودينها بالرمل رمزاً للتخلف والرجعية:

(والرمل هو الرمل أرى عصراً من الرمل يغطينا

ويرمينا من الأيام...

والرمل جسم الشجر الآتي

<sup>(</sup>١) الآية ٤ من سورة المنافقون.

<sup>(</sup>۲) دیوان محمود درویش: ص ٤٨٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٤٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٥٣٦.

غيوم تشبه البلدان لون واحد للبحر والنوم وللعشاق وجه واحد

وسنعتاد على القرآن في تفسير مايجري

سنرى ألف نهر في مجاري الماء

والماضي هو الماضي، سيأتي في انتخابات المرايا

سيد الأيام

والنخلة أم اللغة الفصحي

أرى فيما أرى مملكة الرمل على الرمل)(١).

وهذه النصوص كلها من كلام درويش تدل على مقدار السفه الحداثي الذي يتخذ من القرآن العظيم وسوره غرضاً للسخرية، ورمزاً للضياع والتخلف والانحطاط، وتالله ما أصيبت الأمة بما أصيبت به من هوان ومذلة إلا عندما تركت القرآن ونهجه ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكا﴾ (٢).

وليس هذا مجرد قول ينبع من عاطفة إيمانية دينية ـ كما يحلوا للحداثيين أن يقولوا ـ ولكنها شواهد التاريخ والواقع تدل على ذلك أبلغ دلالة، أمّا التاريخ فيعرف العالم كيف كانت أمة الإسلام سيدة الأمم وماحية الظلم لما كانت مستمسكه بهدى الله تعالى.

وأمّا الواقع فيكفي أن نرى اليوم ونلمس ونشاهد التآلب العالمي الهائل والكبير على دعاة الإسلام وعلمائه الذين يدعون إلى تطبيق الإسلام تطبيقاً شاملاً، والخوف اليهودي من نمو وازدهار الحركات والدعوات الإسلامية في

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦١٠.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٢٤ من سورة طه.

البلدان، في الوقت الذي يمدون فيه أيديهم بالدعم المادي والمعنوي لكل القوى والأحزاب والمنظمات والمنظومات التي لاتتخذ الإسلام الأصيل منهجاً لها، أو تلك التي تتنكر للإسلام وتعاديه.

فإذا كان الغرب يرى أن الإسلام والقرآن هو مصدر تخلفنا كما يقول ذلك تلامذة الغرب من أبناء المسلمين، فلماذا لايتركنا الغرب نأخذ من إسلامنا وقرآننا مناهج حياتنا؟.

ألأنهم حريصون على تقدمنا وازدهارنا؟ أم لأنهم يعلمون أن المعركة مع الإسلام ليست كالمعركة مع الأنظمة التي غرسها الغرب ورعاها، من قومية وعلمانية واشتراكية وليبرالية وغيرها؟.

لقد رأى الغرب بعينيه كيف كان الإسلام المحرك القوي الشديد لجهاد الأفغان ومن ناصرهم من المسلمين، وكيف أدى ذلك إلى تحطيم الاتحاد السوفيتي، ولقد رأى الغرب كيف يكون المسلم الصادق في إسلامه، كيف يتغلب على محاولات الترويض والابتزاز والعمالة، ويستقل بسيادته وإرادته وفكره وعمله عن التبعية، كل ذلك يعطي دروساً من الواقع على أن الإسلام والقرآن والسنة والجهاد والشريعة هي مقومات الحياة العزيز القوية السعيدة، وما عداها ليس إلا السراب والخواء والضياع والذيلية والتدجين.

وقد مر معنا أمثلة لتسمية الكلام والفعل البشري سوراً وآيات، ومن ذلك قول معين بسيسو:

(تسافرين في كتاب الماء سورة اقرأ

ترجعين في كتاب النار سورة اكتب

تكتبين سورة المقاومة

والأرض قادمة)<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لمعين بسيسو: ص ٥٩٢.

وقد يقول قائل عن هذا المثال والأمثلة التي سلفت من جنسه، ما المانع أن نستعمل لفظ مصحف وآية وسورة؟.

والجواب على ذلك أن لكل لفظ من هذه الألفاظ دلالته الخاصة والمقدسة عند المسلمين فامتهانه وإنزاله من درجة قداسته إلى درجة وصف كلام البشر به، دلالة على عدم توقير مضامين هذه الأسماء الشريفة.

ولو أن أحداً أخذ لفظ حداثة أو إبداع التي لها عندهم المقام العالي، ثم وصف به الغائط أو المخاط أو أي شيء قذر، لرأيت حملات الدفاع والهجوم والمقاومة تنهال من كل صوب!!، ولايُمكن أن يقول أحد منهم حتى الداعين إلى تفجير اللغة بأن ذلك سائغ ومقبول، وهذا دليل على أن الألفاظ لها دلالالتها الخاصة والأسماء لها مضامينها التي تخصها.

أمّا سميح القاسم فإنه يصف نفسه ويضفي عليها مدائح «لا دينية» من قبيل قوله:

(أنا لم أحفظ عن الله كتابا أنا لم ابن لقديه قبابا أنا ما صليت وماصمت وما رهبت نفسي لدى الحشر عقابا والدم المسفوك من قافيتي لم يراود من يدي عدن ثوابا)(١)

فإذا كان المؤمن بالله تعالى وبدينه يفرح ويعتز بأنه يحفظ كلام الله ويصلي ويصوم ويخاف عقاب الآخرة ويرجو ثوابها، فإن الحداثي الماركسي يفتخر بأنه على عكس ذلك كله، فهو لم يحفظ عن الله كتاباً، ولا بعض كتاب، ولايريد ذلك ولا يحبه؛ لأنه قد تمهد عنده بناء على عقيدته الماركسية أن الدين خرافة، وأن الحياة مادة، وأنه لا شيء بعد هذه الحياة الدنيا، ومنطقهم اليوم هو منطقهم بالأمس ﴿وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا الدُنيَا نَمُوتُ وصفهم الباري \_ عَزَّ وَجَلً \_ أدق وصفه وصفهم الباري \_ عَزَّ وَجَلً \_ أدق وصف

<sup>(</sup>١) ديوان سميح القاسم: ص ٦٩.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٤ من سورة الجاثية.

وأوضحه في قوله سبحانه: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُواْ يَتَمَنَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَـٰمُ وَالنَّارُ مَثْوًى لَمُمّ ﴾(١).

وفي موضع آخر يجعل الحروف التي تخرج من شفة محبوبته في منزلة عظيمة بحيث يخضع لها الوحي ويسجد لها، وذلك في قوله:

(وحروف یسجد الوحي لها لسوی عاطفتي لم تسجد)(۲)

مع أنه ماركسي لايؤمن بالوحي، ولكنها الأساليب الحداثية والعلمانية التي تحاول طرد المفاهيم والألفاظ الإسلامية وتحطيمها مرة بالجحد ومرة بالتدليس، والمؤدى واحد.

ومن هذا القبيل ـ أيضاً ـ قول سميح القاسم في سخرية فجة ومادية وقحة:

(صوبوا كل التعاويذ بوجه الطائرات

ألبوا الله عليها

واقذفوها بالوصايا العشر

والجفر

وآيات السماء البينات)(٣).

مع أن الإسلام لم يدخل حقيقة في المعركة المعاصرة حتى الآن، والذي ناب عن الشعوب الإسلامية في المعركة مع اليهود ومع سندهم الغربي، هي الأنظمة والأحزاب العلمانية والقومية والاشتراكية والماركسية والوطنية، فلماذا تعلق الهزائم على الإسلام وعلى أهله؟.

ثم من الذي قال من المسلمين أن مقابلة الطائرات والقذائف تكون بالتعاويذ والدعاء فقط؟ ولماذا تلصق المفاهيم الخرافية بالإسلام؟ إن المسلم

<sup>(</sup>١) الآية ١٢ من سورة محمد.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٣٧.

يعتقد أن الله بيده النصر والهزيمة، وهو الذي شرع الجهاد القائم على فعل الأسباب المادية والاعتماد قلبياً على رب الأسباب، ومع فعل الأسباب يعوذ بالله ويدعو الله ويقرأ آيات الكتاب المبين، وهذه أيضاً من الأسباب العظيمة للنصر، ولكن الماديين لايفقهون ذلك، فقد عششت خرافات المادية الجدلية في أدمغتهم وعملت فيها عمل المخدرات، وصدق من سمى المادية «مذهب ذوي العاهات»(۱) ومن أطلق عليها وصف «الخمور الفكرية»(۲).

أمّا عبدالعزيز المقالح فإنه يجعل القرآن موضعاً للأساطير، فيتمنى أن نعيش في القرآن أسطورة جميلة، مثل سبأ وسد مأرب، وهذا تكذيب بالقرآن وترديد لقول الكافرين السالفين ﴿وَقَالُوا السَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ الْحَتَبَهَا فَعِي تُمُكُى عَلَيْهِ بُكُرةً وَأَصِيلًا (١٤) (٣).

يقول المقالح:

(لكم تمنيت لو أننا توقفنا عن الحياة من زمان

لو ارتضينا أن نعيش في «القرآن»

أسطورة جميلة

قصة سد حوله تقوم جنتان

عن اليمين والشمال

لكان أحنى

بالحجارة البادية الوجوم، بالرمال)(٤).

وهذا كلام في غاية الخبث والفضاعة حيث جعل القرآن مثوى التخلف والجمود والركود، وموئل الأساطير والخرافات والحكايات الكاذبة، ويضرب

<sup>(</sup>١) اسم كتاب للعقاد ينقض فيه المبادىء الماركسية.

<sup>(</sup>٢) اسم كتاب لسارتر يفضح فيه الممارسات الماركسية.

<sup>(</sup>٣) الآية ٥ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٤) ديوان المقالح: ص ١٥٤.

لذلك مثلاً بقصة مأرب التي ذكرها الله في القرآن في قوله تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ لِسَبَا فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةٌ جَنَّنَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالًا كُلُواْ مِن رِّزْقِ رَبِّيكُمْ وَٱشْكُرُواْ لَهُ بَلَدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ ﴿إِنَّ ﴾(١).

ومن العجائب الحداثية أن هؤلاء يجحدون الحقائق ويجعلونها أساطير، ويؤمنون بالأساطير والأكاذيب المعاصرة ويجعلونها حقائق، نقرأ لهذا الجاحد قصائد امتداح وتمجيد للشيوعية الماركسية تحت عناوين مثل «نشيد الذئاب الحمر» $^{(7)}$  و «قبلة إلى بكين» $^{(7)}$  و «البرجوازي» $^{(2)}$  وغيرها كثير.

ولما يمت المقالح بعد، وقد رأى بعينيه سقوط هذه الخرافات المادية، وتهاوى هذه الأساطير الماركسية من عدن إلى موسكو.

أمّا ممدوح عدوان فيصور الزمن الحاضر بأنه غير ماجاء في كتب الله، وغير ما أنذر الأنبياء به، ثم يقرن هذه المعاني الجليلة في مساواة تدنيسية بكتب الماركسيين، فيقول:

(أنت مازلت تحلم أن تستعيد لدمعتك الكبرياء

تبتغي أن تطال السماء

إنه زمن غير ما علموك

وغير الذي جاء في كتب الله.

أو كتب الماركسيين

غير الذي أنذر الأنبياء به)<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>١) الآية ١٥ من سورة سبأ.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٢٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٧١.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية الكاملة لممدوح عدوان ج ٢ لابد من التفاصيل: ص ٢٨.

أمّا أحمد دحبور فإنه يسمى الوحي صوت الله ويجعله حجراً، وذلك في قوله:

(يا أم: عدت، تعثر الدم في:

ناقة عمري الخضراء... اترابي، وصوت الله...

أحجار تهر عن الجبين)(١).

وفي رثائية حداثية لأحد الفلسطينيين الماركسيين يذكر آية الكرسي علامة على الرأسماليين العرب، ويجعل التمسك بها وصفاً ملازماً للطمع والجشع فيقول:

(ستأتي الريح بالبياع والشاري

وبالمتمسكين بآية الكرسي، ماع لعابهم نفطاً على الصحراء

سيطلب لحمنا لوليمة البجزار والضاري...

كذلك علمتنا سورة الموت)(٢).

أمّا في مجال الرواية فنجد أن عبدالرحمن منيف في مدن الملح ينسب كلاماً عادياً إلى الله سبحانه إمّا جهلاً، وإمّا استخفافاً واستهانة، يقول على لسان أحد الشخصيات: (الله جلت قدرته، فتح أبواب السماء على هذا الشعب الطيب الفقير، فبعد انتظار طويل، أطول من انتظار يعقوب لابنه يوسف، بعد أن كان الناس يأكلون الجراد والتمر وخبز الشعير ويموتون من سوء التغذية والطواعين قال لهم الكريم: كفاكم جوعاً وعذاباً يا عبادي الصابرين فقد رأفت بكم وأنا حين أرأف وأجود أفعل ذلك بلا حدود، وإذ كنت قد بلوتكم فيما مضى من الزمان بالجوع والحكام الظالمين، فإني اليوم

<sup>(</sup>۱) ديوان أحمد دحبور: ص ٧٨ \_ ٧٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٨٧.

أرفع عنكم الكرب وعذاب الدنيا لأحاسبكم في الآخرة، امنحكم اليوم سلطاناً ليس كالسلاطين وافتح لكم خزائن الأرض أجمعين)(١).

أمّا ابن جلون فإنه يصف القرآن بأنه ليس فيه شيء إلا الوهم، وذلك في سياق قوله: (الموتى أو مرتلوا الآيات القرآنية المحفوظة بشكل سيء، المرتلة بشكل سيء، أو المرتلة بيقين جسد جائع يتمايل لكي يوهم بأن الرسالة في الطريق القويم)(٢).

ويجعل إحدى الشخصيات يعلم القرآن للصغار مثل الشعر ثم يطرح أسئلة شكية في الأديان على لسان الأطفال، فيقول: (لابد أن أذهب، فالأطفال رهيبون، إنني أحاول تعليمهم القرآن مثلما كنت سأفعل بشعر رائع، لكنهم يطرحون أسئلة مربكة من قبيل «هل حقاً سيدخل جميع النصارى النار؟» أو «بما أن الإسلام هو أفضل الديانات فلماذا انتظر الله طويلاً لكي ينشره؟» وكجواب أردد السؤال رافعاً عيني إلى السقف: «لماذا وصل الإسلام متأخراً جداً؟»)(٣).

قد يقال بأن هذا توصيف لحالات معينة يسوقها الروائي على سبيل المعالجة، ولكن القارئ لهذه الرواية كلها يعلم أن هذه الأقوال والشكوك هي عقائد المؤلف يصوغها على شكل روائي، وقد أجاب على الأسئلة الشكية السابقة بشك آخر مثله ثم أضاف (لقد سبق أن فكرت في هذا ولكن كما ترى أنا مثلك أحب القرآن كشعر رائع وأمقت الذين يستغلونه في تشويشات ويحدون من حرية الفكر إنهم منافقون)(1).

أمّا الرواية النجسة المسماة «مسافة في عقل رجل» فقد امتلأت بأوقح وأدنس العبارات ضد الوحي والكتب المنزلة وضد الله العلي العظيم، ومن ذلك قوله: (إذا كانت الأديان قد اعتبرت بعض الكتب معجزة وبعض

<sup>(</sup>١) مدن الملح ٢ ـ الأخدود: ص ١١١.

<sup>(</sup>٢) ليلة القدر: ص ٢٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٥٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٦٠.

القدرات كشفاء المرضى وإتيان بعض الخوارق معجزة...، فهذا لايعني مع افتراضها كذلك أن الله قد اتصل بهؤلاء البشر ليلهمهم إياها...، مثل هذا القول يؤدي بنا إلى طريق تحفه الحيرة والغموض والأشواك...، فماذا لو العي أحد العلماء أن اختراعه ملهمة ألهمه الله إياها، وماذا لو سار في الطريق لنهايته وادعى النبوة طالباً من الغير أن يأتي بمثلها، وماذا لو عجز هذا الغير!! هل نعترف بمثل هذا العالم نبياً مرسلاً؟! مثل هذه الاستنتاجات تجرنا في النهاية لمتاهات تضيع فيها ومضة العقل البشري ليتحول إلى قطعة من الصفيح الصديء...، ويتوه داخل اللامعقول، لذلك فيجب للثبت من صدق الادعاء لقيام مثل هذه الصلة المفترضة بالله أن يثبت بدءا(١) ذي بدء حقيقة هذه الصلة وصحة وجودها، لا أن يفرض على الإنسان الإيمان بها متحاجاً في ذلك بالمعجزة المتمثلة في الاختراع أو الاكتشاف أو إبراء الأكمه أو كلمات منظومة، بل ويذهب إلى أبعد من ذلك فيفرض على الإنسان الولاء والإيمان بأمور أخرى هلامية لا يفهمها العقل ولا يستسيغها المنطق)(٢).

ثم يطرح سؤالاً إلحادياً يمهد به لشكوكه وخرافاته التافهة: (هل الكتب السماوية من عند الله؟)(٣).

ثم يقول بعد ذلك: (إذا كانت الإجابة بالإيجاب فكل ما جاء بالكتب السماوية من تأليف الله هو المؤلف العظيم، وما الأنبياء إلا مستقبلين؛ ولأن الله كامل لا يخطيء، إذن فكل ما جاء بالأديان من أحكام واجبة الطاعة، والطاعة العمياء، ومن ثم لايصح ولايجوز نقاشها، ويجب الأخذ بها في كل التشريعات الوضعية، كل صغيرة وكبيرة، ومنكرها متمرد على قانون الله وجب عقابه وسحقه، هذه الأحكام كل لايتجزأ وحدة واحدة، وإذا كان هذا كذلك، وإذا كان ما ورد بها من أحكام ليست سوى قوانين أملاها الله على البشر فيمتنع حيالها أن يفسرها دون الخروج على نصها،

<sup>(</sup>١) هكذا والصواب: بادئ.

<sup>(</sup>٢) (٣) مسافة في عقل رجل: ص ١٩٣.

- ومن ثم فيحظر على العقل البشري نفي تنزيل الكتب السماوية...)(١).
- (... يصبح الإنسان بهذا المعنى مجرد وسيلة، قطعة شطرنج على لوح الأديان)(٢).
- (... أحكام الأديان ليست سوى قطع شطرنج على مربع الحياة يُمكن في أي وقت من الأوقات استبدالها بصيغة أكثر نضجاً واتساقاً مع العصر)<sup>(٣)</sup>.
- (... إذا كان النص الوارد في الكتب السماوية وسيلة لإسعاد البشر من أجل حياة أفضل، أوليس للإنسان وهو حقل تجارب مثل هذا النص أن يدرس ويحلل معانيه ومنطوقه وحيثياته ليعرف جدواه وصلاحيته للتطبيق حتى ولو أدى الأمر لرفضه)(٤).
  - (... لايتحصن أي نص مهما بلغت قداسته بمقولة انه سماوي) $(^{\circ})$ .
- (... إن مناقشة قضية تنزيل الكتب السماوية بالتحليل والرأي الدارس باتت ملحة بعد أن أغلقت على العقل الجماعي النوافذ وأوصدت دونه الأبواب ولم يعد ثمة وسيلة لتنقية الهواء الفاسد سوى ثغرة تطل منها على الحقيقة خلف جدار الخوف...، إن فتح تلك الثغرة بمعول الجدل والنقاش من شأنه أن يثري الحركة الفكرية برأيان متعارضان (٢) يطرقان الحديد وهو ساخن، يطرحان أبعاد القضية وأدق تفاصيلها على بساط البحث يشرحان جسدهما المنهوك، لنتبين في النهاية أساس الداء، ولنبتر بمبضع الحقيقة الآفة الشريرة، فمن المرض إلى الشفاء، ومن الشك إلى اليقين، سواء كان هذا اليقين مع أو ضد الرأي القائل بالتنزيل، وننتهي بهذا إلى ثورة فكرية، ريح صرصر عاتي تسقط كثيراً من أوراق الخريف المتمثلة في الخرافات التي عاشت قروناً تلوث طهارة العقل الجماعي)(٧).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) (٣) (٤) المصدر السابق: ص ١٩٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١٩٦٠.

<sup>(</sup>٦) هكذا، والصواب: برأيين متعارضين.

<sup>(</sup>V) المصدر السابق: ص ١٩٦٠.

وكلامه من هذا القبيل كثير<sup>(۱)</sup>، وهو على النمط المتهافت الذي يلقي الشك والشبهة ويبني عليها الحكم، والناظر في أصول جدليات الكافرين حول الحقائق الدينية يجد أنها تعتمد على:

(١ ـ الاحتجاج بما كان عليه الآباء وجحود الحقائق والأدلة الظاهرة بالمكابرة.

٢ ـ الإصرار على اعتبارها من قبيل السحر أو الكذب أو الباطل، أو أساطير الأولين، وظاهر أن مثل هذا ليس بحجة وإنّما هو فرار من الإذعان إلى إطلاق الشتائم، وتكذيب للحقائق بالأوهام.

٣ ـ الاحتجاج بالاستغراب والاستبعاد دون سند من العقل الصحيح، والاستغراب والاستبعاد حجة مرفوضة؛ لأنها تعتمد على عدم الألف للموضوع أو أنه لم تسبق فيه مشاهدة حسية، وليس شيء ذلك بمقبول منطقياً، فما كل حقيقة بحب أن تكون مألوفة، أو يجب أن تسبق فيها مشاهدة حسية للناس كلهم أو بعضهم.

\$ \_ الاحتجاج بامتياز الكافرين على المؤمنين بوسائل الرفاهية والترف في الحياة، واعتبار ذلك دليلاً على فساد عقيدة المؤمنين ومنهجهم؛ لأنهم لو كانوا على حق لأغناهم الله وزادهم رفاهية وترفاً، وهذه حجة ساقطة، وأن أي عاقل يدرك أساس الإيمان وأهداف الحياة الدنيا، يعلم أن الحياة الدنيا دار امتحان وابتلاء، وأن إحدى مواد الإمتحان في هذه الحياة الابتلاء بالغني أو بالفقر، بحسب حال كل إنسان، وإن الابتلاء بالغنى ليس تكريماً، وأن الابتلاء بالفقر ليس إهانة، حتى إذا انتهت فترة الامتحان وجاء دور الجزاء الأكبر في الآخرة ظهر تمييز المؤمنين على الكافرين، فللمؤمنين دار النعيم الخالد وللكافرين دار الشقاء الأبدى....

 اللجوء إلى عمليات الصد عن استماع الحق والشتائم والهزء والسخرية ونحو ذلك مما يفعله المبطلون حينما تتهاوى حججهم وتتساقط

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ١٩٩، ٢٠٠، ٢٠٠، ٢٢٨.

أدلتهم وينقطعون فلايستطيعون مجاراة الفكر بالفكر والحجة بالحجة والبرهان بالبرهان)(١).



<sup>(</sup>١) صراع مع الملاحدة حتى العظم للشيخ عبدالرحمن الميداني: ص ٥٣٥ ـ ٤٣٦.



الإيمان برسل الله صلوات الله وسلامه عليهم ركن من أركان الإيمان وأصل من أصول عقائد أهل الإسلام، وفيه عدة قضايا:

الأولى: إن اضطرار العباد إلى الرسل وماجاؤوا به من الحق أعظم من اضطرارهم إلى الماء والهواء؛ فإنه لا سبيل إلى السعادة والفلاح في الدنيا والآخرة إلا على أيدي الرسل، ولا سبيل إلى معرفة الطيب والخبيث على التفصيل إلا من جهتهم، ولاينال رضا الله ألبتة إلا على أيديهم، فالخير والحق والفضيلة والطيب من الأعمال والأقوال والأخلاق ليس إلا هديهم وماجاؤوا به.

وأي ضرورة وحاجة فُرضت إلا وضرورة العبد وحاجته إلى الرسل فوقها بكثير، والرسالة ضرورية للعباد، ولابد لهم منها، وحاجتهم إليها فوق حاجتهم إلى كل شيء، والرسالة روح العالم ونوره وحياته، فأي صلاح للعالم إذا عدم الروح والحياة والنور؟.

والمتأمل في أحوال الدنيا والناس يجد أن الدنيا مظلمة إلا ما طلعت عليه شمس الرسالة، وكذلك الناس، والفرد من الناس مالم تشرق في قلبه شمس الرسالة ويناله من حياتها وروحها فهو في ظلمة، وهو من الأموات،

قال الله تعالى: ﴿أَوَ مَن كَانَ مَيْتًا فَأَخِيَنْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِ النَّاسِ كَمَن مَّمُلُهُ فِي الظُّلُمَتِ لَيْسَ بِخَارِج مِنْهَا ﴾(١)، فهذا وصف المؤمن كان ميتاً في ظلمة الجهل فأحياه الله بروح الرسالة ونور الإيمان وجعل له نوراً يمشي به في الناس، وأمّا الكافر فميت القلب في الظلمات.

وقد سمى الله رسالته إلى أنبيائه عليهم الصلاة والسلام روحاً والروح إذا عدم فقدت الحياة، قال تعالى: ﴿وَكَنَاكِ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنَ أَمْرِنَاً مَا كُنْتَ مَدْرِى مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَاكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ، مَن نَشَاهُ مِن عِبَادِنَا ﴾ (٢).

وضرب الله مثلاً للوحي الذي أنزله حياة للقلوب بالماء الذي ينزله من السماء حياة للأرض وبالنار التي يحصل بها النور، وذلك في قوله عصل السماء حياة للأرض وبالنار التي يحصل بها النور، وذلك في قوله جيلً وعسلا ـ: ﴿ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءٌ فَسَالَتَ أَوْدِيَةٌ بِقَدَدِهَا فَأَحْتَمَلَ السَّيْلُ زَبَدًا وَمِمّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النّارِ آبْتِغَاءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَع زَبَدُ مِثْلَمُ كَذَلِكَ يَضَربُ اللّه الْحَقّ وَالْبَطِلُ فَأَمّا الزّبَدُ فَيَذَهَبُ جُفَاءً وَأَمّا مَا يَنفَعُ النّاسَ فَيَمَكُنُ فِي الأَرْضِ كَذَلِك يَضِربُ الله المَّن الله المَّن الأَرْضِ كَذَلِك يَضَربُ الله الله الله الله وعلم الأنبياء عليهم السلام بالماء المنزل من السماء؛ لأنه حياة القلوب كما أن بالماء حياة الأبدان، وشبه القلوب بالأودية؛ لأنها محل العلم كما أن الأودية محل الماء.

فالمؤمن هو الذي قبل الهدى والحق والخير الذي جاءت به الرسل من عندالله تعالى فعاش على نور وسعادة بقدر ما أخذ من هذا الهدى، وأمّا الكافر ففي ظلمات الكفر والشرك غير حي إلاّ حياة الأجساد التي يشارك فيها الإنسان البهائم.

وقد أرسل الله الرسل وسائط بينه وبين عباده في تعريفهم ماينفعهم ومايضرهم، وتكميل مايصلحهم في معاشهم ومعادهم، وبعثوا جميعاً بالدعوة

<sup>(</sup>١) الآية ١٢٢ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) الآية ٥٢ من سورة الشورى.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٧ من سورة الرعد.

إلى الله وتعريف الطريق الموصل إليه، وبيان حالهم بعد الوصول إليه، وتوضيح الأصول التي عليها مدار الخلق والأمر، وهي ثلاثة:

الأول: ويتضمن إثبات الصفات والتوحيد والقدر وذكر أيام الله في أعداء الله وأوليائه وهي القصص التي قصها الله على عباده والأمثال التي ضربها لهم، والأصل الثاني: يتضمن تفصيل الشرائع والأمر والنهي والإباحة وبيان مايحبه الله ومايكرهه، والأصل الثالث: يتضمن الإيمان باليوم الآخر والجنة والنار والثواب والعقاب، وعلى هذه الأصول مدار السعادة والفلاح، ولا سبيل إلى معرفتها إلا من جهة الرسل، فإن العقل لايهتدي إلى تفاصيلها ومعرفة حقائقها، وإن كان قد يدرك وجه الضرورة من حيث الجملة، كالمريض الذي يدرك الحاجة إلى الطب ومن يداويه ولايهتدي إلى تفاصيل المرض وتنزيل الدواء عليه.

وهذه الأصول وغيرها مما يترتب عليها من العلوم والأعمال مما جاء به الرسل الكرام عليهم الصلاة والسلام الناس في حاجة إليها أعظم من حاجتهم إلى غيرها من العلوم والأعمال، بل أعظم عن حاجتهم إلى النَّفَس والطعام والشراب؛ لأن غاية مايقدر في عدم التنفس والطعام والشراب موت البدن وتعطل الروح عنه، وأمّا يقدر عند عدم الشريعة ففساد الروح والقلب جملة، وهلاك الأبد، وشتان بين هذا وهلاك البدن بالموت، فليس الناس قط إلى شيء أحوج منهم إلى معرفة ماجاء به الرسول على والقيام به والدعوة إليه والصبر عليه وجهاد من خرج عنه حتى يرجع إليه، وليس للعالم صلاح بدون ذلك البتة، ولا سبيل إلى الوصول إلى السعادة والفوز الأكبر إلا بالعبور على هذا الجسر(۱).

الثاني: أن العقل لايستغني عن الرسالة بحال من الأحوال ولايُمكن له أن يعرف تفاصيل الحق والخير والسعادة إلا بهدي الله الذي بعث به رسله الكرام عليهم الصلاة والسلام.

<sup>(</sup>۱) القضية الأولى هذه مأخوذة من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم مع تصرف يسير، من كتبهم: مجموع الفتاوى ٩٣/٩ ـ ٩٦، وزاد المعاد ١/ ١٥، ومفتاح دار السعادة ٢/٢.

وقد غرق عالم اليوم في غرور كبير، وفي استكبار عظيم، حين زعم فلاسفته وقادته أنه يُمكن الاستغناء عن الرسل والرسالات بالعقول والتجارب ومعطيات الحس التي هي من وهب الله وعطائه، فوضعوا القوانين والنظم والمناهج التي تحل الحرام وتحرم الحلال، وتجيز الظلم والفاحشة، وتحتال على الحق وتحارب الخير والفضيلة، وتساوي بين البر والفجور والإصلاح والإفساد، والضار والنافع والحسن والقبيح، بل تدعو إلى الفساد وتفتح أبوابه، وتدافع عن الأضرار وتمهد طرقها، وتزين القبيح وتسهل وسائله، ومن تأمل في فلسفات القوم وأخلاقهم وأعمالهم علم كم فيها من الشر والفساد والضلال والانحراف، وكم ترتب عليها من الشقوة والبلاء والارتكاس، وعلم تمام العلم أن القوم وإن زعموا تعلقهم بالمعقول إلا أنهم قد أتوا بما هو مناقض للفطرة ومخالف للمصلحة، وفي تناقضات أقوالهم وأحوالهم مايدل على كلال عقولهم وفساد أذهانهم، وما من عقل ينحرف عن منهج الله ويبتعد عن عقولهم وفساد أذهانهم، وما من عقل ينحرف عن منهج الله ويبتعد عن الوحي المعصوم إلا ويصاب بالتناقض والتهافت والوهن.

وأعظم دليل على ذلك ما نراه من استفحال أمراض الأهواء الفلسفية وتعاظم الأسقام الخلقية، وتكاثر الجراثيم المعرفية، مع قلة إحساس أعضاء هذه المجتمعات بهذه الأمراض التي تفتك في بنيانهم وتوشك أن تودي بهم.

كل ذلك يدل دلالة واضحة على أن العقل لايستغني عن النبوات، وأنه متى استرشد يهديها اهتدى واستقر واستنار وأنار، ومتى أعرض واستكبر عن الوحي انتكس وانهار وانحرف وضل وأصيب بالعاهات وكدورات الأهواء والرعونات.

الثالث: أن ثبوت النبوة وثبوت الوحي إلى الرسل الكرام عليهم الصلاة والسلام من أعظم الحقائق وأظهر الأمور، ودلائله كثيرة منها:

ا ـ أن كل واحد من الرسل عليهم الصلاة والسلام اتصف بأحسن الصفات وتحلى بأجمل النعوت، فهم أكمل الخلق علماً وعملاً وأصدقهم وأكملهم خلقاً، وقد اختصوا بفضائل لايلحقهم فيها أحد، ومن تأمل

أحوالهم وأعمالهم وسيرهم - عليه الصلاة والسلام - وجدهم جميعاً متصفين بسمو الفطرة وصحة العقل والصدق في القول والأمانة في التعامل، وسلامة الحواس والبدن مما تنبوا عنه الأبصار وتنفر منه الأذواق السليمة، وقوة الروح، والشجاعة المقرونة بالحلم، والعلم والكرم والعفة وحسن الخلق، والترفع عن الدنايا والسلامة من النواقص الخلقية، مع لطف في الخُلق، وعطف على الخَلق، ورحمة وتواضع، وزكاء نفوس ورجحان أذهان وبعد عن الظلم والكذب والعدوان، والفواحش والمنكرات وغير ذلك من الأخلاق العظيمة التي اتصفوا بها، وهي تدل غاية الدلالة على صدق أصحابها، وأمانتهم، وصحة ماجاؤوا به.

وإنّما لزمت هذه الصفات الجليلة للرسل الكرام عليهم الصلاة والسلام؛ لأنه لو انحطت أخلاقهم وتضاءلت صفاتهم وضعفت قواهم الخلقية، لما كانوا أهلاً لتلقي الوحي والهدى من الله، ولأصبحوا عاجزين عن تبليغ جميع ما عهد به الله إليهم لتبليغه، بل لما كانوا جديرين بهذا الاختصاص الإلهي الذي يفوق كل اختصاص وهو: اختصاصهم بالوحي والكشف لهم عن أسرار علم الله التي أوحيت إليهم (۱).

والناظر في أخلاق وأحوال الأنبياء مقارنة بأحوال وأخلاق غيرهم من الكذابين الذين ادعوا النبوة، أو السحرة والكهان، أو الفلاسفة، أو المنظرين للأخلاق أو المؤصلين للنظم الأرضية؛ يجد الفرق الهائل العظيم بين أخلاقهم وأخلاق الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، ولنأخذ أمثلة من كبار فلاسفة وأخلاقيي الحضارة الغربية، فهذا فولتير إمام التنوير وصاحب النظريات عاشر ابنة أخته واستولدها، وروسو إمام آخر للتنوير وصاحب النظريات التربوية أودع أولاده الملجأ، وأندريه جيد معروف بالشذوذ الجنسي، مفعول فيه، ونتشه الذي عاش في نزوات وتخبطات عقلية انتهت به إلى الجنون، وبودلير إمام الحداثة ورافع رايتها مصاب بعقدة أوديب ـ كما يقولون ـ أي بعشقه لأمه، وسارتر زعيم الوجودية عاش حياته مع عشيقته الوجودية بوفوار

<sup>(</sup>١) انظر: الإيمان لعبدالمجيد الزنداني: ص ١٦٨.

حياة سفاح ودعارة، والقارئ لرواية «ضياع في سوهو»(١) أو كتاب «سقوط الحضارة» يجد الشواهد الكثيرة على هذا، أمّا ما كتبه هؤلاء وغيرهم عن معاشراتهم الجنسية ومعاقرتهم للخمر والمخدرات وأنواع المنكرات فأكثر مما يحصى.

٢ ـ أن الرسل الكرام عليهم الصلاة والسلام قد اتفقت دعوتهم من أولهم إلى آخرهم في أصل الدين وهو توحيد الله ـ عَزَّوَجَلَّ ـ بإلهيته وربوبيته وأسمائه وصفاته ونفي مايضاد ذلك أو ينافي كماله.

واتفقت دعواتهم على الأمر بالصدق والأمانة والصلة والرحمة والإحسان وغيرها من مكارم الأخلاق، والنهي عن الكذب والخيانة والظلم والعدوان وغيرها من رذائل الأخلاق.

ولايُمكن أن يتواطأ مجموعة من الناس مختلفة أزمانهم وبلدانهم واحداً ولو وأحوال أقوامهم على أشياء معينة لاتختلف، إلا إذا كان المصدر واحداً ولو كانوا كاذبين \_ أجلهم الله ورفع قدرهم \_ لما اتفقوا على هذه الأمور، وها نحن نرى أحوال الفلاسفة الذين يبحثون عن السعادة للإنسان ونقرأ أقوالهم من عهد اليونان إلى الآن، فنجد بينهم من التناقض والتباين والتضاد الشيء الكثير؛ لأنهم يصدرون عن أهواء نفوسهم ويتأثرون بأوضاع مجتمعاتهم، فتأتي أفكارهم متنوعة متباينة.

<sup>(</sup>١) ضياع في سوهو وسقوط الحضارة كتابان لكولن ولسون.

<sup>(</sup>٢) الآية ٨٦ من سورة ص.

فالمطابقة التامة بين القول والفعل من أعظم خصائص الأنبياء ولايكاد يتفق ذلك لأحد من الخلق، وهذا من دلائل نبوتهم.

٤ \_ أن المدعي للنبوة لابد أن يظهر صدقه أو كذبه في:

أ ـ نفس ما يأمر به.

ب ـ فيما يخبر به.

ج ـ فيما يفعله.

فإذا نظرنا في أحوال الرسل الكرام وجدنا أمرهم بالحق والخير والهدى والرشاد والفلاح.

ووجدنا أخبارهم صادقة مطابقة للواقع، سواء أخبار ما مضى أو أخبار ما يأتي بعدهم.

ووجدنا أفعالهم أفعال صلاح ورشد وهدى.

وكل ذلك لأنهم صادقون، والصدق يهدي إلى البر(١١).

أمّا غيرهم من مدعي النبوة كذباً، أو من فلاسفة الأمم وحكمائها فإن نجد في أمرهم من الباطل والفساد والشر ما يدل على سوء مسالكهم وخبث طرائقهم وأحوالهم، ونجد فيما يخبرون به من الكذب والتناقض الشيء الكثير، كما نجد في أفعالهم من الفساد والعدوان والانحراف مايشهد على ضلالهم، وكل ذلك لأنهم ابتعدوا عن هدى الله فتلبسوا بالكذب، والكذب يهدي إلى الفجور.

وهذه الأمور تدرك بالعقل والملاحظة، حتى أن الناس تميز في الصناعات والمقالات بين الصادق والكاذب المدعي، ويُمكنهم التعرف على أحوال الرجل من حب وبغض وفرح وحزن، ويظهر ذلك على وجهه،

<sup>(</sup>١) انظر: شرح الطحاوية: ص ٩٩ ـ ١٠١.

فكيف تخفى أحوال الرسول الذي يجيء بالعلوم الباهرة والأخبار الخافية، ويقوم بالأعمال الظاهرة للعيان (١)؟.

• - أن الرسل عليهم السلام أخبروا الأمم بما سيكون من انتصارهم وخذلان أعدائهم، ثم وقع ذلك حقيقة فنصر الله رسله وأهلك عدوهم كما حصل لفرعون وقوم نوح وقوم صالح<sup>(۲)</sup> وغيرهم وهذا من دلائل نبوتهم؛ لأنه لايُمكن أن يتفق ذلك لأحد من البشر مهما كان ذكاؤه، ومهما كانت معارفه.

7 - أن من عرف ماجاءت به الرسل من الشرائع وتفاصيل أحوالها تبين له أنهم أعلم الخلق، وأنه لايحصل مثل ذلك من كذاب جاهل، وأن الذي جاؤوا به هو عين المصلحة والرحمة والهدى والخير، وفيه من دلالة الخلق على ما ينفعهم ومنع مايضرهم؛ مايبين أنه لايصدر إلا عن راحم بر صادق يقصد غاية الخير والمنفعة للخلق (٣).

٧ - إضافة إلى كل ما سبق من الدلائل والآيات الدالة على صدق الرسل عليهم الصلاة والسلام، فقد أعطاهم الله من المعجزات الباهرات مايظهر صدقهم ويوضح تأييد الله لهم، ويلجم عدوهم، كعصا موسى عليه السلام ويده البيضاء، وصنيع عيسى عليه السلام في إبراء الأكمه والأبرص وإحياء الموتى، وكتحول النار العظيمة المحرقة إلى برد وسلام على إبراهيم على ومثل ناقة صالح، ومثل الإسراء والمعراج للنبي محمد ونبع الماء من أصابعه وتكثير الطعام، وأعظم من ذلك المعجزة الخالدة: القرآن العظيم الذي تحدى الله به فصحاء العرب، وتحدى كل المخلوقات في القدرة على محوه أو إزالته أو تحريفه.

الرابع: مجمل عقيدة أهل السنة والجماعة في الرسل عليهم الصلاة والسلام:

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٠٩.

١ - الإيمان بأن الله بعث إلى خلقه رسلاً ﴿ مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةُ بَعْدَ الرُسُلِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ (١)، وهـو أصـل مـن أصول الإيمان والركن الرابع من أركانه.

7 - الرسل جمع رسول بمعنى مرسل، أي: مبعوث بإبلاغ شيء، والمراد هنا من أوحي إليه من البشر وأمر بتبليغه، والنبي من أوحي إليه بشريعة من قبله ليجددها، فالرسالة أمر زائد على النبوة فكل رسول نبي ولا عكس، والتفريق الصحيح بين الفئتين الكريمتين: إن الرسول من أوحي إليه بشرع جديد، والنبي هو المبعوث لتقرير شرع من قبله، وقد ذكر النبي أن عدة الأنبياء مائة وأربعة وعشرون ألف نبي وعدة الرسل ثلاثمائة وبضعة عشر رسولاً

" - الإيمان بمن سمى الله تعالى في كتابه من الرسل والأنبياء وعدتهم خمسة وعشرون نبياً ورسولاً وهم: آدم وهود وصالح وشعيب وإسماعيل وإدريس وذو الكفل وإبراهيم وإسحاق ويعقوب وداود وسليمان وأيوب ويوسف وموسى وهارون وزكريا ويحيى وعيسى وإلياس واليسع ويونس ولوط ونوح ومحمد صلى الله عليهم وسلم تسليماً كثيراً.

والإيمان بأن هناك أنبياء ورسل لم يقصصهم الله علينا، وهؤلاء نؤمن بهم جملة، قال تعالى: ﴿وَرُسُلًا قَدْ قَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ ﴾ (٣)، وقال - جَلَّ ذِكْرُهُ -: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ مِن قَبْلِكَ مِن قَبْلِكَ مِن قَمْصَ عَلَيْكَ ﴾ (٤).

ولم تخل أمة من رسول يبعثه الله تعالى بشريعة مستقلة إلى قومه، أو نبي يوحي إليه بشريعة من قبله ليجددها، قال الله تعالى: ﴿وَلِكُلِّ

<sup>(</sup>١) الآية ١٦٥ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) حديث أخرجه أحمد في مسنده ٥/ ٢٦٥، ٢٦٦ من حديث طويل، وهو في مشكاة المصابيح ٣٢٢/٣٢ وقال الشيخ الألباني في تحقيقه للمشكاة: إسناده صحيح.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٦٤ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٤) الآية ٧٨ من سورة غافر.

أُمَّةٍ رَّسُولٌ فَإِذَا جَاءَ رَسُولُهُمْ قَضِى بَبْنَهُم بِٱلْقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ وَآجَتَنِبُواْ وَقَالَ سَبِحانَه: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أَمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اَعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّاحَةُوتَ ﴾ (١) . وقال سبحانه: ﴿ وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلًا فِيهَا نَذِيرٌ ﴿ إِلَّهُ ﴿ ١) .

٤ ـ لايجوز إثبات النبوة لأحد إلا بدليل صحيح، والنبوة منحة من الله تعالى، واصطفاء، ولاتنال بالرغبة أو المجاهدة والرياضة النفسية.

واحدة ودعاة دين واحد، ومرسلهم واحد، فهم وحدة يبشر المتقدم منهم واحدة ودعاة دين واحد، ومرسلهم واحد، فهم وحدة يبشر المتقدم منهم بالمتأخر، ويصدق المتأخر المتقدم، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكَفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللّهِ وَرُسُلِهِ، وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يُقَرِّدُوا بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿إِنَّ أُولَئِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ مَن يَتَخِدُوا بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿إِنَّ أُولَئِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ كَن يَتَخِدُوا بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿إِنَّ أُولَئِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ كَن يَتَخِدُوا بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿إِنَّ أُولَئِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ كَن يَتَخِدُوا بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿إِنَّ أُولَئِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ كَن يَتَخِدُوا بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿إِنَّ أُولَئِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ أَن يَتَخِدُوا بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿إِنَّ أُولَئِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ أَن يَتَخِدُوا بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿ إِنَّ أَوْلَئِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ أَن يَتَخِدُوا بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

وقى ال سبحان ه: ﴿ فُولُواْ مَامَنَكَا بِاللَّهِ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَىٰ إِبْرَهِ عَمَّ وَالْمَاسَبَاطِ وَمَآ أُوتِى مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَاۤ أُوتِى النَّبِيُّوْكَ مِن وَيِيسَىٰ وَمَاۤ أُوتِى النَّبِيُّوْكَ مِن رَبِّهِ مُسْلِمُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وقد أثنى الله تعالى على رسوله وعلى المؤمنين الذين اتبعوه، الإيمانهم بالله ورسله وعدم تفريقهم بين الرسل، فقال - جل وعلا -: ﴿ وَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللهِ وَمَكَتَهِكِهِ وَلَيْهِ وَكُنُهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللهِ وَمَكَتَهِكِهِ وَلَيْهِ وَاللهُ وَمِن رَبِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللهِ وَمَكَتَهِكِهِ وَلَيْهِ وَمُكَتَهِكِهِ وَلَيْهُ وَمَكَتَهِكِهِ وَاللهُ وَمِن رَبِهِ وَاللهُ وَمِن اللهُ وَاللهُ وَمَلَتَهِ وَلَيْهُ وَمُكَتَّهِ وَلَيْهِ وَمُكَتَّهِ وَلَيْهُ وَمُن اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْهِ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْكُوا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْهُ وَلَيْكُوا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَّا لَا اللّهُ اللّهُ وَلَّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) الآية ٤٧ من سورة يونس.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٦ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٤ من سورة فاطر.

<sup>(</sup>٤) الآيتان ١٥٠، ١٥١ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٥) الآية ١٣٦ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٦) الآية ٩٨٠ من سورة البقرة.

وقىال تىعىالىى: ﴿ وَالَّذِينَ مَامَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَلَمْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ أَحَلِ مِنْهُمْ أَوْلَكِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أَجُورَهُمْ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوزًا رَّحِيمًا ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ عَلْوَرًا رَّحِيمًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلْمُ اللَّهُ عَلْوَرًا رَّحِيمًا ﴿ (١).

7 ـ الرسل سفراء الله إلى عباده، وحملة وحيه، ومهمتهم الأولى إبلاغ هذه الأمانة التي تحملوها إلى عبادة الله، قال تعالى: ﴿ اللَّيْنِ كَبُلِّغُونَ وَسَلَاتِ اللّهِ وَيَغْشُونَهُ وَلَا يَغْشُونَ أَحَدًا إِلّا اللّهُ ﴿ (٢) والسبلاغ يسكون بستلاوة النصوص التي أوحاها الله من غير نقصان ولا زيادة، فإذا كان الوحي به ليس نصا يتلى فيكون البلاغ ببيان الأوامر والنواهي والمعاني والعلوم التي أوحاها الله من غير تبديل ولا تغيير، ويكون بيان الرسل بالقول والفعل والإقرار.

ومن وظائفهم الدعوة إلى الله وبذل الجهد في ذلك ليلاً ونهاراً سراً وجهاراً، قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَإَجْنَنِبُوا الطَّاعُوتُ ﴾(٣).

ومن وظائفهم التبشير والإنذار، الدنيوي والأخروي، تبشير بالسعادة في الدنيا للطائعين، وفي الآخرة بالفوز العظيم، وإنذار بالشقاوة في الدنيا للكافرين والفاسقين، وفي الآخرة بنار الجحيم، قال تعالى: ﴿وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾(٤).

ومن أعمالهم إصلاح النفوس وتزكيتها وتقويم الفكر المنحرف والعقائد الزائغة، وإقامة الحجة على الخلق، وسياسة الأمة وقيادتها في كل شأن من شؤون حياتها.

٧ ـ والوحى من الله تعالى للرسل يكون بالإعلام الخفى السريع مهما

<sup>(</sup>١) الآية ١٥٢ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٩ من سورة الأحزاب.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٦ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٤) الآية ٤٨ من سورة الأنعام، والآية ٥٦ من سورة الكهف.

اختلفت أسبابه، ويكون بالتكليم من الله تعالى، ويكون بالإلقاء في روع النبي الموحي إليه، ويكون بالرؤيا يراها، ويكون بواسطة الملك.

مـ والرسل عليهم الصلاة والسلام بشر من البشر، يأكلون ويتزوجون وينامون ويمرضون أمراضاً لاتستبشع ولاتخل بالعقل، وقد يتعرضون للابتلاء كالسجن والمطاردة والقتل وهم أشد الناس بلاء.

٩ - الرسل ليس فيهم شيء من خصائص الربوبية أو الألوهية، وليسوا ملائكة بل بشراً من أكمل البشر خلقاً وخلقاً، وخير أقوامهم نسباً وحسباً، وأصحاب عقول راجحة وذكاء وفصاحة.

١٠ ـ الرسل أكثر الناس تحقيقاً للعبودية لله تعالى وأعظمهم طاعة له.

١١ - ولم يكن الرسل إلا رجالاً، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فَرَسَلْنَا الله رسولاً من النساء.
 قَبْلَكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِى إِلَيْهِم ﴾ (١) فلم يبعث الله رسولاً من النساء.

وكانت الرسالة في الرجال دون النساء؛ لأن الرسالة تقتضي الاشتهار بالدعوة ومخاطبة الناس ومقابلتهم والتنقل في الأرض، ومواجهة المكذبين ومحاججتهم ومخاصمتهم، والجهاد في سبيل الله وكل هذا من أعمال الرجال دون النساء.

والرسالة تقتضي قوامة الرسول على من يتبعه، ولو كانت الموكلة بذلك المرأة لم يتم لها ذلك على الوجه الأكمل ولااستنكف الرجال أن يكونوا تبعاً لها إضافة إلى ما في الذكورة من كمال وقوة وقدرة، وما في الأنوثة في من ضعف ولين، وما يطرأ على المرأة من حيض ونفاس وحضانة ولد وحقوق زوج، وهذه كلها مانعة من القيام بأعباء الرسالة وتكاليفها.

17 - ومع كون الرسل عليهم الصلاة والسلام بشراً إلا أنهم تفردوا عن البشر بأمور منها: الوحي، والعصمة، وتنام أعينهم ولاتنام قلوبهم،

<sup>(</sup>١) الآية ٧ من سورة الأنبياء.

ويخيرون عند الموت بين الدنيا والآخرة، ويقبرون حيث يموتون، ولا تأكل الأرض أجسادهم، وأحياء في قبورهم.

١٣ - عصمة الرسل حق يجب الإيمان به، ويراد بالعصمة ما يلى:

أ ـ الرسل معصومون في تحمل الرسالة فلاينسون شيئاً مما أوحاه الله إلا شيئاً قد نسخ.

ب ـ الرسل معصومون في التبليغ فلايكتمون شيئاً مما أوحاه الله إليهم؛ لأن الكتمان خيانة وهم منزهون عنها.

جـ الأمور البشرية الجبلية قد تقع من الأنبياء وهي لاتنافي العصمة، فإبراهيم أوجس في نفسه خيفة، وموسى لم يصبر على تصرفات الخضر الغريبة رغم تذكير الخضر له بالصبر الذي قطعه على نفسه، وغضب موسى غضباً شديداً وأخذ برأس أخيه ولحيته وألقى الألواح عندما وجد قومه يعبدون العجل، وعهد الله إلى آدم فنسي ونسيت ذريته، وجحد فجحدت ذريته، ونسي النبي على في صلاة الظهر فصلى ركعتين ثم لما ذكر بذلك أتم ما بقي وسجد للسهو، ثم قال على: "إنّما أنا بشر أنسى كما تنسون فإذا نسيت فذكروني" (أنه ونسيانه عليه الصلاة والسلام في غير البلاغ في غير أمور التشريع.

وقد يجتهد الرسل في أمور تعرض لهم ويحكمون وفق مايبدو لهم فهم لايعلمون الغيب، وقد يخطئون في إصابة الحق، ومن ذلك عدم إصابة نبي الله داود في الحكم وإصابة ابنه سليمان في تلك المسألة، ويقول النبي إلله داود في الحكم وإنه يأتيني الخصم، فلعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض فأحسب أنه صادق، فأقضي له بذلك، فمن قضيت له بحق مسلم فإنّما هي قطعة من النار فليأخذها أو ليتركها»(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الصلاة، باب: التوجه نحو القبلة حيث كان، ١٥٦/١، ومسلم في كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب: السهو في الصلاة ٤٠٠/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الشهادات، باب: من أقام البينة بعد اليمين ٢/ ٩٥٢، =

د - الرسل معصومون من فعل الكبائر والمحرمات وقبائح الذنوب، وقد كذب اليهود والنصارى وافتروا أعظم الفرى إذ نسبوا إلى أنبياء الله الزنى والسرقة والمخادعة والقتل غيلة وصناعة الأصنام وعبادتها، وغير ذلك من افتراءاتهم التي لم تقع، ولايُمكن أن تقع من أحد من الأنبياء بحال من الأحوال بل هم معصومون من ذلك.

هـ - الرسل ليسوا معصومين من الصغائر، بل يُمكن أن تقع منهم ولكن الله ينبه رسله إلى ما وقع منهم من مخالفات ويوفقهم إلى التوبة منها مباشرة من غير تأخير.

وخلاصة القول: إنه قد اتفق سلف الأمة على أن الله عنزَّوجَلَ عصم أنبياءه من مقارفة كبائر الذنوب، واتفقوا على حفظ الله لهم من الصغائر مما كان طريقه البلاغ وتقرير الشرع وتعلق الأحكام وتعليم الأمة.

كما اتفقوا في أنه يقع من الأنبياء السهو عن غير قصد، ويقع منهم

<sup>=</sup> وكتاب الحيل، باب: إذا غصب جارية فزعم أنها ماتت ٦/ ٢٥٥٥، ومسلم في كتاب الأقضية، باب: الحكم بالظاهر واللحن بالحجة ٢/ ١٣٣٧.

<sup>(</sup>١) الآيتان ١٢١، ١٢٢ من سورة طه.

<sup>(</sup>٢) الآية ١ من سورة التحريم.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ١، ٢ من سورة عبس.

<sup>(</sup>٤) الآية ٦٨ من سورة الأنفال.

أيضاً قصد الشيء يريدون به وجه الله تعالى والتقرب به فيقع على خلاف مراد الله الشرعي، إلا أنه سبحانه لايقرهم على شيء من هذين الوجهين أصلاً بل ينبههم على ذلك، وهذا هو معنى ما ورد من النصوص في توبة الأنبياء واستغفارهم وملام الله لهم، وهذا معنى العصمة عند السلف أي إنهم لايقرون على الذنوب التي تقع من غير قصد، أو تقع خلاف مراد الله وهم يريدون وجه الله تعالى، وقد تاب الله على أنبيائه وغفر لهم، وقبل توبتهم ورفع درجتهم، وهم بعد التوبة أكمل منهم قبلها.

18 - ولاتكون العصمة لغير الأنبياء والمرسلين مهما كانت الدرجة والمنزلة.

10 ـ ومن الإيمان بالرسل: وجوب تكريمهم وتوقيرهم وإجلالهم جميعاً واعتقاد فضلهم على من سواهم من الصديقين والشهداء والصالحين والأولياء، ونبي واحد خير من جميع الأولياء.

17 - والرسل أفضل من الأنبياء، وبعض الرسل أفضل من بعض، وأفضل من الجميع خمسة هم أولو العزم: محمد ونوح وإبراهيم وموسى وعيسى عليهم صلوات الله وسلامه، وأفضلهم جميعاً نبينا محمد عليه.

1V - ويجب الإيمان بأن محمداً ويشه هو أفضل الأنبياء والمرسلين وخاتمهم، وشريعته ناسخة لجميع الشرائع، ودينه هو الدين الذي لايقبل الله بعد بعثته ديناً سواه، وقد بشر الرسل من قبل بالنبي وأخبروا بمجيئه، وهو سيد ولد آدم والشافع يوم القيامة وقد اتخذه الله خليلاً، وخصه الله دون غيره من الأنبياء بخصائص منها أنه أرسل إلى الناس كافة، وهو خاتم الأنبياء والمرسلين فلايبعث الله بعده رسولاً، أمّا نزول عيسى آخر الزمان فهو حق وصدق ولكنه لاينزل ليحكم بشريعة التوراة والإنجيل، بل يحكم بالقرآن، ويكسر الصليب، ويقتل الخنزير، ويؤذن بالصلاة (۱).

<sup>(</sup>۱) انظر في هذا كله: كتاب الرسل والرسالات لعمر الأشقر، ثم معارج القبول ٧٨/٢ ـ ٨٨ والإيمان لمحمد نعيم ياسين: ص ٦٠ ـ ٨٨، وشرح أصول الإيمان لابن عثيمين: ص ٣٤ ـ ٣٩، وعقيدة أهل السنة والجماعة له: ص ٢١ ـ ٢٥. وانظر في =

وخصه كذلك بأن أمته خير الأمم وأكرمها على الله ـ عَزَّوَجَلَّ ـ لقوله تعالى: ﴿ كُنتُمَ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْكَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُنْهَوْكَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴾ (١).

1۸ ـ من جحد الرسالات أو شكك فيها أو جحد الرسل أو أحداً منهم أو شكك في ذلك أو في صدقهم فهو كافر مرتد عن الإسلام، وكذلك من أبغضهم أو سخر بهم أو بأعمالهم أو أقوالهم، وكذلك من جعل الرسل والرسالات سبباً للتخلف، أو أن ماجاؤوا به مضاد للعقل والمصلحة، وكذلك من قال فيهم بأقوال المشركين أو الكفار من أهل الديانات المحرفة مما يناقض عصمتهم.

وكذلك من أطلق أسماءهم أو أوصافهم على غيرهم، أو فضل غيرهم عليهم، أو ساوى بينهم وبين غيرهم ولو كان من الصالحين المتقين، فضلاً عن مساواتهم بمدعي النبوة أو بالملاحدة الكافرين، ويكفر كذلك من نازع في عصمتهم، أو شكك في معجزاتهم والآيات التي بعثوا بها أو جحد ذلك.

والآن بعد الذكر الموجز لعقيدة أهل الإيمان في الرسل الكرام ننتقل إلى معرفة موقف أرباب الأدب العربي المعاصر من هذا الركن العظيم.

وقد تمهد معنا في هذا الباب قضيتان يُمكن من خلالهما معرفة أقوال هؤلاء:

القضية الأولى: إنكارهم لوجود الله تعالى ولربوبيته وألوهيته، هي الدعامة الأولى التي ينهض عليها انحرافهم في أركان الإيمان الأخرى، إذ لابد أن تتسلسل الأخطاء بعد هذه الشناعة العظيمة مقتحمة التصور والإفكار والسلوك والأحوال من كل جهة وصوب، فإذا تاه الإنسان عن السلك الذي

<sup>=</sup> مسألة العصمة: مجموع الفتاوى ١٩١٤، ٣٢٠، ٢٩١/١٠، ٣١٣، ٢٩٣ ـ ٣١٣، ٣١٠، ١٥٠/١٥، ١٢٠، ١٢٠، ولوامع الأنوار البهية ٢/ ٣٠٤.

<sup>(</sup>١) الآية ١١٠ من سورة آل عمران.

ينتظم كل عقائد الإسلام والإيمان فسوف يتيه في كل ما عدا ذلك، وهذا ما نلمسه حقيقة في عقائد الحداثيين والعلمانيين، المتوغل منهم في الإلحاد، والذي عاش على ضحضاح منه.

وقضية الرسل والرسالات هي إحدى القضايا التي عشيت أبصارهم عن رؤية حقائقها، وصمت آذانهم عن سماع براهينها، وجمدت عقولهم وقلوبهم عن تلقي أدلتها وعلومها، فعاثت بهم الحيرة، ومزقتهم الأهواء الفاسدة واعتلت على هاماتهم الأباطيل.

ولا غرو أن يكونوا بهذه المثابة وقد جحدوا أصل الأصول كلها وقاعدة الإيمان وركنه الركين.

القضية الثانية: مرّ معنا في الفصل السابق موقفهم من الوحي والكتب المنزلة، من تكذيب وتشكيك وسخرية واستهزاء ومضادة ومعاندة.

وما قالوه هناك في الكتب ينطبق على ما قالوه في الرسل الكرام لتلازم ما بين الأمرين في الأصل؛ ولأن الحداثيين تلقوا الانحراف في الرسل والكتب على السواء، باعتبار التلازم الذي بينهما، ثم إن أساتذتهم الذين أخذوا عنهم هذه الانحرافات تعرضوا للكتب والرسل معاً، وكذلك فعل التلاميذ.

إذن فهذا الفصل امتداد تفصيلي للفصل السابق، وفيه سوف نذكر أظهر أوجه انحرافهم في الرسل والرسالات، وهي:

- ١ جحد الرسالات والتشكيك في وجود الرسل وفي صدقهم.
  - ٢ البغض والاستهانة والسخرية بالرسل وأعمالهم وأقوالهم.
    - ٣ ـ جعل الرسل والرسالات مناقضة للعقل وسبباً للتخلف.
      - ٤ القول في الرسل بأقوال الديانات المحرفة.
    - \_ إطلاق أسماء وأوصاف وخصائص الرسل على غيرهم.

## الوجه الأول من أوجه انحرافاتهم في الرسل الكرام: جحد الرسالات والتشكيك في وجود الرسل وفي صدقهم:

تكرر في ثنايا هذا المبحث أن الكفر الحديث لايخرج في أصوله عن

الكفر القديم الذي ذكره الله في القرآن العظيم، وأعداء الرسل والرسالات قديماً وحديثاً يبدأون عداوتهم للرسل بتكذيبهم وجحد رسالاتهم والتشكيك فيهم، وإذا تأملنا الجدل الكفري الذي سعى فيه الكفار لرفض الرسل والرسالات نجده النموذج الأول للمعاصرين المعاندين.

وكذلك قال قوم هود وتقدموا بالجدل الباطل ولم يقدموا دليلاً في جدالهم بل مجرد الاستبعاد والتعجب والتعلل والشتم، قال الله تعالى: ﴿وَقَالَ الْمَلاُ مِن قَوْمِهِ النِّينَ كَفَرُواْ وَكَذَبُواْ بِلِقَاءِ اللَّهٰ وَالْمَنْ مِن اللَّهُ مِن الْمَكِلُ مِن قَوْمِهِ النِّينَ كَفَرُواْ وَكَذَبُواْ بِلِقَاءِ اللَّهٰ وَالْمَرْمُ مِنَا تَشْرَونَ فِي الْمُعَتُم هَذَا إِلَّا بَشَرٌ مِنْلُكُمْ إِنّا لَمَن مَن وَلَين الْمُعْتُم بَشَلُ مِنْلُكُمْ إِنّا لَمُحْتُم اللَّهُ وَيَشْرَبُ مِنَا تَشْرَونَ اللَّهُ وَعِظْمًا اللَّهُ مَن اللَّهُ وَعِظْمًا اللَّهُ مَن اللَّهُ حَيالُنا الدُّنيا نَمُوتُ مُخْرَجُونَ اللَّهِ هَيَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ اللَّهِ إِلَّا مِنْلُ اللَّهِ عَيَالُنا الدُّنيا نَمُوتُ مِنْكُونَ اللَّهِ مَن اللَّهِ حَيَالُنا الدُّنيا نَمُوتُ مِنْ اللَّهِ مَن اللَّهِ حَيَالُنا الدُّنيا نَمُوتُ مِنْ اللَّهِ مَن اللَّهِ حَيَالُنا الدُّنيا فَمُ لَهُ مُؤْمِنِينَ اللَّهِ إِلَّا مُؤْمُ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ حَيَالُنا اللَّهُ مَا مَن اللَّهِ حَيَالُنا اللَّهُ مَن اللَّهِ مَن اللَّهِ مَن اللَّهُ مَا اللَّهِ مَن اللَّهِ مَن اللَّهُ وَمَا غَن لَهُ مُؤْمِنِينَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهِ مَن اللَّهِ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ ال

ومثلهم كفار قريش الذين أخبرنا الله عنهم في قوله: ﴿ وَقَالُواْ مَالِ هَـٰذَا اللهِ عَنهم في قوله: ﴿ وَقَالُواْ مَالِ هَـٰذَا الرَّسُولِ يَأْكُونَ مَلَكُ فَيَكُونَ مَعَهُمُ

<sup>(</sup>١) الآيتان ٢٤، ٢٥ من سورة المؤمنون.

<sup>(</sup>٢) الآيات ٣٣ ـ ٣٨ من سورة المؤمنون.

نَذِيرًا ﴿ إِنَّ أَوْ يُلْفَىٰ إِلَيْهِ كَنَّ أَوْ تَكُونُ لَهُ جَنَّةٌ يَأْكُلُ مِنْهَا وَقَالَ الظَّلِلُوكِ إِن تَنَبِعُونَ إِلَا رَجُلًا مَسْحُولًا ﴿ الظَّلِلُوكِ إِن تَنَبِعُونَ إِلَا رَجُلًا مَسْحُولًا ﴿ الْفَالِمُونَ إِنَّا الْكَالَمُ الْأَمْثَالَ فَضَلُّواْ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا ﴿ إِنَّ الْأَمْثَالَ الْفَالِمُونَ اللَّهِ اللَّهِ ﴿ (١).

ومن جدلياتهم الباطلة المطالبة بالأشياء المادية الحسية واقتراح أن يكون الرسول على غنياً لديه كنوز عظيمة، أو جنة كبيرة من نخيل وعنب وأنهار، أو يفجر من الأرض ينبوعاً يجري في بطاح مكة وأوديتها، أو يكون له بيت مزخرف بالذهب مثل بيوت الملوك والأباطرة، ثم انقلبوا متحدين مستخفين مقترحين أن ينزل عليهم قطعاً من العذاب «كسفاً من السماء» لتوقع الهلاك بهم، وهم في ذلك كله لايطلبون الحقيقة بل يتعمدون الاستهزاء ويتقصدون المعاندة والمكابرة، التي بلغت أشنع درجاتها حين اقترحوا أن يأتي بالله ـ تعالى وتقدس ـ وبالملائكة ليقفوا مع الرسول وينصروه إن كان صادقاً.

ثم اقترحوا - استهزاء - أن يرقي في السماء، ومع ذلك لو حصل الرقي فإنهم لن يؤمنوا به لمجرد رقيه بل لابد أن يأتي بكتاب من السماء يقرأونه.

وإذا تأملنا هذه المطالب المتعنتة وجدناها تنبثق من كبر في صدروهم ومن هوى في نفوسهم (٢)، ومن فساد في ضمائرهم وانحراف في مقاصدهم، وضلال في عقولهم، قال الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا اللهُ تعالى: ﴿وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا اللهُ تعالى: ﴿وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا اللهُ عَالَى وَعَالُوا لَن نُوْمِنَ لَكَ مَثَلِ فَأَنَى أَكْثَرُ النَّاسِ إِلَّا صَعُفُورًا الله وَعَالُوا لَن نُوْمِنَ لَكَ عَنَّةٌ مِن نُغْيِلٍ وَعِنَبِ حَقَى تَفَجُّر لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَلْبُوعًا الله أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِن نَخْيلٍ وَعِنَبِ فَنُعَمِر اللهُ عَلَى اللهُ ال

<sup>(</sup>١) الآيات ٧ ـ ٩ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٢) انظر: صراع مع الملاحدة حتى العظم: ص ٤٤٠ ـ ٤٤٤.

بَشَرًا رَسُولًا ﴿ لَهِ وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ إِلَّا أَن قَالُوا أَبَعَثَ ٱللَّهُ بَشَرًا رَسُولًا ﴿ لَهِ ﴾ (١).

وهذه المقترحات الجاهلية والاعتراضات المادية هي عينها أصول جدليات الماديين المعاصرين، الذين رتعوا في جاهلية هذه القرون مستخدمين دثار العلم زيفاً ومغالطة، ورداء العقل ادعاء ومكابرة.

وقد تبعهم في هذه السراديب الخربة أبناء المسلمين الذين تلقوا عن الغرب باندهاش، وتلقفوا ماعندهم بتسليم، وقلدوهم ببلادة، وقد نقلنا في مواطن عديدة في الفصول الماضية إقرار الحداثيين والعلمانيين بالتبعية، وعدم تحرجهم مطلقاً من الاعتراف بها، وهي اعترافات ليست شاذة عن المسيرة الفكرية التي يعيشها هؤلاء في الواقع، حيث ينادون قولاً وعملاً وفكراً واعتقاداً إلى أخذ ما عند الغرب من عقائد ومناهج وأفكار على اعتبار أن ذلك \_ كما يدعون \_ من مقتضيات «العصر» ولوازم «التنوير والتطوير»، ومن رفض هذه العقائد والأفكار فهو عندهم «ظلامي» و«متخلف» و«منحط» و«عائش خارج التاريخ» إلى آخر الشتائم الجاهلية العلمانية الحداثية، التي امتلات بها كتبهم ومجلاتهم وسائر منابرهم الإعلامية.

ولكن هل صحيح أن كل ما في الغرب من فكر هو من مقتضيات العصر بحيث يصبح الذي يرفضه متخلفاً عن ركب عصره؟.

وللإجابة على هذا السؤال لابد من نظرة تحليلية فاحصة لنرى مما يتكون هذا الفكر، ولنعرف أى مكوناته لازم لعصرنا وأيها طارئ عليه.

## (إن الحضارة الغربية تتكون على وجه الإجمال مما يلي:

أولاً: حقائق رياضية أو طبيعية أو اجتماعية أو نفسية ثبتت صحتها بالتجربة الحسية أو البرهان العقلي.

<sup>(</sup>١) الآيات ٨٩ ـ ٩٤ من سورة الإسراء.

ثانياً: نظريات علمية عن الطبيعة أو الإنسان فرداً وجماعة وهي ثلاثة أنواع:

أ ـ نوع نجح في تفسير كثير من الظواهر، ولم نجد مايدل على بطلانه وإن كنا لانقطع بصحته.

ب ـ نوع ما زال في طور التجربة.

ج ـ نوع ثبت بطلانه.

ثالثاً: تقنية تكاد تشمل كل جوانب الحياة أدى إليها تطور العلوم الطبيعية والرياضية.

رابعاً: مهارات تقنية وإدارية مبنية على تلك العلوم.

خامساً: تصورات دينية أو فلسفية للوجود، ومكانة الإنسان فيه، وللقيم الخلقية والجمالية، ولعلاقة الفرد بالمجتمع.

سادساً: أدب وفن يعبر عن هذه التصورات.

سابعاً: أو ضاع سياسية واقتصادية وعلاقات اجتماعية وعادات وتقاليد تصوغها تلك التصورات)(١).

هذه مكونات مايسمى بالحضارة الغربية، والناظر في المناهج والفلسفات والعقائد السائدة في الغرب اليوم يجدها خليطاً من الأفكار والتصورات المتناقضة، ومزيجاً من الآراء والأهواء والنظريات المتضادة، وهي مع اتصافها بهذا الوصف تنضوي ضمن إطار أصولي تصوري شامل، بمثل معيار القبول والرفض والخير والشر والحق والباطل والحسن والقبح عندهم، بل ويمثل المحور الذي توضع فيها الحقائق العلمية وتفسر على ضوئه، وتستنتج منه النتائج التي توافقه.

<sup>(</sup>۱) أهواء العصر ومقتضيات العصر محاضرة ألقاها الدكتور جعفر شيخ إدريس على طلاب السنة التمهيدية للماجستير في كلية الشريعة في الرياض عام ١٤٠٧ هـ: ص ٤ \_ ٥.

وهذا الإطار الفكري الأصولي الغربي الشامل هو «الفكر المادي الإلحادي» وفحوى هذا الفكر هو:

(أ ـ أن الواقع الموضوعي يتكون في النهاية من لبنات مادية متناهية الصغر في حجمها متحركة في فراغ.

ب ـ أن كل مافي الوجود فهو إمّا هذه اللبنات، وإمّا أشياء مركبة منها، وإمّا علاقات بينها وما سوى ذلك فلا وجود حقيقى له.

جـ أن طبيعة هذه المركبات سواء كانت أجساماً جامدة أو كائنات حية، أو جماعات بشرية تفسرها في النهاية طبيعة اللبنات المكونة لها، هذا على الرأي السائد بين جمهرة المشتغلين بالعلوم الطبيعية، وهنالك رأي لكثير من فلاسفة العلوم يقول: إن المركبات تكتسب بحكم تركيبها طبيعة جديدة لايُمكن ردها إلى الأجزاء المكونة.

د ـ أنه ينبغي لذلك أن نلتمس تفسير الظواهر النفسية والاجتماعية والحيوية والفيزيائية في أسباب ضمن هذا الكون المادي، أي أن الكون المادي كون مكتفِ بنفسه، غير محتاج إلى قوة خارجية تخلقه أو ترسم مساره أو تدبر أمره.

هـ ولذلك فإن كل عبارة تنطوي على دعوى تخالف في ظاهرها هذا التصور فإمّا أن نحكم ببطلانها وإمّا أن نعيد تفسيرها، بحيث نجد لها مكاناً داخل هذا الإطار الإلحادي المادي.

و ـ وكل ظاهرة يدعى أنها خارقة لقوانين الطبيعة فهي إمّا كذب أو وهم لا أساس له.

ز ـ وكل تفسير للظواهر النفسية أو الاجتماعية... الخ بأسباب خارج هذا الإطار لايعتبر تفسيراً علمياً، أي أن التفسير العلمي هو بالضرورة تفسير إلحادي، حتى أن كلمة العلم أصبحت في العالم كله تقريباً علماً على هذا التصور الإلحادي للعلم)(١).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥ ـ ٦.

هذه الفلسفة المادية الإلحادية هي التي تشكل النظرة الكلية للإنسان الغربي والتي من خلالها ينظر إلى الحقائق العلمية والأحداث والمبتكرات والمتغيرات، والأحوال النفسية والاجتماعية، والممارسات السياسية والقانونية والاقتصادية والتربوية.

ويُمكن تصنيف مثقفي الغرب إزاء هذه الفلسفة المادية المكونة لمجمل النظريات والفلسفات الغربية إلى عدة أقسام:

القسم الأول: الملاحدة الصرحاء الذين يأخذون هذه الفلسفة المادية أخذاً كاملاً، ويعلنون كفرهم بالله والنبوات والمعاد وبالدين كله جملة وتفصيلاً.

القسم الثاني: منهم من يقبل هذه الفلسفة المادية الإلحادية كمنهج علمي يتخذه إطاراً لفكره وفلسفته وقانونه ومجتمعه، وينتهجه إذا دخل معمله أو كتب أبحاثه، ويتخلى عنه إذا ذهب إلى كنيسته أو بيعته.

القسم الثالث: منهم من يقبله حقيقة ولكنه ينتمي إلى الدين اسماً؛ لأنه يفسر كل المفاهيم الدينية تفسيراً مادياً لايخرج عن هذا الإطار.

القسم الرابع: منهم من ينكر الفلسفة المادية وينتقدها، إمّا على أساس إلحادي آخر، وإمّا على أساس ديني ينتمي أصحابه إلى أديان شركية خرافية محرفة (١).

أمّا بالنسبة لموقف المثقفين في العالم الإسلامي، الذين تأثروا بالغرب، فإننا نجد أنهم على قمسين:

القسم الأول: الملاحدة الذين يقولون بوجوب أخذ كل ما لدى الغرب، وخاصة هذا الإطار الفلسفي الإلحادي؛ لأنه يمثل - عندهم أساسي التطور والتنوير والتقدم والحضارة، ويرون أن هذا التصور هو الذي يقتضيه العصر، والذي يعتبر متخلفاً عن عصره كل من لايقول به.

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٦ - ٧.

وعلى ذلك جميع المعتقدين بالشيوعية والوجودية، وعليه كل من أدونيس وأنسي الحاج والبياتي وتوفيق زياد وتوفيق صائغ وجبرا إبراهيم جبرا وجبران خليل جبران وخالدة سعيد وخليل حاوي وسعدي يوسف وسميح القاسم وحسين مروة والطاهر بن جلون والطيب تزيني وعلاء حامد وعادل ظاهر وعزيز العظمة وكاتب ياسين ولويس عوض ومحمد أركون ومعين بسيسو ومحمد بنيس وهاشم صالح ويوسف الخال(1)، وغيرهم.

القسم الثاني: الذين ينتسبون إلى الإسلام صدقاً أو نفاقاً، ويحاولون تفسير الإسلام ضمن هذا الإطار الإلحادي المادي، ويتصورون الوجود ضمنه، وينتجون ويفكرون من خلاله، جاعلين منه أساساً علمياً لقياس كل شيء عليه، ومحاكمة كل شيء إليه، ابتداءً من وجود الله تعالى وألوهيته حتى النبوات والغيبيات والمعاد وسائر قضايا الاعتقاد، حتى التشريعات والنظم والمناهج، وهم في أحسن أحوالهم - حين نحسن بهم الظن يريدون أن يبينوا أنه لاتعارض بين الإسلام وهذا الإطار الذي يسمونه المنهج العلمي، ولا بين الإسلام والحياة والمعاصرة، ولذلك فإنهم يعمدون إلى عسف قضايا الإسلام عقيدة وشريعة وأخلاقاً، لتصبح داخل هذا الإطار تحت شعارات التنوير ومسايرة الإسلام لظروف العصر، وهم في هذا يسلكون منهج كثير من المفكرين النصاري مشابهين لهم أو متشبهين بهم.

فنصوص الوحي لديهم ليست مصدراً للمعرفة لاستنادها ـ عندهم ـ إلى أصل مجهول، وعند بعضهم هي مصدر ثانوي للمعرفة بعد أن يثبت المنهج الفيللوجي أو التاريخي أو اللغوي أو غيرها من المناهج أن هذا النص يُمكن قبوله، ثم يخضعونه بعد ذلك للمنهج الهرمونطيقي أي: التأويلي الاستبطاني، ليرى مدى ملاءمته، وإمكانية اعتماده مصدراً «ثانوياً» للثقافة، ولبعض الممارسات الحياتية التي لاتعارض مبدأ العلمانية.

وهذا القسم نوعان: منهم من قبل هذا الإطار لا في مجال الثقافة

<sup>(</sup>١) سبقت الترجمة لهم جميعاً. انظر: ثبت الأسماء المترجم لها.

والفنون بل في مجال التشريع العملي وفي مجال العقيدة أيضاً، ومنهم من قبل لوازم هذا الإطار في مجال التشريع وإن لم يقبلها في مجال العقيدة أو ظل على الأقل ساكتاً عنها في هذا المجال.

وهذا القسم بنوعيه أخطر وأشد نكاية وأعظم ضرراً من القسم الأول، ذي العداوة السافرة المكشوفة؛ لأن هؤلاء عداوتهم للإسلام وأهله عداوة مستترة ملتبسة على كثير من الناس، وقدرتهم على نقل الإلحاد والكفر وتسويقه أوسع، وتلبيسهم على جماهير المسلمين أيسر.

ولذلك حذر الله من هذا الصنف أشد التحذير، وفصل في ذكره وذكر أوصافه وأحواله أعظم التفصيل، ومن ذلك قوله ـ جلَّ وعلا ـ : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ مَامَنًا بِاللّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُم بِمُوْمِنِينَ ﴿ يُخْلِعُونَ اللّهَ وَالّذِينَ مَامَتُوا وَمَا يَغْدَعُونَ إِلّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُهُونَ ﴿ فَي قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكَذِبُونَ ﴿ وَيَا يَوْمُ مَمُ اللّهُ مِمَا لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكذِبُونَ ﴿ وَالمَا يَعْمُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ عَلَمُونَ ﴿ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ ا

وقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى الطَّلْعُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَن يَكَفُرُوا بِدِّء وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَضِلُهُمْ ضَكَلًا بَعِيدًا ﴿ آَلَ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُوا إِلَى مَا أَنزَلَ وَيُرِيدُ الشَّيْطِلُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَكَلًا بَعِيدًا ﴿ آَلِكَ مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنْفِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا ﴿ آَلَ فَكَيْفَ إِذَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا فَي مُحْدِيبَةً إِنَّ أَرَدُنَا إِلَا اللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ إِلَيْنَ وَتَوْفِيعًا ﴿ آَلُهُ مَا فَي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ اللهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ إِلَيْنَ وَتَوْفِيعًا اللَّهُ أَوْلَتِهِكَ الَّذِينَ يَعْلَمُ اللهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ أَلِكُ مِنْ فَلُوبِهِمْ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ أَلِللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ أَلِللَّا وَتَوْفِيعًا اللَّهُ أُولَتِهِكَ اللَّذِينَ يَعْلَمُ اللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ أَلِلْهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ أَلِيكُونَ أَلِنَ الْعَلَى الْقَالِقُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ أَلَالًا عَلَولُولُهُمْ اللهُ عَلَيْلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا فَي قُلُونِ فَلَكُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَلَّهُ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْقِيلُ الْكُولُونَ الْكُولُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْكُولُولُولُهُ اللَّهُ الْكُولُولُ اللْكُولُ اللَّهُ الْنَالِيلُولُ اللَّهُ الْكُولُولُ اللْهُ الْمُؤْلِلُهُمُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللْهُ الْلُهُ الْمُؤْلِقُ الْكُولُولُ اللْهُ الْمُؤْلِلِكُولُ اللْفُولُولُولُولُولُ اللْفُولُولُ اللْفُولُولُ اللْفُولُولُ اللْفُولُولُ اللْفُولُولُ اللْهُ اللَّهُ الْفُولُولُولُولُولُ اللْفُولُولُ اللْفُولُ اللْفُولُولُ اللْفُولُ اللْفُولُولُ اللْفُولُولُ اللْفُلِيلُولُ الْفُولُولُ اللْفُولُولُ اللْفُلُولُ اللْفُلُولُ اللْفُلُولُ اللْفُلُولُولُولُ الْمُلْفُلُولُولُ اللْفُلُولُولُ اللْفُولُولُ اللْفُلُولُ الْفُلُولُ الل

<sup>(</sup>١) الآيات ٨ ـ ١٦ من سورة البقرة.

وَعِظْهُمْ وَقُل لَهُمْ فِي أَنفُسِهِمْ قَوْلًا بَلِيغًا ١٠٠٠).

وقوله تعالى: ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضُ أَن لَن يُغْرِجَ اللَّهُ أَضَعَنَهُمْ وَلَنَعْفِظُ وَلَتَعْفِظُمُ فِي لَحْنِ الْقَوَلِ اللَّهِ يَعْلَمُ أَعْمَلُكُمُ وَلَتَعْفِظُمُ وَلَنْ اللّهُ وَلَعَلَيْكُمُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلَيْعِلِكُمُ وَلَيْعُولِكُمُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلَتَعْفِيكُمُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلِي اللّهِ وَلَيْعَالَونِهِ وَلَمْ اللّهُ وَلَيْعَالِكُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلِي اللّهُ لَكُمُ اللّهُ وَلَيْعَالِكُمُ اللّهُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلَيْعَالِكُمُ وَلِي اللّهُ لَلْمُ اللّهُ وَلَيْعَالِكُمُ اللّهُ وَلِي اللّهُ الْمُعْلِكُمُ وَلِي اللّهُ لِلْكُوا لِللّهُ الْمُعْلِكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعِلْمُ اللّهُ الْعُلُكُمُ اللّهُ الْعَلَالُكُمُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ اللّ

وقول تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُواْ تَسَمَعَ لِغَوْلِمَّ كَأَنَّهُمْ خُشُبُ مُسَنَدَةً يَحْسَبُونَ كُلُّ صَنِحَةٍ عَلَيْهِمْ هُرُ الْعَدُوُ فَاحْذَرْهُمْ فَنَلَهُمُ اللَّهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴿ اللَّهُ اللّ

وهذا القسم المنتمي إلى الإسلام اسماً، والذي يعيش بين ظهراني المسلمين، ويتسمى بأسمائهم وقد يمارس بعض شعائر الإسلام، أو يمتدح بعض التراث «وهم يعتبرون الإسلام كله تراثاً»، هم الأكثرون بين جمهور المنهزمين فكرياً، والتابعين هوية للغرب، وجمهرتهم في ثلاث فئات لها خطر: فئة الإداريين وفئة المثقفين وفئة الإعلاميين، ومن خلالهم جاس العدو في بلدان المسلمين يفعل الأفاعيل التي ما كان يقدر عليها لو كان يحكم بنفسه مباشرة.

ومن هذا القسم السياب وصلاح عبدالصبور وأمل دنقل والمقالح وحجازي وأمين الخولي ومحمد خلف الله وجابر عصفور وحسن حنفي ونصر أبو زيد وطه حسين والطهطاوي وعبدالرحمن منيف والفيتوري ومحمد عابد الجابري ونجيب محفوظ<sup>(3)</sup>، وغيرهم كثير.

وبعد فقد أوردت هذا التفصيل في أحوال هؤلاء لبيان وجه التمايز بينهم وبين بقية المسلمين في هذا الأصل، إذ يتلقى المسلم عن الرسل العلم

<sup>(</sup>١) الآيات ٦٠ ـ ٦٣ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ٢٩ ـ ٣٠ من سورة محمد.

<sup>(</sup>٣) الآية ٤ من سورة المنافقون.

<sup>(</sup>٤) سبق تراجمهم. انظر: ثبت الأعلام المترجم لها.

والهدى ويعرف الحق عن طريق الوحي المعصوم، ويعتبر ذلك سبيل فلاحه في الدنيا والآخرة ومصدر معرفته ومعيار أحكامه وأقواله وأعماله.

أمّا الذين مسخوا من أبناء المسلمين فقد تجارت بهم الأهواء المادية تجاري الكَلَب بصاحبه حتى لم يذر عرقاً ولا مفصلاً إلا دخله، وهذه الأهواء هي الداء المبير، والشر المستطير، والفساد الكبير التي أحالت حياة هؤلاء إلى ما يشبه حياة القطيع الذي يسير وقد أعار عقله ولبه لغيره، وقد استحالت أعمالهم وكتاباتهم إلى وسائط لنقل عقائد وأفكار الآخرين كالذي يقوم على خشبة المسرح بأدوار التمثيل التي لقنه وحفظه المخرج.

ويحاولون مع ذلك صبغ أعمالهم المستقذرة المنبوذة الكريهة بأصباغ مخادعة كاذبة من دعاوى الدقة والاستيعاب والتمحيص والمهارة والحذق والذكاء والموضوعية، ثم يزداد الأمر بشاعة حين يزعم بعضهم مع اندراجه داخل ذلك الإطار الإلحادي إنه ما زال مسلماً، ولايحق لأحد نزع هذه الصفة عنه: ﴿ ثُمَّ لَمَ تَكُن فِتَنَنَّهُمْ إِلَّا أَن قَالُوا وَاللّهِ رَبّنا مَا كُنا مُشْرِكِينَ ﴿ آَلُوا وَاللّهِ كَنا مُنافِقًا عَلَى النّهُ وَمَهَا عَنْهُم مّا كَانُوا يَفْتُونَ ﴿ آَلُهُ وَاللّهِ اللّهُ اللّهُ مُنالًا عَنْهُم مّا كَانُوا يَفْتُونَ ﴿ آَلُهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ ا

وأمثال هؤلاء الحداثيين ممن نشأ في لسان أمته، وتعليم بلاده، حتى إذا بلغ عمر التنقل والرحلة ذهب إلى بلاد الغرب وتلقى مناهجهم وعقائدهم، حتى إذا استوى عوده وبلغ أشده أعادوه إلى بلاد المسلمين ليكون لأمته عدواً وحزناً، وأمدوه بما يحتاج من دعم مادي ومعنوي، فإذا هو قادر أو مُفترض أنه قادر تمام القدرة على منازلة الأمة في عقيدتها وشريعتها وأخلاقها وقيمها وتاريخها، ومؤهل أو مُفترض أنه مؤهل ليقود معركة بالنيابة عن أساتذته ضد أمته، مفارق كل المفارقة أو بعض المفارقة ـ وكلا الأمرين سواء ـ للعقيدة وأصولها والشريعة وأحكامها والأخلاق وضوابطها.

ولا يلبث غير زمن يسير حتى يصبح في وسائل الأعلام المثقف والمفكر والمنهجي والمؤرخ والاجتماعي، والمستشار في قضايا الأمة!!

<sup>(</sup>١) `الآيتان ٢٣ ـ ٢٤ من سورة الأنعام.

فيالها من فواقر عظيمة أصيبت بها الأمة في الصميم من خلال هؤلاء ﴿هُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ أَنَّى يُؤَفَّكُونَ ﴾(١).

على ضوء كل ما سبق من وصف الإطار الفكري الغربي والفلاسفة الغربيين، ثم تلامذتهم في المشرق، يتبين لنا أن موقفهم من النبوة والنبوات سيكون تابعاً لذلك الإطار ولأولئك الفلاسفة، في الأصول والتعريفات.

ومن ذلك الجحد الكامل للرسالات والتشكيك في وجود الرسل وفي صدقهم.

وكلامهم في هذا الصدد متنوع ومتعدد، بيد أن من أوائل من فتح لهم هذا الباب هو طه حسين الذي اصطنع الشك بل استنسخ الشك من ديكارت، ليسلطه على الحقائق الدينية والتاريخية، بل حتى على بعض المسائل الاعتقادية كما هو الشأن في هذه القضية التي نحن بصددها، وذلك حين ادعى أن القرآن والتوراة لايكفيان حين يتحدثان عن إبراهيم وإسماعيل عليهما الصلاة والسلام لإثبات وجودهما التاريخي، فضلاً عن إثبات هذه القصة التي تتحدث عن هجرة إسماعيل إلى مكة، والنتيجة المترتبة على ذلك من انتساب العرب المستعربة إلى إسماعيل، وادعى أن هذه القصص منتحلة وضعها اليهود الذين يستوطنون شمالي البلاد العربية، وأن القرآن إنّما اصطنع هذه القصص احتيالاً لإثبات الصلة بين الإسلام واليهودية أو بين القرآن والقرآن والقرآن والقرآن والقرآن والقرآن والقرآن والتوراة والعرب واليهود".

وقد كتبت لجنة العلماء في مصر تقريراً مفصلاً عن كتاب «في الشعر الجاهلي» الذي ذكر فيه القول الشنيع عن إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام، وقد قررت اللجنة أن الكتاب (كله مملوء بروح الإلحاد والزندقة، وفيه مغامز عديدة ضد الدين مبثوثة فيه لايجوز بحال أن تلقى إلى تلامذة لم يكن

<sup>(</sup>١) الآية ٤ من سورة المنافقون.

<sup>(</sup>٢) انظر: الصراع بين القديم والجديد ٢/ ١٠٩٥، ونقد كتاب في الشعر الجاهلي لمحمد فريد وجدي: ص ٧٦.

عندهم من المعلومات الدينية ما يتقون به هذا التضليل المفسد لعقائدهم)(١).

ويبنوا (أنه إذا لم تكافح هذه الروح الإلحادية في التعليم ويقتلع هذا الشر من أصله وتطهر دور التعليم من اللادينية التي يعمل بعض الأفراد على نشرها بتدبير وإحكام تحت شعار حرية الرأي، اختل النظام وفشت الفوضى واضطرب حبل الأمن؛ لأن الدين هو أساس الطمأنينة والنظام.

والكتاب وضع في ظاهره لإنكار الشعر الجاهلي، ولكن المتأمل قليلاً يجده دعامة من دعائم الكفر ومعولاً لهدم الأديان، وكأنه ما وضع إلاّ ليأتي عليها من أصولها وبخاصة الدين الإسلامي)(٢).

وهذا الاستنتاج الذي وصلت إليه لجنة العلماء هو عين ماذكرته آنفاً من دوران المفكرين المستغربين في داخل الإطار الإلحادي المادي.

وحتى لايكون الكلام مجرد نقل عن الناقدين لطه حسين فإنه لابد أن نذكر قوله بنصه لتبيان حقيقة قوله الذي أصبح فاتحة شرّ لما هو أعظم من ذلك فيما بعد.

يقول طه حسين: (للتوراة أن تحدثنا عن إبراهيم وإسماعيل وللقرآن أن يحدثنا عنهما أيضاً ولكن ورود هذين الاسمين في التوراة والقرآن لايكفي لإثبات وجودهما التاريخي فضلاً عن إثبات هذه القصة التي تحدثنا بهجرة إسماعيل بن إبراهيم إلى مكة)(٣).

ثم يقول طه حسين: (نحن مضطرون إلى أن نرى في هذه القصة نوعاً من الحيلة لإثبات الصلة الصلة بين اليهود والعرب من جهة، وبين الإسلام واليهودية والقرآن والتوراة من جهة أخرى)(٤).

<sup>(</sup>١) انظر نص التقرير في: كتاب تحت راية القرآن: ص ١٦٧ ـ ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) في الشعر الجاهلي: ص ٢٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٧٧.

ثم يضيف: (وقد كانت قريش مستعدة كل الاستعداد لقبول مثل هذه الأسطورة في القرن السابع للمسيح)(1) إلى أن قال: (إذا فليس مايمنع قريش من أن تقبل هذه الأسطورة التي تفيد أن الكعبة من تأسيس إسماعيل وإبراهيم كما قبلت روما أنها متصلة بإينياس بن بريام صاحب طراودة، أمر هذه القصة إذا واضح، فهي حديثة العهد قبيل الإسلام واستغلها الإسلام لسبب ديني، وقبلتها مكة لسبب ديني وسياسي أيضاً، وإذا فيستطيع التاريخ والأدبي واللغوي الا يحفل بها عندما يريد أن يتعرف أصل اللغة العربية الفصحى)(٢).

ولا شك أن هذه الأقوال تتضمن إلحاداً مكشوفاً ومعارضة صريحة للقرآن العظيم وكفراً بالله وآياته ورسله، وتكذيب للنصوص القاطعة وللرسول على النحي أوحبي إلىه من ربه: ﴿وَإِذْ يَرْفَعُ إِنْرَهِمَعُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ ﴾ (٣) ﴿ وَإِذْ بَوَأْنَا لِإِنْرَهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِ أَن لَا تُشْرِلَف بِي شَيْئا وَطَهِر بَيْتِي لِلطَآبِفِينَ وَالْقَآبِمِينَ وَالرُّكَعِ السُّجُودِ الله وَأَذِن فِي النَّاسِ بِالْحَجَ وَطَهِر بَيْتِي لِلطَآبِفِينَ وَالْقَآبِمِينَ وَالرُّكَعِ السُّجُودِ الله وَعَلَى حَلِق ضَامِر يَأْنِينَ مِن كُلِّ فَجْ عَمِيقٍ الله (٤).

ورد صريح لحبر الله في القرآن: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ اَجْعَلْ هَلَا اللهِ عَلَى الْبَلَدَ ءَامِنَا وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ اَجْعَلْ هَلَا مِنَ الْبَلَدَ ءَامِنَا وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ ﴿ وَ اللَّهُ مِنْ أَضَلَانَ كَثِيلًا مِنَ النَّايِنُ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنْ وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ عَفُورٌ رَجِيمٌ ﴿ إِنَّهُ وَبَنَا إِنِّهِ أَسْكُنتُ مِن دُرْيَتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِندَ بَيْلِكَ الْمُحَرَّمِ رَبّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلَوةَ فَاجْعَلْ أَفْتِدَةً مِن النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَأَرْدُقَهُم مِنَ الشَّمَرَتِ لَعَلَهُمْ يَشْكُرُونَ ﴿ (اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا مِن اللَّهُ مَالِي اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا مِن اللَّهُ مَا مِن اللَّهُ مَا مِن اللَّهُ مَا مَن اللَّهُ مَا مِن اللَّهُ مَا مِنْ اللَّهُ مَا مِن اللَّهُ مَا مَن اللَّهُ مَا مِن اللَّهُ مَا مِن اللَّهُ مَا مَا اللَّهُ مَا مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مِنْ اللَّهُ مَا مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مَا مَا مَا مُعَلَّا مُنْ اللَّهُ مَا مُن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مَا مَا مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مِنْ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا مِنْ اللَّهُ مَا مِنْ اللَّهُ مَا مَا مُولَ اللَّهُ مَا مَا مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مُن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مَا مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ

وهذا الذي قاله طه حسين عن القرآن هو عين الذي قاله المشركون في القرآن من قبل: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا إِنْ هَنَذَا إِلَّا إِفْكُ ٱلْمَتَرَانَهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمُ

<sup>(</sup>١)(٢) المصدر السابق: ص ٢٩.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٢٧ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٤) الآيتان ٢٦، ٢٧ من سورة الحج.

<sup>(</sup>٥) الآيات ٣٥ ـ ٣٧ من سورة إبراهيم.

مَاخَرُونَ فَقَدْ جَآءُو ظُلْمًا وَزُونَا ﴿ وَقَالُواْ أَسَاطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ٱكْتَبَهَا فَهِي تُمُلَىٰ عَلَي عَلَيْهِ بُكِرَةً وَأَصِيلًا ﴿ إِنَّ ﴾ (١).

لقد كان طه حسين طليعة المجترئين على حرب الوحي والرسل والرسالات، وما زال يعد عند الحداثيين والعلمانيين صاحب طريقة يجب أن تطاع وأن تسلك، فها هو الحداثي عزيز العظمة يستشهد بكلام طه حسين، ويجعله منطلقاً لرفض وصاية أهواء الماضي، واعتبره برنامج عمل للفاعلية العقلانية التاريخية (٢)، وقائد الريادة للممارسة الفكرية المستقلة عن الماضي، واعتبر أن الذين ردوا على طه حسين في تلك النصوص الكافرة يمارسون الردة ويعملون إلى إرجاع الأسطورة وإرجاع النص إلى مكانته المتعالية ورفض المساءلة، ثم ينتقد العظمة الذين أحجموا عن القيام بمثل ما قام به طه حسين ".

ثم ختم مقاله بقوله: (إن عنوان الحداثة العلمانية في يومنا هذا هتك أساطير البداية، ووعي التاريخ والتأسيس فيه ومن سياقه العالمي، وإعادة الوصل مع كونية طه حسين مع مواضع أخرى حيث تعطل الوصل بيننا وبين الترقي الثقافي والعقلي الكفيل بإعادة الاعتبار للشرط اللازم للرقي في معانيه الأعم)(٤).

وهذا ما ترسخ فعلاً في مشروعات أهل الحداثة والعلمانية فقد وجدوا أن الإلتحاق بهذه المفاهيم هو أقرب الطرق لهدم الإسلام من خلال هدم أصوله ومصادره، ويثني النصراني المصري غالي شكري على كتاب صدر بعنوان «الكتابة السوداء»(٥)، والذي قام أصحابه بنشر الفصل الذي تحدث فيه طه حسين في كتابه في الشعر الجاهلي عن إبراهيم وإسماعيل عليها الصلاة

<sup>(</sup>١) الآيتان ٤، ٥ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٢) الإسلام والحداثة: ص ٢٦٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٢٧٠ ـ ٢٧١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٧١.

<sup>(</sup>٥) الكتابة السوداء كتاب أصدرته مجموعة أصوات في مصر سنة ١٤٠٨ هـ/ ١٩٨٨ م.

والسلام كما في النص المنقول آنفاً ثم عقب على ذلك قائلاً: (إن نشر تراث الحداثة على هذا النحو إنما يجدد نيران الشهوة في تغيير العالم بردم الهوة بين النخبة وبقية الناس)(١).

وقد مرّ معنا في الفصل السابق كيف حاول أدونيس من خلال «تلمود الحداثة» كتاب «الثابت والمتحول» أن يرسخ مبدأ الإلحاد كأساس أولي لجحد الدين والتشكيك في الرسل والرسالات والتكذيب الصريح للوحي من خلال نقله نصوصاً لأشباهه السالفين الذين استخرجهم من قعر نجاسات التاريخ مثل ابن الراوندي والرازي الملحد وابن المقفع، ثم ليبني على هذه الأقوال مذهبه الإلحادي الذي يُعده ليكون أساساً للحداثة العربية، ولاينسى أن يربط مفاهم الإبداع والحداثة التي ينشدها بأوتار من رماد الإلحاد، وذلك حين يجعل مجيء الإسلام بداية للتخلف وذلك في سياق مقابلة اصطنعها على سبيل الادعاء بين التقدم والتخلف، جاعلاً من الإسلام وقضاياه وأدوات فهمه والتعبير عنه في قائمة التخلف وعكس ذلك في قائمة التقدم.

فقائمة التخلف عنده مستندة إلى نبوة النبي محمد على وأميته وأمية العرب والفطرة العربية والمشافهة، ثم يسرد على هذه الدعوى الكاذبة أوصافاً يعدها أساساً للتخلف ويريد بها الإسلام ورسالة النبي محمد على القائمة حسب دعواه على: الخطابة والبداوة والأمية والفطرة والشفوية، والوضوح والإفهام والبيان والارتجال والتأثير والنفع والتحسين، ومطابقة الحق، والحق الثابت والواضح، والمضاهاة للسابق ومشابهته، وفصل اللفظ عن المعنى وجعل المعنى دينياً أخلاقياً، وفرض المعايير.

هذه عنده هي قائمة التخلف والرجعية، وأضدادها هي التقدم والتطور، وقد بدأ الصراع - حسب رأيه - بين الشفوية والكتابة والبداوة والحضارة والأمية والثقافة منذ أن بعث الرسول بالمنافقة عند أن بعث الرسول المنافقة عند المنا

<sup>(</sup>۱) الناقد ـ العدد ۱۳ تموز ۱۹۸۹ م: ص ٥٦ من مقال لغالي شكري بعنوان الحداثة بلا كهنوت.

<sup>(</sup>٢) انظر: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٣٦ ـ ١٣٧.

وغني عن الإعادة أن هذه الأقوال المطلقة من أي دليل أو مستند، هي مجرد دعوى، هذا من جهة، ومن جهة أخرى يريد فرض مفاهيمه عن التقدم والتخلف كمسلمات وحقائق ثابتة لا نقاش حولها، ولذلك نجد الإمعات من أتباع الحداثة يأخذون هذه على بساط التسليم والمتابعة، رغم ادعائهم استخدام العقل والمنطق والدراسات الموضوعية!!.

وفي سياق تمرير أدونيس لعقائده من خلال شخصيات أخرى تشابه في المنزع والغاية يأتي بجبران خليل جبران فيجعل من دراساته مثلاً لـ» الثورة على الشريعة»(١) و«الثورة على الأسباب العميقة التي تكمن وراءها»(١) و«الثورة على الماضي»(٩) و«التحرر من التقاليد»(٤).

ثم يورد مقطوعة من كلامه ليصل من خلالها إلى المقصد من كل هذه المقدمات قائلاً: (في هذه المقطوعة يسمي الله والأنبياء والفضيلة والآخرة ألفاظاً رتبتها الأجيال الغابرة وهي قائمة بقوة الاستمرار لا بقوة الحقيقة، . . . والتمسك بهذه التقاليد موت والمتمسكون بها أموات، وعلى كل من يريد التحرر منها أن يتحول إلى حفار قبور، لكي يدفن أولاً هذه التقاليد، كمقدمة ضرورية لتحرره)(٥).

وهذا القول منه ليس سوى تعبير جديد لمضمون قديم قاله أعداء الرسل والرسالات، كما أخبر الله سبحانه في كتابه: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَعَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُم مِّنَ إِلَامٍ غَيْرُهُۥ ۚ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ (أَنَّ اللّهُ عَلَى ضَلَلٍ مُّبِينِ (أَنَّ اللّهُ مُن قَوْمِهِ إِنَّا لَزَينكَ فِي ضَلَلٍ مُّبِينِ (أَنَّ اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

وليس معهم سوى مجرد الشتم والادعاء قديماً وحديثاً، وفي سياق تشبث أدونيس بأي شاهد يساعده في تثبيت إلحاده وكفره بالرسل والرسالات

<sup>(</sup>١) - (٥) المصدر السابق ٣/ ١٨٧.

<sup>(</sup>٦) الآيتان ٥٩، ٦٠ من سورة الأعراف.

يلقى حباله على متن معروف الرصافي (١)، ويجعل منه طليعة للحداثة كما جعل من جبران، وسبب هذا الاعتبار - كما هو ملاحظ - ارتكاس هذين في مفاهيم إلحادية ومجاهرتهما بما يناقض دين الإسلام، وفي هذا دلالة واضحة على أن الحداثة عند أدونيس مرتبطة بالكفر والإلحاد ومضادة الإسلام، فمن كان كذلك فهو حداثي مبدع ولو كان يكتب بالأسلوب القديم أو بما يسمونه الشعر العمودي، وكل من ليس كذلك فهو تراثي متخثر حتى ولو كتب بالأسلوب الحديث، وهذا برهان على أن الحداثة تعني عندهم الكفر أولاً والمضمون الإلحادي قبل أي شيء.

والناظر في حيثيات اعتبار أدونيس للرصافي مجدداً يجدها تتمحور حول إنكار الدين والوحي والنبوة وجحد الغيبيات ورفض مبدأ الثواب والعقاب وقضية العبادة من صلاة وصوم، ورفض التشريعات الإسلامية، وكذلك العادات والتقاليد الاجتماعية التي قامت على أساس وتصور ديني، ومحاربة الماضي وأمجاده، ورمي التاريخ بالكذب والتضليل، والدعوة إلى الحياة الراهنة والحرية والعلم ومنجزاته (٢).

وهذه الحيثيات هي نفسها أصول وأسس الحداثة العربية، ولكل واحد من الحداثيين نصيبه من هذا الميراث الشيطاني قل ذلك أو كثر، ﴿إِنَّهُمُ التَّخَذُوا الشَّيَطِينَ أَوْلِيَآهَ مِن دُونِ اللهِ وَيَعْسَبُوكَ أَنَّهُم مُهْتَدُوكَ ﴾ (٣)، ﴿إِنَّا جَمَلْنَا الشَّيَطِينَ أَوْلِيَآهَ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>۱) هو: معروف بن عبدالغني البغدادي الرصافي، شاعر العراق في عصره، ولد سنة ١٣٩٤ هـ، اشتغل بالتعليم، شجع ثورة رشيد عالي الكيلاني، وكان أيام العثمانيين نائباً في مجلس المبعوثان، له مؤلفات ودواوين شعر، وقد اعتبره أدونيس طليعة الحداثيين، لإنكاره الدين والغيبيات ورفض الشريعة والمعاد وجحد الوحي والنبوة وغير ذلك من الضلالات التي نسبها إليه. انظر: الأعلام ٧/ ٢٦٨، والمرشد لتراجم الكتاب والأدباء ص ١١٧، والثابت والمتحول ٣/ ٢١٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: المصدر السابق ۳/ ۲۰ ـ ۲۷.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٠ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٧ من سورة الأعراف.

يصف أدونيس مواقف الرصافي ـ وفي وصفه تعبير عن اعتقاده هو وموقفه من الدين ـ فيقول: (الأديان بالنسبة إليه ليست موحاة، وإنّما هي وضع قام به أشخاص أذكياء، وإذ ينكر الوحي ينكر بالضرورة النبوة، وينكر وجود الأنبياء والنتيجة الطبيعية لإنكار الدين، وحياً ونبوة، هي إنكار التعاليم أو المعتقدات التي جاء بها)(١).

ويلتفت أدونيس من الجحد الكامل للنبوة، إلى استخدام التدنيس والاستخفاف باباً آخر للجحد والإنكار، وذلك حين يجعل نبوة محمد على بديلاً عن ثقافة الجاهليين المتمثلة في الشعر، أي أن النبوة حلت مكان الشعر وأزاحته ليس لأنها حق ووحي من الله، ولكن لأنها «حدس معرفي» لا أقل ولا أكثر، يقول: (الشعر في الجاهلية فاعلية أولى في مستوى العمل والحلم والدين، أي في مستوى الطبيعة والغريزة، فهو حدس أساسي في المعرفة، بل هو الحدس الأكمل، غير أن النبوة في الإسلام هوالحدس الوحيد، والمعرفة كلها تصدر عن هذا الحدس، وهكذا حلت النبوة محل الشعر، وتراجع الشعر إلى مستوى الفاعلية الثانية)(٢).

وإذا كان هذا تأصيله في تلمود الحداثة، فإنه يمارس ذلك أيضا فيما يطلق عليه «شعر الحداثة» وفي ذلك يقول كاذباً على لسان آدم عليه الصلاة والسلام:

(وشوشني آدم

بغصة الآه

بالصمت بالأنَّه:

«لست أبا العالم

لم ألمح الجنة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ٦٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣/ ٢٣٥.

خذني إلى الله»)(١).

كذب على النبي، وجحد لخلق الله للناس، وإقرار ضمني بنظرية دارون، وفي موضع آخر يعلن جحده لله تعالى للأنبياء بتعبير آخر حيث يقول:

(دماء، لا عاصم، والنبيون ماتوا)(٢).

وفي تلاعب آخر بالألفاظ بجعل المعراج صعوداً نحو كوكب مجهول، وهذا يتضمن إنكار وجود الله وتكذيب النبي ﷺ فيقول:

 $(r)^{(r)}$ . تصعد نحو کوکب المجهول کالمعراج)

وله مقطوعة طويلة يتحدث فيها عن الإسراء والمعراج باعتباره أسطورة وكذباً، ويضيف إليها من أكاذيبه وسخرياته وعباراته الإلحادية الشيء الكثير (٤).

وهو في كل ذلك يريد أن يقول بأن القضية كلها ليست سوى أسطورة وكذباً، والرسالة المبنية على ذلك كذلك، وعندما يشرح مشروعاته المستهدفة خدمة الملة الحداثية يبين أنه يسعى إلى إزالة النبوة وآثارها وأصدائها والبلاد التي تتبع نهجها، فيقول:

(مثلما تنضج الأبجدية

لا لكي ألأم الجراح

لا لكي أبعث المومياء

بل لكي أبعث الفروق.. الدماء

نجمع الورد والغراب، لكي أقطع الجسور

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٤٠٩/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٤٧٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/٩٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق ١٢٦/٢ ـ ١٤٦.

ولكي أغسل الوجوه الحزينة بنزيف العصور وكتبت المدينة

مثلما يذهب النبي إلى الموت، أعني بلادي وبلادي الصدى والصدى والصدى (١).

أي أن النبي نهايته الموت والانقراض وكذلك هي نهاية البلاد التي تتبعه.

والمعنى بنفسه يكرره في موضع آخر قائلاً:
(ها غزال التاريخ يفتح احشائي، نهر العبيد يهدر، لم يبق نبي إلا تصعلك، لم يبق إله... هاتوا فؤوسكم نحمل الله كشيخ يموت

نفتح للشمس طريقاً غير المآذن، للطفل كتاباً غير الملائك للحالم عيناً غير المدينة والكوفة هاتوا فؤوسكم)(٢).

في هذا المقطع اختصار مهم لعقائد الحداثة ومشاريعها وآمالها، وفيه دلالة على أنها ـ ليست فقط ـ لا دين لها بل هي تتدين بهدم دين الإسلام ومناقضة وهدم أصوله ومحاربته بكل الوسائل الدنسة الخبيثة، إنها امتداد لاريب فيه للجاهلية الأولى، ولكن بأسلوب حديث، ودليل هذا الامتداد دفاعه عن قوم ثمود الذين عارضوا نبيهم وكذبوه واستحبوا العمى على الهدى، يقول:

(شقاء

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/٤/٢ \_ ٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢٦٦/٢.

إن تتفتح، أو أن تكبر، أو أن تهجم نحو الضوء، وموت أن تبدع أو أن تحيا في أحوال ثمود

ولهذا، اعذر وجه ثمودٍ

أعنى المجذوبين إليه

الطافين عليه

وأقول عليهم، باسم الملعونين الخلاقين من الشعراء:

ما أقسى أن نعرف أو أن نفهم كل الأشياء

ولهذا، لايتركني رفضي)(١).

إنه يصطنع مقارنة تبجيلية هجائية، يبجل الحداثة والكفر والرفض ويجعلها تفتحاً ونمواً وتنويراً وإبداعاً وحياة ومعرفة لكل الأشياء، ويجعل الرسالة التي يشير إليها برفض قوم ثمود لها عكس ذلك كله، وهو في كل ذلك لم يتجاوز قدر سلفه فرعون القائل: ﴿أَمْ أَنّا خَيْرٌ مِنْ هَذَا الّذِى هُوَ مَهِينٌ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ (آنَ ﴾(٢)، وليس في الادعاء دليل عقل أو تقدم، ولكن الكارثة أن تجد أن هذه المعاني الاتحادية تتسرب إلى قلوب المعجبين، فتتشربها وتقوم باستقاءتها كرة أخرى على صفحات ديوان أو كتاب أو صحفة.

وكما تشبث بالراوندي والرازي الملحد وابن المقفع والرصافي في كتابه «الثابت والمتحول» فإنه يتشبث في ديوانه بأبي العلاء المعري فيقول: (كيف اقنع المعرة بأبي العلاء؟ سهول الفرات بالفرات؟ كيف أبدل الخوذة بالسنبلة؟.

«لابد من الجرأة لطرح أسئلة أخرى على النبي والمصحف» أقول وألمح غيمة تتقلد النار، أقول وألمح بشراً يسيلون كالدمع)(٣).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲/ ۳۳۱ ـ ۳۳۲.

<sup>(</sup>٢) الآية ٥٢ من سورة الزخرف.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٣٠٢/٢.

الدعوة إلى الجرأة والشك وطرح أسئلة الريب والجحد والنقد والتجريح على النبوة والأنبياء والوحي والقرآن إستناداً إلى شكوك أبي العلاء وأسئلته، مع امتداح لها ومناداة للسير على منوالها.

وقد زعم في بعض محاضراته بأن الوحي وهم، وأحصى ذلك عليه أحد النقاد الحداثيين واعتبر ذلك انتحالاً منه لفكرة قالها محمد أركون<sup>(۱)</sup>، فبئس التابع والمتبوع.

ويجيب عن سؤال وجه إليه عن النبوة والقرآن قائلاً: (ظاهرة النبوة بحد ذاتها عصرية، لكن المسألة هي في فهم هذه الظاهرة أنا شخصياً ضد فهمها السائب في المجتمع العربي اليوم)(٢).

والفهم الذي يريده هو الفهم الحداثي الإلحادي الذي يجعل النبوة مجرد وصف يستحقه من هب ودب من الحداثيين والعلمانيين والفلاسفة، وحتى المجانين والشواذ كما سوف يأتى.

ويواصل دعوته إلى اجتثاث الرسل والرسالات واقتلاع جذورها، ويضرب لذلك أمثلة نبينا محمد على ويحيى ويوسف عليهم الصلاة والسلام ويشير إلى عيسى عليه السلام باسم أمه مريم عليها السلام، ويجعلهم جميعا جذوراً للعوسج، الشجر الشوكي المر الذي لا فائدة منه، وينادي بضرب جذور العوسج، رامزاً بذلك إلى اقتلاع الدين والرسل ورسالاتهم، وتهيئة اللجو والمكان والزمان للملة الإلحادية، التي يسعى حثيثاً في نشرها والدفاع عنها، فقول:

(أحمد حنا يوسف مريم

قل للضارب جذر العوسج: أهلاً

قل للمأخوذ بقبضة هذا المعول: أهلاً

<sup>(</sup>١) انظر: أدونيس منتحلاً: ص ٣١.

<sup>(</sup>٢) أسئلة الشعر: ص ١٤١.

قل للفاتن والمفتون، وكل جمال: أهلاً)(١).

ولايقتصر على هؤلاء الأنبياء الكرام، بل يتعرض أيضاً لغيرهم، ومن ذلك جعله قصة سليمان وبلقيس والهدهد مجرد خرافة، ووصف سليمان عليه السلام بأنه مجرد رجل شهواني<sup>(۲)</sup>، ويتمادى في ضلاله حين يصف النبوات بأنها: (... خرافة تُرضع بنتها السماء)<sup>(۳)</sup>.

ويعلن عن ضجره لكون التاريخ المدون والمعاش في ارتباط دائم بميلاد النبي عيسى عليه الصلاة والسلام أو هجرة النبي محمد عليه ويطالب بكسر هذا النسيج، أي أنه يطالب بما لم يفعله الاتحاد السوفيتي الملحد، يطالب بتاريخ آخر غير مرتبط بالأنبياء بل مرتبط بالإلحاد والكفر، بالمجوس أو الوثنية اليونانية بأدونيس أو تموز أو عشتار، بأي شيء آخر غير الرسالات، يقول:

(هل انسللت في حشود كروية

مستطيلة مثلثة تتناوب رصد الأفلاك

قبل الميلاد قبل الهجرة

بعد الميلاد بعد الهجرة

سنوات تترادف وتروح في عباءات من وبر السلطان

مطابقان بشر وتأريخ أسوار تتداخل أو تتوازى، سحابة

واحدة وماء واحد

استطالات ترتد، ألن ينكسر مكوك هذا النسيج)(١).

ولماذا كل هذه العداوة؟ إنه يجيب على ذلك في مقطع آخر بقوله:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٣٣٧ ـ ٣٣٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ٢/ ٣٤٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٤٠١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/ ٤٠٢.

(لا نبؤة

بل رصد لمساقط الرؤوس)<sup>(۱)</sup>.

وفي مقطع آخر يطرح أسئلة شك وتكذيب فيقول:

(وقلت

كيف يسبح الحصى في اليدين

وينبع الماء من الأصابع؟)(٢).

ويعتبر أن مايجيء من السماء من وحي ورسالات مجرد جثث ميتة وآلهة مدعاة، وذلك قوله:

(وكواكب تقطر النجوم والتوابل

حيث السماء تمطر الجثث والآلهة)(٣).

واعتباره النبوات جثثاً هو ماصرح به في الثابت والمتحول بعبارة أخرى حين زعم أن الوحي ضد العقل وأن الوحي ليس معرفة حقيقة  $^{(1)}$ , وحين اعتبر أن مشكلة الحضارة الإسلامية القديمة هي في ثنائية التناقض بين الوحي والعقل والدين والفلسفة  $^{(0)}$ , وحين اعتبر أن المنهج التجريبي إبطال للنبوة  $^{(1)}$ , وحين أثنى على ابن الراوندي في جحده للنبوات وتهكمه بالشرع والرسول  $^{(2)}$ , والمعجزات النبوية، وعلى الرازي الملحد في إعلائه شأن العقل حسب زعمه وإبطاله للنبوة  $^{(1)}$ , في كلام طويل سبق نقل معظمه في الفصل السابق.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق Y/ ٥٦٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٩٣٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٧٢٥.

<sup>(</sup>٤) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٢٥٦ ـ ٢٥٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٣/٢٦٢.

<sup>(</sup>٦) الثابت والمتحول ٢ ـ تأصيل الأصول: ص ٧١.

<sup>(</sup>V) المصدر السابق ٢/ ٧٤، ٧٥، ٧٦.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق ٢/ ٨١، ٨٢، ٨٣.

أمّا إذا انتقلنا إلى غير أدونيس، ممن يعتبر عند بعض الدراسين من المعتدلين في الحداثة، وهو إحسان عباس!! فإننا نجد أنه تحدث في كتابه «اتجاهات الشعر العربي» عن الأسطورة في الشعر المعاصر وكيف استخدمها الشعراء، وضرب لذلك أمثلة عديدة، وجعل منها المسيح ويحيى عليهما الصلاة والسلام والخضر وأخبار الإسراء والمهدي المنتظر، كلها عدها من الأساطير(۱).

وسوف أعرض هنا نموذجاً للفكر الحداثي والمغالطة الحداثية والافتراء الجريء على الحقائق الثابتة، وهذا يعطينا تصوراً عن نوعية القوم الذين يريدون أن يهدموا دين الإسلام بسواعدهم الضعيفة وأفكارهم الكليلة، ويعطينا صورة عن الموضوعية المدعاة والعقلانية المزعومة، يقول أحدهم: (إن سمو التوحيد - كل توحيد - يتطلب برهاناً كما الوثنية؛ لأنها إنشاءات تقام على افتراضات)(٢)، أي أن وحدانية الله تعالى مجرد إنشاء بشري قائم على محض الافتراض.

وإذا نظرنا في تقسيم التدين فإنه لابد أن يكون إمّا توحيداً كملة أهل الإسلام وإمّا وثنية كمن عداها، حتى ولو كان صاحبها يدعي الإلحاد وعدم الإيمان بشيء فإن ذلك في حد ذاته وثنية.

وبما أن القائل يعيش الوثنيات المعاصرة ويتلبس بمفهوماتها فهو لا يحتاج إلى برهان في وجودها ووجود أتباعها، إذن هو يتطلب برهاناً للتوحيد الذي يبدو أنه يجحده أو يشك فيه، وحيث أن الرجل فرنسي النزعة فسوف نأتيه بفرنسي يحدثه عن المصدر الذي يتضمن إثبات التوحيد وتأكيده.

يقول موريس بوكاي (٣): (لقد فهمت بدراسة القرآن الكريم وذلك دون

<sup>(</sup>١) اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ١٢٨ ـ ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) رأيهم في الإسلام: ص ٢٢٤، والقول لعبدالوهاب المؤدب من المغرب العربي.

<sup>(</sup>٣) موريس بوكاي من علماء الطبيعة الفرنسيين، له أبحاث تجريبية عديدة، اطلع على القرآن فأذعن لما فيه من مطابقات دقيقة للمكتشفات الحديثة والحقائق العلمية، فألف كتاباً عن ثبوت القرآن، والشك والتحريف في التوراة والإنجيل، وألقى في ذلك عدة محاضرات.

فكر مسبق وبموضوعية تامة باحثاً عن درجة اتفاق نص القرآن ومعطيات العلم الحديث، وكنت أعرف قبل هذه الدراسة وعن طريق الترجمات بذكر أنواع كثيرة من الظاهرات الطبيعية، ولكن معرفتي كانت وجيزة، وبفضل الدراية الواعية للنص العربي استطعت أن أحقق قائمة أدركت بعد الانتهاء منها أن القرآن لايحتوي على أية مقولة قابلة للنقد من وجهة نظر العلم في العصر الحديث)(1).

ومع قيام هذه الحقائق نجد المستغربين لا يعلمون ولا يشعرون أنهم لايعلمون، فها هو الحداثي المشار إليه آنفاً، يقول: (وكان التوحيد قد اخترق الجزيرة العربية في صيغته اليهودية والمسيحية، فكان بعض اليهود والمسيحيين ينتظرون موسى آخر وربما وجدوه بشخص محمد، إذ كان رجل ثقافة واسعة وتفهم كبير فشعر أن شعبه جاهز للانصاط(٢) على أهبة الاستعداد للفتح، فخط التوحيد بلغة الضاد، وأقام وحدوية رمزية تتسم بطابع الآنية كحافز لانطلاقة العرب، وأن تتخذ تلك الوقائع، الأسطورة هالة لها، فالأمر طبيعي.

قلت: إن محمداً كان رجل ثقافة، فلماذا ادعو أنه أمي، لا يقرأ ولا يكتب؟ أمن أجل إضفاء مصداقية أكبر وشرعية أعظم تزيد الرسالة نفاذا في النفوس؟ فكل كلام علمي يتلفظ به أمي، لابد من أن يتجاوز قائله ليصبح مصدره إلهياً)(٣).

بالطبع لا يُمكن لقائل هذا القول أن يكون ممن يؤمن بالله ويصدق رسوله هذا أولاً، وثانياً هذا القائل يكشف عن جهل فاضح، فهو يعد التوحيد دخل إلى جزيرة العرب عن طريق اليهود والنصارى، وهؤلاء مشركون ليسوا من الموحدين، أمّا نفيه أمية محمد علي فهو ـ إضافة إلى

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم والتوراة والإنجيل والعلم، دراسة في الكتب المقدسة في ضوء المعارف الحديثة: ص ١٣ لموريس بوكاي.

<sup>(</sup>٢) هكذا ولعل الصواب الانضباط.

<sup>(</sup>٣) رأيهم في الإسلام: ص ٧٢٥. والقول لعبدالوهاب المؤدب.

مناقضته التامة للأخبار القطعية والأحداث التاريخية \_ قول قديم قاله الكفار من قبل ﴿ وَقَالُوا السّطِيرُ الْأَوْلِينَ اَخْتَبَهَا فَهِى ثُمُّلَى عَلَيْهِ بُحْرَةً والمحقيقة، ولو وأصيلاً ﴿ أَنَ النبي عَلَيْهُ كَانَ مثقفاً ثقافة واسعة كما يقول هذا الضال لينفي الوحي والنبوة، فأي ثقافة كانت في عهده أو في من قبله تقول بأن الإنسان كلما صعد إلى السماء ضاق صدره واختنق؟، ومن الذي أخبره بأن لبن الأنعام يخرج من بين الفرث والدم؟، ومن الذي أخبره بأن الجزيرة العربية كانت مروجاً وأنهاراً؟ ومن الذي أخبره أن بين البحرين حاجزاً مائياً؟، ومن الذي أخبره بأن الإنسان يكون نطفة ثم علقة ثم مضغة؟، وغير ذلك من الأمور التي جاءت في الوحي، ما كان يعرفها هو ولا قومه ولا أي أمة من أمم الأرض، ولم تكتشف إلا في هذه الأعصر المتأخرة بعد أبحاث طويلة وجهود متواصلة وتجارب عديدة.

أمّا السياب رائد الشعر الحديث كما يقولون فلم تكن ريادته في أنه قلد الإنجليز في شكل الشعر فحسب بل كانت ريادته أيضاً في أنه قلدهم في المضامين، ولم تكن ريادته عند أهل الحداثة لمجرد التجديد.

في الأساليب الشعرية بل لأنه تقحم في موارد الوثنيات ومراتع الضلالات، ومن أمثلة ذلك أنه عد وحي السماء أساطير بالية تجر القرون بمركبة من جنون ولظى وغبار السنين، يقول:

(أساطير، مثل المُدى القاسيات تلاوينها من دم البائسين فكم أومضت في عيون الطغاة بما حملت من غبار السنين يقولون وحى السماء

<sup>(</sup>١) الآية ٥ من سورة الفرقان.

فلو يسمع الأنبياء

لما قهقهت ظلمة الهاوية

بأسطورة بالية

تجر القرون

بمركبة من لظي، في جنون

لظى كالجنون!)<sup>(١)</sup>.

وفي قصيدة «المومس العمياء» التي يقولون فيها بأنها إعلان انفصاله عن الشيوعيين<sup>(٢)</sup>، يتحدث عن مجموعة من البغايا يبحثن عن رجال، ثم يقول في استخفاف بالأنبياء وجحد لهم يعبر عنه بلفظ الاندحار:

(والسور يمضغهن ثم يقيئهن ركام طين

نصباً يخلد عار آدم واندحار الأنبياء)(٣).

وفي مقطع آخر يعلن عقيدته في الأنبياء وفي نبوة محمد ﷺ فيقول: (كفرت بأمة الصحراء

ووحي الأنبياء على ثراها في مغاور مكةٍ أو عند واديها)(٤).

أمّا توفيق صايغ فإنه يحصر النبوة في قوله:

(أدركوا أن النبوة بلاغة قول)(٥).

أمَّا النصراني الآخر أنسي الحاج فإنه يعبر عن جحده للنبوات بقوله:

<sup>(</sup>١) ديوان السياب: ص ٣٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: مقدمة الديوان «م م».

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٩٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٦٤٢.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الكاملة لتوفيق صايغ: ص ٣٤٩.

(صورة الله في كتابات بعض الأنبياء هي صورة السلطان الذي كانوا يشتهون أن يكونوا)(١).

أمّا الشيوعي سميح القاسم فإنه كتب مقطوعة إلحادية بعنوان «رسالة إلى الله» (٢٠) بدأها بعبارة نصرانية شهيرة: (سيد الكون أبانا) (٣)، وفيها يجعل الأنبياء مجرد حكاية تداولها الناس ورددوها فيقول:

(أرضنا من عسل \_ يحكى \_ بها الأنهار \_ يحكى

من حليب

انجبت \_ يحكى \_ كبار الأنبياء

وعشقناها

ولكنها انتهينا في هوانا أشقياء

وحملنا كل آلام الصليب

يا أبانا كيف ترضى لنبيك البسطاء

دون ذنب \_ كل آلام الصليب!!

يا أبانا نحن بعد اليوم لسنا بسطاء

لن نصلی لك كى تمطر قمحاً

لن نداوي بالحجابات وبالرقية جرحاً

نحن أنجبنا على الحزن كبار الأنبياء

وخلقنا من أمانينا التي تكبر.. ربا)(٤).

<sup>(</sup>١) خواتم: ص ٧٨.

<sup>(</sup>Y) (T) ديوان سميح القاسم: ص ٦٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٦٥.

وهي كلمات فجة تعبر عن العقيدة الشيوعية التي يعتنقها سميح القاسم ويرددها بغباء البلداء، نعم لقد اتخذ الشيوعية ديناً وفلاسفتها وقادتها طواغيت يعبدهم من دون الله.

وله مقطوعة بعنوان «أبطال الراية» ملأها بالحديث عن موسى وعيسى ومحمد عليهم صلوات الله وسلامه، ويذكر بعض أعمالهم وعلاماتهم ومعجزاتهم في سياق جحد وإنكار وإبطال، على طريقة الملاحدة، وفيها يبدأ بجحد وجود الله تعالى فيقول:

(والله نحن نشاؤه بغرورنا

شيئاً له قسماتنا الشوهاء ترسمه أنانياتنا

فاهبط من الأبراج من شم القباب

إذا استثير لهيبك القديس من صوت الضمير

وشقيت في ما يحمل الإنسان عن عبء العذاب

فالمس جراح الأرض في رفق

ودثر عريها الدامى بأسمال التراب

حطم وصاياك الشقية

واسجد مع الكفار للعجل الغبى فللسدى

تعطو امانيك الغبية

ألواحك الأجر تفرى النمل والديدان

والأبريز في العجل المدلل يخطف الأبصار)(١).

ثم يتحدث عن عيسى عليه السلام بعقيدة نصرانية ثم إلحادية فيقول:

(شرف الأقانيم الثلاثة والصليب

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣١٨.

شرف الدماء الزاكيات النازفات من الجراح جراح هيكلك الخضيب شرف الأحبوا بعضكم بعضآ وهذا خبزكم جسدي وخمركمو دمى الجاري وفي الناس المسره...

فارحم جراحك يا مسيح ماعدت في الإنسان غير حكاية تحكي عن

الرب الجريح)<sup>(۱)</sup>.

ثم يتحدث عن النبي محمد عَلِيْ قائلاً: (حراء هل هجرت حمامتك الوديعة؟ هل جفتك العنكبوت؟...

عادت (مني) وأبو لهب

عادا فما تبت وتب!

والكعبة استخذت منابرها للغو خوارج لا الله يكبح من جماح ضلالهم، لا الأنبياء ولا الكتب!

> واستشهد الأنصار وانهارت مدينتهم وشرّعت المساجد للصوص المارقين! والله أكبر لكنة جوفاء

> > تطلقها نفايات المسوخ التافهين

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٢٠ ـ ٣٢٢.

فاركب بعيرك يا محمد وتعال لي في الشمس معبد)(١).

ثم ينتقل بعد ذلك إلى ذكر مايسميه رسول العصر ويقصد به الشيوعي الماركسي الذي لايؤمن بإله ولا رسالات ولا غيب ولا معجزات، فيقول:

(ماجئت بالتنزيل! لم يفاجئك جبرائيل

في رهط الملائك بالنبوة!

لم تلق وجه الله! لم تسمع من النيران دعوه!

لم تحى أمواتاً، ولم تنهض كسيحاً!

ولم تزل برصاً ولم تخلق نبيذاً من مياه

ولم تجيء بالمعجزات الخارقات

لكن وجهك يا رسول العصر أشرق في ظلام العصر

أحلاماً وإيماناً وقوه

وهدير صوتك حز أعماق الخليقه

فاستفاقت جذوة سجنت بأعماق الحياه

فإذا الظلام يسيح في ذعر، ونور الفجر

يولد في العيون المطفآت

وإذا أنا الإنسان! أجهر بالصلاة!

وإذا صغارى يشبعون، ويدرسون ويلعبون

ومشيئة الرحمن والأقدار

بعض من نفايات القرون

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۳۲۰ ـ ۳۲۲.

والأرض بعد العقم أثمار وأزهار وخضره فاسمع أغاني الثائرين

واشهد نهايات السجون

واهنأ فإنا باسمك الجبار نجتاز المجره!

واهنأ فإن الشمس تشرق كل يوم ألف مرة!!)(١).

وهذه المقطوعة، التي أترعها هذا الماركسي بعقائده الإلحادية، سخرية بالنبوة وجحداً بالرسالات وتكذيباً لله وإنكاراً للوحي، ثم بعد ذلك يأتي بالبديل الماركسي الشيوعي العلماني «رسول العصر» كما يسميه، ولكنه رسول ضلالة وإلحاد وقائد انحراف ومادية.

ثم يصور أنه يأتي بالازدهار والنور والنماء والتقدم، وهذا القول قاله قبل أن يتهاوى الاتحاد السوفيتي قبلة الماركسيين، والذي ظهر للعالم كله أنه بعد تهاويه كان مجمع فضلات وركام نفايات، ومأوى تخلف وفقر وجمود ورجعية وكان بحق «مزرعة حيوانات» (7) و «خمور فكرية» وكان دينهم وملتهم «مذهب ذوي العاهات» (3).

وفي موضع آخر يعبر عن عداوته للنبوة والأنبياء ولمن أرسلهم بعبارات أخبث من كلامه السابق يقول فيها:

(أي تنين خرافي الألوهة

سمل الأعين في تاريخنا. . أدمى وجوهه!!

يا يتامى فقدوا في بيتهم طعم الحياة!

يا صغار الأنبياء

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ص ۳۲۲ ـ ۳۲۳.

<sup>(</sup>٢) اسم رواية لجورج اوريل عن الشيوعية.

<sup>(</sup>٣) اسم كتاب لآرثر كوستلر عن الشيوعية.

<sup>(</sup>٤) اسم كتاب لعباس العقاد عن الشيوعية.

يا رواة حفظوا كل أساطير السماء

شيدوا البرج فقد نادى الإله

وبكى «نوح» على الطوفان. . طوفان الدماء!!)(١).

ويتحدث عن فلسطين قائلاً:

(نحن من أرض يقال

انها مهد النبوات يقال

بسطت نوراً وعرفاناً على الدنيا يقال)(٢).

وهذا تكذيب صريح بالنبوات وتهكم بالأنبياء عليهم السلام.

ونحوه قوله: (وطن الأكاذيب القديمة والرؤى والأنبياء) (٣).

فلا غرو أن يبيع هذا وأضرابه من العلمانيين فلسطين والقدس الشريف لليهود ويسلموها لهم، تحت شعار عملية الاستسلام التي تعيش دوامتها مرغمة، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

أمّا ممدوح عدوان فإنه يعلن عن جحد الرسالات بطريقته الخاصة فيقول:

(إنى تبرأت من أول الكلمات

إلى آخر الصفقات

ومن أول الأنبياء

إلى صنم التمر)(٤).

أمّا علاء حامد فقد أكثر من ترديد جحده وإنكاره وتشكيكه في الرسل

<sup>(</sup>١) ديوان سميح القاسم: ص ٧٧٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦١٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٨٩.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية لممدوح عدوان ج ٢ لابد من التفاصيل: ص ٤٣ ـ ٤٤.

والرسالات والوحي، وقد نقلت في الفصل السابق على هذا جملة من أقواله في هذا المجال، فأغنى ذلك عن إعادتها هنا(١١).

أمّا الشمطاء الرجيمة نوال السعداوي فإنها تقول على لسان إحدى شخصيات روايتها: (قلت لها: أعظم امرأة ليست من كتبت أعظم كتاب، وإنّما من ولدت أعظم رجل، قالت: مريم العذراء ولدت ابن الله وأنا فقدت عذريتي في الطفولة، ولا أؤمن بالمسيح، قلت: بماذا تؤمنين؟ قالت: أؤمن بعقلي وبأي شخص يخاطب العقل وليس الرحم)(٢).

وتسخر بالنبي محمد عَلَيْ وبالمسيح عليه السلام في مواضع، متخذة هذا الأسلوب وسيلة للتشكيك والجحد كعادة أهل الحداثة والعلمنة (٣).

أمّا مؤلف كتاب موسوعة الفلكلور والأساطير العربية فإنه قد ساق مجموعة من أسماء الأنبياء وبعض أعمالهم على أنها أساطير، ومن ذلك قوله عن الخليل إبراهيم عليه الصلاة والسلام تحت عنوان "إبراهيم الخليل أساطيره ومأثوراته"(٤): (ولد بعد الطوفان بـ ١٢٦٣ سنة أو بعد خلق العالم ٢٣٣٧ سنة، فمثله مثل كل الأبطال الأسطوريين الفلولكوريين، هؤلاء الذين يجيئون في أزمان لتحقيق رسالاتهم...)(٥).

ثم يسوق شيئاً من قصصه مع الملك النمرود ملك بابل، ومعارضته للأصنام، ورميه في النار، وولادة إسماعيل، وبناء الكعبة، على أنها جميعاً خرافات، حيث عقب على ذلك بقوله: (وبإيجاز شديد فإن كل هذه الأحداث والأفكار والحكايات والمآثر حول الخليل إبراهيم وخرافاته ما تزال تواصل تواترها واتصالاتها وتبادلاتها الشفهية والمدونة)(1).

<sup>(</sup>٢) سقوط الإمام: ص ٨٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٢٦ ـ ٢٧، ٨٣، ١٢٢ ـ ١٢٤، ١٢٥.

<sup>(</sup>٤) (٥) موسوعة الفلكلور: ص ٣٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٣٧.

ثم يورد كلاماً عامياً في قصة شعبية مخترعة عن إبراهيم على المجعل من هذا الخلط المتعمد بين الحقائق والحكايات الشعبية وسيلة لجعل كل ذلك خرافة وأسطورة (١٠).

وفي موضع آخر يتحدث عن إسماعيل عليه الصلاة والسلام باعتباره أسطورة من الأساطير والخرافات الشعبية (٢).

ويتحدث عن أبوته للعرب باعتبارها أسطورة وحكاية مقلداً في ذلك طه حسين<sup>(٣)</sup>، كما تحدث عن أمر الله لإبراهيم بذبح إسماعيل وفداء الله عنه على أساس أنها حكاية شعبية وخرافة أسطورية (٤).

وفي سياق تعداده للأساطير العربية يذكر قصة بقليس مع سليمان عليه السلام وقصة سبأ وسد مأرب كمثال من أمثلة الأساطير العربية (٥)، وكذلك يسوق اسم شعيب عليه السلام وقصته، مع آيات من القرآن على اعتبار أنها من الأساطير والخرافات (٢).

وكذلك يأتي بقصص عن موسى عليه السلام ممزوجة بكلام شعبي وحكايات شعبيه، ليخلص بعد ذلك إلى أن هذه حكايات وخرافات وأساطير (٧)، ويجعل عصا موسى عليه السلام أسطورة وشارة سلفية حسب تعبيره (^).

وعلى كل حال فالكتاب مليء بإنكار نبوة الأنبياء وجحد رسالاتهم والتشكيك فيها، من باب أنها أساطير وحكايات وخرافات، وهو في ذلك ليس ببعيد عن التيار الحداثي والملة العلمانية.

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٣٩ ـ ٤٢.

<sup>(</sup>۲) انظر: المصدر السابق: ص ٥٩ ـ ٦٢.

<sup>(</sup>٣) (٤) انظر: المصدر السابق: ص ١٧٠ ـ ١٧٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ١٢٤ ـ ١٢٧.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ٤٤٠.

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق: ص ٥٠٨ ـ ٥٣٠.

<sup>(</sup>٨) انظر: المصدر السابق: ص ٤٨٨.

## الوجه الثاني من أوجه انحرافاتهم في الرسل الكرام: البغض والاستهانة والسخرية بالرسل وأعمالهم وأقوالهم.

وقد مر معنا في فصل تأثرهم بالوثنيات، كيف احتفوا بالأساطير والأوثان، وكيف افتخروا بها وأشادوا بها وجعلوها ملهمة لإبداعهم وقبلة لأفكارهم ومشروعاتهم السياسية، مثلما فعل سعيد عقل وعصابة شعر، فهم مع الأوثان والخرافات والأساطير في إجلال وتعظيم وإعجاب وحب، وهم مع حقائق الإيمان في سخرية وتشكيك وجحد وتكذيب، وهذا من عمى البصائر - والعياذ بالله - وإلا كيف يليق بإنسان - فضلاً عمن يدعي العقلانية والموضوعية والعلمية - أن يرتمي في أحضان الخرافات مؤمناً بها مبجلاً لها مناضلاً عنها، ويبتعد عن الحقائق الكونية الكبرى التي تشهد لها البراهين العظيمة والأدلة الهائلة؟ إذا لم يكن هذا هو الانتكاس في العقول والمفاهيم فأين هو الانتكاس؟.

وقد عبر عن هذا البغض محمود درويش في سؤال وجواب ضمن مقطوعة طويلة:

(۔ لماذا تحارب

- من أجل يوم بلا أنبياء)<sup>(۲)</sup>.

أمّا السخرية والاستهانة فإنها أسلوب قديم استخدمه أعداء الرسل والرسالات، ويستخدمه اليوم أرباب الحداثة والعلمنة، وقد ذكر إحسان

<sup>(</sup>١) الآية ٥٠ من سورة الزمر.

<sup>(</sup>۲) دیوان محمود درویش: ص ۱۹۰.

عباس هذا الأسلوب الحداثي وضرب أمثلة له وقال عنه: (السخرية أداة فعالة في التشكيك بالمسلمات)(١).

أمّا أسلافهم فقد ذكر القرآن العظيم إنهم في مضادتهم للحق والهدى وعجزهم من المحاجة يلجأون إلى أسلوب السخرية؛ لينفروا الناس عن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام وعن دعوتهم والخير والهدى الذي جاؤوا به.

ومن ذلك قولهم للنبي ﷺ: ﴿وَقَالُواْ يَتَأَيُّهَا الَّذِى نُزِلَ عَلَيْهِ الذِّكُرُ إِنَكَ لَمَجْنُونٌ ﴿ لَيَ لَكُ مَا تَأْتِينَا بِالْمَلَتَهِكَةِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّندِقِينَ ﴿ لَي مَا نُنَزِلُ الْمَكَتِهِكَةَ إِلَّا بِالْمَكِيكَةِ إِنْ كُنتَ مِنَ الصَّندِقِينَ ﴿ لَي مَا نُنَزِلُ الْمُكَتِهِكَةَ إِلَّا بِالْمَقِ وَمَا كَانُواْ إِذَا مُنظرِينَ ﴿ لَي ﴾ (٢).

وهذا دأب الذين من قبلهم: ﴿ كَذَالِكَ مَا أَقَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِن رَّسُولٍ إِلَّا قَالُواْ سَاحِرُ أَوْ بَحْنُونُ (إِنَّ ﴾ (٥).

وأعظم وصف وأدقه في حال هؤلاء المستهزئين من الأقدمين والمحدثين ماذكره الله العليم في قوله الكريم: ﴿ رُبِنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا الْحَيَواهُ الدُّنِيا وَلَمَحَدُونَ مِنَ الَّذِينَ عَامَنُوا وَالَّذِينَ اَتَّقَوا فَوْقَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةُ وَاللهُ يَرَرُقُ مَن يَشَآهُ بِعَيْرِ حِسَابٍ (اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ١٥٨.

<sup>(</sup>۲) الآيات ٦ ـ ٨ من سورة الحجر.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٦ من سورة الصافات.

<sup>(</sup>٤) الآيتان ١٣، ١٤ من سورة الدخان.

<sup>(</sup>٥) الآية ٥٢ من سورة الذاريات.

<sup>(</sup>٦) الآية ٢١٢ من سورة البقرة.

فهذا هو حالهم ركون إلى الحياة الدنيا، وشغف بها، وتشبث بمناهجها الأرضية ومعاييرها الدنيوية، يقود ذلك إلى سخرية من الذين آمنوا ومن دينهم وشرعهم وملتهم؛ وذلك لتباين ما بين الاتجاهين وتناقض ما بين العقيدتين.

ومن جنس هذه السخرية ما نقرؤه اليوم من كتابات العلمانيين والحداثيين الذين يرون أن أمريكا والغرب لا يُمكن أن تنهار، في سياق ردهم على بعض الكتاب المسلمين الذين قالوا بأن إغراق الغرب في الفساد والانحراف والظلم والرذيلة والإلحاد والمادية سوف يكون سبباً في زوالهم.

ومن جنس هذه السخرية ما يرد به كثير من الناس اليوم على وعظ الواعظين وتنبيه المؤمنين من خطر الذنوب والمعاصي وإنها سبب لوقوع المصائب من حروب وفتن وجوائح، وجدب وقحط وغلاء معيشة وغير ذلك، فيسخر منهم المادي العلماني ويسخر الفاسق الفاجر؛ لأنهم جميعاً لا يرون سوى الحياة المادية الدنيوية ولا يؤمنون إلا بما يرون ويحسون، شأن البهائم والأنعام.

<sup>(</sup>١) الآيتان ٣٨ ـ ٣٩ من سورة هود.

ولكن هل تنتهي قضية الاستهزاء والسخرية هكذا من دون عواقب ولا نتائج؟، لقد أخبر الله تعالى بنتيجة ذلك في قوله: ﴿وَلَقَدِ ٱسْنُهْزِئُ بِرُسُلٍ مِّن فَجَاقَ بِٱلَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّا كَانُواْ بِدِ، يَسْنَهْزِءُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وإذا ذهبنا نتتبع ما في كلامهم من استهانة بالرسل والرسالات وسخرية بهم وبأعمالهم وأقوالهم فإن ذلك يطول، وسوف نذكر شيئاً من ذلك للدلالة على انحرافهم، فمن ذلك قول أدونيس مستخفاً: (ونوح في سفينتي غريق)(1).

وقوله مستخفأ بالنبوة ومدنساً لها:

(إنني نبيٌ وشكاك. . .

إنني حجة ضد العصر)<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) الآية ١٠ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) الآيات ٢٩ ـ ٣٦ من سورة المطففين.

<sup>(</sup>٣) الآية ٤٤ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/٤/١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ١/ ٢٧٨.

وقوله:

(... والبريق

حجر جالس على طرف الوجه نبي لدمعه وصديق)(١).

ويقول:

(كان صوتي نبياً رميت على شمسه ردائي)<sup>(۲)</sup>.

ويقول:

(لى فرس وها هو الإسراء)(٣).

كل هذا في تقديسه لنفسه وتدنيس النبوة والأنبياء، ومن ذلك تقديس القصائد الحداثية وغموضها ومتاهاتها الفكرية، وذلك في قوله:

(ذات يوم

تصير القصائد بوابة المدينة

نحو أرض الغرابة

وتصير الغرابة

وطن الأنبياء)<sup>(٤)</sup>.

في سخرية بالنبوة وأتباعها من المسلمين يقول:

(ثمة رأس كالصندوق بلبس حذاء النبوة)(٥).

ولعمر الله أن قائل هذا رأسه كبرميل النفايات فيه زبالات الأفكار وقاذورات الإلحاد، وإن تسخروا منا فإنا نسخر منكم كما تسخرون، بل ما

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٤٧٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٢٧٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/ ٤٧٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/ ٤٨٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ١/ ٤٩.

نقوله في وصفكم أدنى مما تستحقون، وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون.

وفي سياق امتداحه لمهيار، وهو رمز يقصد به نفسه والحداثة العربية الشعوبية الباطنية، يجعل مهياراً رمزاً للحياة الجديدة، ورأسه هو الذي يهب الفاعلية للحياة، ويقول بأنه ليس إلها ولا نبياً؛ لأنه أعلى منهما، هو نار ونفير وصاعقة وزلزال ووجه يسطع كالجوهرة، يقول:

(الرأس: «صوت بعيد»:

ليس صوتي إلهاً

ليس صوتي نبياً

صوتي النار والنفير

صوتى الصاعق المزلزل والطالع البشير

الجوقة: «غير منظورة»

وجهه مهيار في الماء يسطع كالجوهرة)(١).

ومن استخفافه بالأنبياء قوله:

(واشنق الرغيف كأنه أفق النبي)(٢).

أمّا المقطوعة التي أشرنا إليها مراراً والتي يذكر فيها الإسراء والمعراج على سبيل التهكم والسخرية والاستخفاف وعلى أساس أنها أسطورة من الأساطير، فقد امتلأت بالألفاظ الإلحادية التي يسخر فيها ويستهزئ بالرسول عليه وبحادثة الإسراء والمعراج وبالملائكة، بل وبالله \_ جَلّ وتقدس (٣) \_.

ومن أقواله الخبيثة قوله:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/١١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ١٢٦/٢ ـ ١٤٦.

(لم يبق نبي إلا تصعلك، لم يبق إله)(١١).

ويستخدم بعض أقوال النبي ﷺ استخداماً سيئاً يدل على عمق استهانته بالإسلام ورسوله ﷺ، يقول:

(وكان مكتوباً: «أصبح وأنا لا آمل أن أمسى

أمسى وأنا لا آمل أن أصبح

ينزجر هكذا نصفي، ونصفي الآخر لا ينزجر وأتقدم كأنني اتأخر، كسرطان مذعور)(٢).

ويستمد أدونيس من أقوال أسلافه الذين سخروا من الأنبياء وشتموهم ونعتوهم بالجنون، يستمد مفهوماً حداثياً، فيقول: (وكثيراً ما قُرن بين النبي والمجنون في التقليد الديني القديم، الجنون إذن، نوع من رؤيا الغيب وهو من حيث أنه رمز شعري يمنح الشاعر مزيداً من الحرية ليعبر عن غير الطبيعي وغير العادي، بدءاً من الطبيعي لعادي، والجنون عند جبران يشير إلى مغامرته الروحية وإلى التوتر التراجيدي في بحثه عن المطلق، بدءاً من الثورة على المجتمع، تقاليد وشرائع)(۳).

فهو أولاً يصدق \_ ضمناً \_ مقالة الذين رموا الأنبياء بالجنون، وثانياً يجعل المجنون والشاعر الحداثي في منزلة النبي من حيث أنهم يشتركون في نوع من رؤيا الغيب.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق Y777.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق Y/ ۱۵۵.

ويشير في ذلك إلى أثر «إذا أمسيت فلا تنتظر الصباح، وإذا أصبحت فلا تنتظر المساء» وهو موقوف على ابن عمر أخرجه البخاري في كتاب الرقاق، باب: قول النبي ﷺ: «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل» ٢٣٥٨/٥، وبنحوه في الترمذي كتاب الزهد، باب: ما جاء في قصر الأمل ٢٧٥٨.

<sup>(</sup>٣) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٧.

وهذا القول الذي يقوله أدونيس مستنداً على قول الأعداء القدامى للرسل يذكر بقول نصر أبو زيد حين جعل الوحي قريناً للشعر والكهانة والسحر، باعتبار أن كل منهما اتصال بين الإنسان وغير الإنسان، وأن ذلك هو الأساس المعرفي لظاهرة الوحي كما يقول(١).

قال الله تعالى: ﴿ أَتَوَاصَوْا بِهِ ء بَلْ هُمْ قَوْمٌ ۖ طَاغُونَ ﴿ إِنَّ ﴾ (٢).

ويأتي أدونيس بأقوال ابن الراوندي التي يسخر فيها بالمعجزات النبوية (٣)؛ ليجعل من ذلك قاعدة له في نفي الرسل والرسالات ثم يأتي بقول أستاذ من أساتذته الغربيين فيه تهكم وشتم لعيسى عليه الصلاة والسلام، ويطلب من أتباعه أن تصل جرأتهم إلى هذا المستوى، فيقول: (كلنا يعرف من هو المسيح، ولعلنا نعرف كيف خاطبه رامبو (٤): «يسوع يالصا أزلياً يسلب البشر نشاطهم» حين تصل جرأة الإبداع العربي إلى هذا المستوى، أي حين تزول كل رقابة، يبدأ الأدب العربي سيرته الخالقة، المغيرة، البادئة، المعيدة) (٥).

إنها دعوة صريحة إلى سلوك هذا الطريق المظلم وهدم هذا الأصل العظيم، وطبيعي أن تكون معاداة الرسل ومناهجهم من أهم أهداف وغايات الحداثي الملحد والعلماني الضال؛ لأنه لايوجد من يقاوم هذا التيار الكفري إلاّ الدين، ولذلك دعا أدونيس إلى التردي إلى مستوى رامبو في السخرية والشتم للأنبياء، ويعتبر أن الأدب العربي لايُمكن أن يحقق سيرته ومكانته إلاّ

<sup>(</sup>١) انظر: مفهوم النص: ص ٣٣ ـ ٣٩.

<sup>(</sup>٢) الآية ٥٣ من سورة الذاريات.

<sup>(</sup>٣) انظر: الثابت والمتحول ٢ ـ تأصيل الأصول: ص ٧٥، ٧٦.

<sup>(</sup>٤) رامبو أحد أعلام المذهب الرمزي في الأدب، وأحد شعراء الحداثة الذين توجهت إليهم أفئدة الحداثيين العرب حباً وتقليداً، تعود قصيدة النثر إليه، وعلى منواله نسج المقلدون له خاصة أدونيس وأنسي الحاج، وهو أول من أطلق على الشاعر اسم الشاعر النبي، وتهجم على عيسى عليه الصلاة والسلام، فقلده الحداثيون في كل ذلك. انظر: في النقد الحديث ص ١٥٢ ـ ١٥٣.

<sup>(</sup>٥) زمن الشعر: ص ١٤٨.

بالوصول إلى هذه الحضيض من الانحراف، وقد استجاب له الحداثيون فعلاً، وسلكوا مسلكه ومسلك رامبو، وسوف يأتي في شواهد هذا الوجه مايؤكد ذلك.

ومن المقارنات العجيبة أن نجد أن أدونيس وأتباعه يطالبون بشتم الأنبياء والاستهانة بهم، وفي ذات الوقت يقدسون الأوثان ويقيمون لها أعظم الاعتبارات ويلوذون بها فكرياً، ويجعلونها ملهمة لأعمالهم وإنتاجهم، بل وسياساتهم وهويتهم، وقد ذكرت شواهد كثيرة في الفصل الرابع من الباب الأول من هذا البحث.

هل بعد هذه المقارنة الأكيدة من دليل يدل على أن الحداثة ليست سوى شعار لبسه أعداء دين الله ليصدوا عنه ويحاربوه ويناقضوه؟.

وقد ذكرت أقوالاً عديدة للضال عزيز العظمة ينفي فيها النبوة والوحي ويجحد وجود الأنبياء، ومن ذلك مقاله الذي يدافع فيه عن المرتد سلمان رشدي في كتابه «الآيات الشيطانية»، واستدلاله بقصة الغرانيق المكذوبة وتأكيده أنها صحيحة حيث يقول: (ليس ثمة سبب تاريخي للطعن برواية الطبري بل هي أقرب إلى العقل من الرواية التقليدية، التي ترى في الإسلام شأناً ولد كاملاً مكتملاً خارجاً عن نصاب وقائع وطبائع التاريخ... التوحيد الإسلامي ولد على تخوم الوثنية وغيرها من الأديان، وأن الإسلام في تطوره تعاطى مع وقائع المسيحية واليهودية، وأنه تعاطى مع الوثنية المكية الطواف، السعي، تقديس الحجر الأسود، ولاتمتنع الدبلوماسية الدينية التي مارستها عقرية محمد، بل إن العلاقة بين الآلهة والمواضع الحرم السياسية والعشائرية والاقتصادية في شبه الجزيرة العربية في عصر محمد وقبله شأن معروف للمؤرخين حتى الإسلاميين منهم)(۱).

هذا النص نموذج للحقد الكامن في قلب هذا النجس على الإسلام وأهله، ودليل على الجهل أو التجاهل المقصود، فهو يصحح قصة الغرانيق

<sup>(</sup>١) الناقد ـ العدد ٩ آذار ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٩ ـ ١٠.

الموضوعة، ويكذب بالقرآن جملة وتفصيلاً!! وذلك بجعله التوحيد الذي يصف الله به محمداً على يقوم على تخوم الوثنية والأديان المحرفة، فتأمل سوء القصد وشناعة المغالطة، وخبث الطوية وعمق العداوة للإسلام.

وعلى النسق نفسه يكتب أحدهم قصة قصيرة بعنوان «مهابهاراتا» كلها سخرية بنبي الله آدم وزوجه حواء عليهما السلام، وتوظيف جنسي داعر، وعهر مكشوف، وتدنيس لهما عليهما السلام، يصور في هذه القصة المعاشرة الجنسية بين آدم وحواء بأسلوب خبيث وقح، بل ويصور أن آدم عليه السلام يمارس الزنى مع أخرى اسمها «ليليت»(۱).

أمّا أنسي الحاج فإنه يكتب في المجلة نفسها التي نذرت نفسها لخدمة الوثنية المعاصرة، وثنية الحداثة والعلمانية، ولمحاربة الإسلام والمسلمين، سائرة في ذلك على خطى مجلة شعر وبرامج يوسف الخال، كتب أنسي الحاج تحت عنوان «رحلة في جحيم الحقيقة الصغيرة» يخاطب الله ـ جل وعلا ـ بخطاب خبيث ساخر معترض متهم، كقوله: (أيكون جوهرك هو الفظاعة وتكون أنت لا إله الرحمة بل رب الاستمتاع بالتعذيب والقهر والتدمير والقتل باثاً وجودك لا على أساس الخلق للخلود، ولكن على أساس الخلق للإعدام، وتكون هكذا يا الله أشرس كائن في الكون!؟)(٢).

وعلى هذا المنوال كل مقالة الحقير، الذي جمع فيه كل خبثه وإلحاده واستقاءه كتابة على صفحات مجلة الناقد الجاهلية الإلحادية التي فتحت صدرها العفن لاستقبال كل هذا الصديد من مثل قوله: (هذه هي الحقيقة لا فلسفة لا دين لا مؤسسات لا دول، الوداع لكل هذا...، وحده الشعر عرف الحقيقة البشعة، عرف كل الحقيقة أكثر من الأنبياء والآلهة...

أتطلع إليك يا إله الشر، . . . اعبر لك عن ثورتي وأوبخك . . . كيف تستطيع العيش وليس فيك غير الهول تستطيع العيش وليس فيك غير الهول

<sup>(</sup>١) الناقد ـ العدد ٩ آذار ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٥٠، والقصة لإسماعيل الأمين الذي عرفته المجلة بأنه كاتب من لبنان يعمل حالياً في الصحافة العربية بلندن.

<sup>(</sup>٢) الناقد ـ ١٣/ كانون الأول ١٩٨٩ م/١٤١٠ هـ: ص ٦.

ورياح القبور، فوقك تئن أرواح ضحاياك، وتحتك تصطك جماجمهم وحولك تلتهب بالدعوات الضامئة عيون المشتهين قتلك...

يا الله، أتحب محبتك للإنسان أكثر أم حكمتك؟ هل أنت أسير حكمتك قضائك وقدرك؟ ولايكسر طوقهما ولايحررك منهما إلا المعجزة، اجباري إياك بالصلاة أو بتحريكي شعورك بالذنب أو بأي شيء آخر، على اجتراح المعجزة، المعجزة هي منك أم ضدك، من أنت يا الله؟...)(١).

والمقال كله من هذا النوع الدنيء، سبحان ربي وتعالى عما يقول الكافرون علواً كبيراً.

ومن أمثلة الاستهانة والتحقير ما سبق نقله في الفصل السابق من قول حسن حنفي أن النبي قبل عرض قريش بذكر آلهتهم «الغرانيق» على أساس أنه رجل سياسة وليس نبياً (٢).

وفي السياق نفسه دافع عن سلمان رشدي في روايته القذرة آيات شيطانية، والتي سخر فيها بالنبي على أشد السخرية، يقول عنه حسن حنفي: (سلمان رشدي لم يقل شيئاً، أنا لا أتعرض لهذه الرواية ـ رواية سلمان رشدي ـ والأديب حُرِّ في أن يكتب كما يشاء وحتى ولو كان مؤرخاً أو كاتباً للسيرة فلاينتقد إلا بالمقاييس الأدبية في النقد الأدبي، أما إنه كافر وخرج. . . فهذا لا وجود له على الإطلاق هذا جزء من الحداثة) (٣).

وهذا إقرار صريح منه بتبني الأسلوب الذي مارسه سلمان رشدي في الاستخفاف والسخرية والتحقير، ولا غرو أن يكون كذلك فقد قال الله تعالى: ﴿ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَاتُ بَعَضُهُم مِّنَ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِٱلْمُنكِو وَيَنْهَونَ عَنْ الْمُعْرُوفِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمُ فَسُوا اللهَ فَنَسِيَهُمُ إِنَ ٱلْمُنفِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ عَنِ الْمُعْرُوفِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمُ فَسُوا اللهَ فَنَسِيَهُمُ إِنَ ٱلْمُنفِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٨ ـ ٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: الإسلام والحداثة: ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٣٥.

﴿ وَعَدَ اللَّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْكُفَّارَ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا هِيَ حَسْبُهُمُّ وَلَعَنَهُمُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴿ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴿ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴿ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

ومن أمثلة الاستخفاف قول نزار: (كل عمل عظيم كان في الأساس مغامرة، النبوة مغامرة والثورة مغامرة والحب مغامرة...) (٢)، وستأتي أمثلة أخرى من أقواله في موضع لاحق من هذا الفصل.

ومن الأمثلة قول بدر شاكر السياب مستهيناً بآدم عليه السلام:

(ويصرخ آدم المدفون في: رضيت بالعار

بطردي من جنان الخلد أركض إثر حواء

أريدك يا سراباً في خيالي ليس يسقيني)(٣).

وقوله مستهيناً بعيسى بن مريم ونوح عليهما الصلاة والسلام:

(امتد نحو القبر دربٌ، بابُ

من خشب الصليب: فالمسيح

مات، وفي الطوفان ضل نوح)(٤).

وقوله:

(والجوع لعنة آدم الأولى وإرث الهالكين)(٥).

وقوله:

(يا سقف أعمالنا

يا ذروة تعلو لأبطالنا

الآيتان ٦٧ ـ ٦٨ من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٢) قضايا الشعر الحديث: ص ٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) ديوان السياب: ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ۲۷۲.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٣٦٩.

ما حزَّ سوط البغي في ساعديك إلا، وفي غيبوبة الأنبياء أحسست أن السوط، أن الدماء أن الدجي، أن الضحايا، هباء)(١).

وفي مقطوعة مليئة بأنواع الضلال من تهكم وسخرية، يقول عن النبي محمد ﷺ مستهيناً:

(كمئذنة تردد فوقها اسم الله.

وخط اسم له فيها

وكان محمد نقشاً على آجرة خضراء

يزهو في أعاليها

فأمسى تأكل الغبراء

والنيران من معناه

ويركله الغزاة بلا حذاء

بلا قدم

وتنزف منه، دون دم

جراح دونما ألم

فقد مات

ومتنا فيه، من موتى ومن أحياء

فنحن جميع أموات

أنا ومحمد والله.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٨٥.

وهذا قبرنا: انقاض مئذنة معفرةِ عليها يكتب اسم محمدِ والله.

على كسرة مبعثرة من الآجر والفخار فيا قبر الإله على النهار ظل لالف حربةٍ وفيل ولون أبرهه

وما عكسته منه يد الدليل والكعبة المخزومة المشوهة)(١).

وهي مقطوعة مشبعة بهذا المحلول الإلحادي إلى آخرها.

ومن أمثلة استخفافه بالأنبياء قوله عن عيسى عليه الصلاة والسلام:

(والمسيح المبيع بخساً بما لو بيع لحماً لناء عن تسديد)(٢).

ومن ذلك قوله عن النبي محمد وعن المسيح عليهما الصلاة والسلام:

(هم التتار أقبلوا، ففي المدى رعاف

وشمسنا دم، وزادنا دم على الصحاف

محمد اليتيم أحرقوه، فالمساء

يضيء من حريقه، وفارت الدماء

من قدميه، من يديه، من عيونه،

وأحرق الإله في جفونه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٩٥ ـ ٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٠٩.

محمد النبي في حراء قيدوه فسُمِّر النهار حيث سمروه غداً سيصلب المسيح في العراق ستأكل الكلاب من دم البراق)(١).

ويقول عن المسيح عليه الصلاة والسلام:

(لیت المسیح الذي داجمی بشرعته من باع مثواه راءِ فیك عن كث) $^{(7)}$ .

ويتحدث عن مجموعة من المومسات في بيت دعارة قائلاً:

(والسور يمضغهن ثم يقيئهن ركام طين نصباً يخلد عار آدم واندحار الأنباء)(٣)

وشعر السياب من هذا النوع كثير، ومليء بأمثال هذه الانحرافات الهائلة، ولا عجب أن يكون كذلك وقد تلقى الحداثة عن الإنجليز، ثم تربى في أحضان الماركسيين، ثم لما تاب انقلب إلى مجلة شعر وشعراء تموز ومنظمة حرية الثقافة، وهل يرجى من الشوك العنب؟!.

وصنوه وشبيهه عبدالوهاب البياتي، لم يدع هذا الركن العظيم، فقد سلط عليه سهام بغضه واستهانته، من جب قلبه المليء بالماركسية والشيوعية ثم الوجودية ثم المادية اللبرالية، ومن أمثلة ذلك تسميته النبي «ابن السماء» و«العمدة المرهوب»، وذلك في قوله:

(وهناك عبر الحقل أكواخ تنام ونستفيق

عبر الطريق

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٦٧ ـ ٤٦٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٩٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٧٩٥.

بشرينام ويستفيق

بشر مع الدواب السائبات على سواء

مادام ينعم بالثراء

ابن السماء

العمدة المرهوب والخبز العريق...

والعمدة المرهوب يمسح بالسياط دم الظهور

كتل مشوهة تدور

حول الزرائب، والقبور النائمات على القبور)(١).

وهذا غاية في الاستخفاف والاستهانة من خلال هذه التسميات الباطلة، ثم يربط النوم والتخلف والحيوانية بالنبوة.

ومن أقواله المشابهة للقول السابق:

(قدمت أوراق انتسابي لرسول الأب

وقوميسار الشعب

من أجل أن تشرق شمس الله.

على الغد المسكون بالخوف وبالأشباح

لكنه سلمني لغرف التعذيب والسجون والبوليس

والنفى والتشريد

فالعملة الرديئة

قد طردت في مدن الأزمنة الحديثة

<sup>(</sup>١) ديوان البياتي ١٦٨/١ \_ ١٦٩.

العملة الجيدة الجديدة)(١).

ويسخر من النبي على ومن حادثة شق الصدر، ثم يربط ذلك بالتخلف والمقابر والكتب الصفراء التي تعني عنده وعند أمثاله من الحداثيين الجمود والرجعية، يقول:

(قلت شبابي ضاع في المقابر

والكتب الصفراء والمحابر...

ودارت الأفلاك

ولم أزل أبحث في «تهامة»

عن تلكم الحمامة

وفي مساء زارني ملاك

ووضع القمر

على جبيني، شق صدري، انتزع الفؤاد

أخرج من حبة السواد

وقال لى إياك فالعنقاء

تكبر أن تصاد

فعد إلى المقابر

والكتب الصفراء والمحابر

من بلد لبلد مهاجر)<sup>(۲)</sup>.

وفي مقطوعة شيوعية صارخة، يبين أن هذا العصر هو عصر المداخن وهافانا وجيفارا، وعصر خلعت فيه أوروبا حياءها ودينها، ويعبر عن ذلك ـ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ١٢٨ ـ ١٢٩.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق Y/ 181 - 187.

بتدنيس وقح ـ في تشبيه الصديقة مريم أم عيسى عليهما الصلاة والسلام بالداعرات، ثم يسأل بعد ذلك لماذا لم تعلن البلاد المسلمة عن مثل هذا؟ ولماذا لم تقم بالدور الذي قامت به البلاد الشيوعية، وأوروبا الغربية؟، يقول:

(جيفارا الليلة فوق مداخن هافانا يظهر للناس

والعذراء على شاشات التلفزيون وفي باب نجوم الأخبار

تعلن عن قمصان للنوم وعن شقق للإيجار

فلماذا يا شيراز

لم تعلن عائشة عن قائمة الشهداء)(١).

أمّا صلاح عبدالصبور فقد سبق أن نقلت مقطعاً من قصيدته «الناس في بلادي» وبينت مضامينه الاعتقادية المنحرفة، ومنها الصورة الساذجة التي يرسمها لبطل القصة «مصطفى» حيث يقول عنه:

(وعند باب قريتي يجلس عمي مصطفى وهو يحب المصطفى)(٢).

هذه الصورة الساذجة التي يصور بها عقلية «مصطفى» هذا، تنبيء عن مقدار الاستهانة بالنبي ﷺ، حيث جعل من علائم بساطة وسذاجة «مصطفى» أنه يؤمن به وبالقدر، وقد سبق بسط ذلك.

ونحو ذلك قوله في وصف سذاجة أمه، رابطاً ذلك بإيمانها بالغيب وبالنبي:

(إلى أمي البرة الطاهرة تخوفني نقمة الآخرة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/٤٤٠.

<sup>(</sup>۲) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ۳۰.

ونار العذاب وما قد أعدوه للكافرين وللسارقين ولللاعبين وتهتف إن عثرت رجليه وإن أرمد الصيف أجفانيه وإن طنطنت نحلة حوليه باسم النبي)(١).

ثم يتحدث عن موت أخيه وعن دفنه، جاعلاً الحياة الدنيا مجال الصحوة والعمل والانجاز والعظمة وليست الآخرة، يقول عن أخيه:

(وفي حفرة من حفار الطريق

وهبناه للأرض باسم النبي...

ومن موته انبثقت صحوتي

وأدركت يا فتنتى أننا

كبار على الأرض لا تحتها

كهذا الرجل)<sup>(۲)</sup>.

وفي مرثية لجمال عبدالناصر، يتحدث عن التاريخ الإسلامي وعن أمجاد المسلمين الأوائل، فيجعل معركتي أحد وبدر مجرد شارات على رداء النبي محمد على ثم ينتقل لوصف الحياة التي كانت تعيشها مصر أيام جمال تحت حكمه بأنها تختلف عن حياة النبي وأصحابه الذين كانوا يعيشون

أياماً يقضونها إلى يوم المعاد، أمّا حياتهم في عهد جمال فكانت

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٩، ونحوه في ص ٦٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦١.

تاريخاً كأروع ما تكون ملاحم التاريخ، والمجد، والأمنيات، وهي مقارنة سخيفة استهدف فيها إعلاء شأن عبدالناصر ونظامه المعادي للإسلام والمسلمين وخفض شأن النبي على وحياته المليئة بالخير والمجد والفضل والكمال في كل شيء، يقول:

(أحد وبدر شارتان على رداء محمد، عاش الجهاد

لا، لم نكن نحيا كما يحيون أياماً نقضيها إلى يوم المعاد

بل كان مانحياه تاريخاً كأروع ما تكون ملاحم التاريخ

ساح ترن بها أغاني المجد مرعدة، وحمحمة الجياد)(١).

أمّا النصراني اللبناني يوسف الخال فإنه على نمط عقائد الكتاب المحرف يرمي نبي الله سليمان عليه الصلاة والسلام بالعظائم، ويتحدث بلسان إحدى الداعرات قائلاً:

(ولو رآني سليمان

أما جن قلبه لدلالي

وارتمى خاشعاً يقبل وجه

الأرض من موطئي وظل نعالي)(٢).

أعز الله نبيه وشرفه، وقبح وجه هذا المستهزئ الضال.

وفي موضع آخر يستخف بالنبي، ويقصد عموم الأنبياء، ويجعل وجودهم بمثابة الخمر الذي يخدر الأحلام، وهي عبارة تشابه المبدأ الشيوعى الإلحادي» الدين أفيون الشعوب»، يقول:

(بعيداً عن اللارجوع

نصير يتامى

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية ليوسف الخال: ص ١٢٧.

ولا شيء يفعل، يجعل أحلامنا خموراً على اسم نبي مشاعاً نصير)(١).

أمّا النصراني الآخر جبرا إبراهيم جبرا فله أسلوبه في التهكم والسخرية بالأنبياء، كما في قوله:

(نسمة الطريق المائج ليلاً بالعيون

ملجأ الغرباء والأنبياء

عشاق الأرصفة الطوال

نسمة الطريق السادر الهادر النازل

من البيت إلى الكهف والعين الصاعد

من البيت إلى الجلجلة

من فرشة الأحلام إلى الصليب

نسمة الطريق، حاملة الروث والياسمين...

هو الكذبة التي لا محيد عنها، الكذبة التي

صدقُها انبثق من الطريق عشيق الأنبياء والشاردين

والطيف هو الطريق والنسمة همسه

لمسة النهدين الهائمين في ليلة الحر لطويل)(٢).

وللنصراني الآخر، عميل وكالة المخابرات الأمريكية توفيق صايغ، كلام بذيء يخاطب فيه الله تعالى، ويستخف فيه بالرسل الكرام عليهم الصلاة والسلام، يقول مخاطباً الله تعالى:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٥٦.

<sup>(</sup>٢) المجموعات الشعرية الكاملة لجبرا: ص ١٢٤ ـ ١٢٥.

(أأدركت مابنا

أم أأعماك الغرور واللاانتظار

وإباؤك أن ترانا انتشينا

نقمة ومقتا

نجزيك بهما عن الليالي المداد

نقعتنا بها بحمأة الترجي

ولا رجاء

ونفضتنا عنك ارخص مما اشتريتنا

ولم تخلف لنا

غير وعد برسول من لدنك

ينقل لنا خيراتك

ينفخ في رماد الذكريات؟

أراعك انا استددنا

حول الرسول ساخرين

واما شدا باسمك

خائفاً خافتاً

شدونا عالين صاخبين:

بغير حب إلهي بغير محبة؟

ولم نعذب رسولك ليبوح

انك مغلوب كايانا

وفي عوز مثلنا وأسر وصحراء

ورسالاتك هذي إلينا استغاثات لا غرام وتقربك الآن إلينا ليس حباً بقربي لكن لتسكين إبرة فيك لاتكل)(١).

﴿ سُبْحَنَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ لَهَا وَسَلَامٌ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَالْحَمَّدُ ا لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ لِلْهِا ﴾ (٢).

هذا الكلام الردئ النابع من قلب خبيث، وعقيدة تطفح بالضلال فيه إشارة إلى مضمون الملة الحداثية، ودلالة على موقفها من دين الله القويم، ومن رسالات الرسل الكرام عليهم الصلاة والسلام وهو كلام جمع بين ركاكة المبنى وخبث المعنى، ومع ذلك يعدونه من كبار المبدعين ومن رواد المجددين!!.

ويقول في موضع آخر مستخفأ بعيسى عليه الصلاة والسلام:

(يسوع الشيخ

عاد فتياً يلاعبني)<sup>(٣)</sup>.

وللنصراني أنسي الحاج مشاركاته القذرة في هذا الصدد، وقد سبق نقل كلامه الذي نشره في مجلة الناقد، وهنا من كتابه خواتم يخلط في تسوية تدنيسية بين الأنبياء الأطهار والملاحدة الكفار، وذلك في قوله:

(المسيح. محمد. روسو. فورييه. ماركس

<sup>(</sup>١) المجموعات الشعرية لتوفيق صايغ: ص ٢٠٤ \_ ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) الأيات ١٨٠ ـ ١٨٢ من سورة الصافات.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٩٠.

يرسمون للآخرين أوطانهم وكأنما ليبقوا هم غرباء)(١).

أمّا الماركسي العراقي سعدي يوسف فيقول:

(حجر للنبي الذي كان يلعب

أو للصبى الذي كان يتعب)(٢).

ويقول تحت عنوان «قصيدة مديح إلى مؤرخ مغربي»:

(كان في «سبته» هذا الطفل

لم يحمل إلى الشاطىء والبحر الذى يُغرقه وهما

وما كان نبيَّ القهوة المغتربه

كان بين الأتربه)<sup>(٣)</sup>.

ويتحدث عن نفسه تحت عنوان «الأخضر بن يوسف ومشاغله» جاعلاً النبي رمزاً يعلق عليه سخرياته واستهاناته، ويرفع نفسه إلى مستوى الأنبياء، وهذا لون آخر من الاستهانة، يقول:

(نبی یقاسمنی شقتی

يسكن الغرفة المستطيله

وكل صباح يشاركني قهوتي والحليب وسر الليالي الطويله وحين يجالسني

وهو يبحث عن موضع الكوب في المائده

ـ كانت فرنسية من زجاج ومعدن ـ

أرى حول عينيه دائرتين من الزرقة الكامده

<sup>(</sup>۱) خواتم: ص ۱۳۸.

<sup>(</sup>۲) دیوان سعدي یوسف: ص ۹۳.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٩٤.

وكانت ملابسنا في الخزانة واحدة:
كان يلبس يوماً قميصه
وألبس يوماً قميصه
ولكنه حين يحتد
يرفض أن يرتدي غير برنسه الصوف
ويرفضني دفعة واحده
ويدخل كل المزارع
يحرث أو يشتري سكراً
أو يقول العلامه
ولما التقينا على حافة البار
أخرج من جيبه زهرة وانحني
هامساً انها لى أتيت بها)(۱).

وسواء أراد بذلك النبي على الحقيقة، أو أراد وصف نفسه بأنه نبي، أو وصف شخص آخر بالنبوة، فكل ذلك استخفاف واضح واستهانة صريحة بمقام الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وأصرح منه قوله:

(من يشتري جلد المسيح

إنا سلخناه فيا دنيا استريحي)(٢).

قدس الله نبيه وأجله، ورفع قدره في الدنيا والآخرة.

وفي إحدى المقطوعات بعنوان «رفض» يستهين بالله تعالى وبالوحي وبالرسالة، وببلاد المسلمين بلاد الرمل \_ حسب رمزه \_ وذلك في قوله:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٦٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤١٥.

(أنا في يديك يارباً يسير على الرمال إن الذي قد سار فوق الماء مات وبقيت أنت بلا صفات لكن قلبي في انتظارك فالبحر مزقه نبي بالحذاء وبالبخار القيته يبكي على قدمي مهتوك الإزار وبقيت أنت

الهي الرملي مجهول الصفات إلا من الألم المقدس في انتظاري وأنا أشق الرمل لكني أغوص في الصفر..

أحصى اللانهاية في النهاية كنبيك الممنوع - صلباً - عن طواطمهم متألما حتى الشهادة

لكن سعدي لن يموت في الرمل في شيراز من أجل الشهادة متمسكاً بالصفر

يحصي اللانهاية في النهاية)(١).

هذا المقطع نموذج للإلحاد الحداثي، وعينة من العينات الكثيرة التي انبثت باسم التجديد والمعاصرة، لتقوم بحرب سافرة ضد الله سبحانه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥١٧.

وتعالى، الذي يجعله سعدي بلا صفات، وضد الدين والرسالات التي يرمز لها بالرمل والصفر، على عادة الحداثيين الذين يدّعون حرب التقليد والمحاكاة، وهم يقومون بها على أبشع وجه وأخبثه، ولا أدل على ذلك من استخدامهم لرمز الرمل كناية عن الإسلام والمسلمين وبلادهم، ورمز البحر كناية عن الغرب والتقدم والنهضة، فلاتكاد تجد حداثياً إلا ولهذين الرمزين مكانة دلالية، على طريقة يوسف الخال الذي يظن أنه من أوائل من استخدمهما.

ومن أبرز الأعمال الحداثية لأمل دنقل قصيدته التي بعنوان «مقابلة خاصة مع ابن نوح» والتي أشاد بها الحداثيون وكتبوا عنها كثيراً، وألف بعضهم فيها كتباً.

وهي مترعة بالاعتراض على نبي الله نوح عليه السلام، والإشادة بموقفه ابنه الرافض للركوب معه في السفينة، جاعلاً ذلك موقفاً شجاعاً، في حين أن الذين ركبوا في السفينة هم الجبناء والمستغلون والتافهون حسب قوله:

(جاء طوفان نوح

هاهم الحكماء يفرون نحو السفينة

المغنون ـ سائس خيل الأمير ـ المرابون

قاضى القضاة

«ومملوكُهُ!»

حامل السيف راقصة المعبد

«التهجت عندنا انتشلت شعرها المستعار»

جباة الضرائب ـ مستورد وشحنات السلاح

عشيق الأميرة في سمته الأنثوي الصبوح!

جاء طوفان نوح

هاهم الجبناء يفرون نحو السفينة)(١). ويقول فيها:

(صاح بي سيد الفلك قبل حلول السكينة

انج من بلد لم تعد فيه روح

قلت: طوبي لمن طعموا خبزه

في الزمان الحسن

وأداروا له الظهر

يوم المحن

ولنا المجد ـ نحن الذين وقفنا

«وقد طمس الله أسماءنا!»

نتحدى الدمار

ونأوي إلى جبل لايموت

«يسمونه الشعب!»

فأبى الفرار ونأبى النزوح

كان قلبي الذي نسجته الجروح

كان قلبي الذي لعنته الشروح

يرقد الآن \_ فوق بقايا المدينة

وردة من عطن

هادئاً

بعد أن قال «لا» للسفينة

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لأمل دنقل: ص ٣٩٤.

وأحب الوطن)<sup>(۱)</sup>.

قد يقال بأن دنقل لايريد ابن نوح وإنّما استعار ذلك للتعبير عن فكرة معينة، فكرة حماية الأوطان والاستهانة بالمصاعب في سبيلها، ونحو ذلك مما قد تدل عليه هذه القصيدة، ولست متحدثاً عن هذا المطالب، وإنّما الكلام هنا: لماذا اختار ابن نوح، العمل غير الصالح، ليكون رمزاً للوطنية والفداء، وجعل نوحاً عليه السلام ومن معه في السفينة رمزاً للخيانة والغباء والجبن؟، إن الدلالة الواضحة من استعارة هذه القصة وتوظيفها هي أن المنطلق الذي يسير منه أصحاب هذا الاتجاه هو الرفض للدين والرسل وتعاليمهم؛ لأنها تعني عندهم التخلف والرجعية، في حين أن الرافضين للرسل وتعاليمهم مثل ابن نوح يعتبرون هم رموز العقلانية والمعرفة والوطنية والثبات!!.

وهنا نبذ من كتاب يقع في «٢٤٤» صفحة مخصصة لدراسة هذه القصيدة، وعنوان الكتاب هو «في البحث عن لؤلؤة المستحيل، دراسة لقصيدة أمل دنقل: مقابلة خاصة مع ابن نوح» (٢)، يقول فيه مؤلفه: (إذا عدنا إلى قصيدة مقابلة خاصة مع ابن نوح وجدنا أن التهكم والمفارقة قد بدأت خاصة بالواقع الخارجي في الجزء الأول من القصيدة، ولكنه انتقل إلى الداخل إلى انقسام الذات الشاعرة في الجزء الثاني والثالث، معبراً عن أزمة اغتراب حادة تشكك في القيم الأساسية لدى الشاعر) (٣).

ويؤكد هذا المؤلف الحداثي أن أمل دنقل قد اقتبس هذه القصيدة من التوراة ومن القرآن، وأن ذلك تم بناء على التفاتة من دنقل عن التراث الإغريقي والفرعوني إلى التراث العربي باعتباره التراث الوحيد الحي في

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) مؤلفه هو د / سيد البحراوي، وهي حلقات دراسية قام بتدريسها في كلية الآداب جامعة القاهرة. انظر: ص ٣٤ من الكتاب نفسه.

 <sup>(</sup>٣) في البحث عن لؤلؤة المستحيل: ص ١٧٠، وعن التهكم في هذه القصيدة انظر: ص
 ١٣٧، ١٣٧.

وجدان (۱) الناس: (وهو حريص على أن يؤكد في حوار آخر على عروبة التراث وليس إسلاميته، ويستطيع الدارس أن يؤكد بيقين كامل أن أمل كان مخلصاً في شعره لهذا الفهم الأخير للتراث كتراث شامل لحضارة المنطقة) (۲).

ثم يشرح هذا المؤلف بمنظور حداثي مكذب هذا الأخذ والاعتماد على التراث، قائلاً: (وقصة طوفان نوح هي قصة أسطورية وردت في التوراة والقرآن وفي أساطير شعوب أخرى...، ويذهب بعض العلماء إلى محاولة تأكيد أن الطوفان قد حدث بالفعل نتيجة لتحولات جيولوجية محددة في نهاية العصر الجليدي الأخير) (٣).

فالناقد الحداثي هنا أسوأ وأشد انحرافاً من الشاعر، وكلاهما يجتمعان في الإطار الإلحادي الذي ذكرته في مطلع هذا الفصل.

ثم يورد الناقد نصاً من التوراة وآيات من القرآن ليرى مدى أخذ أمل دنقل منهما، وفي أثناء ذلك يصف نص التوراة بأنه نص أدبي سردي: (بينما يلائم النص القرآني بإيجازه وكثافته وشعريته النص الشعري، وثمة مجموعة من الأدلة النصية تشير إلى أن النص القرآني أقرب إلى الشعر من النص التوراتي...، في السطور الثلاثة الأول من النص القرآني وجدنا اثنتي عشرة تفعيلة «فعولن» بأشكالها المختلفة، وأربعة عشرة (3) تفعيلة «فاعلن» بأشكالها المختلفة وأربعة عشرة على الطريقة الشعرية، وإن المختلفة «فعلن، فعلن» دون أن تكون مرتبطة على الطريقة الشعرية، وإن كان بإمكاننا القول بأن الإيقاع فيها يعتمد على تفعيلتين متقاربتين وهو أمر كثير الحدوث في الشعر الحديث...، إن هذه العناصر بالتأكيد تشير على كثير الحدوث في الشعر الحديث لنتعامل معه شعرياً من النص التوراتي) (٥).

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص 12۳ <u>ـ 128</u>.

<sup>(</sup>٤) هكذا والصواب أربع عشرة.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١٤٦ ـ ١٤٧.

ويكفي ما في هذا الكلام من افتراء وانحراف لنعلم إلى أي حد وصلت جرأتهم على الله وكتابه ورسله.

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَمَا عَلَمْنَكُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي لَهُۥ ۚ إِنَّ هُوَ إِلَا ذِكْرٌ وَفُرَّالُهُ مُبِينٌ ﴿ إِنَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلًا مَّا ثُوْمِنُونَ ﴿ وَمَا يَعْلِلُ مَّا نُوْمِنُونَ ﴿ إِنَا ﴾ (٢).

ثم يخلص هذا المؤلف الضال إلى أن اعتماد دنقل على النص القرآني؛ لأن موقف يماثل موقف ابن نوح، فيقول: (... اعتمد على النص القرآني في الجزء الذي يصور موقف ابن نوح «الذي يتماثل مع الشاعر تماماً»)(۳).

ويقول: (... إن رفض ابن نوح لم يبق رفضاً فردياً بل توسع ليشمل شباب المدينة... هذا الرفض المرفوض من قبل النص القرآني أصبح رفضاً ضرورياً وإيجابياً)(3).

هذه هي عصارة الفكرة في القصيدة، وفي الدراسة النقدية التي قدمت لها، رفض تعاليم القرآن والإشادة بالرافضين لأوامر الله، والامتداح للتمرد على وحي السماء، والتبجيل للموقف المعارض لأوامر الرسل الكرام عليهم السلام، وهذا أحد إسرار الاحتفاء الحداثي الكبير بأمل دنقل (٥).

أمّا نزار قباني الحداثي الكبير والأسوة عند أهل الملة الحداثية فقد اغترف من حمأة هذا الانحراف، وعلَّ منه ونهل، ومن أمثلة ذلك قوله في وصف ثور أسباني في حلبة مصارعة الثيران:

<sup>(</sup>١) الآية ٦٩ من سورة يس.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤١ من سورة الحاقة.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٥١ ـ ١٥٢.

<sup>(</sup>٥) انظر ما كتب عنه من كتب ومقالات ودراسات في آخر كتاب «في البحث عن لؤلؤة المستحيل»: ص ٢٣٦ ـ ٢٤٤.

(برغم النزيف الذي يعتريه برغم السهام الدفينة فيه يظل القتيل على ما به أجل وأكبر من قاتليه نزيف الأنبياء كوريدا كوريدا ويندفع الثور نحو الرداء قوياً عنيداً ويسقط في ساحة الملعب كأي شهيد. كأي نبي ولايتخلى عن الكبرياء)(١).

لم يجد هذا الرديء وصفاً يصف به الثور إلا الأنبياء أكرم خلق الله، وهذا يدل على تصميم مبدئي يتخذه هؤلاء ضد الدين والرسل والرسالات.

وفي هذا السياق الأرعن نجده يقول عن الحب:

(... وهو المفاجأة التي قد حار فيها الأنبياء)(٢).

ومن ذلك وصفه لحالات تخلف من وجهة نظره المادية الإباحية حيث يقول على سبيل التهكم:

(وأنبياء الله يعرفونني عليهم الصلاة والسلام الصلوات الخمس لا أقطعها

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لنزار قباني ١/ ٥٦١ ـ ٥٦٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٢٧.

يا سادتي الكرام وخطبة الجمعة لاتفوتني يا سادتي الكرام من ربع قرن وأنا أمارس الركوع والسجود أمارس القيام والقعود)(١). ثم عقب بعد ذكر هذه الأعمال والعقائد الإسلامية وغيرها: (وهكذا يا سادتي الكرام قضيت عشرين سنة أعيش في حظيرة الأغنام أعلف كالأغنام أنام كالأغنام أبول كالأغنام أدور كالحبة في مسبحة الإمام لا عقل لى لا رأس لا أقدام استنشق الزكام من لحيته والسل في العظام

مكوماً كرزمة القش على السجادة الحمراء أجلد كل جمعة بخطبة غراء)(٢).

قضيت عشرين سنة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣/ ١٣٢ ـ ١٣٣٠

وهي كلمات واضحة تعبر بجلاء عن الموقف الاعتقادي الذي يتبناه نزار قباني من الإسلام وقضاياه وعباداته وعقائده، وتدل بيقين على أن القضية ليست تجديداً في الأشكال والأساليب الشعرية بل القضية أبعد من ذلك وأخطر، إنها المعركة المعاصرة المتجددة ضد الإسلام.

ويتحدث هذا الحداثي عن اليهود في سياق الكلمات الرنانة، التي لم تقدم العلمانية وأزلامها سواها في معركة الصراع مع اليهود يوم كانت اتجاهات الريح مضادة لليهود في السوق السياسي والإعلامي، أمّا اليوم وقد انعكست الرياح وأضحت المسابقات الارتمائية السياسية والاقتصادية من أبرز معالم هذه الأيام، نرى أن الحداثيين والعلمانيين يتسابقون في حلبة هذا الارتماء على أعتاب اليهود.

ولما تحدث نزار عن اليهود يذمهم ويشتمهم لم يجد رمزاً يجعله لهم إلا كليم الله موسى عليه الصلاة والسلام، الذي حط عليه بألفاظه القذرة، مستهيناً بهذا النبي الكريم ومعجزاته العظيمة التي أيده الله بها في معركة التوحيد والكفر والحق والباطل، يقول نزار:

(لأنه موسى قطعت يداه لم يعد يتقن فن السحر لأن موسى كسرت عصاه ولم يعد بوسعه شق مياه البحر لأنكم لستم كأمريكا ولسنا كالهنود الحمر فسوف تهلكون عن آخركم فوق صحارى مصر)(١).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۳/ ۱۷۰.

ثم يواصل تهكمه باليهود، من خلال تهكمه بالكتب المنزلة والرسل الكرام عليهم الصلاة والسلام، فيقول:

(ننصحكم أن تقرأوا

ماجاء في الزبور

ننصحكم أن تحملوا توارتكم

وتتبعوا نبيكم للطور

فما لكم خبر هنا ولا لكم حضور)<sup>(١)</sup>.

مع أن اليهود أبعد ما يكونون عن موسى عليه السلام وعن التوراة الحقيقية والزبور الحقيقي، لكن الغرق في مستنقعات الحداثة والشرب من حوضها، حدا به أن يقول هذا القول، ليشبع نهمته في التهكم بالدين والإيمان، والأنبياء رسل الهداية والفضيلة والخير.

ومن أمثلة أقواله الرديئة الضالة، مخاطبته للخامس من حزيران قائلاً:

(سوف ننسيك فلسطين

ونستأصل عن عينيك أشجار الدموع

وسنلقي سورة الرحمن

والفتح، ونغتال يسوع)(٢).

صور مكررة معادة تبدأ من ربط الحداثة والإبداع بالكفر والإلحاد، وتنتهي بربط النضال ونجاحه باستئصال القرآن واغتيال الأنبياء، وهذا هو سعي العلمانية منذ أن غرست في بلاد المسلمين؛ لتقوم بهدم الدين وتحطيم التدين في قلوب المؤمنين، والسخرية بمقدساتهم والاستهانة بأسس عقيدتهم وشريعتهم.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ١٧٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣/٢١٢.

وفي قصيدة همزية بعنوان «إفادة في محكمة الشعر» مليئة بالشتائم للأمة وتاريخها ورموزها، ومن ذلك قوله:

(مر عامان والمسيح أسير مر عامان والمآذن تبكي مر عامان والمآذن تبكي أيها الراكعون في معبد الحرف مزقوا جبة الدراويش عنكم اتركوا أولياءنا بسلام

في يديهم ومريم العذراء والنواقيس كلها خرساء كفانا الدوار والإغماء واخلعوا الصوف أيها الأتقياء أي أرض أعادها الأولياء)(١)

هذه أدبيات العلمانية والحداثة، وهي صورة عن ممارساتها الفعلية، فما الذي حدث للأمة لما تولاها هؤلاء الذين سخروا من الدين وأهله ورموزه وتاريخه وحضارته، وارتموا في أحضان الفكر الصليبي واليهودي والماسوني والإلحادي؟، لقد أضحوا هم بأنفسهم ألد عدو على الأمة، وأنكى سلاح وُجه إليها.

وبطل الأرض المحتلة وقائد العنف الثوري "محمود درويش"!! الذي نغص على اليهود حياتهم بانضمامه إلى حزب "راكاح" الإسرائيلي الشيوعي!!، له مشاركة في هذا النوع من الانحراف، تشابه قول أمل دنقل السابق عن نبي الله نوح عليه الصلاة والسلام، حين جعل درويش من النبي الكريم نوح عليه الصلاة والسلام رمزاً للهروب والجبن وطلب منه ألا يرحل، وذلك في قوله:

(يا نوح!

هبني غصن زيتون ووالدتي حمامه! إنا صنعنا جنه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/٤٠٦ ـ ٤٠٧.

كانت نهايتها صناديق القمامه

يا نوح!

لاترحل بنا

آنّ الممات هنا سلامه

إنا جذور لاتعيش بغير أرض

ولتكن أرضي قيامه)(١).

ومن أقواله من هذا النوع:

(لو مرة في العمر أبكي

يا هدوء الأنبياء

لكن زهر النار بأبي أن يعرض للشتاء

يا وجه جدي

يا نبياً ما ابتسم

من أي قبر جئتني)<sup>(۲)</sup>.

ومن أبشع أقواله التي مزج فيها أنواعاً من الانحراف قوله:

(أنا الحجر الذي مسته زلزلة

رأيت الأنبياء يؤجرون صليبهم

واستأجرتني آية الكرسي دهراً، ثم صرت بطاقة للتهنئات تغير الشهداء والدنيا)<sup>(٣)</sup>.

وقوله:

<sup>(</sup>۱) دیوان محمود درویش: ص ۱۱۲ ـ ۱۱۷.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ص ۱۲۱ ـ ۱۲۲.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٨٠.

(طریق دمشق

ودمشق الطريق

ومفترق الرسل الحائرين أمام الرمادي)(١).

وقوله:

(أنا ضد القصدة

غيرت حزن النبي، ولم تغير حاجتي للأنبياء...

لا لنبوءة العراف

يومك خارج الأيام والموتى

وخارج ذكريات الله والفرح البديل)(٢).

(والليل سقف اللص والقديس

قبعة النبي وبزة البوليس)<sup>(٣)</sup>.

(فأتى ليرميهم بجثته

وكان دويها والأنبياء

لكم انتصارات ولي حلم)<sup>(1)</sup>.

ويصف أرض فلسطين بأسماء يمزج فيها المقدس بالمحتقر مزجاً يوحي بالاستهانة، يقول:

(ما اسم الأرض؟

بحر أخضر، آثار أقدام، دويلات، لصوص، عاشقات

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٣٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٥٥٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٥٥٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٥٦٧.

أنبياء، آه ما اسم الأرض؟)(١).

وفي حديث له عن شخص اسمه «راشد حسين» أحد المتتلمذين على فلسفة الصراع الطبقي، مما يشي بماركسيته، يقول:

(ولم يسأل سوى الكُتَّاب عن شكل الصراع الطبقي

ثم ناداه السؤال الأبدي الاغتراب الحجري

قلت: من أي نبي كافر قد جاءك البعد النهائي؟)(٢).

وهذا تدنيس واستهانة عظيمة بالأنبياء الذين جاؤوا لمحاربة الكفر والإلحاد المادية، سواء أراد بذلك الأنبياء على الحقيقة، أو أراد أحد أعلام الماركسية، كعادة الحداثيين في تسمية الضالين والمنحرفين والكافرين أنبياء، تحقيراً لمقام النبوة وتهويناً لشأن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.

وفي خطاب آخر يوجهه إلى «الأخضر» الرمز الذي يمتدحه ويثني عليه غاية الامتداح والثناء، ويقول له:

(يا أخضر! لايقترب الله كثيراً من سؤالي...

ولتحاول أيها الأخضر

أن تأتي من اليأس إلى اليأس

وحيداً يائساً كالأنبياء)(٣).

ومثل ما صنع نزار قباني في هجائه لليهود من خلال ذمه وشتمه لأنبياء بني إسرائيل وكتبهم، يصنع محمود درويش مثل صنيعه، في قوله:

(علق سلاحك فوق نخلتنا لأزرع حنطتي

في حقل كنعان المقدس. . . خذ نبيذاً من جراري

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٧٧٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٥٩١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٣٤ ـ ٦٣٥.

خذ صفحة من سِفْر آلهتي وقسطاً من طعامي وخذ الغزالة من فخاخ غنائنا الرعوي، خذ صلوات كنعانية في عيد كرمتها، وخذ عاداتنا...

هذا غيابي سيد يتلو شرائعه على

أحفاد لوط، ولايرى لسدوم مغفرة سواى . . .

وسدى افتش عن غيبابي، فهو أبسط من حمير

الأنبياء تمر فوق السفح حاملة سماء للأنام...

ورأيت باباً للخروج، رأيت باباً للخروج وللدخول

هل مر نوح من هناك إلى هناك لكى يقول

ما قال في الدنيا: لها بابان مختلفان، لكن الحصان يطير بي)(١).

ولزميله الشيوعي الآخر معين بسيسو خوض واغتراف في هذا الوجه من الانحراف، ومن ذلك قوله:

(للذي بعدي السموات: امرأة

وأنا لى الأنبياء

آه ما أحلى السماء

حين يطرد منها الأنبياء)(٢).

وقوله:

(تفاجئني الأرض

يا وردة في كتاب

<sup>(</sup>١) أحد عشر كوكاً: ص ٥٧ - ٦١.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية الكاملة لمعين بسيسو: ص ٥٧٦.

سلام التراب

معلمة الأنبياء القراءة

سلام التراب سلام السحابة)(١).

وثالثهم الماركسي المتعصب سميح القاسم له مقطوعة بعنوان "يهوشع بن نون" قدم فيها بمقدمة من العهد القديم، عن هذا النبي الكريم جاعلاً منه مجرد قائد عسكري يهودي، ثم يذم اليهود من خلال ذمه لهذا النبي الكريم كما فعل أدونيس وقباني من قبل، يقول سميح:

(التركعوا. . الترفعوا أيديكم إلى السماء

تدمرت واندثرت أسطورة السماء...

يهوشغ مات

فلاتستوقفوا الشمس، ولاتستمهلوا الغروب

سور أريحا شامخ في وجهكم إلى الأبد...

يهوشعٌ راح ولن يؤوب

يهوشعٌ مات!!)<sup>(۲)</sup>.

وماذا أفلحت هذه الخطابيات والشتائم الحداثية؟.

لقد استمسك اليهود بدينهم المحرف واعتزوا بأنبيائهم وكتابهم، في الوقت الذي تخلى فيه هذا الفلسطيني وأشباهه من العرب وأبناء المسلمين عن دينهم ورسولهم وكتابهم فأذلهم الله غاية الإذلال، سواء في وقت إعلانهم المناوءة لليهود، أو في هذا الوقت الذي استسلموا فيه وخضعوا، ولا منجى من هذا الذل بالشتائم والهجاء ولا باستقبال البيت الأحمر أو الأبيض، بل النجاة في الإيمان الصادق والعقيدة الصحيحة والعمل الصالح

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦٦٥ ـ ٦٦٦.

<sup>(</sup>۲) دیوان سمیح القاسم: ص ۹۹ ـ ۱۰۱.

الصائب والجهاد واستقبال قبلة المسلمين واستدبار كل ما عداها.

أمّا نبي الله يوشع بن نون فإن شتمه كفر والاستهانة به ضلال، وقد قال فيه النبي ﷺ: "إن الشمس لم تحبس على بشر إلاّ ليوشع ليالي سار إلى بيت المقدس"(١).

ومن شتائم هذا الماركسي قوله عن نبي الله عيسى عليه الصلاة والسلام:

(رأيت سائحين

وبائعاً يصيح

من يشتري المسيح

بحفنتي طحين)(٢).

وقد سبق ذكر مقطوعته التي بعنوان «أبطال الرواية» والتي ملأها بالتهكم والاستهزاء بأنبياء الله محمد وموسى وعيسى عليهم الصلاة والسلام، والسخرية بأعمالهم وأقوالهم ومعجزاتهم (٣)، ومن أشنع أقواله الدالة على انغماسه في هذا اللون من الانحراف ماجاء في وصفه لهيروشيما والدمار الذي لحقها من القنبلة النووية، حيث يقول:

(من أي أعماق البشر

يتفجر الموت الزؤام على البشر؟

ولأي كهف ينزوي الله المعفر بالغبار

وبالدخان وبالشرر؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد من حديث أبي هريرة ٢/ ٣٢٥، وقال ابن كثير في البداية والنهاية ١/ ٣٢٣: انفرد به أحمد من هذا الوجه وهو على شرط البخاري.

<sup>(</sup>٢) ديوان سميح القاسم: ص ٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٣١٧ ـ ٣٢٣.

وبأي معراج يلوذ الأنبياء الصالحون

غداة تربد الصور؟

بالحظ؟ بالمقسوم؟ بالمكتوب في غيب القدر؟!)(١).

وقوله:

(يا صغار الأنبياء!

يا رواة حفظوا كل أساطير السماء

شيدوا البرج فقد نادى الإله

وبكى «نوح» على الطوفان. . طوفان الدماء)(٢).

ومن أقوال محمد الفيتوري التي ضارع فيها غيره من الحداثيين في الاستهانة بالرسل والرسالات

قوله:

(ولئن القدر السيد عبد يتأله

والنبوات مظلّة

والديانات تعله

هب من كل ضريح في بلادي

کل میت مندثر

کل روح منکسر

ناقماً على البشر

كل أعداء البشر

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٧٧٠.

كافراً بالسماء، والقضاء والقدر)(١).

وقوله:

(ويطل يسوغ

الثلج يغطي بردته البيضاء:

ـ ها أنت أتت

غريباً يقطر وجهك حزناً

حيث مشيت

مسيرة ألفي عام

لا خبزك أنت ولا ملح الأديان

الحق أقول..

الخالق والمأساة هو الإنسان

ويغيب يسوع

وتلوح وجوه الاثني عشر

- الأسفار اهترأت)<sup>(۲)</sup>.

هذا في سخريته واستخفافه بالمسيح عيسى بن مريم، أما سليمان بن داود عليهما الصلاة والسلام فقد نال منه في قوله:

(وناح آصف، وغاصت

دودة في عرشها

وقفزت جراده، وسقطت جراده

<sup>(</sup>١) ديوان الفيتوري ١١٣/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٤٥٨ ـ ٤٥٩.

وانفجرت دويبة الأرض من الضحك

حين تهالكت فجأة عصا الملك

أكان مجنوناً؟

أكان عاقلاً؟

أكان قديساً؟

أكان قاتلاً؟)(١).

بل كان كما قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا دَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ عِلْمَا ۗ وَقَالَا ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱللَّذِي فَضَّلَنَا عَلَى كَثِيرِ مِّنَ عِبَادِهِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَلَهَا ﴿ وَوَهَبَّنَا لِلَّهِ ٱلَّذِي فَضَّلَنَا عَلَى كَثِيرِ مِّنَ عِبَادِهِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَلَا اللَّهُ اللّ

ويقول ممدوح عدوان:

(أنا وقفة النخل الأبية

في عناق الموت

لم أنبت بمعجزة:

ولم يُعل النبي مقامه في تربتي

أرضي مهلهلة)<sup>(٤)</sup>.

ويقول:

(إن اخوة يوسف صاروا سماسرة

لدموع أبيهم

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ٥٨٣ ـ ٥٨٤.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٥ من سورة النمل.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٠ من سورة ص.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية الكاملة لممدوح عدوان ٢/ أمى تطارد قاتلها: ص ٥٩.

وصاروا أباطرة بقميص أخيهم... إني تبرأت من أول الكلمات إلى آخر الصفقات ومن أول الأنبياء إلى صنم التمر)(١).

وفي رواية مدن الملح يقول عبدالرحمن منيف: (لم يكن وصول باخرة النبي سليمان، أو باخرة الشيطان، كما اطلع عليها ابن نفاع ثم مغادرتها بعد غروب اليوم التالي، السبب الوحيد في أن يمتنع الرجال عن البدء بإنشاء المدينة الجديدة...)(٢).

وفي حوار آخر في أحد أجزاء هذه الرواية نقرأ ما يلي: (ولما ضحك السلطان أضاف ابن البخيت:

ـ وما هو بس كذا يا طويل العمر، أنا بزماني سمّعت الأصقى، وحكّيت الموتى، وبمصر سويت اللي مايتسوى!

قطب السلطان جبينه وقال. . يجد مصطنع:

ـ وشنهو عندك بعد يا عيسى بن مريم ويا موسى ابن... وضحك بقهقهة، وبعد قليل:

- صحیح یا ابن بخیت: شنهو اسم أبو موسی؟ ودارت عینا عبدالله البخیت مثل هر محاصر، وتساءل:

صحیح. . موسی بن من؟

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ لابد من التفاصيل: ص ٤٣ ـ ٤٤.

<sup>(</sup>٢) مدن الملح ١ ـ التيه: ص ٢١٢.

وبعد أن ضحك وضحك السلطان، قال عبدالله البخيت بصوت متآمر:

- أحسن شيء، يا طويل العمر، أن الواحد مايقترب من الأنبياء، لأن هذولي يشوّرون، ولايحتملون كلمة زايدة أو كلمة ناقصة!

ـ القول قولك يا بو بادى!

أمّا السبب الثاني الذي دعا السلطان لأن يكون عبدالله البخيت مع فنر، فهو عمير، إذ يريده أن يخرج عمير من رأس فنر نهائياً.

قال له يوصيه:

ـ هذا ابني، يا عبدالله، اريده يكون سلطان، ما اريده ينتهى:

قال الله وقال رسوله، يلزم يعرف شنهو اللي قاله الله والرسول

لكن عنده ألف قضية وقضية غير هذي، وتنفس وصمت، وبعد فترة:

ـ ترى عمير وأمثاله يخربون ديرة، ويحوسون عشيرة وحجتهم:

قال الله وقال رسوله، وحنا بهذا الزمان نعرف دربنا، ما نريد عمير وأمثاله يحكمونا، ولا نريدهم يسوونا مثل الكدش: البراقع حول عيوننا ويقولون امشوا)(١).

في هذا الحوار يتبين لنا استهانة المؤلف بالأنبياء والسخرية القذرة بهم، ثم التعقيب على ذلك بالدعوة إلى العلمانية والهروب من سلطة الدين ومن العلماء المسلمين وتأثيرهم.

ومن هذا القبيل أيضاً قوله على لسان إحدى شخصيات روايته:

(إذا لم يبك الأطفال من الجوع والألم، فلابد أن تكون عندهم أسبابهم

وبعد قليل وبسخرية:

<sup>(</sup>١) مدن الملح ٣ ـ تقاسيم الليل والنهار: ص ٢٥٦ ـ ٢٥٧.

ـ ربّما يريدون أن يصبحوا ملوكاً أو أنبياء بسرعة...)<sup>(١)</sup>.

وفي رواية «الخبز الحافي» يقول مؤلفها، في وصف حالة دعارة مع إحدى العاهرات: (... لم تقبض علي بمقصها، تمددت مثل تونة كبيرة، سمعت أن النبي يونس ابتلعه الحوت)(٢).

ولا وجه للربط بين هذه الحالة الداعرة التي يصفها وقصة ابتلاع الحوت ليونس عليه السلام، إلا إرادته الواضحة في تدنيس اسم هذا النبي الكريم وإلحاق وصف حقير به.

وفي روايته هذه المملوءة بالقذارة والدعارة والكفر والفجور، صورة حقيقية لحياة حداثي علماني يتقلب من السرقات إلى الحشيش إلى بيوت الداعرات، وفي الجزء الثاني من الرواية والتي بعنوان «الشطار» يقول: (فكرت لنفسي: إن الأنبياء لم يكونوا في حاجة إلى من يعلمهم، كل شيء كان ينزل عليهم جاهزاً، أمّا من ليس منهم ينبغي أن يتعلم، مثله مثل القرود)(٣).

أمّا رواية مسافة في عقل رجل فقد نقلت من أقواله في هذا الصدد كثير فأغنى عن إعادته (٤٠)، وكذلك رواية سقوط الإمام (٥٠).

## الوجه الثالث: جعل الرسل والرسالات مناقضة للعقل وسبباً للتخلف:

هذا الوجه من أوجه انحرافات أصحاب الأدب العربي المعاصر يصح

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٥ ـ بادية الظلمات: ص ٩٦ ـ ٩٧.

<sup>(</sup>٢) الخبز الحافي: ص ٤٨.

<sup>(</sup>٣) الشطار: ص ١١.

<sup>(</sup>٤) انظر: مسافة في عقل رجل أمثلة على الاستخفاف والاستهانة بالرسل والرسالات في الصفحات: ص ٥٥، ٥٦، ٧٧، ٧٧، ٨١، ٨٢ ـ ٨٣، ١١٢، ١١٩، ١٩٩، ٢٠٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: سقوط الإمام: ص ٩، ٢٦، ٢٧، ٨٣، ١٢٢ \_ ١٢٥، ١٢٥.

أن يكون مقدمة لغيره من أوجه الانحرافات، ويصح أن يكون نتيجة وغاية لكل ما سبق ذكره من انحرافات في الكتب المنزلة وفي الرسل والرسالات.

أمّا كونه مقدمة فإنهم في سياق عداوتهم للرسل يضعون هذه الدعوى في بداية محاربتهم وجحدهم وتشكيكهم وسخريتهم واستهانتهم بالرسل الكرام عليهم الصلاة والسلام.

وفرية الكفار أعداء الرسل ـ وإن تنوعت ـ واحدة، سواء وصفوا الرسل بالجنون أو بنقصان العقل أو بمضادة العقل أو بمناقضته، قال الله تعالى: ﴿ فَهُرُّوا ۚ إِلَى اللهِ إِلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) الآية ٢٦ من سورة غافر.

<sup>(</sup>٢) الآية ٥٢ من سورة الزخرف.

<sup>(</sup>٣) الآية ٦ من سورة الحجر.

<sup>(</sup>٤) الآيات ٣٥ ـ ٣٧ من سورة الصافات.

لَكُمُ مِنْهُ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴿ إِنَّ كَذَلِكَ مَا أَقَى الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِن رَسُولٍ إِلَّا قَالُواْ سَاحِرُ أَوَ مَخُونُ ﴿ وَاللَّهِ مَا عَوْدُ الْآَفِي ﴿ ( ) .

والذي يقوله أهل الحداثة والعلمنة اليوم من هذا القبيل كثير بلسان المقال والحال، ومن أعظم مايشهد على ذلك الدساتير العلمانية الوضعية، والمناهج الثقافية والفكرية المادية التي يسعون في نشرها وبثها وترسيخها بين المسلمين، على اعتبار أنها هي التي تتفق مع العقل وتحقق المصلحة وتوصل إلى النهضة، وهذا وحده كاف في الدلالة على اتهامهم لدين الله بالنقص والتخلف والرجعية، ولكنهم لايكتفون بهذه الدلالة الضمنية الواضحة، بل يصرحون بكل جرأة أن الإسلام لاتصلح أحكامه لهذا العصر، أو أنها أحكام بشعة وغير حضارية وغير عقلانية، وغير ذلك من أقوال أهل الحداثة والعلمنة التي امتلأت بها كتبهم ومجلاتهم ومنابرهم وقاعاتهم ﴿قَدْ الحداثة والعلمنة التي امتلأت بها كتبهم ومجلاتهم ومنابرهم وقاعاتهم ﴿قَدْ بِكُنْ الْمُغْضَلَةُ مِنْ أَفْوَاهِمِهُمُّ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ أَكُبُرُ ﴾ (٢).

وفي مجال الأدب العربي المعاصر نجد أن الزعم بأن الوحي والنبوة مناقضة للعقل ومسببة للتخلف، من أشهر القضايا التي ينادون بها، ومن أصول فكرهم، حيث نجد أنهم يطرحون بتعصب منقطع النظير وبحماسة ملتهبة مبادئ يجعلونها أساساً لمألوههم المدعى الذي يطلقون عليه اسم «الابداع»، ومن هذه المبادئ والأسس مما يخص هذا الفصل:

ا ـ V حرية للإنسان إلا بهدم الدين والشريعة والغيب؛ لأن هذه القضايا الاعتقادية ـ عندهم ـ من أعظم أسباب التخلف $^{(n)}$ .

١) الآيات ٥٠ ـ ٥٣ من سورة الذاريات.

<sup>(</sup>٢) الآية ١١٨ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٣) انظر: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة ١٨١، ٢٥٠، ٢٣٧، وقضايا وشهادات ٢٠/٢ من قول عبدالرحمن منيف، ومجلة الناقد العدد ١٠ ص ٢٠ من قول محمد جمال باروت، وله أيضاً في العدد نفسه ص ٢١، ولأمينة غصن في العدد ١٣ ص ٤٣، والحداثة في الشعر العربي المعاصر لمحمد حمود: ص ٣٥١، ورأيهم في الإسلام: ص ١٦٧، ١٦٩ ـ ١٧٠، ١٧٠ كلام لرشيد بو جدرة، وفيه في ص ١٩٣ ـ

Y \_ رفض الخضوع لله تعالى ورفض الإسلام جملة وتفصيلاً؛ لأن الكفر أساس الإبداع، والدين فشل أو تعويض عن فشل، والدين تراث لا قدسية له، والنهضة لاتتم إلا بالفصل بين القيم الروحية والعقدية والقيم الحديثة، ولايتم ذلك إلا بالتخلي عن الغيب والمطلق، ونقل مركز الثقل من السماء إلى الأرض، ورفض فكرة التوحيد، ووجوب محاكمة الدين دون خوف(١).

ومن هذه الأسس انطلق القوم في حرب مادية شرسة ضد الدين وأصوله وأركانه، ومنها هذا الأصل العظيم «الإيمان بالرسل» الذي جعلوا منه هدفاً لحربهم وهجومهم.

ومن ذلك ما كتبه أدونيس في تلمود الحداثة «الثابت والمتحول» حيث جعل الإسلام وعقائده وقضاياه من أسباب التخلف، والتدين ليس إلا تكراراً طقسياً، وأساس التخلف غنده هو: (الإيمان بأن القديم كامل ثابت، وبأنه واضح، وبأنه عقلي منطقي)(٢).

كما أن من أصول التخلف - عنده - اعتقاد أن القرآن هو في مقام الإجمال وما يأتي بعده هو في مقام التفصيل: (وهذا يعني أن الأقدم هو

<sup>=</sup> كلام لكاتب ياسين، والإسلام والحداثة: ص ١٢٥ كلام لخالدة سعيد، ولجابر عصفور: ص ١٨٨، ١٨٩.

<sup>(</sup>۱) انظر هذه المفردات الحداثية الإلحادية في: الثابت والمتحول ٣/ ٢٥٠ ـ ٢٥١، ٢٦٣، ٢٦٤، ٢٩٤ و ٢٦٤، ٢٧٥، ٢٩٤ و ٢٠١، ورمن الشعر: ص ١١، وزمن الشعر: ص ١١، ورمن الشعر: ص ١١، ورمن الشعر: ص ١١٠، واتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ١٥٨، وقضايا وشهادات ٣٤، ١٧٤، وحداثة ٢/٠١٠، ٢٥٨، ٢٦٠، ٢٥٨، ومجلة الناقد ـ عدد ١٨: ص ٣٦ ـ ٣٣، ٣٣ ـ ٣٤، وحداثة السوال: ص ١٩، ٢٠، ٤٤، ٤٦، ورأيهم في الإسلام: ص ٥٥، ٥٠، ٢٢٧، ٢٢٧، والإسلام والحداثة: ص ١١٥، ١٨٩، ٢٦٦، ١٨٩، ٢٦١، ٢٢١، ٢٢١، ٢٢١، ٢٥١، ٤٣٤، ١٣٥، ٤٣٤، والإسلام وأسئلة الشعر: ص ١٦٠، وفضايا الشعر الحديث: ص ٢١٧، ١٨٥، وخواتيم لأنسي الحاج: ص ١٩، ٢١، ١٨١، وديوان سعدي يوسف ٢، والأعمال الشعرية الكاملة لنزار ٣/ ١٣٤ ـ ١٣٦، وديوان سميح القاسم: ص ١٩، والأعمال الشعرية الكاملة لنزار ٣/ ١٣٤، ١٨٥، وغيرها كثير.

<sup>(</sup>٢) الثابت والمتحول ٣/ ٢٣٧.

بالضرورة الأفضل، وأن الأسبق هو الأعلم، فالنور العربي واحد أوله، دينياً، النبوة، وأوله، شعرياً الجاهلية، والأفضلية تتدرج تبعاً لتدرج القرب من الأولية...، فكما أن الدين تدين أي تكرار طقسي فإن الشعر هو، كذلك نوع من التمرس بفهم الماضي واستعادته في تكرار طقسي)(١).

ويستمر في هذه الهوابط الفكرية متخذاً من الشعر وسيلة لتمرير إلحاده بالدين، وغاية يعجز عن الوصول إليها أي قول آخر، خاصة عندما يصبح الشعر وفق معاييره الحداثية وملته الإبداعية الأبتداعية.

ومن هذا المنطلق أشاد بجبران خليل جبران وامتدح انحرافاته الكثيرة وجعل منه إماماً يحتذى به ويسير على منواله، ويقتفي أثره، في الوقت الذي يستنكر فيه التقليد والمحاكاة والاحتذاء، ويجعلها من علامات الإستلاب والتخلف، فقد امتدح جبران في ثورته على الشريعة ثم انتقاله إلى الثورة على الأسباب العميقة التي تكمن وراءها، ثم يورد مقطوعة له يستشهد بها على هذه الثورات ثم يعقب عليها قائلاً: (في هذه المقطوعة يسمي الله والأنبياء والفضيلة والآخرة ألفاظاً رتبتها الأجيال الغابرة وهي قائمة بقوة الإستمرار لا بقوة الحقيقة، شأن الزواج الذي هو «عبودية الإنسان لقوة الإستمرار» والتمسك بهذه التقاليد موت والمتمسكون بها أموات، وعلى كل من يريد التحرر منها أن يتحول إلى حفار قبور، لكي يدفن أولاً هذه التقاليد، كمقدمة ضرورية لتحرره)(٢).

وفي موضع آخر يريد أن يشخص مشكلة الحضارة العربية ـ حسب زعمه ـ أي أنه يمتلك القدرة على هذا التشخيص، وهو في الحقيقة أبعد ما يكون عن ذلك، أولاً لموقفه العدائي المكشوف من الإسلام والعربية، وهذا الموقف العدائي الحاقد ـ الذي لايشك فيه من له أدنى اطلاع على نتاج أدونيس ـ لا يجعل أحكامه ولا تشخيصه للمشكلات ولا وصفه للحلول في أي مرتبة من الحيادية أو الموضوعية.

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣/ ٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣/ ١٨٧.

أولاً: لأن جهله بالإسلام وتاريخه وحضارته إضافة إلى أصوله الطائفية ذات الاعتقادات الحاقدة والأفكار الشائنة؛ لاتجعل منه سوى خصم يتذرع بالأدب والثقافة والدراسات النقدية والموضوعية؛ ليصل من خلالها إلى تفريغ أحقاده التاريخية والمعاصرة في أثواب من الأدب والحداثة والإبداع والعلمنة.

المقصود أنه في تشخيصه لمشكلة الحضارة العربية يقول: (لننطلق من تحديد المشكلية القديمة للحضارة العربية، من جهتي أحددها بأنها مشكلية الوحي / العقل، الدين / الفلسفة، الروح / الجسد، القديم / المحدث على المستوى النظري العام، والمضمون / الشكل أو المعنى / اللفظ، على المستوى الأدبي الخاص...

لنقل إذن أن اكتشاف المطلق الإلهي، وتنظيم العالم المحسوس بمقتضى هذا الاكتشاف هو المحور الذي دارت حوله الحضارة العربية، والمبدأ الذي وجه الفكري العربي، ثمة إذن في طبيعة الرؤيا العربية ذاتها إلى الكون والإنسان، انشقاق أصلي يتمثل في الثنائية التي أشرت إليها)(١).

إن ثنائية التناقض هذه التي يصطنعها أدونيس، من أجل تمرير فكرة أن مايتعلق بالوحي والرسالة والنبوة تخلف؛ لأنها مضادة للعقل والفلسفة والبحسد والإبداع والمضمون والمعنى، وهذا القول أيضاً من قبيل الدعوى التي يطرحها أدونيس كالمسلمات ليخدع بها الأتباع الذين يأخذون كلامه بالتسليم المطلق والاتباع، كما قد أخذ هو هذه الأفكار عن أساتذته من الغربيين والفرنسيين خاصة، بالطريقة الاتباعية التسليمية المطلقة، وإلا فإننا إذا جئنا إلى مجال العلاقة بين العقل والوحي وجدنا أنهما في علاقة تكامل وتداخل، فالوحي أنزله الله والعقل خلقه الله، ولايُمكن أن يتناقض المنزل مع المخلوق إلا في أوهام أهل التوهم، وفي أغراض الإغراض، هذا أولاً.

وثانياً: إذا جئنا إلى مجال العقليات الصحيحة الثابتة فإننا لانجدها بحال من الأحوال تتناقض مع الثابت من النصوص.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/٢٦٢.

وثالثاً: نجد في معطيات العلوم التجريبية من الحقائق العلمية مايتوافق تمام الموافقة مع أخبار الوحى.

ولكن الإطار الإلحادي الذي ضم فئات كثيرة من الناس اليوم تسلط على عقولهم فاعتبروا بلسان الحال إن لم يكن بلسان المقال وجود المخلوقات المشهودة هو الوجود الحقيقي، فصفاتها ونتاجها وأعمالها هي الحقيقة، ومالم يكن مشهوداً فهو إلى الفكرة الذهنية أقرب منه إلى الحقيقة الواقعية.

وتعدى هذا التصور المادي المحسوس جميع الأطر والحسابات، وأصبح تأثيره بيناً على التصورات الإعتقادية والآراء التشريعية بل تعدى إلى الأذواق والمظاهر، فأصبح الأدب والفن ضمن هذه الدائرة المظلمة، وحتى الأزياء والملابس ـ وخاصة فيما يتعلق بالمرأة ـ أضحت في كثير من بلاد العالم الإسلامي تسير على الخطى نفسها.

وصار كل مايفعله الغربيون رجالاً ونساء بملابسهم أو شعورهم جميل ومتحضر، وكل ماكان يفعله المسلمون، أو مايفعلونه مما ليس فيه تقليد للغرب فهو قبيح متخلف، وإذا احتفلوا برأس السنة الميلادية فلابد أن نحتفل معهم، وبطريقتهم أيضاً، وإذا جعلوا لأبنائهم أعياد ميلاد، فكذلك ينبغي أن نفعل، وإذا نسبت المرأة إلى زوجها بدلاً من أبيها فلابد أن نقلدهم في ذلك، وإذا جعلوا إعلامهم موئلاً لنشر الرذائل وكشف العورات فلابد أن يهرع الإعلام على آثارهم، إلى آخر ما لايكاد يحصى من أنواع التشبه البليد، الذي يدل على الضعة والتبعية العمياء والاندحار والهزيمة المعنوية، وضمور الحقيقة وغلبة الصورة والمظهر.

وإن كان التقليد في المسائل الشكلية أقل خطراً من التقليد في المفاهيم والعقائد والمناهج، إلاّ أنه يدل بجلاء على عمق التبعية وغباوة المتبعين.

وإذا كان للتقليد في التصورات والتشريعات تأويلات ومماحكات من قبل أصحابها، فلايُمكن أن يوجد للتقليد في المسائل المظهرية والشكليات الظاهرية مسوغ سوى الافتتان بالمقلد، واعتباره المعيار القويم لما ينبغي أن يفعل أو يترك.

بيد أن التقليد في المظاهر له دلائل أكيدة ومظاهر خطيرة، إذ من الثابت أن العلاقة بين المظهر والمخبر لاتنفصم، والعلاقة بين اللغة والمحتوى لاتتباعد، والالتزام بمظاهر معينة كثيراً ما تكون تعبيراً طبيعياً عن حالات نفسية ومبادئ تصورية.

وفي مجال الأدب الذي هو مقصد هذا البحث نجد أن علاقة التبعية تأتى فيه من جهتين اثنتين:

الأولى: أن الأدب أضحى عقيدة، أو حامل عقيدة، وهو بذلك في حياة أصحاب المحاكاة والتبعية لايبتعد عن حومة التقليد في الأسس الفكرية والتصورات الاعتقادية.

الثانية: أن الأدب باعتباره شكلاً من الأشكال الظاهرة ـ على افتراض أنه لايحمل عقيدة ولايدعو إلى مبدأ ـ هو أيضاً في الحالة العربية المعاصرة يرزخ تحت نيران التبعية وينضوي تحت دائرة الإطار الإلحادي المظلم.

وعلى ذلك فإن دعوى التناقض والإشكالية المعرفية التي يقولها أدونيس في النص السابق، ويعبر غيره عنها بعبارات أخرى مشابهة، لاتستند على قدم الحقيقة ولاتقوم على ساق البرهان، لما ذكرناه آنفاً، ولما بيناه من قبل من أن موقف المعادي المليء بالحقد التاريخي أو المعاصر على دين الإسلام لا يُمكن بحال من الأحوال أن يكون منصفاً؛ لأن حوافز البغض والعداوة في قلبه تجعل منه عنصر ظلم وعلامة عدوان، وبالتالي تبعده عن أي موقف حيادي ـ إن صحت الحيادية هنا ـ أو أي موقف متعقل ـ إن صح أن للملحد موقف تعقل ـ.

وإذا أردنا أن نأخذ على ذلك مثالاً من كلام أدونيس وأسلافه الذين يستشهد بكلامهم ومواقفهم، فإننا نجد أنه ينقب في التراث ليجد شاكاً أو ملحداً بين ملايين المؤمنين الموقنين، فيتخذه رمزاً وأصلاً، ويستعمل مقولاته جسراً يعبر من فوقه إلى مآربه.

إنه يعتبر أي موقف مناقض للدين موقفاً عقلياً، وهذا المنطلق الابتداعي عنده ـ يجعل منه مجرد متحامل، يقول في الثابت والمتحول:

(كان ابن المقفع من أوائل الذين وقفوا من الدين موقفاً عقلياً فانتقد الدين بعامة، وخص الإسلام، فانتقد القرآن وما فيه من عقائد، وتصوره لله والرسول...)(١).

وهكذا بكل عصبية وشنآن وحمية جاهلية، يجعل من المناوءة للدين والنقد له وللقرآن والرسول وهذا عقلياً، وهذا يدل على مدى الانغلاق العقلي لدى هذا القائل، ومدى التردي الذهني والعماية الجاهلية التي انغمس فيها أصحاب هذا الاتجاه.

وفي هذا الصدد أيضاً نجد أنه يصور مواقف ابن الراوندي الزنديق ومحمد بن زكريا الرازي الملحد من الدين بأنها مواقف عقلية بلغت الأوج، ثم يستشهد بأقوال لابن الراوندي يجحد فيها وجود الرسول والرسالات، ويقرر في شأن النبي على على على عماحكة عقلية هابطة ـ بأنه بناء عليها يسقط عنا الإقرار بنبوته، ثم يقول: (يتضح من هذا النص أن العقل في نظر ابن الراوندي هو أصل العلم وأصل العمل، والنبوة، أمّا أن تقر ما يقره وحينئذ تكون تابعة له، ولا حجة فيها، وأن تخالف ما يقره، والنقل تابع له) واستناداً إلى ما يقرره من أولية العقل، ينتقد الإسلام ويرى والنقل تابع له) واستناداً إلى ما يقرره من أولية العقل، ينتقد الإسلام ويرى بما كان منافراً للعقول مثل الصلاة وغسل الجنابة، ورمى الحجارة والطواف أتى حول بيت لايسمع ولايبصر، والعدو بين حجرين لاينفعان ولايضران، وهذا كله مما لايقتضيه عقل، فما الفرق بين الصفا والمروة إلا كالفرق بين وبيس وحرى (٢)، وما الطواف على البيت إلا كالطواف على غيره من البيت اللهوس» (١٠).

<sup>(</sup>۱) الثابت والمتحول ۷۳/۲.

<sup>(</sup>٢) هكذا في الأصل، والصواب حراء.

<sup>(</sup>٣) نقل أدونيس هذا النص الإلحادي من كتاب الوجودي عبدالرحمن بدوي المسمى تاريخ الإلحاد في الإسلام: ص ١٠١ ـ ١٠٢.

وإذا صح أن «الرسول شهد للعقل برفعته وجلالته، فلماذا أتى بما ينافره إن كان صادقاً»(١).

وينتقل ابن الراوندي من ثم إلى نقد المعجزات فيرى أن «المخاريق شتى وأن فيها ما يبعد الوصول إلى معرفته ويدق على المعارف لدقته (<sup>(۲)</sup>) وأن أخبارها الواردة عن «شرذمة قليلة يجوز عليها المواطأة في الكذب...» (<sup>(۳)</sup>).

وابن الراوندي هنا لاينتقد المعجزة بذاتها وحسب وإنّما ينتقد كذلك المنطق الداخلي المتهافت، الكيفي، لدى القائلين بها. . . ، ثم يحاول ابن الراوندي أن ينتقد منهج النبي في الفكر والعمل، قاصداً من وراء ذلك إلى إبطال دعواه النبوة فهو يستغرب كيف أن النبي «دفع في وجه ملتين عظيمتين متساويتين اتفقا على صحة قتل المسيح وصلبه فكذبهما»، وبذلك نسب جمهوراً عظيماً إلى «الإفك والزور» فكيف يُمكن رد هذا وتجويز ما ترويه عنه» الشرذمة القليلة . . . بحجة الوضع الذي وضعه ، والقانون الذي قننه في المباهتة والمكابرة؟».

وينتهي ابن الراوندي إلى القول بأن القول يناقض النبوة، فمن جهة أولى ليس «للخلق أول» والكلام الإنساني حادث، ولايرجع في أصله إلى الأنبياء، والإنسان هو الذي ابتكر بعقله، كل شيء، دون حاجة إلى الأنبياء)(٤).

يتضح من هذا الطرح نوعية التفكير المغالط الذي يتبناه أدونيس وأسلافه من الزنادقة والملاحدة، ذلك أنهم قد جعلوا الإلحاد والكفر أساساً ومنطلقاً وقاعدة، ثم حشدوا مايستطيعون من مغالطات لتقوية وتأييد ملتهم، بالتهكم والسخرية والتندر والمزاعم الباطلة.

وفي نظرة شاملة كلية إلى هذه الأقوال وغيرها من أقوال ملاحدة

<sup>(</sup>۱) (۲) (۳) نقل أدونيس هذا النص الإلحادي من كتاب الوجودي عبدالرحمن بدوي المسمى تاريخ الإلحاد في الإسلام ص ١٠١ ـ ١٠٢.

<sup>(3)</sup> Itilبت والمتحول Y X - OV.

العصر من حداثيين وعلمانيين ووجوديين وشيوعيين وغيرهم، نجد أنهم يعتمدون في حربهم للإسلام على حجج خاطئة، تعتمد على ألوان من الغلط في الادعاءات والقضايا والمقدمات والنتائج، ولكنه ليس الغلط الخفي غير المقصود، بل هو الغلط من أجل التمويه والتضليل، وهو مايعرف - في المنطق والعقليات - بالمغالطة التي يراد منها إبطال الحقائق وإحقاق الأباطيل.

وصور المغالطات كثيرة، منها هذه الأقوال التي يطرحها هؤلاء على أساس أنها أدلة، وهي في الحقيقة لغو لا فائدة منها: إذ يصطنعون كلاماً يظهر في أعين البله أنه عقلي، وهو في الحقيقة مجرد إيهام وتمويه بتطويل كلام وترديده وصوغه على شكل حجة، وبرهان وقياس، كقول القائل: إذا كان محمد أبا لأحمد فأحمد ابن لمحمد، لكن محمداً أب لأحمد، إذن فأحمد ابن لمحمد، وهذا كله لغو لا فائدة منه؛ لأنه لايثبت أبوة شخص لآخر مالم تثبت بنوة الآخر له (۱).

ومن أمثلة المغالطة ما يسمى «المصادرة على المطلوب» كمن يخاول إقامة الدليل على كروية الأرض بقوله: لولم تكن الأرض كروية لكانت منبسطة إذن فالأرض كروية.

ففي هذا الدليل مصادرة على المطلوب؛ لأنه يشتمل على مقدمات يتوقف ثبوتها على ثبوت المدعى؛ لأننا لانعرف كون الأرض غير منبسطة حتى نعرف كونها كروية.

ومن أمثلة المغالطة قول الملحد: لا وجود للخالق؛ لأن وجود الكون يفسر بقدم المادة، ولا علة للخلق والحوادث إلا الحركة العشوائية الذاتية، مع العلم بأن هذا يتوقف التسليم به على إثبات عدم وجود الخالق، ففيه مصادرة على المطلوب، هذا من وجه، وفيه من وجه آخر ادعاء سببية وعلية الحركة العشوائية الذاتية، لاتصلح بحال من

<sup>(</sup>١) انظر: ضوابط المعرفة: ص ٣٠٤، ٣٠٧.

الأحوال لتعليل وجود هذا الكون المتقن، وهذه الحركات المقننة، وهذه المسيرة الكونية المحكية، التي لايدخلها الخلل ولاتتعرض للفساد(١).

وتأتي المغالطة كذلك من «التعميم الفاسد»، ومن «التحريف المقصود» ومن «التلاعب بالألفاظ» وصولاً إلى تغيير المعنى الحقيقي كما يفعل العلمانيون اليوم في تفسيرهم للإسلام تفسيراً مادياً بناء على تلاعب في الألفاظ الشرعية، وتنشأ المغالطة من «تحريف في معنى النص»، وهذا من أوسع أبواب المغالطة المعاصرة عند العلمانيين والحداثيين وجمهرة المعادين للدين.

وتنشأ المغالطة من «افتراء الكذب الصريح» تحت أغلفة من الحيل الثقافية أو الفلسفية أو المعرفية، وهذا أيضاً من دأب أعداء الرسل والرسالات.

ومن المغالطات الإلحادية المعاصرة «الإيهام بأن العلوم المادية والمكتشفات التجريبية قائمة على الإلحاد»، أو تؤيد المذهب الذي يريد صاحب المغالطة نصره.

ومن المغالطات «أخذ أمور خاصة وقطعها عن أصولها وجعلها دليلاً على فساد الأصل»، وهو من نوع المصادرة على المطلوب، مثل أن يقول: عين الإنسان تشابه عين الحيوان وشعر يشابه شعره، إذن فلايوجد فرق بين الإنسان والحيوان، أو لايوجد في الحقيقة إنسان، إذ لا وجود إلاّ للحيوان.

ومن هذا الضرب حجة أدونيس وابن الراوندي في قولهم: إن الإسلام مضاد للعقل؛ لأن الرسول على جاء بالصلاة والغسل من الجنابة والطواف والسعى.

حيث جعلوا هذه الأمثلة دليلاً لهم على مضادة الإسلام للعقل وهي مصادرة على المطلوب، ومغالطة مكشوفة.

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق ص ٣٠٨ ـ ٣٠٩.

والأصل في هذه القضية أنهم يجحدون ـ أصلاً ـ وجود الله تعالى ويجحدون ربوبيته وألوهيته والنبوة والمعاد.

ومحور الصراع والمناقشة مع هؤلاء ليس إثبات شرعية الصلاة والصيام والغسل والطواف، بل جوهره في قضية وجود الله ـ سُبْحَانَهُ وَتَعَالى ـ، فهؤلاء الملاحدة يجحدون وجوده مكابرة ومغالطة، والمؤمنون يثبتون وجود الله تعالى بالبرهان العقلي، والحسي، والفطرة القويمة، ذلك أنه لايتفق مع العقل والمنطق أن يكون هذا التصميم البديع لهذا الكون، والعالم كله من غير إله خالق مبدع، وهذا العالم من حولنا هو مجموعة هائلة من التصميم الدقيق والإبداع الراقي، والتنظيم المتناهي في الدقة، لايُمكن أن ينشأ إلا بأحد طريقين: المصادفة أو التخطيط المقصود.

أمّا المصادفة فهي ناشئة عن عدم، والعدم لايخلق شيئاً؛ لأنه لا وجود له أصلاً فكيف يوجد غيره؟، ثم إن هذه الدقة في الكون تنفي قضية المصادفة؛ لأن عقولنا تنفي إنشاء عمارة شاهقة أو مصنع كبيرعن طريق الصدفة، فكيف بهذا الكون المتداخل المتشابك المنظم غاية التنظيم؟!.

فإذا انتفى الطريق الأول، وهو لا محالة منتف؛ لأن العقل يحيله، فيبقى الطريق الثاني وهو أن الكون وما فيه ناشئ بمقتضى صفات من له إرادة وعلم وحكمة وقدرة ومشيئة وحياة وهو الله \_ سُبْحَانَهُ وَتَعَالى \_، فهذا دليل بالأثر على المؤثر، وبالموجود على الموجد، وهو دليل عقلي بحت لا مجال لتكذيه.

والذي يرى أن الله غير موجود هو بمثابة من يقول بأن كتاباً نشأ عن طريق حركات ميكانيكية بحتة في مطبعة أسقطت الحبر على الورق وكونت الكلمات وأملت الأفكار ورتبت الأساليب وشكلت كتاباً ضخماً يقرؤه الناس ويفهمونه، من غير تدخل من أحد.

فهل يعقل أن يكون هذا الكون الرحب الفسيح المنظم الدقيق المتماسك وما يزخر به من كائنات ومخلوقات دقيقة وجليلة، وما فيه من حركات وحوادث، وما فيه من نظام

بديع غير منتقض ولا مختل، هل يعقل أن كل هذا جاء بالصدفة أو بالحركة الذاتية للمادة؟.

لايقول بذلك من يحترم عقله، ويحترم الحقائق والمنطق والبرهان.

ومن هذا المنطلق أقول بأن الملحد الجاحد والكافر المريد، أضعف الناس عقلاً وأضلهم بصيرة؛ لأن هذه الحقائق الضخمة الهائلة العظيمة التي تدل بيقين على وجود الله ـ سبحانه وتعالى ـ لم يستطع العقل الإلحادي الضئيل السقيم أن يستوعبها أو يؤمن بها، في الوقت الذي قبل فيه وهم المصادفة الشاردة والحركة المادية العشوائية التائهة.

لنفرض أن معك كيساً يحوي مائة قطعة من الزجاج تسعة وتسعون منها سوداء وواحدة بيضاء، لو هزرت الكيس وأدخلت يدك لاستخراج القطعة البيضاء ستكون الفرصة بنسبة واحد إلى مائة، ولو أعدت هذه القطعة إلى الكيس ثم حاولت سحب القطعة البيضاء مرتين متتاليتين ستكون الفرصة هي بنسبة واحد إلى عشرة آلاف أي المائة مضاعفة مرة «مائة في مائة»، ولو حاولت سحب القطعة البيضاء ثلاث مرات متواليات ستكون الفرصة هي بنسبة واحد إلى مليون وهكذا، فكيف يعقل أن تكون المصادفة أو الحركة المادية العشوائية هي التي أوجدت طائراً له ريش يطير، وحيواناً له أقدام يمشى على الأرض، وآخر له زعانف يسبح في الماء؟.

أمّا إذا انتقلنا إلى الإنسان والأفلاك وأطباق الأرض والفضاء فإن الأمر سيصبح من أمحل المحالات، فلا يبقى حينئذ إلا أن هذا الكون المخلوق بدقة ونظام له خالق قدير مريد عليم حكيم سميع بصير حي قيوم.

إن ظهور الحياة بهذا القدر العظيم من النظام والدقة هو تكذيب صريح قاطع لأولئك الذين يزعمون المادية والمصادفة العمياء.

ومن هنا يُمكن أن ندرك بعض معاني قول الله تعالى عن الكفار: ﴿أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكُثُرُهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ ۚ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْفَيْمُ بَلْ هُمْ أَضَلُ سَكِيلًا ﴿ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>١) الآية ٤٤ من سورة الفرقان.

وبين المؤمنين والكافرين مفترق طرق عند هذه القضية، يتلوها بعد ذلك قضية (الخلق والإيجاد) فالمؤمن يعتقد أن الله هو خالق كل شيء من عدم وبيده مقاليد كل شيء، وأنه لما خلق الخلق لم يتركهم سدى بل كما أنه ـ سبحانه ـ لم يخلقهم عبثاً فبعث إليهم الرسل وأنزل معهم الكتب بالحق والهدى، فوجبت طاعته واتباع أمره؛ لكونه الخالق المالك المدبر الإله الحق، ولكون الإنسان والكون تحت هيمنته وقدرته المطلقة ومشيئته النافذة، ولغير ذلك من الأسباب ذات البراهين والأدلة الحقيقية الثابتة بالعقل والحس والفطرة.

وما دام الأمر بهذه المثابة فإن المؤمن يتلقى أمر الله بالطاعة والتسليم والانقياد والقبول والمحبة؛ لأن في ذلك تحقيق لإنسانيته وعبوديته وسعادته في الدارين، فيقبل أمر الله في الصلاة والجهاد والحكم والطهارة والطواف والسعي وغير ذلك؛ لأنها من شعائر الله ﴿وَمَن يُعَظِّمُ شَعَكَمِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوَى الْقُلُوبِ ﴾(١).

أمّا الكافر والمنافق فإنه يجحد وجود الله تعالى كبراً وتعسفاً ومغالطة، ويجحد الصلاة والشعائر والحكم بما أنزل الله وغير ذلك من قضايا الإسلام، وفي حقيقة الأمر إن الملحدين أو المنكرين بما لديهم من شك لديهم بقعة عمياء ظلماء في عقولهم، أو بقعة مخدرة داخل أذهانهم تمنعهم من رؤية كل هذه البراهين، وتصور كل هذه الأدلة، وبالتالي ستصبح حياتهم عديمة المعنى، وليست تعيسة فحسب بل هم بمنطلق إلحادهم غير مؤهلين للحياة، بل غير مؤهلين للاتصاف بالعقل السليم، فكيف يصح بعد ذلك أن يحاكموا الرسل والرسالات على أساس من هذه العقول الكسيحة؟.

ولو ذهبنا نستطرد مع أدونيس وشياطينه الذين فرح بكلامهم من الملاحدة السابقين، لوجدناه يدور حول ما سبق ذكره من مغالطات، ويصل إلى هذه الهوة السحيقة من مناقضة للعقل<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) الآية ٣٢ من سورة الحج.

وفي ختام كتابه أقر صراحة باعتناقه وتأييده وامتداحه للرازي الملحد جاحد النبوات، حيث يقول: (لقد نقد الرازي النبوة والوحي وأبطلهما، وكان في ذلك متقدماً جداً على نقد النصوص الدينية في أوروبا في القرن السابع عشر، أن موقفه العقلي نفي للتدين الإيماني، ودعوة إلى إلحاد يقيم الطبيعة والمحسوس مقام الغيب، ويرى في تأملهما ودراستهما الشروط الأول للمعرفة، وحلول الطبيعة محل الوحي جعل العالم مفتوحاً أمام العقل: فإذا كان للوحي بداية ونهاية، إنها إذن خارج الماضي والحاضر: إنها المستقبل أبداً.

لقد مهد الرازي وابن الراوندي للتحرر من الانغلاقية الدينية، ففي مجتمع تأسس على الدين، باسم الدين، كالمجتمع العربي، لابد أن يبدأ النقد فيه بنقد الدين ذاته، وطبيعي أن هذا النقد لايجوز أن يكون هدفاً بذاته ولذاته، وإنّما يجب أن يكون وسيلة للهدف الأسمى: انعتاق الإنسان مما يغربه، انعتاقاً جذرياً وكاملاً)(١).

وهكذا يريد أدونيس أن يختط لحركة الثورة الحداثية منهجاً يقوم على الإلحاد تحت مسمى «انعتاق الإنسان مما يغربه» ليصل بالإنسان إلى ما يضلله ويجعله يعيش في حياة التيه والضياع (٢).

ولم يكتف أدونيس بهذا التنظير الإلحادي المعادي للرسل والرسالات،

<sup>(1)</sup> المصدر السابق Y18/Y.

<sup>(</sup>٢) يقول أحمد كمال زكي في كتابه شعراء السعودية المعاصرون التاريخ والواقع ص ١٦: (وهذا الجيل الذي ذكرت فيه القصيبي ومحمد العلي ومسافر وسعد الحميدين لم يستطع كله أن يتخلص من تأثير على أحمد سعيد ـ أدونيس ـ، فمنهم من تأثر بموضوعاته تارة، ومنهم من قلدوا صياغته أو أسلوبه تارة أخرى...).

ومما يحزن حقاً أن يجد المتتبع أن مجموعة من الحداثيين المحليين غير هؤلاء شملتهم التأثيرات الأدونيسية، ومنهم الغذامي الذي سبق نقل ثنائه عليه، وعلي الدميني ومحمد الحربي وخديجة العمري وفوزية أبو خالد وحزام العتيبي وأحمد بوقري وعبدالله باهيثم وأسيمة درويش وغيرهم من جمهرة المحاكين لأدونيس ومنهجه الفكري.

بل مارس ذلك عملياً في ما يطلق عليه «الشعر الحداثي» حيث لا شعر ولا إبداع، بل مجرد كلمات مرصوفة بعبثية تثير الغثاء وتدل على فساد الذوق وانحدار الشعر عند هؤلاء.

ففي مقطوعة هجائية لتاريخ المسلمين بعنوان «مرثية القرن الأول» يتحدث فيها عن أمنياته في زوال الإسلام وقرون الهجرة الشريفة والنبوة والوحي والدين، فيقول في رمزية بائسة بؤس الإلحاد والزندقة:

(مات عيد المطر

في وجوه الشعراء

فبدلناه بعيد الحجر

أنا والرفض ووجه الكلمة

وتركنا

للنواقيس على أهدابنا

لسماء العروة المنفصمة...

ذاهل تحت شاشة النبؤة مأخوذ بالرمل ـ يا رجل! قل

لنا آية تأتى

التاريخ يهبط المنحدر في حوار مع النمل، راحلاً على غباره. مليئاً بالمخاط الحلزوني مليئاً بالأصداف...)(١).

وفي مقطوعة أخرى بعنوان «نوح الجديد» يذكر علائم التخلف مقرونة برموز تدل على الدين والوحي والرسالة، فيقول:

(رحنا مع الفلك مجاديفنا

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٧١٧/١ ـ ٢٢٨.

وعد من الله وتحت المطر والوحل، نحيا ويموت البشر رحنا مع الموج، وكان الفضاء حبلاً من الموتى ربطنا به أعمارنا وكان بين السماء وبيننا نافذة للدعاء:

«يارب لِمْ خلصتنا وحدنا؟»)(١).

ثم يواصل على هذا النحو مصوراً نفسه أنه هو نوح، وأن الله يخاطبه، وأنه يرفض طلب الله، في صورة من التمرد تذكر بتلك التي قالها أمل دنقل في قصيدته عن ابن نوح (٢)، وفي هذا الصدد يقول أدونيس معبراً عن رفضه للدين والرسالة والوحي وكل ما يجيء عن الله:

(عدنا من التيه، خرجنا من الكهف

وغيرنا سماء السنين

وأننا نبحر لاننثنى رعبأ

ولانصغي لقول الإله...

نمضي ولا نصغي لذاك الإله

تقنا إلى رب جديد سواه)<sup>(٣)</sup>.

وهذا اعتراف يؤكد بيقين أن الملاحدة، وإن زعموا التحرر من العبوديات إلا أنهم لاينفكون خاضعين لعبودية آلهة أخرى غير الله تعالى،

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۱/۱۱.

<sup>(</sup>٢) وهذا دليل على الحداثيين يحاكون ويقلدون بعضهم، رغم دعاواهم الدائمة أنهم ضد المحاكاة والتقليد.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/٤٢٠.

فهذا هو مقالهم وهو يطابق حالهم، قال الله تعالى في وصف حالهم: ﴿ يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱلطَّهَالُ ٱلْبَعِيدُ وَمَا لَا يَنْفُعُهُمُ ذَلِكَ هُوَ ٱلطَّهَالُ ٱلْبَعِيدُ لَا يَنْفُعُهُمُ ذَلِكَ هُو ٱلطَّهَالُ ٱلْبَعِيدُ اللَّهَا يَدْعُواْ لَمَن ضَرَّهُۥ أَقْرَبُ مِن نَفْعِذِ ، لَيَشَ ٱلْمَوْلَى وَلَيْلَسَ ٱلْعَشِيرُ اللَّهَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

وفي خضم أعماله الهجائية يعبر عن عدائه للنبوة وتصويرها أنها تخلف وجفاف وضعف يقول:

(والزمن الأعجف قرن ثور يموت

والنبوه

يا فقراء العالم النبوه

فقر،

وكل فقر أوله الفضاء)<sup>(٢)</sup>.

ثم يخاطب الحداثة وربّما الاشتراكية الماركسية بقرينة «يا فقراء العالم» المحورة عن الشعار الماركسي «يا عمال العالم اتحدوا» فيقول:

(رافقيه

بالنجمة السؤال، علميه الإعصار والهبوط

في الأعالي)<sup>(٣)</sup>.

وقد أخرس الله أفواه الماركسيين في العالم بسقوط قبلتهم «الاتحاد السوفيتي» وعما قريب \_ إن شاء الله \_ نرى خرس الليبراليين والعلمانيين بسقوط ودمار قبلتهم «الغرب الأوروبي والأمريكي»، وما هي من الظالمين ببعيد.

لقد اشتهر أدونيس حتى عند الحداثيين أنفسهم بتعاليه وافتخاره بنفسه ونرجسيته المتغطرسة واعتداده الزائد بنفسه، وله في ذلك مقطوعات عديدة

<sup>(</sup>١) الآيتان ١٢، ١٣ من سورة الحج.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/١٦٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٢٦٨ ـ ٢٨٤.

حشد فيها مايستطيع من مفاخرات ومنافرات على الطريقة الحداثية، مستجلباً بذلك عقول الأغرار الذين ينتقدون مفاخرات شعراء العرب القدامى، ولكنهم بعجزهم وقصور أذهانهم يقبلون بمفاخرات أدونيس، حتى التي يصور فيها أنه الكل في الكل في هذا الدرب الحداثي، وأن غيره مجرد اتباع طيعين وتلامذة مستعصين محاكين.

ولا أدل على ذلك من مقطوعته التي سماها «هذا هو اسمي» (١) التي حام فيها حول اسمه «علي أحمد سعيد» حومان الذباب بطنينه ورنينه حول مرتعه.

حتى لقد أزعجت هذه الظاهرة بعض الحداثيين فقال: (يفصح هذا التفكك الأدونيسي عن نفسه عبر فراع جواني ومسرحية لفظية لم تعد لتقدر أن تتستر عليها لغة . . . ) (٢).

ويشرح هذا الناقد الخطوط والنقاط التي يتفكك فيها شعر أدونيس فيقول: (هو أولاً شعر مكرس منذ بداياته منذ «قصائد أولى» و «أوراق في الريح» و «مهيار» بخاصة، لانتظار البطل، بطل رومانسي مخلص، مأمول تمنح له جميع الصفحات، فهو كل شيء، وبالنتيجة لا شيء...

وهو ثانياً، شعر قائم على السرانية «من السر» سرانية تظل مع ذلك لفظية... سرانية أو إخفائية، تبلغ في بعض القصائد حدود الكاريكاتورية: «أشرد في مغاور الكبير / اعانق الأسرار / في غيمة البخور في أظافر العفريت».

وهو ثالثاً، شعر الأنا المفخمة، المنتفخة، المتمركزة،... هذه الأنا المضخمة، التي ستكشف شيئاً فشيئاً عن فراغيتها تسود عمل أدونيس كله، تبدأ في «مهيار» بمعمومية كونية: «أول النهار أنا وآخر من يأتي، أضع وجهي على فوهة البرق وأقول للهم أن يكون خبزي» وتتصاعد، خصوصاً

<sup>(</sup>١) أدونيس منتحلاً لكاظم جهاد ص ١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٣ ـ ١٤.

مع «مفرد بصيغة الجمع» ومن قبله في «كتاب التحولات» إلى هذيان مضجر حول الاسم الشخصي: «كيف اسكن اسمائي، على أحمد سعيد، سعيد أحمد علي، يبدأ الجسد أدونيسياً ويموت أدونيسياً»(١).

وهذه شهادة من حداثي يفتخر ويعتز بملته الحداثية، يكشف فيها مقدار ما في هذه الغابة الأدونيسية الباطنية الإلحادية من أدغال، أُدخل فيها بعض أبناء المسلمين فتاهوا وانقادوا خلفه بإمعية بلهاء، لا نظير لها.

المقصود أنه في مقطوعة «هذا هو اسمي» يسجل من خلال طاووسيته مواقفه الاعتقادية من الدين والوحي والقرآن والرسالة والإله العظيم \_ جَلَّ شَأْنُهُ \_، فهو يفتتحها بقوله:

(ماحیاً کل حکمة هذه ناری

لم تبق آية \_ دمي الآية

هذا بدئی)<sup>(۲)</sup>.

ويكرر لازمة في هذا المقطع هي:

(قادر أن أغير: لغم الحضارة \_ هذا هو اسمى)(٣).

ومن الكلمات الصارخة العداء في هذه المقطوعة قوله:

(أرى المئة اثنين أرى المسجد الكنيسة

سيافين والأرض وردة)(٤).

(طار وجهي نسرٌ قدست رائحة الفوضى

ليأت الوقت الحزين لتستيقظ شعوب اللهيب والرفض

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٣ ـ ١٤.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية الكاملة لأدونيس ٢٦٨/٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٢٦٩، ٢٧٣، ٢٧٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢٦٩/٢.

... أحببت صفصافة تحتار برجاً يتيه مئذنة تهرم)(١). (الأمة استراحت في عسل الرباب والمحراب حصنها الخالق مثل خندق و سده لا أحد يعرف أين الباب لا أحد يسأل أين الباب)(٢). (والنساء ارتحن في مقصورة يستجرن الكتب المستنزله ويحولن السماء دمية أو مقصله وعلي فاتح أحزانه لبهاليل الشفاء للذين استنسروا وانكسروا وعلى لهب ساحر مشتعل في كل ماء عاصفاً يجتاح ـ لم يترك تراباً أو كتباً كنس التاريخ غطى

بجناحيه النهار

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/٢٧٣.

سره أن النهار جُنَّ هذا زمن الموت، ولكن كل موت فيه موت عربي)(١).

(وطني راكض ورائي كنهر من دم، جبهة الحضارة قاع طحلبي، لملمت تاجاً تقمصت سراجا)(٢).

(ثقب في جيبي اهترأ العالم حواء حامل في سراويلي) (٣) (سأبكى لأمةٍ ولدت خرساء...) (٤).

(... هل ثياب النساء من ورق المصحف)(٥).

(هكذا أحبيت خيمة

وجعلت الرمل في أهدابها شجراً يمطر والصحراء غيمه

ورأيت الله كالشحاذ في أرض عليُّ

ي . وأكلت الشمس في أرض عليٌ

وخبزت المئذنة

ورأيت البحر يأتي في ضباب المدخنة

هائجاً يهمس:

من كوَّننا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/٤٧٢ \_ ٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/٢٧٦.

<sup>(</sup>٤) (٥) المصدر السابق ٢٨٠/٢.

لم يكن تكوينه الاسقيفه

رجها الاعصار فانهارت وصارت

خشباً يُحرق في دار خليفة)(١).

ثم يختم كل هذا الصخب العدواني، والهجاء الحاقد، بحديث عن الدجال قاصداً به صاحب الدين من رسول وعالم وحاكم، فيقول:

(قبر الدجال في عينيه شعباً

نبش الدجال من عينيه شعباً

وسمعناه يصلى فوقه

ورأيناه يحيه ويجثو، ورأينا

كيف صار الشعب في كفيه ماء

ورأينا

كيف صار الماء طاحون هواء)(٢).

وفي مقطع آخر يواصل افتخاره باسمه وهزأه بالدين ورموزه والوحي ودلالاته، يقول:

(فرس الماضي وصبغة الله لون آخر

لايد عليَّ

عليٌ أبد النار والطفولة...

هزوا شجر الحلم غيروا شجر النوم كلام السماء للأرض)<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٢٨٢ ـ ٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٢٨٥.

إن النقطة التي يتجمد عندها كل فكر واعتقاد لأدونيس لاتعدو أن تكون الإلحاد وأذياله، والحقد على الدين ومقتضياته لم يستطع أدونيس في محاولاته «الإبداعية»!! أن يتجاوز هذه النقطة، فهو يدور حولها، في إجرام باسم الثقافة، وتخريب باسم الأدب، وفوضى جاهلية باسم التجديد، مع تعالي أجوف، وحقد أرعن، فهو أسير هذه الأطواق لم يتحرر منها، كما لم يتحرر منها أشباهه الذين يعادون الرسل والرسالات، ويجعلونها من أسباب التخلف ونقائض العقل، حتى أنهم يجعلون أي تفاهة أعظم من الدين والنبوة، ولو كانت تفاهة شعرهم الذي هو أقرب إلى العبث الكلامي منه إلى الكلام المعقول، ومع ذلك يقولون: (وحده الشعر عرف الحقيقة البشعة، عرف كل الحقيقة، أكثر من الأنبياء والآلهة)(١).

ويعبر البياتي بتعبير آخر عن هذا الوجه من الانحراف، وذلك في قوله تحت عنوان «كابوس الليل والنهار» يصف فيها مجيء نبي:

(تحلم الأرض بميلاد نبي يملأ الآفاق عدلاً

تحلم الأرض بميلاد الفصول

وأنا أحمل في الشارع جثه

لأواريها إذا ما هبط الليل، بمبغى أو حديقة

وبمقهي أو بخمارة نور

مخفياً وجهي عن الله وعنك. . .

والنبى المنتظر.

نائماً ما زال في الغار وما زال المطر

فوق جدران البيوت الهرمة

وسطوح المدن الحبلي وإعلانات سمساري البيوت

<sup>(</sup>۱) مجلة الناقد ـ العدد ١٨ كانون أول ١٩٨٩ م/ ١٤١٠ هـ: ص ٨ من مقال لأنسي الحاج.

بدم يكتب ميلاد وموت الكلمة، وأنا أحمل في الشارع جثة مخفيا وجهى عن الله وعنك)(١).

وفي اعتزازه واعتماده على عشتار الوثن الجاهلي القديم، يأبى إلا أن يصف السماء وما يأتي منها من خير وهدى بأوصاف شتيمة وذم، وكأنه يستجلب رضى هذا الوثن بسب الحق، كما كان يفعل الجاهليون في عهد النبوة، يقول:

(ضارعاً أسأل، لكن السماء

مطرت بعد صلاتى الألف ثلجاً ودماء

ودمى عمياء من طين وأشباح نساء

لم يرين الفجر في قلبي، ولا الليل على وجهى بكاء

فمتى تنهل كالنجمة عشتار، وتأتى مثلما أقبل في ذات مساء

ملك الحب لكي يتلو على الميت سفر الجامعة

ويغطى بيد الرحمة وجهى وحياتي الفاجعة)(٢).

أمّا نزار قباني فيجعل الضياء الآتي ـ حسب رأيه ـ من حوانيت إباحياته وعهره، ثم يتساءل:

(ما الذي يفعله قرص ضياء؟

ببلادي

ببلاد الأنبياء

ماضغي التبغ وتجار الخدر

ما الذي يفعله فينا القمر؟

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ۲/۲۱۹.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢٠٦/٢.

فنضيع الكبرياء

ونعيش لنستجدي السماء

ما الذي عند السماء؟

لكسالى ضعفاء)(١).

وهكذا يستحيل الباطل حقاً ونوراً وضياءً، ويتحول الحق والهدى إلى خدر وكسل وضعف، لا لشيء إلاّ لمجرد العداوة للأنبياء الذين يجعل وجودهم في بلاده وصمة عار وذم، وعلامة تخلف وتراجع.

وهذا كله من انقلاب الحقائق على الطريقة الحداثية.

ونحو هذا القول، قول محمود درويش:

(صار جلدی حذاء

للأساطير والأنبياء)(٢).

وفي مقطوعة طويلة مليئة بالشتائم والعداوة والاستهانة بالدين ورموزه وقضاياه عنوانها «تلك صورتها وهذا انتحار العاشق» أورد هنا أسطراً منها يقول فيها:

(أنا ضد القصيدة

غيرت حزن النبي ولم تغير حاجتي للأنبياء)(٣).

(لا لنبوءة العراف

يومك خارج الأيام والموتى

وخارج ذكريات الله والفرح البديل)(٤).

الأعمال الشعرية الكاملة ١/ ٣٦٥ و ٣/١٧.

<sup>(</sup>۲) دیوان محمود درویش: ص ۲۹۲.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٥٤٧ \_ ٥٧٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٤٥٥.

(والليل سقف اللص والقديس قبعة النبي وبزة البوليس)(١).

(وقال الجرح: ما أصل العقيدة؟

قلتُ: أن تبقى وأمشي فيك كي ألغيك)(٢).

(أنتم جذوع البرتقال

وهم نشيد الاعتدال

والله لايأتي إلى الفقراء، إذ يأتي بلا سبب ونأتى الأبجدية معولاً أو تسلية...

فنحن الخارجين على الحنين. . الخارجين على العبير نسير نحو عيوننا ونسير ضد المملكه

ضد السماء لتحكم الفقراء

ضد محاكم الموتي

وضد القيد قومياً

وضد وراثة الزيتون والشهداء)(٣).

(من أين يبدأ صوته؟:!

ـ من أول الأيام حين تبارز الحكماء في مدح النظام ومتعة السفر البعيد

فأتى ليرميهم بجثته وكان دويّها والأنبياء

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٥٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٥٥٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٥٦٣.

لكم انتصارات ولي حلمٌ)(١).

وفي مقطع آخر يمجد فيه الرفض ويشيد بالتمرد على أشياء منها الأنبياء يقول:

(ستقول: لا، وتمزق الألفاظ والنهر البطيء، ستلعن الزمن الردئ... تأتي إلى مدن وتذهب. سوف تعطي الظل أسماء

القرى، وتحذر الفقراء من لغة الصدى والأنبياء

وسوف تذهب. . سوف تذهب، والقصيدة

خلف هذا البحر والماضي، ستشرح هاجساً فيجيء

حراس الفراغ العاجزون الساقطون من البلاغة والطبول)(٢).

فهو يرمز هنا لتمزيق الألفاظ بنزيف اللغة، والنهر البطيء علامة تخلف وإشارة إلى دين وعقائد وأعراف قامت على اللغة العربية، ثم لابد أن يصحب هذا الرفض والتمزيق والتمرد تحذير من اللغة الرجعية وماتحويه من مبادئ وقيم ودين وقضايا وحضارة، وتحذير من الأنبياء؛ لأنهم عنده سبب للتخلف والنهر البطيء والصدى والزمن الردئ، ثم يعقب ذلك بالدعوة إلى الرحيل إلى البحر وخلف البحر وهو رمز للتقدم الذي هو الغرب كما هو مكرر بكثرة عند الحداثيين.

وعلى هذا النحو يسير معين بسيسو معبراً بألفاظ أخرى قائلاً:

(للذي بعدي السموات امرأه

وأنا لي الأنبياء

آه ما أحلى السماء

حينما يطرد منها الأنبياء

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٧٦٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦٣٦.

يا فلسطين اللصوص الرقباء أين من كأسك أهرب)(١).

ويجعل من فلسطين أرضاً تعلم الأنبياء القراءة، وقد سبق نقل هذا (٢٠). ويتحدث سميح القاسم عن وطنه واصفاً إياه بالتخلف لكونه وطناً للأكاذيب والأنبياء، فيقول:

(وطن القرى الأطلال والدم والبكاء

أأشد أزرك

أم تراك تشد يا مغدور أزري؟

وطن الأكاذيب القديمة والرؤى والأنبياء

أأكون سرك

أم تراك تكون يا مقدور سري؟)<sup>(٣)</sup>.

أمّا الفيتوري فيعبر عن اعتقاده بتخلف الأديان ومناقضتها للعقل بقوله:

(ويطل يسوع

القبح يغطى بردته البيضاء:

ها أنت أتيت

غريباً يقطر وجهك حزناً

حیث مشیت

مسيرة ألفي عام

لا خبزك أنت ولا ملح الأديان

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لمعين بسيسو: ص ٧٦٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٦٦٥ ـ ٦٦٦.

<sup>(</sup>٣) ديوان سميح القاسم: ص ٦٨٩.

الحق اقول

الخالق والمأساة هو الإنسان

ويغيب يسوع)<sup>(۱)</sup>.

كل هذه النصوص وغيرها مما لم أنقله وهو كثير، يدل بيقين على القوم يعتقدون أن الرسل والرسالات ضد العقل والمصلحة ومع التخلف والرجعية.

وهم في هذا الإطار يدعون أنهم مع العقل والتقدم والعلم والنظام والمنطق.

وسوف أنقل هنا جملة من النصوص التي تكذب دعواهم هذه وتبين أنهم ليسوا ـ فقط ـ يتخلون عن العقل والعلم والمنطق، بل يدينون كل ذلك ويضادونه ويعتبرونه من العوائق.

ففي توصيف تنظيري يذكر إحسان عباس مضامين الثورة الحداثية التي تعتمد على مبدأ التحطيم لسلطة الأب وتفكيك نظام العائلة، وتحدي السماء، وإشاحة الوجه عن كل ما هو وراء الغيب، يقول: (... الثورة حين تعتمد التحطيم ترتبط بالإخافة لمن لايقدرون على تصور كل نتائجها، وهؤلاء يخشون إلى درجة الرعب انهيار سلطة الأب، وتفكك نظام العائلة، وبالتالي تقشعر نفوسهم من التحدي للسماء، ذلك أن إنسانية الإنسان ـ دون أي شيء آخر ـ تعني فيما تعنيه إشاحة الوجه عن كل ما هو وراء الغيب، وهذه سمة بارزة في الشعر الحديث، ولايخفف من وقعها أن نحتال لها بالتفسيرات والتوجيهات...

ثم إن ارتباط جانب من هذا الشعر بالرفض المطلق فيه تحد للعلم والعقل والنظام)(٢).

<sup>(</sup>۱) ديوان الفيتوري ۱/ ٤٥٨.

<sup>(</sup>٢) اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ١٥٨.

ويذهب محمد جمال باروت ـ في دراسته لديوان «أغاني القبة» (۱) ـ إلى أن من أسس الرؤية الحداثية: تشويش الوعي صوفياً وسوريالياً وإدانة العقل، وأن صاحب هذا الديوان: (هو أحد الذين عرفوا السوريالية باسم آخر لها هو الصوفية، ويصل الاعتراف بالدور المطلق و «اللاشعور» في عملية الإبداع الشعري... إلى الدرجة التي يدين فيها «العقل» وأي أثر من آثار «اليقظة» أو «الوعي» (۲).

ولحداثي آخر توصيف للحداثة أدق وأشمل، وذلك في قوله: (إن البلبلة والتشوش سمة مميزة للحداثة التي تريد أن تنطوي على وجود بدون وجود، وعلى نص بدون نص، وعلى سؤال بدون سؤال...

فالحداثة: هي اللاذات، اللا \_ أساس، اللا \_ قول، واللا \_ ذاكرة، حيث بالإمكان تمديد هذه التوالية من «اللاءات» إلى ما لانهاية: اللامنطق، اللاعقل، اللاحداثة.

وبذلك فإن الكتابة الحداثية تغدو ممكن قول أي شيء...

إذا كان للضرورة من معنى في السياق «الحداثي» هي حرية التحرر من العقل.

إن الوضعية المنطقية التي هي الظل الفلسفي لكل تيارات الحداثة، تتخلى في الوعي «الحداثوي» العربي عن المنطق، ليبقى الوضع بمثابته المطلق الوحيد)(٣).

أمًّا أنسي الحاج فإنه يعبر هذه القضية بالدعوة إلى الانتهاك واختراق الحدود، والعري، وذلك في قوله: (اتحدث عن صدم، انتهاك، يخترق الحدود من أجل توسيع الحياة انتهاك يندفع إلى تجاوز القوانين والتقاليد بقوة

<sup>(1)</sup> أغاني القبة لخير الدين الأسدى.

<sup>(</sup>٢) الحداثة الأولى: ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>٣) قضايا شهادات ٢ صيف ١٩٩٠ م/ ١٤١٠ هـ: ص ٢٩٢ ـ ٢٩٣ من مقال بعنوان «الحداثة عقيدة الأفاعي» لعبدالرزاق عيد.

انشغاله في غزو مسافات أكبر للجمال والحب والحرية...

والحاجة اليوم أراها إلى كتابة تمزق حجابها بعد ماتمزق وجدانها، إلى كتابة تقول المحرم والممنوع والمخيف والمهول والرائع والمدهش والمذهل والساحر الرهيب، ولو لُعنت ورجمت واضطهد أصحابها حتى الموت...

الحاجة إلى كتابة العري، عري الذات والفكر والدخيلاء والحلم والكابوس والنظر والبصيرة والشوق والاستيهام والنوايا، عري المنطق عري الاقتناع، أي الشك، عري الإيمان، عري المحاكمة الذاتية والموضوعية، عري الخطايا، عري الضعف والانحلال، عري الجنون، عري السقوط، عري الصلاة العارية والهرطقة العارية والعربدة العادية)(١).

ويؤسس يوسف الخال طريق الفوضى المنافية للنظام والعقل والمنطق، ومن هذا التأسيس قوله: (الشاعر المبدع هو الذي يضع نظامه ثم يصبح هذا النظام قانوناً يهتدي به الآخرون ثم يغيرونه، هم أيضاً أحرار في تغييره أو رفضه. . .

أكثر شيء اهتدينا به هو تخليص الشاعر العربي من القوانين المفروضة عليه)(٢).

وقبل ذلك كان قد بين أن (أول بند في المجلة «يقصد مجلة شعر» أن الشاعر حر وهو يضع قوانينه وهو فوق القوانين الشعرية والضوابط الشعرية، وليست هي فوقه، هو الذي يضع النظام ولايضعه النظام)<sup>(٣)</sup>.

أمًا أدونيس الذي ملأ كتبه ضجيجاً ادعائياً بالعقلانية والعلمية فإنه يقر بنفسه أنه يدين العقل والعلم ويضاد العقل وينافي العقل، وذلك في مواطن عديدة منها قوله: (يمكننا القول أن الشعر الجديد نوع من المعرفة التي لها قوانينها الخاصة في معزل عن قوانين العلم)(3).

<sup>(</sup>١) مجلة الناقد ـ العدد الأول تموز ١٩٨٨ م/١٤٠٨ هـ: ص ٧.

<sup>(</sup>٢) قضايا الشعر الحديث: ص ٢٩٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٩٦.

<sup>(</sup>٤) زمن الشعر: ص ١٠.

وقوله: (إن الشعر الجديد هو، بشكل ما، كشف عن حياتنا المعاصرة في عبثيتها وخللها، إنه كشف عن التشققات في الكينونة المعاصرة. . . من هنا كراهية المنطق الخطابي في الشعر الجديد، فهذه الكراهية خاصة من خاصياته الرئيسية، إن حب المنطق هو من مميزات سكان عالم منظم، مميزات إنسان يحيا في إنسانية موقفة، لها عوامل يقينها. . إن الإنسان الذي يحيا في عالم غير يقيني، يتجنب المنطق ولايخدع به)(١).

ويعبر عن الفوضى العقلية والعملية لدى الشاعر الحديث قائلاً: (كل مايتعارف عليه الناس، يصبح بالنسبة إليّ مقنناً أي خارج الشعر، وخروجي عليه هو بالنسبة إلى دخول في الشعر في حين يرونه خروجاً على ما اعتادوه)(٢).

وبما أن العقل قالب والنظام قالب فإن أدونيس يعلن: (أنا أنفر من القالب نفوري من القبر، القالب قبر) $^{(7)}$ .

ويطالب أن تكون القصيدة مشهداً فوضوياً (٤).

وفي اعتناقه للصوفية الباطنية والسوريالية الإلحادية، يردد أقاويل مكررة من رفض للعقل ودعوة للغيبوبة والباطن، على وفق منبته الباطني النصيري وتفرعاته المادية الإلحادية، ولذلك نجده يعقد مقارنة ابتهاجية إشادية بين الصوفية والسوريالية على أساس أن (... دعوى السوريالية الأولى هي أنها حركة لقول مالم يقل، أو ما لايقال، ومدار الصوفية كما أفهمها هو اللامعقول اللامعروف)(٥).

ثم يستشهد بأقوال بعض الغربيين ثم يضيف: (ويؤكد الكاتب أن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٩ ـ ٢٠.

<sup>(</sup>٢) (٣) أسئلة الشعر: ص ١٢٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٥) الصوفية والسوريالية: ص ١٢ ـ ١٣.

عبارة «الوظيفة الحقيقية للفكر» بواسطة «الآلية النفسية» خارج كل رقابة يمارسها العقل، وخارج كل هم جمالي أو أخلاقي بقيت حتى النهاية، الهاجس الدائم للسوريالية فردياً وجماعياً... إن السوريالية تهتم عمقياً باللامعقول لكن ليس إلى حد الإيحاء بإيمان ما، بإله أو ألوهية ما...)(١).

فإذا تتبعنا بعد ذلك ما في كتابه هذا من إعجاب بالسوريالية والصوفية الإلحادية تبين لنا أي قدر من محو العقل والمنطق ومضادتها يدعو إليه أدونيس، الذي حارب هو وأشباهه وأتباعه الدين والرسالات على أساس أنها ضد العقل، مع أن ما فيها من بينات وبراهين تؤكد أهمية العقل وعظم منزلته في الأديان.

أمًّا هؤلاء فقد بان تناقضهم، واتضح رفضهم للعقل ودعوتهم إلى الفوضى والغيبوبة واللامعقول، وهذا هو حالهم على الحقيقة.

## الوجه الرابع: القول في الرسل بأقوال الديانات المحرفة:

سيق في الفصل الرابع من الباب الأول تفصيل ذلك، وذكر شواهده وخاصة قولهم بصلب المسيح عيسى بن مريم عليه الصلاة والسلام، وأخذهم القصص المفتراة على الأنبياء من الكتب المحرفة، ومن أقاصيص الخرافات النصرانية واليهودية.

مثل أخذ خليل حاوي قصة لوط وابنتيه من التوراة وبناء قصيدة على ذلك (٢).

ومثل أخذ السياب قصة المسيح وإحياء العازر من الإنجيل (٣).

<sup>(</sup>١) الصوفية والسوريالية: ص ١٢ ـ ١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: الحداثة الأولى: ص ١٤٣، وقد اعتبر المؤلف محمد جمال باروت وجود لوط مجرد أسطورة.

<sup>(</sup>٣) انظر: ديوان السياب: ص ٤٤٠، ٤٦٥، ٤٧٠.

ومثل ترديدهم بعقيدة الخلاص والفداء والخطيئة التي هي أسس العقائد النصرانية، وقولهم صراحة بأن المسيح ابن الله، تعالى الله عما يقولون (١٠).

وفي الجملة فقد تلقى هؤلاء العقائد الحداثية عن الغربيين من يهود ونصارى، وكان من ضمن الأخلاط التي تلقوها عنهم المفاهيم والتصورات والعقائد النصرانية فرددوها ببلاهة وتبعية بليدة (٢).

## الوجه الخامس: إطلاق أسماء وأوصاف الرسل ـ عليهم السلام ـ على غير الرسل:

وهذا الوجه من الانحراف فيما يتعلق بالرسل الكرام عليهم السلام، أغرق فيه الحداثيون إغراقاً هائلاً، وتوسعوا فيه توسعاً كبيراً.

وهم على الرغم من جحدهم للرسل والرسالات والأنبياء والنبوات، وتشكيكهم في وجودهم وفي صحة ماجاؤوا به، إلا أنهم مع كل ذلك يأخذون النبوة باعتبارها وصفاً عالياً متميزاً، فيلصقونه على من يريدون مدحه من الشعراء وغيرهم.

وهذا من تناقضهم وفساد عقولهم، فكيف يجحدون شيئاً ثم يطلقون اسمه أو وصفه على من يريدون مدحه؟!.

غير أنه ليس هذا \_ فحسب \_ عملهم ومقصدهم في هذا الباب، بل إنهم في إلحاق الأسماء والأوصاف الخاصة بالأنبياء عليهم السلام، بغيرهم من الأحياء والأشياء، يهدفون إلى تهوين وتدنيس الرسل والرسالات، من خلال إطلاق خصائصهم الجليلة على من لايستحق أن يوصف بأوصاف البشر العاديين فضلاً عن أوصاف الأنبياء المصطفين الأخيار.

<sup>(</sup>۱) انظر أمثلة على ذلك في: ديوان محمود درويش: ص ١٥٦ ـ ١٥٧، وسقوط الإمام: ص ٩.

<sup>(</sup>٢) انظر؛ الفصل الرابع من الباب الأول من هذا الكتاب.

## ويُمكن حصر هذه الإطلاقات الحداثية في اتجاهين أساسيين:

**الأول**: إطلاق أوصاف وأسماء الرسل على الشعر والشعراء وخاصة الحداثة وأصنامها وطواغيتها.

الثاني: إطلاق أوصاف وأسماء الرسل على من عدا القسم الأول.

فأمًا الاتجاه الأول فقد أطنبوا فيه وأسهبوا، وقد اقتفوا في ذلك أثر المدرسة الرمزية الغربية التي تبنى أصحابها رفع منزلة الشاعر إلى درجة النبي، وخاصة «رامبو» الذي أطلق لفظ «الشاعر النبي».

يقول مؤلف «في النقد الحديث» في سياق حديثه عن المذهب الرمزي: (وقد ارتفع الشاعر عند الرمزيين إلى منزلة فوق المنزلة التي رفعها إليه الرومانسيون، وأطلق رامبو على الشاعر اسم الشاعر النبي... الذي يتمتع بقدرة على أن يرى ما وراء عالم الواقع، وينفذ إلى الجوهر الكامن في عالم المثل.

والشعر إلهام عند بعض الرمزيين يأتي إليهم من غير تدخل منهم فهم مجرد متلقين يسجلون ما يلقى فيهم، وقال أحدهم: «ثمة إله فينا، ونحن متصلون بالسماء: من الأماكن العلوية السماوية يأتى إلهامنا»)(١).

وقد ذكر أحد فلاسفة السوريالية أصلاً آخر لهذا الانحراف فقال: (وأعمق ما في الرومنطيقية (۲) مما أثر في السوريالية هو قولها: إن الشاعر نبى، يقرأ نص العالم، ويدرك قوانين الكون الخفية بطريقة حدسية) (۳).

فهذا هو أساس الاتجاه الحداثي المنحرف الذي يطلق اسم النبي ووصف النبوة على الشاعر.

ويصف أحد نقاد الحداثة مقصد هذا الإطلاق، في سياق حديثه عن بقايا صورة الماضي في المتخيل الثقافي العربي، وعد منها «صورة النبي»؛ لأنه يرى أن (النبوة تجمع سلطتي اللغة والسياسة، والشاعر وهو يتملك اللغة

<sup>(</sup>١) في النقد الحديث: ص ١٥٢ ـ ١٥٣.

<sup>(</sup>۲) سیأتی بیانه: ص ۱۵۵۹.

<sup>(</sup>٣) الصوفية والسوريالية: ص ٢٨، والقول لاندريه بريتون.

يسعى من خلالها إلى امتلاك السلطة في هذا الجمع النبوي... الشاعر يتخذ من أوليته معبراً إلى شكل نبوي، إنه ليس فقط الناطق باسم القبيلة، كما كان الشاعر الجاهلي، بل هو معلم الأمة وصورتها النبوية، إنه يستعيد الأصل كله ويعيد كتابته ويؤسس لأول آخر، هذه الصورة سوف تستعاد في الشعر والأدب الحديثين على أكثر من شكل، من جبران في كتابه «النبي» إلى «مردار» ميخائيل نعيمة، إلى استعادة أدونيس لاسم إله كنعاني يقوده في مجاهل الحداثة إلى آخره... هذا الأول الشعري سوف يتفرع إلى ما لا نهاية في عبثية أنسي الحاج ولغته الدينية، أو في جموح درويش إلى احتضان غنائية الواقع الفلسطيني ومأساويته، أو في هذا البحث المضني عن شكل جديد للقصيدة الذي بدأ مع السياب، ثم انساب مع سعدي يوسف في لغة شفافة يرتجف الواقع في ثناياه كأنه يتلألاء بالماء.

النبي يستعاد، والبحث عن الأول يكتمل في القصيدة الحديثة المتعددة الأغراض)(١).

فإنه مع اعتبار أن النبوة من بقايا الماضي، الذي يعني في أدبيات الحداثة التخلف والرجعية، يجعل من ذلك نعتاً لأدباء الحداثة، إمّا من باب تعظيمهم وتفخيمهم أو من باب الاستهانة بالنبوة والأنبياء.

ومن ملامح هذه الإطلاقات كلام أدونيس عن سلفه من شعراء المهجر وخاصة «الرابطة القلمية» وعن سمات المناخ الثقافي في أمريكا الذي جعل منها على الصعيد الاجتماعي (... منحى التغيير، أي الخلاص من الأفكار والقيم والتقاليد القديمة، ومن هنا سيطر الطابع النبوئي أو الرسولي في نتاجهم، لكن بدرجات متفاوتة، ومن طبيعة النبؤة أنها تُعنى بالمستقبل)(٢).

ثم يستخرج من بين هذه الفئة النصرانية العلمانية أشدهم على الرحمن عتياً، وهو جبران خليل جبران، فيصفه بقوله: (... اللهجة التي يتكلم بها جبران في معظم كتاباته هي لهجة النبي، يُمكن إذن، أن نرى في نتاج

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ٣١٥ ـ ٣١٦ من مقال بعنوان التقليد والاتباع لإلياس خوري.

<sup>(</sup>٢) الثابت والمتحول ٣/ ١٦٣.

جبران، من الناحية التراثية، استمراراً لتقليد عريق سامي عربي، فالموقف الأول السامي بعامة، والعربي بخاصة، هو الموقف النبوي... وللنبي، في التقليد الديني، خاصيتان متلازمتان: الأولى هي أن نبؤته مفهوم جديد أو رؤيا جديدة للإنسان والكون، والثانية هي أنها تنبئ بالمستقبل، وتتحقق، ويشير المعنى الذي اتخذته كلمة نبي في العربية، إلى أن النبي يتلقى الوحي، أي أنه ليس فعالاً بل منفعل يعطى رسالة فيبلغها، ولذلك يسمى رسولاً، أنه مستودع لكلام الله، وليس فيما يقوله شيء منه أو من فكره الخاص، بل كل ما يقوله موحى من الله.

والنبي راء وسامع لما لايرى ولايسمع، يرى المجهول والمستقبل، ويسمع أصوات الغيب. . والنبوة بهذا المعنى، ليست كلاماً وحسب وإنما هي عمل كذلك، فالنبي، هو أيضاً، يقاتل ويحارب في سبيل العدالة، ومن الأنبياء من يرى ملاكاً يكلمه، ناقلاً إليه الوحي، ومنهم، كموسى، من يكلمه الله، مباشرة، وهذه حالة نبوية فريدة.

غير أن الصلة بين النبوة والجبرانية هي، الآن، مايهمنا، الجبرانية هي جوهريا، نبوة إنسانية، وجبران، بهذا المعنى، يطرح نفسه كنبي للحياة الإنسانية بوجهيها الطبيعي والغيبي، لكن دون تبليغ رسالة إلهية معينة، والفرق بين النبوة الإلهية والنبوة الجبرانية هي أن النبي في الأول ينفذ إرادة الله المسبقة، الموحاة، ويعلم الناس ما أوحى له، ويقنعهم به، أمّا جبران فيحاول، على العكس، أن يفرض رؤياه الخاصة على الأحداث والأشياء، أي وحيه الخاص.

وحين نفرغ النبوة من دلالتها الإلهية، نجد أنها الطريقة والغاية لنتاج جبران كله، فجبران يقدم مفهوماً جديداً ضمن تراث الكتابة الأدبية العربية، للإنسان والحياة، وهو يوحي بما سيكون عليه المستقبل، وهو ليس منفعلاً بل فعال، وهو يرى الخفي المحجوب ويلبي نداءه، ويسمع أسرار الغيب ويعلنها)(۱).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١٦٤/٣ ـ ١٦٥. وانظر: ص ١٦٦.

لعل هذا النص من أوضح وأشمل النصوص الحداثية التي توضح عناصر هذا الانحراف في تشبيه وتسمية الشعراء والأدباء بأوصاف النبوة وأسماء الأنبياء.

فهو - أولاً - يجعل النبوة مجرد تقليد ديني شرقي، وأنها تعبير عن رؤية جديدة للإنسان والكون، ثم هو - ثانياً - يجعلها مجرد تلق وانفعال، ورؤية وسماع للمجهول، وهو في هذا التوصيف الذي يريد أن يُظهر فيه موضوعية مزعومة، وقطعية مكذوبة؛ لايخرج عن دائرة انحرافه في هذا الباب بدءاً من جحده وتكذيبه للنبوة والأنبياء كما سبق توثيقه، فهو بجعله النبوة تقليداً دينياً ينفي عنها أصل الاصطفاء والعصمة، وبجعلها رؤية جديدة للإنسان والكون يتجاوز الحقيقة في أن الرسل والرسالات جاءت بعقيدة واحدة، هي التوحيد المضاد للشرك، ولم يختلف في ذلك نبي عن آخر.

أمًّا جعله النبوة مجرد تلقِ وانفعال فهي ألفاظ تفهم في ضوء ما شرحه وبينه في كتابه هذا عن قضية الإبداع والحداثة القائمة على تجاوز التقليد والتلقي، التي جعلها من أسس التخلف والرجعية والثبات والتأخر.

ثم يفهم هذا المعنى في سياق وصفه لجبران الذي جعله من الخارجين على قضية التلقي والانفعال والتأثر؛ لأن لديه \_ على عكس الأنبياء \_ رؤياه الخاصة إلى الأشخاص والأشياء والأحداث وله وحيه الخاص.

وهو بهذا التوصيف ومن خلال هذه المعايير الجائرة الخاطئة يجعل جبران وغيره ممن سار على طرق المنافاة للدين أفضل وأعلى وأسبق وأعمق من الأنبياء، على افتراض أنه يؤمن ـ أصلاً ـ بوجود أنبياء ووحي ورسالة.

وينساق أدونيس في مسار باطني ـ بحكم عقيدته الباطنية ـ فيجعل مايسميه «الرؤيا» أصلاً ينطلق منه لوصف جبران بأنه كاتب «رؤيوياً»، ويحدد ذلك بأن (الرؤيا في دلالتها الأصلية وسيلة الكشف عن الغيب أو العلم بالغيب)(١).

<sup>(</sup>١) انظر: كل هذه المعانى مفصلة في المصدر السابق ٣/١٦٦ ـ ١٦٩.

وأنها تتفاوت عمقاً وشمولاً بتفاوت الرائين، وأن بعضها تحدث في اليقظة ويصحبها البرحاء، التي هي انفصال عن العالم المحسوس، وهو في كل هذا يشبه جبران وأضرابه بما فيهم نفسه، بالأنبياء.

ثم يتحدث عن الرؤيا عند الصوفي الملحد ابن عربي وأنها نوع من الاتحاد بالغيب لخلق صورة جديدة للعالم، ثم يخلص من ذلك كله إلى أن الرؤيا الإشراقية عند هؤلاء أجمعين من ابن عربي ومن على شاكلته من الباطنيين إلى جبران، ومن على شاكلته من الحداثيين، تعني رفض الرائي عالم المنطق والعقل؛ لأن الرؤيا كشف وإزاحة لكل حاجز واختراق للواقع، ومن هنا لابد أن تكون معطياتها غامضة والغموض فيها شفاف، لايتجلى للعقل أو المنطق التحليلي العلمي، وإنما يتجلى بنوع من الكشف، ولذلك فالرؤيا إبداع والإبداع كشف وتجاوز، وتغيير مستمر، إلى آخر هذه الشبكة من المعاني التي يربطها بادعائه نبوة الحداثيين وباطنيتهم ورؤاهم وكشوفهم الشيطانية، وإبطال العقل والمنطق، وإزاحة الواقع واختراق المألوف، إلى آخر قضايا الحداثيين التي يرددونها بلا ملل، ويجعلونها من أسس منطلقاتهم.

ويستَطرد أدونيس في توصيف هرطقات جبران وربطها بالنبوة والوحي ﴿ شَيَاطِينَ ٱلْإِنِسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ عُرُورًا ﴾ (١).

وذلك في صدد حديثه عن الابتكار الذي يقتضي عنده الانفصال عن الماضي ثم يقول: (كل مبتكر في هذا المستوى، إنّما هو كالنبي «فجر لذاته» كما يعبر جبران)(٢).

وقد ذكرت آنفاً أن هذه الضلالة ينساق فيها ضمن سياق عقيدته الباطنية، إذ من المبادئ الأساسية في النظرية الشيعية عامة والباطنية خاصة،

<sup>(</sup>١) الآية ١١٢ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٩٦/٣.

مبدأ الإمامة، فيجب على الشيعي أن يعرف إمام عصره وأن يؤمن بإمامته، وبكل ما هو معروف عندهم من صفات الإمامة، وفي مقدمتها العصمة، وأن يخلص له وينقاد لأمره، والإمامة عندهم ركن أساسي من أركان الدين، بل هي الركن الأول الذي تبطل ببطلانه بقية الأركان، والباطنية يغلون في ذلك غلواً يخرجهم عن الإسلام إلى الشرك، فالإمام عندهم له صفات الرسل، بل له الصفات التي ثبت عند المسلمين أنها من صفات الله الحسنى.

ومن هذا المنزع أخذ أدونيس هذه الادعاءات الباطلة وحاول ترويجها من خلال الأدب المعاصر والشعر الحديث.

وقد حاول في تأصيل الأصول وهو الجزء الثاني من الثابت والمتحول أن يربط هذه القضية بثلة من الملاحدة والزنادقة ولم يذكر منهم من أهل ملته النصيرية أحداً، إمعاناً في التمويه والهروب والتقية، فأتى بابن الراوندي وابن المقفع والرازي الملحد، غير أنه في القسم الثاني من «تأصيل الأصول» والذي أطلق عليه تأصيل الإبداع والتحول، جاء بالظاهر والباطن والتصوف والباطنية في صيغ من الامتداح والتبجيل جاعلاً من كل ذلك أساساً للإبداع الحداثي والتحول والتجديد، مستخرجاً من المضامين الصوفية الاتحادية والشيعة الباطنية أصلاً للحداثة، ومن ذلك أخذه مفاهيم الفناء والكشف والغور والباطن ووحدة الوجود والشهود، وغير ذلك من مصطلحات أهل التصوف الإلحادي، وخاصة ابن عربي الذي استشهد بقوله المتضمن أن الصوفي أعظم من النبي (۱)، واسترسل مع هذا الأصل الباطل وطرده في مواضع عديدة، كقوله عن الوجوديين والحداثيين وموقفهم من اللغة وصمود اللغة أمامهم وأن ذلك يشكل الوجوديين والحداثيين وموقفهم من اللغة وصمود اللغة أمامهم وأن ذلك يشكل أزمة سببها (غياب أو انعدام الأنبياء أو السحرة الجدد الذين يستطيعون أن يفضوا عنها رمادها، ويبعثوها متوهجة كشمس الصباح)(۲).

وهو متأثر في ذلك بنشأته النصيرية الباطنية، وبدراسته الغربية وتلقيه لمذاهب الغرب، التي حكى عن بعض روادها قائلاً: (وأعمق ما في

<sup>(</sup>١) انظر: الثابت والمتحول ٢ ـ تأصيل الأصول: ص ٩٦ ـ ٩٩.

<sup>(</sup>٢) زمن الشعر: ص ١٣٧.

الرمنطيقية مما أثر في السوريالية هو قولها «أن الشاعر نبي، يقرأ نص العالم، ويدرك قوانين الكون الخفية بطريقة حدسية»)(١).

وهذه السوريالية التي هام بها أدونيس من ضمن هيامه في أودية الهلكات وشعاب الضلالات، يشرح بعض روافد استمدادها آخذاً كلام ومفاهيم أساتذته الغربيين السورياليين، وذلك في قوله: (... اكتشفت السوريالية، والأهمية الكامنة في السيمياء وعلم النجوم والتراث الصوفي الأسراري، ومن ضمنه البوذية ـ ثم يستشهد بكلام أحد رؤوس السوريالية ويضيف بعده قائلاً ـ: بل يشير إلى أن السوريالية نوع من الضرورة كلف بها، كأنها رسالة نبوية)(٢).

فأدونيس مع ماديته القاحلة، ودعواه أنه لايؤمن بسوى الحس والتجربة والعقل والمنطق، جاحداً الغيبيات التي جاء بها الإسلام، نجده يؤمن بهلوسات جبران التي يزعم فيها أنه يرى المسيح في اليقظة، ويؤمن بالغيبيات السوريالية المستمدة من السحر والتنجيم والتراث الباطني والبوذي، ويعادي العقل والمنطق ويطالب بتجاوزها.

نخلص من كل هذه التناقضات إلى نتيجة واحدة، لم يناقص أدونيس نفسه إزاءها مطلقاً، وهي: العداوة للإسلام، والحرب الشرسة ضده، والتخريب المتواصل، والهدم المقصود.

وفي مسايرة مع هذه التنظيرات الضلالية نجد أدونيس، يطلق على نفسه وعلى إخوانه في الغي وصف النبوة، كقوله:

(آن يا شمس أن نغرّب في الأرض عرفتنا مراكباً تقهر الموج ورأتنا نسير فيها أساطير

ونلقي عن صدرها الأعباء وفأساً خلاقة خضراء ونحيا في قلبه أنبياء)(٣)

<sup>(</sup>١) الصوفية والسوريالية: ص ٢٨، والقول الذي يتشهد به أدونيس هنا هو الأندريه بريتون.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٨.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة ٢٠/١.

وقوله:

(فيما تنام الأشياء حولي تهمس لي باسمها، وفيما تمنحني الحلم والأخوة

ترسم لي أغنياتي بلهيب النبوة)(١).

وقوله:

(َإِنني نبي وشكاك)<sup>(٢)</sup>.

(انني حجة ضد العصر)<sup>(۳)</sup>.

وقوله:

(ثمة جسر من الدمع يمشي معي

يتكسر تحت جفوني ثمة في جلدي الخزفي

فارس للطفولة

يربط أفراسه بظل الغصون

بحبال الرياح

ويغني لنا بصوت نبي)(٤).

وفي مقطع بعنوان «قلت لكم» يصور فيه نفسه، أو الشاعر الحداثي، بأنه يرى كل شيء من الخطوة الأولى، ويرفعه إلى درجة التقديس، التي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ٩٥.

<sup>(</sup>٢) (٣) المصدر السابق ١/٢٧٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/٤٠٤.

تتفق مع باطلهم المتمثل في زعمهم نبوة الشاعر الحداثي، الذي يرى ما لايرى ويعرف كل شيء ويتوقع كل ما يأتي به المستقبل، إلى غير ذلك من المدائح الحداثية والإطراءات التبجيلية والفخر الأجوف الذي طالما انتقدوا شعراء العربية القدامى بسبب تلبسهم ببعض ذلك، في إطار ملة واحدة وأمة واحدة، أمّا هؤلاء فإن مدائحهم متوجه لغير ملة الإسلام بل لأضدادها، ولغير أمة المسلمين بل لأعدائها.

ىقول أدونيس: (قلت لكم أصغيت للبحار تقرأ لى أشعارها، أصغيت الجرس النائم في المحار قلت لكم غنيت في عرس الشيطان في وليمة الخرافه قلت لكم رأيت في مطر التاريخ، في توهج المسافة جنية وبيت لأنني أبحر في عيني قلت لکم رأیت کل شیء في الخطوة الأولى من المسافه)(١). وأصرح من هذا وأشد إيضاعاً واتضاعاً قوله: (عارياً تحت نخيل الآلهة لابساً رمل السنين

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲۰۹/۱.

كنت ألهو باحتضاري كنت أبني ملكوت الآخرين بغباري يا نبي الكلمات التائهة يا نبي السفر الآتي إلينا في رياح المطر أنا واليأس عرفنا أنك الآتي إلينا وعرفناك نبياً يحتضر

فانحنىنا

وهتفنا: «ايها الآتي الينا ضائعاً يقطر نفياً وحريقاً نحن نرضاك الهاً وصديقا في مرايا الحجر» يا نبي السفر أنا أرضاك إلهاً ورفيقا)(١).

ويتمادى في غطرسة جوفاء يمتدح ذاته الفارغة امتداحاً أرعن، فروحه تائهة ومغتربة، وهو في ضياع يفاخر به، ومع ذلك ينتظر معجزة لم تكتمل، ويتخطى العالم ويحرقه بثورته الحداثية، ويخلق - حسب لفظه ـ أرضاً تثور معه وتخون، وسماء رسمها وزينها برعده وبرقه، إلى آخر تلك المفردات المتعالية التي تظل لها أعناق الأتباع الجُوف خاضعة، يقول:

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۱/ ۳۲۹ ـ ۳۳۰.

(تائه الوجه ـ أصلي لغباري وأغني روحي المغتربة وإلى معجزة لم تكتمل أتخطى عالماً تحرقه أغنياتي وأمد العتبة)(١). أخلق أرضاً تثور معي تخون أخلق أرضاً تجسستها بعروقي ورسمت سماواتها برعدي وزينتها ببروقي حدها صاعق وموج وراياتها الجفون)(٢).

أي أنه سينشيء أرض الحداثة الثائرة على الماضي، والسماء الرعدية ذات الرعد والصواعق، والموج الطاغي، كل ذلك في وصف الامتداد الثوري الجامح الذي يطمح أن يصل به من خلال عقائده الباطنية والحداثية ليتمكن من إنفاذ محاولته في تخريب الدين وقضاياه وأهله.

وفي مكان آخر يتحدث عن الشاعر الحديث، ويعني نفسه، أولاً، فيجعل من هذا الشاعر مغيراً للآجال ونبؤة تنذر، فيقول:

لو أنني أعرف كالشاعر أن أغير الآجال لو أنني أعرف أن أكون نبؤة تنذر أو علامه) (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/١٣٤١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣٤٣/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/٢٥٤.

ويعتلي بدعواه مكاناً ليس له، وذلك في قوله: (كان صوتي نبياً رميت على شمسه ردائي)(١). وقوله:

(لى فرس وها هو الإسراء)(٢).

وقوله:

(هل أتت يا سلالة الأمواج

تصعد نحو كوكب المجهول كالمعراج)(١).

وقوله:

(وجئت والعالم في طريقي

حبر وكل خلجة عباره

ولم أكن أعرف أن بيني وبينه جسراً من الأخوه

من خطوات النار والنبوه)(٤).

ويقول عن ديوانه «أغاني مهيار الدمشقي»: (وحين أعيد قراءته بعد ربع قرن «نشر عام ١٩٦١م» أخاله نبوياً) (٥٠).

وهذه الأقوال مجرد أمثلة من أقواله الكثيرة المليئة بهذه الأخلاط الكاذبة والمغامرات اللفظية الفارغة.

(وليس جميلاً عرضه فيصونه وليس جميلاً أن يكون جميلاً

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٤٧٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٤٧٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٩٦/٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/ ١٧٤.

<sup>(</sup>٥) رأيهم في الإسلام: ص ٣٣.

ولم يقتصر هذا الضرب من الضلال، وهذا الادعاء الكاذب على أدونيس - وإن أكثر منه - بل معه غيره من الحداثيين في هذا النفق المظلم، ذلك أنهم ارتضعوا ذلك عمن سبق ذكرهم.

فها هو باروت يضع عنواناً في كتابه «الحداثة الأولى» عن «الشاعر الحداثي كنبي وضحية» في سياق حديثه عن تجربة مجلة شعر فيقول: (... المثل الجمالية في «شعر» هي مثل ميتافيزيقية تغور في الغصات والمشكلات الكيانية للذات ككائن مفرد، فتكتشفه كنبي وضحية في الآن ذاته، «يحيا مصلوباً فوق الخيط الذي يصل بين سيزيف والمسيح» كما يعبر أدونيس عن الكائن الميتافيزيقي)(۲).

ثم يتحدث عن أحد كبار عصابة شعر، وهو النصراني أنسي الحاج، فيقول: (والواقع أن أنسي الحاج لا ينظر إلى الشاعر إلا كنبي ملعون «الشاعر الحر هو النبي، العراف، الإله، الشاعر الحر المطلق»... أراد أنسي الحاج في «لن» أن يكون شاعراً مارقاً، ملعوناً، منحطاً، أن يستوحي تلك الأخلاقية المخيفة عند «بودلير» و«الشعراء الملعونين» و«المنحطين» وأن يبحث عن الشعر في هول العيب، إذ أن توق أنسي الحاج ينصب على تحقيق «لذة اللعنة»... وهو يستمني، ويصل إلى لذة لعنته بالتحلل من القيم والمروق عليها)(۳).

ثم ساق كلاماً لأنسي الحاج في ديوانه «لن» يصف فيه عملية استمناء قام بها في المرحاض، ثم أعقب ذلك بتلخيص مهم لديوان «لن» ووصفه من خلال مقطوعة بعنوان «الملعون»: (من هنا فر الملعون» في شعر الحاج،

<sup>(</sup>١) ديوان أبي الطيب المتنبى: ص ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) الحداثة الأولى: ص ٧٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٩٠. وما بين الأقواس الداخلية من كلام أنسى الحاج.

هو إنسان قلق، مجنون، بائس، متمرد، فضائحي، منحط، معزول، مارق، لا قيمي، ومريض كبير)(١).

ومع هذه الأوصاف الدقيقة في رداءة هذا وأمثاله، يسميه نبياً، ويطلق على شعره نبوة، وهو غير جدير بأن يساوي بأحد الفجار من المسلمين، فضلاً عن أتقيائهم، فضلاً عن الأنبياء الأخيار والرسل الأبرار.

قال تعالى: ﴿ أَنَنْجَعَلُ ٱلْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴿ مَا لَكُو كَيْفَ تَعَكَّمُونَ ﴿ (٢) ﴿

وقى ال ـ جلَّ وعلا ـ: ﴿ هَذَا بَصَنَيْرُ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمِ يُوقِنُونَ فَيَ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اَجْرَحُوا السَّيِعَاتِ أَن بَعْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ سَوَاءَ مَعْيَهُمْ وَمَمَاتُهُمُّ سَاءً مَا يَعْكُمُونَ ﴿ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُمُ وَمَمَاتُهُمُّ سَاءً مَا يَعْكُمُونَ ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّ

ويواصل باروت في وصفه للمضامين والرؤى الاعتقادية لدى عصبة شعر الذين اعتمدوا على الرموز الوثنية والنصرانية، وعندهم أن (الرمز التموزي الذي يحدسه الشاعر ينهض. . . بوصفه نبياً وضحية في آن واحد، نبياً للجماعة، وضحية افتدائية لها)(٤).

أمًّا الرموز النصرانية فتظهر من خلال تصورهم في الحقل الاجتماعي أنه (يدنو الشاعر النبي المخلص المسيح من درجة كبش التضحية لكي تخضب الجماعة بدمه)(٥).

وهذه الحركة لم تخرج عن الإطار الذي وضعه أنطون سعادة حيث (تتأسس أصولها على: «الصراع الفكري في الأدب السوري» لأنطون سعادة، إذ ترى أن العودة إلى هذا الرمز، هي عودة إلى «المعتقدات الشعبية» لـ«الأمة».

. . . وهذه العودة بقدر ما تقارب «صوت النبوة» في معتقداتها، بقدر

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٩١.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ٣٥، ٣٦ من سورة القلم.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٢٠، ٢١ من سورة الجاثية.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٩٤.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٩٦.

ما تنقطع عن «حدو الإبل» الذي هو هنا كناية ذات دلالة ثقافية حضارية)(١).

وهو وصف استله باروت من كلمات لبعض أعضاء حركة شعر، التي حاولت أن ترسخ هذا المفهوم المنحرف، مع جملة أخرى من المفاهيم والعقائد المتسلسلة من أساتذة أنطون سعادة إلى أنطون نفسه إلى عصابة شعر إلى بقية الحداثيين في بلاد العرب.

وقد أقر باروت بهذا التأثير لأنطون سعادة، وبين أصل نظرته إلى ذاته ونفسه، ومقدار الوهم التقديسي الذي حاول أن يصبغ به شخصيته، أو حاول أتباعه صبغه به، ثم تتالى هذا الوهم عند أتباعه وخاصة أدونيس.

يقول باروت: (تنهض شخصية أنطون سعادة في وعي هذا الجيل، كخيط متوهج دام ما بين النبوة والبطولة، الكشف والفعل، وكان نفسه يرى أن ثمة قوة مقدسة بالمعنى النبوي تضعه في خط متصل منذ البعل الكنعاني إلى مارجرجس إلى الخضر، بل حاول أن يكرر الأسطورة نفسها، وأن يهز بمصيره مئات الذين اندفعوا خلفه، أراد أن يكون دفعة واحدة، النبي والبطل والمخلص والفادي، ووجد فيه أتباعه تكراراً لأسطورة تُقارب يسوع، ودفعة بطولية لـ«النهضة» رأى فيه أدونيس مثلاً «جلجلة البعث»... وكان سعادة يرى كلماته كوحي كما الأنبياء، ويلزم بها أتباعه كما هي علاقة النبي بجمهور المؤمنين)(٢).

## ويستفاد من هذا القول ما يلي:

 النبوة واسم النبي على زعماء العلمنة والكفر والحداثة من الأمور المعتادة عندهم، وهذا من ضلال عقولهم وتناقضاتهم الواضحة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١١٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١١٨ \_ ١١٩.

وانحرافاتهم الجلية، فكم بين الثرى والثريا؟!.

٢ - أن الحداثة والعلمنة ملل كفرية يحاول أصحابها وزعماؤها أن يجعلوا من أنفسهم «أنبياء» ويضفوا على أنفسهم صفات القداسة، وهو مضمون جاهلي قديم يطل بشعاراته ومعانيه ومصطلحاته في المضامين الجاهلية المعاصرة.

أَلَّم يَقُلُ فَرَعُونَ لِأَتَبَاعُهُ: ﴿مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَاۤ أَهْدِيكُو إِلَّا سَبِيلَ السَّ اَلْرَشَادِ ﴾ (١٠)؟ و﴿مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَيْهِ غَيْرِي ﴾ (٢)، ﴿أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِنْ هَذَا الَّذِي هُوَ مَهِينٌ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ (إِنَّ ﴾ (٣).

وقىال الله تىعىالىي: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِثَايَنِتَنَا وَسُلْطَنِ مُبِينٍ ۗ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَا أَمْرُ فَرْعَوْنَ وَمَا أَمْرُ فَرْعَوْنَ وَمِلْمِ بَوْمَ يَوْمَ الْقَارَدَهُ مُنْ الْفَارِدُ الْمَوْرُودُ الْمَا وَرُدُ الْمَوْرُودُ اللهِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ ﴿ اللَّهُ مَا النَّالَ وَبِلْنَسَ ٱلْوِرْدُ الْمَوْرُودُ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّ

ويصدق في هؤلاء جميعاً ما قاله الله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ اللَّهِ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا اَشَدُ حُبًا لِلَّهِ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ فَالْمُوا إِذْ يَرُونَ الْمَذَابِ آلَهُ الْمُؤَةَ لِلّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ اللّهَ شَدِيدُ الْمَذَابِ آلِهُ إِذْ تَبَرَّأُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمَذَابِ آلَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَقَالَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللللهُ الللّهُ الللّهُ اللللللهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللهُ الللهُ الللّهُ الللللهُ اللّهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ الللل

٣ ـ أن الحداثيين وإن ادعوا أنهم ضد التقليد والمضاهاة والمحاكاة، لكنهم لا يخرجون عن ذلك قيد أنملة، بدءاً بسلسلة السند المظلم من

<sup>(</sup>١) الآية ٣٨ من سورة القصص.

 <sup>(</sup>۲) الآية ۲۹ من سورة غافر.

<sup>(</sup>٣) الآية ٥٢ من سورة الزخرف.

<sup>(</sup>٤) الآيات ٩٦ ـ ٩٨ من سورة هود.

<sup>(</sup>٥) الآيات ١٦٥ ـ ١٦٧ من سورة البقرة.

الغرب المادي إلى أذنابه من أبناء الشرق، حتى يصل إلى صغار الأتباع والمصفقين والمروجين ذوي العاهات العقلية.

٤ - أن ادعاء النبوة عند الحداثيين يتسلل تسلل الداء في الجسم المريض، فها هو أنطون سعادة يزعم ذلك فيتلقاه عنه أدونيس، فيأخذ ذلك عنه الأتباع المعجبون.

• - أن باروت وهو يصف هذه الانحرافات عند عصابة شعر لم يخرج عنها، بل هو يقول بها كما سبق من أقواله، وكما في قوله: (وتبرز النبؤة كتوجس لزمن جديد يتمخض، ويغدو الشاعر نبي الجماعة، يغور فيها ويكشف أحلامها، فتتداعى صورته في الماضي)(١).

وقوله عنهم: (ينهض الشاعر في هذا السياق نبياً وضحية مسيحاً وسيزيفاً ملعوناً من الثورة المضاعة...)(٢).

وقوله في وصف «مجلة الشعر ٦٩» الحداثية بأنه (تحول معها الشاعر إلى نمط آخر من الأنبياء والعارفين والرائين والمتعالين)<sup>(٣)</sup>.

ونحو ذلك قوله: (عند حركة مجلة شعر يرى «البيان الشعري» في الشاعر درجة من درجات النبي العارف الحاوي لكل شيء، والشكاك بكل شيء، ويرى في التجربة الشعرية درجة من درجات النبوة)(١٤).

والبيان الشعري الذي يشير إليه باروت في قوله السابق هو البيان الذي أخرجته «مجلة الشعر ٦٩» في عددها الأول، ووقع عليه مجموعة من الحداثيين العراقيين، ومنه قولهم: (إن الشاعر الذي يصل في قصائده إلى

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) قضايا وشهادات ٢٦٨/٢. وانظر نحو ذلك له في مجلة الناقد العدد العاشر: ص ٢٢ نيسان ١٩٨٩ م/ ١٤٠٩ ه.

<sup>(</sup>٣) الحداثة الأولى: ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٢٣.

النبوة هو الذي يعرف كل شيء ولايعرف، هو الذي يقول، ولايقول هو الذي لايكون في العالم رغم أنه موجود فيه، هو الذي يكشف لنا أكثر الحقائق قوة دون أن يكون تأكداً منها)(١).

وهذا البيان لمجلة الشعر العراقية قد يظهر أصحابه في خط مقابل لخط مجلة شعر اللبنانية من حيث المضمون القومي والهوية القومية، لكنهم من حيث المضمون الحداثي لايبتعدون عن بعضهم كثيراً، وأوضح دليل على ذلك اشتراكهم في إطلاق اسم النبوة والنبي على الشعراء الحداثيين.

ومن طلائع الشر الحداثي في هذا «جبران خليل جبران» الذي سبق ذكر مدى اعتماد أدونيس عليه وأخذه منه واتكائه على أفكاره وعقائده الضالة.

ولم يكن أدونيس وحده في هذا بل: (يُمكن القول أن جبران كان الخميرة الأولى لمعنى الحداثة الشعرية الذي انضجته حركة مجلة شعر)(٢).

وكان جبران النصراني كما كان أنطون سعادة النصراني يريان في نفسيهما ويزعمان النبوة والاتصاف بدرجات النبي، وسقيا بأقوالهما هذا من جاء بعدهما ولاسيما النصارى والباطنيين الحداثيين الذين لديهم في عقائدهم الأصلية الجذور القابلة لمثل هذا الضلال وغيره، وكان ميخائيل نعيمة من أوائل الذين أطلقوا وصف النبوة على الشاعر، ففي كتابه الغربال يقول: (الشاعر نبي وفيلسوف ومصور وموسيقي وكاهن، نبي لأنه يرى بعينه الروحية ما لايراه البشر) (٣).

أمًّا جبران فكان من أهم القضايا التي طرحها بل كان أول من طرحها وحسب قول باروت - هي جعل الشعر العربي المعاصر شعر رؤيا

<sup>(</sup>۱) مجلة الشعر ٦٩ ـ العدد الأول السنة الأولى أيار ١٩٦٩ م/ ١٣٨٨ هـ: ص ٦٩، ووقع على هذا البيان فاضل الغزاوي وسامي مهدي وفوزي كريم وخالد علي مصطفى.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٧٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: هذا النص في مختارات جمعها باروت على شكل وثائق في قضايا وشهادات ٣/ ١٥٠.

واكتشاف (١)، وهذا ما دفع أدونيس ليرى في جبران الخميرة الأولى للحداثة - الرؤيا (٢).

وقد ربط جبران وغيره بعد ذلك بين مفهوم «الرؤيا» ومفهوم النبوة والرسالة والوحي، لا من حيث حقيقتها الإسلامية المعروفة، بل من حيث معناها الحداثي الإلحادي المشوش المضطرب، مما جعل محمد جمال باروت وهو يتحدث عن خصائص أساسية لأحد الشعراء الحداثيين، ومنها: (الربط بين مفهوم «الرؤيا» ومفهوم «الرسالة والوحي» حيث ينظر إلى الشعر ك «رسالة ووحي» لايستوعبها إلا النخبة المصطفاة... وذلك بالمعنى النبوي الاستكشافي للرسالة...

إن طموحه العظيم أن يكون نبياً، كما كان جبران يرى في طموح الشرقي العظيم إلى الدرجة التي يحاول فيها محاكاة القرآن ويسمي قصائده بالسور» بل يسمي إحدى القصائد، بالتسمية القرآنية نفسها وهي «سورة القدر»)(۳).

فمن جهة يقوم هؤلاء بجحد النبوة وإنكارها إذا جاءت بالمفهوم الصحيح من القرآن أو السنة أو كلام علماء الإسلام، ومن جهة يقومون بتبني النبوة في مدلول حداثي محرف ليصفوا بها الحداثة وأصحابها، تهويناً للنبوة والأنبياء وتنزيلاً لدرجتهم، وتضخيماً للتافهين والساقطين ورفعاً لمنزلتهم.

ويصف إحسان عباس أثر التصوف في الشعر الحديث قائلاً: (ومن يدرس الشعر الحديث لاتخطئ عيناه فيه اتجاهه إلى التصوف بقوة، حتى ليغدو الاتجاه الصوفي أبرز من سائر الاتجاهات في هذا الشعر - «ثم يؤكد مظاهر هذا التصوف ومنها» - الإحساس بالغربة والضياع والنفي، والحاجة

<sup>(</sup>١) (٢) انظر: المصدر السابق: ص ١٧٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٣٨. والحديث عن خير الدين الأسدي وديوانه أغاني القبة.

إلى العكوف على النفس في مجتمع الضجيج كثير التمسك بالقيم اليومية، شديد الجحود لفضل «أنبيائه»)(١).

فهو يقر بالوصف الذي يطلقونه يدعونه لأنفسهم ويبين أصل هذا الاتصاف ومنشأه.

وتشرح خالدة سعيد زوجة أدونيس بعض موارد هذا الاتجاه فتقول: (لم يعد الإنسان مكاناً، محلاً للأوامر والنواهي أو قوانين القوى الخارجة عنه، بل قطباً آخر يقابل هذه القوى، كما تكشف قصيدة أدونيس «أمس، المكان الآن» ومن هذه الشرفة، شرفة تطلع النص الإبداعي إلى النهوض بالدور الفلسفي والديني، يُمكن أن نقرأ أعمالاً «كالبئر المهجورة» ليوسف الخال أو «ثلاثون قصيدة» لتوفيق صايغ، أو «مقام القوس وأحوال السهم» لسمير صايغ، ومثل ذلك الفهم النبوي لدور الشاعر واعتبار الشعر نوعاً من الرؤيا)(٢).

وفي حديث لأحدهم عن المسار الحداثي الانتهاكي، والتجديد الانهزامي الذي جاء على يد مجموعة من التلفيقيين المنهزمين، وآخرين من المعادين الصرحاء، وبعد أن ذكر أسماءهم قال: (وأذكر هؤلاء لا على سبيل الحصر، هو في تاريخنا الفكري الأكثر جرأة، والأشد تنوعاً، كان سجالاً ذا طابع مصيري، فمعظم الذين اشتركوا فيه كانوا يدركون أزمة الواقع، وكانت لديهم الحماسة الرسولية لتجاوز هذه الأزمة) (٣).

ولآخر من زعمائهم قول مشابه: (... مثلما يستدعي الفكر التنويري مفهوم التقدم الاجتماعي كضرورة منطقية، فإنه ينتج مفهوم المثقف ـ الرسول الذي يرى في الوعي أساساً للتقدم)(٤).

<sup>(</sup>۱) اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ۱۵۹ ـ ۱٦٠.

<sup>(</sup>۲) قضایا وشهادات ۳/۸۰.

<sup>(</sup>٣) قضايا وشهادات ١٨/٢ من مقال لسعد الله ونوس، والأسماء التي ذكرها هم: محمد عبده وفرح أنطون وشبيلي الشميل وجورجي زيدان وطه حسين وهيكل وعلي عبدالرازق والمازني ورثيف خوري.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/ ٨٢، والقول لفيصل دراج.

وإذا عرفنا الاتجاه الماركسي الإلحادي الذي يتبناه هذا الإنسان تبين لنا مراده بالوعي الذي هو أساس التقدم عنده!!.

أمًّا أنسي الحاج فلم يقدم شيئاً جديداً في هذا المضمار، بل هي العبارات المكرورة المملة التي يقولها هو وغيره من الحداثيين، فهو يقول في تعريف الشعر الحديث: (الشاعر الحر هو النبي والعراف والإله)(١).

أمًّا البياتي فيتحدث عن نفسه باعتباره نبياً منتظراً فيقول:

(تحلم الأرض بميلاد نبي يملأ الآفاق عدلاً

تحلم الأرض بميلاد الفصول)(٢).

ويقول:

(ينبت ريش الشاعر النبي والمجنون

في زمن الولادة العسيرة

والموت والثورة والحصار)(٣).

ويقول:

(كانت صيحاتك صوت نبي يبكى تحت الأسوار المهدومة)(٤).

ويشتد تبجحه في قوله:

(خرجت من نار الشعر الآيات

ونبيو التوارث

فلماذا شاعرنا مات؟)(٥).

<sup>(</sup>١) أفق الحداثة وحداثة النمط: ص ٣٥.

<sup>(</sup>۲) ديوان البياتي ۲/۲۱۹.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٧٨/٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/٣٧٦.

٥) المصدر السابق ٢/٤٤٣.

أمًا صلاح عبدالصبور فيقول على لسان أحد شخصيات مسرحية ليلى والمجنون:

(هذي آخر أشعاري

العنوان طويل

يوميات نبي مهزوم، يحمل قلماً، ينتظر نبياً يحمل سيفاً)(١).

أمًّا توفيق صايغ، فيصوغ هذا الانحراف بطريقته الرديئة في المبنى والمعنى، يقول عن عيسى عليه الصلاة والسلام:

(يسوع الشيخ

عاد فتياً يلاعبني

اله الصلوات الطوال البعيد

انتشلنى لدياره

جعلها دیاري)<sup>(۲)</sup>.

ويقول سعدي يوسف في وصفه لشاعر فارسي:

(وأنت ترفرف عبر المدى نبياً له كأسه مرتع

(نبياً يريد تراب البشر سماء تموت عليها الغير)<sup>(٣)</sup>

أمًا نزار فقد انصاع لأصول ضلالاته السابقة، واسترسل في هذا الضرب من الانحراف، ومن ذلك قوله عن نفسه:

(مذعورة الفستان لاتهربي لي رأي فنان وعينا نبي)(٤)

ويقول عن نفسه أيضاً:

<sup>(</sup>۱) دیوان صلاح عبدالصبور: ص ۸۰۲.

<sup>(</sup>٢) المجموعات الشعرية: ص ٢٩٠ ـ ٢٩١.

<sup>(</sup>٣) ديوان سعدي يوسف: ص ٥٧٦.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية الكاملة ١٩/١.

(رجل أنا كالآخرين فيه مزايا الأنبياء وفيه كفر الكافرين)(١). ونحوه قوله:

(ولست نبياً مرسلاً غير أنني أصير نبياً عندما عنك أكتب) (٢). ويقول:

(إنى رسول الحب أحمل للنساء مفاجآتي...

فإذا استدارت حلماتك فتلك أصغر معجزاتي)(٣).

ويقول:

(لكنني آخر قصيدة...

وآخر نبي اقنع الناس بجنة ثانية)(٤).

ويقول:

(لا تخجلي مني فهذي فرصتي لأكون رباً أو أكون رسولاً) (٥) ويقول:

(وأنا حتى أمارس النبوة بحاجة إليك)(١).

ويقول:

(سأظل احترف المحبة

مثل كل الأنبياء

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٤٣٧.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ۱/۷۰۰.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/٧٦٧.

<sup>(£)</sup> المصدر السابق ٢/ ١٥٤.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٧٦١/٢.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ١/ ٨٦١.

وأظل احترف الطفولة والبراءة والنقاء)(١).

وعباراته النرجسية المتعالية كثيرة جداً، ولا ريب أن وصفه نفسه بالنبوة هو تدنيس عظيم لهذا اللقب المقدس، فهو غير جدير أن يصف نفسه بالفاجر أو الفاسق من عصاة الموحدين، فكيف بمن هو أعلى من ذلك؟.

أمًا محمود درويش فأضاف إلى سجل انحرافاته الكثيرة، لوناً جديداً من الانحراف يتمثل في اعتناقه لعقيدة إطلاق أسماء وأوصاف الرسل على الشعر والشعراء، ومن ذلك أنه لم يجعل الشاعر مجرد نبي بل وصفه بأنه يوجد الأنبياء:

(نحن في دنيا جديدة

مات ما فات، فمن یکتب قصیده

في زمان الريح والذرة

يخلق أنبياء)<sup>(٢)</sup>.

ويقول عن نفسه:

(لي أيضاً، أنا آدم الجنتين، فقدتهما مرتين

فاطردوني على مهل

واقتلوني على مهل

تحت زيتوني

مع لوركا)<sup>(٣)</sup>.

وله مقطوعة بعنوان: (أنا يوسف يا أبي)(٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ١١.

<sup>(</sup>۲) دیوان محمود درویش: ص ۵۰.

<sup>(</sup>٣) أحد عشر كوكباً: ص ١٤.

<sup>(</sup>٤) ورد أقل: ص ٧٧.

حيث جعل نفسه «يوسف عليه الصلاة والسلام» وفي الختام قال: (قلت اني: رأيت أحد عشر كوكباً، والشمس والقمر رأيتهم لي ساجدين)(١).

أمًا محمد الماغوط فيزيد على ادعائه النبوة، السخرية والاستهانة بالأنبياء، وذلك في قوله:

(فأنا نبي لاينقصني إلا اللحية والعكاز والصحراء)(٢).

وحق لمسلم أن يقول له ولأشباهه: «اخسؤوا فلن تعدُوا قدركم».

أمًّا محمد الفيتوري فيتحدث في مقدمة ديوانه عن تأثره بجبران واصفاً له بقوله: (جبران ذلك النبي الضائع)(٢٠).

أمَّا أنه ضائع فنعم، وأمَّا أنه نبى فلا ولا كرامة.

ويحاول الفيتوري في مقدمته هذه أن يشرح كيف تتم «عملية الخلق الفني» حسب لفظه، فوصفها أنها عملية خفية، وأنها تشبه عملية الحمل والولادة عند المرأة، وأنها حالة جنون، ثم عقب على ذلك بقوله: (ولعل فيها شيئاً من هذا أو ذاك، بل لعلها أشبه بحالة الوحي عند الرسل والنبيين، أو لعلها \_ كما يقول السورياليون \_ حلم يقظة .. أو يقظة بالغة الحدة . إلا أن الرعشة المقدسة، التي تأخذ الفنان حينذاك يستحيل التعبير عنها)(٤).

وله قصيدة بعنوان «عودة نبي» (٥) يقول في مطلعها:

(حسبك من فن كهذا الخلود أيها الشادي بسحر الوجود)(٢)

<sup>(</sup>١) ورد أقل: ص ٧٧.

<sup>(</sup>٢) الآثار الكاملة لمحمد الماغوط: ص ٢٣٣.

<sup>(</sup>٣) ديوان الفيتوري ٢١/١.

<sup>(£)</sup> المصدر السابق 1/ ٣١ ـ ٣٢.

<sup>(</sup>o) يقصد بها «أبو القاسم الشابي».

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ١/٣٦٢.

ويقول في ختامها:

(وعدت يا شابي في ناظر الأعمى وفي قلب الأصم القعيد

عدت نبياً كالنبيين لو تدرك معناك عقول الوجود)(١)

وتحت عنوان «تحديق عبر الأشياء المرفوضة» يقول:

(لماذا أحدق فيك

وتصعد بي صلواتي إليك وتهوي...

فموتى حضور جديد، وصحوه

وبغضى تآكل شهوه

ورفضي احتواء

وعمى نبوه)<sup>(۲)</sup>.

أمًّا أحمد دحبور فإنه يرثي أحد رفاقه واسمه محمد القيسي فيقول عنه:

(... وكان اغتراب ورؤيا طويلة

وكان نبي إلى الله يعرج)<sup>(٣)</sup>.

ولغالي شكري مشاركته الحداثية في سياق نقدي تنظيري، وهو كغيره من أرباب الحداثة، بل لعله أشد نكاية، بما احتواه من عقائد نصرانية ثم ماركسية، ثم بعد إفلاس الماركسية اليوم يتحول إلى الليبرالية الغربية لرواج سوقها، يقول رخيص الفكر: غالي شكري: (يحيا شاعرنا الحديث إما في شوارع لندن وباريس ومكتباتها مباشرة، وإما على أعتاب الصحف ولجان الشعر والبرنامج

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١٦٦٦/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٤٦٤.

<sup>(</sup>٣) ديوان أحمد دحبور: ص ١٦٧.

ومدرجات الجامعة وفصول المدارس في القاهرة وبيروت وبغداد ودمشق، وسواء كان هناك أم هناك فهو يعاني معاناة الأنبياء، هو المسافة بين التراث والرؤيا الحداثية في الشعر، وبين الواقع وهذه الرؤيا، فالتراث عندنا ـ ولو أن خامته عند بعض أسلافنا كأبي نواس ليست فوق الشبهات ـ إلا أن له قداسة العقائد الدينية، والعقيدة مهما تناقضت مع حياتنا اليومية، فهي دائماً على صواب ونحن على خطأ، لذلك كان الانفصال بين أنبياء الحداثة في شعرنا وبين التراث، مجرد انعكاس للانفصال التاريخي بين العقيدة والسلوك)(۱).

وفي ثنايا هذا الكتاب يتحدث عن قرينه أدونيس، ويشرح بعض مضامين مايسمى شعراً فيقول: (... ثم يشير بلهجة الأنبياء إلى البطل المنقذ الذي يخلص شعبه من خطاياهم بالفداء العظيم)(٢).

الاتجاه الثاني: إطلاق أسماء وأوصاف الرسل على سوى شعراء وأدباء الحداثة:

ومنشأ هذا الانحراف عندهم، ما سبق ذكره من استهانتهم بالدين وقضاياه وأصوله وأركانه، ومن سقوطهم في حمأة الجاهليات المعاصرة واندارجهم في الإطار المادي الغربي، وتأثرهم بكلمات أساتذتهم الغربين، وسيرهم على منوالهم في العقائد والأفكار، بل حتى في الألفاظ والعبارات والمصطلحات مع جهل عميق بالدين الإسلامي، وعداوة مستحكمة، واستخفاف متعمد.

وإطلاقاتهم في هذا عديدة كثيرة تشي بعمق الانحراف في هذا الركن العظيم من أركان الإيمان.

فعند أدونيس الرغيف نبي (٣)، والبريق نبي (٤)، والجسد نبي (٥)، ورأس

<sup>(</sup>١) شعرنا الحديث إلى أين: ص ١٩ ـ ٢٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة ٢/ ١٣٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/ ٤٧٣.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢/ ٦٣٣.

يلبس حذاء النبوة (١)، ومهيار أعلى من النبي (٢)، والصوفي أعلى من النبي (٣). النبى (٣).

وهناك أحجار الرياح النبوية (٤)، وكل أغنية رسول (٥).

وعند البياتي أحد رواد المقهى يعود ليرى (نبي قريته وصوت العمدة القاسى النحيل) $^{(7)}$ .

ويرى الثورة الشيوعية، قدر التاريخ والمصير للوجود ونبؤة مخبؤة، محتومة تظهر في أسماء (٧٠).

ويتحدث عن صبية قائلاً: (ستعودين مع الميلاد والموت نبية)(^).

وعن دمشق يقول: (أيتها الدينة الصبية، أيتها النبية) (٩).

وعن آشور يقول: (كانت صيحاتك صيحات نبي يبكي تحت الأسوار المهدومة)(١٠).

ويقول: (أيتها الأشجار القطبية، يا صوت نبي يبكي)(١١).

وعند نازك الملائكة: الشهيد، عاد نبياً (١٢٠).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ٤٩٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/١١٢.

<sup>(</sup>٣) الثابت والمتحول ٧/ ٩٨.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية ٢/٢٩٨.

<sup>(</sup>٦) ديوان البياتي ١٨٢/١.

<sup>(</sup>V) المصدر السابق ۱۹۳/۲، ۱۹۰

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق ٢/ ١٨٩.

<sup>(</sup>٩) المصدر السابق ٢٤١/٢.

<sup>(</sup>١٠) المصدر السابق ٢/٢٧٣.

<sup>(</sup>۱۱) ديوان البياتي ۲/۸۷۲.

<sup>(</sup>۱۲) انظر: دیوان نازك ۲/۲۳۹.

وعند صلاح عبدالصبور نجد امتداحاً أجوف لجمال عبدالناصر، ومنه قوله: (نلقاك كهلاً أشيب الفودين في عمر النبوة)(١).

ويقول في مسرحيته الحلاج على لسان أحد الصوفية:

(إذا غسلت بالدماء هامتي وأغصني

فقد توضأت وضوء الأنبياء...

كأن من يقتلني محقق مشيئتي ومنفذ إرادة الرحمان...)<sup>(۲)</sup>.

أمًّا الذين يطلق عليهم شعراء الأرض المحتلة، درويش وسميح وزياد ومعين، فإننا نجد عندهم من هذا الضرب كثير.

فدرويش يقول:

(يا نبياً ما ابتسم

من أي قبر جئتني)<sup>(٣)</sup>.

ويقول:

(إننى قابل للانفجار

كالبكارة

وكيف تتسع عيناي لمزيد من وجوه الأنبياء)(1).

ويقول:

(لم تبك حيفا. أنت تبكي، نحن لاننسى تفاصيل

<sup>(</sup>۱) انظر: ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٣٤٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٥٧.

<sup>(</sup>۳) دیوان محمود درویش: ص ۱۲۲.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٣٧٥.

المدينة، كانت امرأة، وكانت أنبياء)(١).

ويقول:

(وكانت صنوبرة تنجب الأنبياء

وتجعلني خادماً فيهم)<sup>(۲)</sup>.

ويقول:

(ودعوا دمى ـ لغة التخاطب بين أسور المدينة والغزاة

دمي بريد الأنبياء...

أنا الأحياء والوطن الذي كتبوه في تاريخكم

من جثتى بدأ الغزاة، الأنبياء، اللاجئون) (٣).

أمّا سميح فيجعل مجموعة من الداعرين أنبياء، وذلك في قوله:

(باختصار

يومها كنا رجالاً أربعة

من صغار الأنبياء

معنا خمس صبايا

حسناً \_ خمس نساء

حسناً \_ خمس بغایا!)<sup>(٤)</sup>.

ويصف عصابات الشيوعيين بأنهم:

(صنعوا الحياة. . . ونسقوا خضر الجنائين في الجليد

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٧٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٦٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٧٨ ـ ٤٧٩.

<sup>(</sup>٤) ديوان سميح القاسم: ص ٢٣٠.

وهناك منجم أنبياء

جلدوا القياصرة الطغاة الأغبياء)(١).

ويقول:

(يا يتامى فقدوا في يتمهم طعم الحياة! يا صغار الأنساء)(٢).

ويتحدث عن شيوعي إفريقي قائلاً:

(وأضاءت أحلامه برؤى موسى، وعيسى، وأمنيات محمد)<sup>(٣)</sup>.

وتالله لَمْ تضيء أحلامه بأحد من هؤلاء الكرام الأجلاء، بل أظلمت بجاهلية الشيوعية والماركسية، كما أظلم عقل وقلب المادح فبئس المادح والممدوح!!.

ويشبهه مديح معين بسيسو لزعيم الشيوعيين في العراق في مقطوعة بعنوان «سورة يوسف سلمان»، ويقول فيها:

(قلت السلام على النبي والرسالة)(٤).

وهذا تدنيس لهذه المصطلحات الشرعية العظيمة بإلصاقها بهذا الشيوعي الملحد، اليهودي الأصل «فهد»(٥).

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أَوْلِيكَاهُ بَعْضٍ ﴾ (٦).

ويشبهه في الإطراء التجبلي للشيوعية، الشيوعي الفلسطيني الدرزي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٤٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٤٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٠٧ والمقصود باتريس لومومبا.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية الكاملة: ص ٦٩٥.

<sup>(</sup>٥) هو: يوسف سلمان المسمى عند أتباعه «فهداً» وهو يهودي من يهود العراق ومن مؤسسي الحزب الشيوعي وقادته هناك، وقد قتل سنة ١٣٦٨ هـ/ ١٩٤٩ م. انظر: موسوعة السياسة ٤٠١/٢ ـ ٤٠٦.

<sup>(</sup>٦) الآية ٧٣ من سورة الأنفال.

توفيق زياد، الذي يمتدح الشيوعية الفرنسية التي حدثت في باريس باسم الكومونة، فيقول:

(ويقول نبي الأيام

الصوت أبو الذقن البيضاء

بارس الكومونة ما ماتت)(١).

ونحوهم سعدي يوسف في مدحه لأحد الشيوعيين في مقطوعة بعنوان «أنطونيو بيريز من غواتيمالا»:

(يلتقي في الحزب بالعمال:

أنا يا رفاق...

كان انطونيو نبياً دون دين...

إن غواتيمالا

والهوى والراية الحمراء، منا تتعالى)(٢).

وهذه الأمثلة من كلام الشيوعيين العرب، وهي شواهد لهذا النوع من الانحراف في تسمية ووصف غير الأنبياء بأسماء وأوصاف الأنبياء، وهي مع ذلك تؤكد مدى تأثير العقيدة في أصحابها، فهؤلاء الذين انتموا إلى الشيوعية وآمنوا بها وقدسوها، قادهم ذلك إلى الوقوف الكامل فكرياً وعضوياً في صف هذه الملة الإلحادية، وانفصلوا عن الأمة تمام الانفصال.

ومن كلام سعدي يوسف في هذا الصدد ماجاء في قصيدة بعنوان «صغير على الخمر» قال:

(أنت الصغير فهل ترضى مرارتها إذا اتبعنا نبياً من ندامانا)(٣)

<sup>(</sup>۱) دیوان توفیق زیاد: ص ۲۱۷، ونحوه ص ۲۱۹.

<sup>(</sup>۲) دیوان سعدی یوسف: ص ۵۲۲ \_ ۵۲۳.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٥٥٠.

ويجعل الحب نبياً في قوله:

(والصدق والحب النبسي ولَمْ يظهرك حتى لون احداقي)(١)

أمّا عبدالعزيز المقالح فإنه يصف الفدائي الفلسطيني قائلاً:

(لولم تكن نبي هذا العصر حامل البشارة الكبير

فمن إذن تكون

من معجزاتك الكثيرة الكثيرة

انك لاتموت

كطائر الفينيق لاتموت)<sup>(۲)</sup>.

ولنزار قباني إكثار في هذا اللون من الانحراف كعادته في كل انحراف، ومن ذلك قوله عن عشيقته:

(طلعت على عمري خيال نبية)(٣).

وقوله عن أبيه:

(في البيت منه روائح رب وذكرى نبي) $^{(1)}$ .

ووصفه الثور الاسباني بأنه (كأي شهيد كأي نبي)(٥).

ووصفه سلطة رجال الشرق على المرأة بقوله:

(وشرقكم يا سيدي العزيز

يبايع الرجال أنبياء)(٦).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٧٠.

<sup>(</sup>٢) ديوان المقالح: ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة ١/٢٢٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/٤٥٣.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ١/ ٥٦٢، ٣/ ٥٥٥.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ١/٧٧٥.

وقوله مخاطباً عشيقته:

(تعري واشطري شفتي

إلى نصفين يا موسى بسيناء)(١).

وقوله على لسان عشيقته لعشيقتها:

(إن كنت نبياً

خلصنی من هذا السحر)(7).

ويخاطب عشيقته التي انصرفت عنه لعشق أو مخادنة أمير نفطي ـ حسب تعبيره ـ فيقول لها:

(وتشدين على كف النبي المنتظر)(٣).

ويقول عن الفدائيين الفلسطينيين:

(ومن شقوق الصخر يولدون

باقة أنبياء)<sup>(٤)</sup>.

ويقول عن منظمة فتح:

(يا فتح نحن مكة

ننتظر الرسولا)<sup>(ه)</sup>.

ترى ماذا سيقول الآن وهو يرى فلسطين قد بيعت لليهود، تحت شعار سلام الشجعان!!.

ويقول عن أرض فلسطين:

(إلى القباب الخضر والحجارة النبية)(٦).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٥٧٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ١٣٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٣/١٤٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٣/ ١٤٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ٣٢٨/٣.

ويقول عن جمال عبدالناصر: (قتلناك يا آخر الأنساء)(١).

ويشبهه بموسى عليه السلام:

(تركناك في شمس سيناء وحدك

تكلم ربك في الطور وحدك)(٢).

وفي رثائه له يرجو أن يظهر مسيحاً آخر بدلاً من جمال الذي مات، قال: (وأصرخ يا أرض الخرافات احبلي لعل مسيحاً ثانياً سوف يظهر)<sup>(٣)</sup> ويقول واصفاً المناضلين:

(هبطوا فوق أرضنا أنبياء بعد أن مات عندنا الأنبياء)(١)

ويقول عن نهر بردي:

(بردي يا أبا النهور جميعاً يا حصاناً يسابق الأياما

كن بتاريخنا الحزين نبياً يتلقى من ربه الإلهاما)(٥)

أمًا أمل دنقل فقد جعل زرقاء اليمامة \_ التي اتخذها رمزاً لرؤيته للإحداث \_ نبية مقدسة، وذلك في قوله:

(أيتها العرافة المقدسة...

اسأل يا زرقاء

عن فمك الياقوت، عن نبؤة العذراء...

تكلمى أيتها النبية المقدسة

تكلمي بالله باللعنة بالشيطان...

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ٣٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣/٣٥٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٣/ ٣٩٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٣/٤١١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٣/٥٠٦.

أيتها النبية المقدسة

لاتسكتى، فقد سكت سنة فسنة)(١).

ويقول:

(لاتسألني إن كان القرآن

مخلوقاً أو أزلى

بل سلني إن كان السلطان

لصاً أو نصف نبي)<sup>(۲)</sup>.

ويقول مخاطباً الخيول:

(صيري فوارس حلوى بموسمك النبوي)<sup>(۳)</sup>.

أمًّا الرافضي الشيوعي مظفر النواب فيقول:

(وسليمان خاطر كان صديقاً نبياً

وإماماً)(٤).

ويقول عن أطفال الحجارة:

(الأنبياء الصغار الجميلين)<sup>(٥)</sup>.

أمًّا محمد الفيتوري فيقول:

(زمنی یا أخت هوایا حزین

صوت نبي، وصراخ سجين)<sup>(٦)</sup>.

وفي سياق عنصريته الزنجية يتحدث عن نيويورك قائلاً:

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لأمل دنقل: ص ١٢١ ـ ١٢٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣١٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٨٨.

<sup>(</sup>٤) مظفر النواب شاعر المعارضة السياسية: ص ١٢٧، ٢٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١٣٨، ٢٧.

<sup>(</sup>٦) ديوان الفيتوري ١/ ٣٧١.

(وتجهش مخنوقة بالبكاء

لأنك أم، وإن كنت قاتلة الأنبياء)(١).

ويقول:

(تنسين طير البرق، ينزف جرحه

النبوي في صخر المدائن

يا بتول)<sup>(۲)</sup>.

أمًّا ممدوح عدوان فيقول عن الأم:

(خلف أستار هذا التناغم

كالأنبياء ارتعدت)<sup>(٣)</sup>.

أمَّا أحمد دحبور فيقول:

(وتسكن، تحت لساني، لغات جديدة

مكرسة للنبي الجنين)(١).

(سينمو النبي الجنين، يجر الحدود البعيده)(٥).

ويقول:

(تخرج الأرض إلينا في المساء

وتنادينا فيأتي الأنبياء

وتمر النار)<sup>(٦)</sup>.

ويقول:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٤٤٣.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ۲/ ٤٥٠.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لممدوح عدوان ٢/ أمي تطارد قاتلها: ص ٢٨.

<sup>(</sup>٤) ديوان أحمد دحبور: ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٢٨٤.

(فلسطين قائمة ما أقامت فلسطين

والفقراء فلسطين

والأنبياء فلسطين)(١).

ويصف عبدالرحمن منيف على لسان إحدى شخصيات رواية مدن الملح أسباب بكاء الأطفال من غير جوع ولا ألم فيقول: (ربّما يريدون أن يصبحوا ملوكاً أو أنبياء بسرعة)(٢).

أمًّا محمد شكري فيصف والده الذي أطنب في وصف بغضه له، فيقول: (أبى أقرب منا إلى الإله وأقرب إلى الأنبياء والقديسين)(٣).

أمّا محترفة السفور وعداء أحكام الدين ـ نوال السعداوي ـ فتقول عن البنت الشخصية الرئيسية في روايتها سقوط الإمام: (... الا تكون ابنتي هي بنت الله يسمونها المسيحة، وتصبح واحدة من الأنبياء)(٤).

وليس المقصود جمع كل أقوالهم في هذا اللون من الانحراف وإنّما الدلالة ببعض الشواهد وفي كلّ دليل يقيني على بشاعة الانحراف الذي تردى فيه أصحاب الأدب العربى المعاصر.

وبهذا الوجه من الانحراف نختم الكلام عن الانحرافات المتعلقة بالرسل الكرام عليهم الصلاة والسلام، وفيما ذُكر من أقوال ونقل من نصوص ما يؤكد أن القوم لاتنطوي عقولهم وقلوبهم على العقيدة الصحيحة في هذا الركن العظيم، بل تنطوي على مفاهيم وعقائد وأفكار مناقضة تمام المناقضة للإسلام وعقيدته، بل هم يسعون في تدمير وتخريب العقيدة الحقة، وترسيخ العقائد الضالة الباطلة، والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون.



<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۳۷۰.

<sup>(</sup>٢) مدن الملح ٥/ ٩٧.

<sup>(</sup>٣) الخبز الحافي: ص ٨٩.

<sup>(</sup>٤) سقوط الإمام: ص ٩.

## البابم الثالث الانحرافات المتعلقة باليوم الآخر والقدر

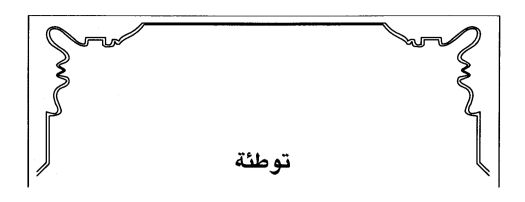
## ويشمل الآتي:

توطئة:

الفصل الأول: الانحرافات المتعلقة باليوم الآخر.

الفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالقدر.

الفصل الثالث: الانحرافات المتعلقة بالغيبيات الأخرى.



سبق شرح أصول الفكر الحداثي، وأنه يقوم على مبدأ مادي، ويندرج ضمن الإطار الإلحادي الذي وضعه الغرب وحشروا إليه أتباعهم، تحت ضغوط ومغريات عديدة، ابتدأت بإبعاد أبناء المسلمين عن دينهم، وتجهيلهم به، ثم تشكيكهم فيه، ثم سُوقهم في أسواق الدهشة والانبهار، ثم تلقينهم المحالات العقلية على أنها يقينيات، وإضاعاتهم في المحارات الفكرية على أساس أنها حقائق، وجرهم في أودية التيه، وإغراقهم في أخلاط المذاهب والأفكار والعقائد والألفاظ والمصطلحات، فإذا بنا نرى من أبناء جلدتنا وممن يتكلمون بألسنتنا دعاة على أبواب جهنم، بما نقلوه من عقائد الباطل وما تلقوه من أفكار الضلال، حتى لقد أضحى انسلاخهم عن الأمة هوية وتاريخاً ولغة وحضارة من أبرز سماتهم، بل ومن أظهر مفاخرهم التي يفاخرون بها.

لقد جاء الاستعمار الغربي في حين ضعف من المسلمين، وكانت أعظم نقاط ضعفهم وأشد نكباتهم «نكبة الغفلة» التي كانت سبباً في جهل عظيم بالدين، وكانت نتيجة ـ أيضاً ـ للتجاهل والبعد عن الدين.

أجيال مضت قبل سيطرة الاستعمار كانت تغط في سبات عميق، فالمتعلمون أكثرهم مقلد للمذهب بعصبية تسول له أن مذهبه هو الدين وما عداه فانحراف وفساد، انشغلوا بذلك ويرد بعضهم على بعض،

وابتعدوا عن حياة الناس، ووقفوا من السلطان موقف المؤيد المنتفع المحابي أو المنعزل المتواري، فتعاظم الفساد والجهل وانطمست معالم العلم إلا بقية في زوايا الأرض هنا وهناك.

والمتعبدون ـ إلاّ من رحم الله ـ في بدع وخرافات ورهبانية ابتدعوها، وطرق وأوراد أحدثوها، وانعزلوا عن الحياة تحت شعار «دع الخلق للخالق».

والحاكمون جهلة بالدين، لا هم لهم سوى توسيع الممالك وجمع السبائك، ومحاربة الجار المسلم، ومحالفة العدو الكافر.

لقد كان بعض هذا كافياً لاستعمار تلك الجماهير التي عاشت هذه الحياة الضعيفة الممزقة الجاهلة.

ولما جاء الاستعمار بقواه الجرارة، وبفكره المنظم المنظّر، وبمكتشفاته واختراعاته، وجد قوماً أقرب إلى البلاهة والبلادة منهم إلى النضج والعقل، فلا دينهم الذي به عزتهم وقوتهم المعنوية أقاموه، ولا دنياهم التي بها عماد معاشهم وقوتهم الحسية حفظوها.

فالدين تحول عند الكثيرين إلى تقليد وبدع ومحدثات وتصوف وانعزال، والحكم تحول إلى سلطة واستبداد وأثرة، والأمة ضاعت بين فتاوى المقلدين الجامدين المتعصبين لمذاهبهم، وبدع المتعبدين، وظلم وقهر الحاكمين.

ولولا بقية من الذين حفظ الله بهم الدين من تأويل الجاهلين وانتحال المبطلين، وغلو الغالين، وتفريط المفرطين، لكان الحال أبأس مما نحن عليه اليوم.

وعندما قدم الاستعمار والأمة على ماسبق وصفه، نسج لأبناء المسلمين تحت ظلام دامس وفي مكر شديد وخديعة كبيرة ثياباً من العقائد والأفكار وألبسهم إياها، ثم أورثهم ما كان بيده من قوة وسلطان وإدارة وإعلام ومطابع وصحف، وانسل بجيوشه تحت بهارج من فرحة الاستقلال المزعوم، فإذا الورثة يقومون بحق الإرث عن أسيادهم أشد القيام وأعتاه وأخبثه، وكان المستعمر قد أوهم المسلمين أنه انصاع لنضال بعض أولئك المصنوعين على

عينه، وأن ما تم نسجه هو من صميم حياتنا ومن سر أنفسنا، وبهذا الوهم تمكن أن يقود وهو بعيد ونحن نحسب أننا نقود أنفسنا، وأننا نتصرف في أمور الحياة تصرف الحر الذي لا سلطان لأحد عليه، وما تبجح به الناس من حرية واستقلال وكرامة ويقظة وجلاء، لم يكن سوى شعارات كاذبة تخفي تحتها الأعداء الألداء، والعداوات الشديدة للدين والأمة والهوية والكيان والوحدة والحرية والكرامة؛ لأن الذين استلموا بعد جلاء الاستعمار مقاليد الأمر والفكر والرأي والإدارة لم يكن أكثرهم سوى بذور بذرها الاستعمار في أرض المسلمين واستنبتها حتى إذا قامت على سوقها، تعجب الزراع ليغيظوا بهم المسلمين، وسلموها المقاليد وأصبح الأمر في يد من يملكه دون من يبصره ويعرف حقيقته على نور النبوة والوحى.

لقد كان نجاحهم هائلاً في إضفاء «اللون المحلي» على دعاة الضلال ورواده والمدافعين عنه، فوجد المسلمون فجاءة من يخرج من بينهم وهو يطالب بنقض الدين، بل وبمحوه وإزالة آثاره من الحكم والثقافة والمجتمع والتعليم.

ومن يدعو إلى حبس الدين في أضيق نطاق، ومن يتحالف مع اليهود والنصارى لقمع المنادين بعودة المسلمين إلى دينهم في كل شأن.

ومازالت يد الاستعمار الغربي والاستكبار الجاهلي المادي تواصل سيرها في عملية الإجهاز على التدين والتمسك بالدين، بكل طاقاتها الإعلامية والثقافية والتربوية والتعليمية، ولكن من خلال الدمى المعدة سلفاً للقيام بهذا الدور، والله غالب على أمره، وهو ناصر دينه وأوليائه ولو كره المنافقون والكافرون.

وإذا أردنا تطبيقاً حقيقياً لهذا الذي ذكرناه فإننا لن نجد أصرح ولا أوضح من هذه الفئة الدخيلة المريضة من المستغربين، أرباب الأدب والفكر الحداثي، الذين فرضوا على أنفسهم انقياداً أعمى لفلاسفة المادية الغربية، من غير سلطان ولا برهان ولا دليل إلا مجرد الانبهار والشك

والتبعية، وهذه وصمات عار وليست براهين إثبات، ودعاوى محضة وتخرصات غامضة.

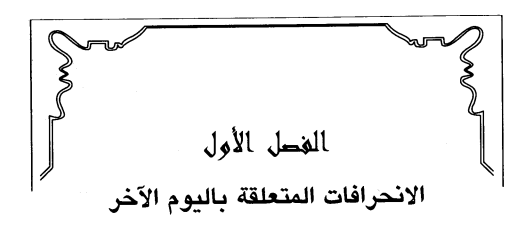
وقد مرَّ معنا في هذا الكتاب قضايا عديدة، اصطبغت عند هؤلاء بصباغ المذهب المادي بفروعه وأشكاله المتعددة، وأول ذلك وأعظمه وأشنعه جحدهم لوجود الله تعالى ولألوهيته وربوبيته، وإيمانهم ـ حسب ما لقنهم معلموهم بالوثنيات والجاهليات القديمة.

ثم جحدهم لوجود الملائكة، وللوحي الكريم، وللرسل عليهم الصلاة والسلام.

وهنا في هذا الفصل سوف نرى تتابع هذه السلسلة المادية، المؤلهة للوثن والخرافة، والمكذبة للحق واليقين، تتابعها في هذا المضمار المادي الحسي الإلحادي، المتمثل في إنكار الغيبيات وجحد اليوم الآخر والتكذيب بالقدر.

وهي نتائج حتمية لتلك الأصول المادية التي قرروها، والقواعد الحسية البهيمية التي أصّلُوها، وهي كذلك صورة من صور الصراع بين الإسلام والكفر، والتوحيد والوثنية من عهد نوح إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.





اليوم الآخر هو يوم القيامة الذي يبعث فيه الخلق لفصل القضاء بينهم.

وسمي باليوم الآخر لأنه لا يوم بعده، حيث يستقر أهل الجنة فيها وأهل النار فيها.

والآخرة هي النشأة الثانية التي لا موت بعدها.

ويشمل اليوم الآخر عند الإطلاق: الموت وما وراءه.

ويكون معنى الإيمان باليوم الآخر: الإيمان بكل ما أخبر به الله عزوجل في كتابه، وأخبر به رسوله على مما يكون بعد الموت من فتنة القبر وعذابه ونعيمه، والبعث والحشر والصحف والحساب والميزان والحوض والصراط والشفاعة والجنة والنار وما أعدالله لأهلهما.

والإيمان باليوم الآخر هو الركن الخامس من أركان الإيمان، فمن جحده أو شيئاً مما يشتمل عليه مسمى اليوم الآخر مما هو منصوص عليه مقطوع به فهو كافر.

وقد جاءت نصوص الوحي الكريم بإيجاب الإيمان به، وبالإخبار عنه وعن أحوال الناس فيه، وفي القرآن العظيم آيات كثيرة اهتمت بتقريره، والتنبه إليه، وتأكيد وقوعه بأساليب عديدة وبراهين كثيرة.

وقد ربط الله تعالى الإيمان به بالإيمان باليوم الآخر فقال جلّ ذكره: ﴿ لَيْسَ اَلْمِرَ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمُ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَاكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَالْمَلَتِكَةِ وَالْكِنَبِ وَالنَّبِيِّيَنَ . . . ﴾ (١٠).

وقال سبحانه في وصف المؤمنين: ﴿وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ وَاللَّهُ مَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَمِا لَآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ۞ (٢٠).

وقـال سبحـانـه: ﴿ . . . وَالرَّسِخُونَ فِي اَلْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ ۚ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِنَا ۗ وَمَا يَذَكُرُ إِلَاۤ أُولُواٰ اَلْأَلْبَبِ ﴿ يَ رَبَنَا لَا ثَرِغَ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذَ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَابُ ﴿ يَ رَبَنَا إِنَّكَ جَـَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمِ لَا رَبَّبَ فِيهِ إِنَّ اللّهَ لَا يُخلِفُ الْمِيعَـادَ ﴿ إِنَّ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ اللللللّ

وقـال تـعـالـى: ﴿ فَكَيْنَ إِذَا جَمَعْنَهُمْ لِيَوْمِ لَا رَبِّبَ فِيهِ وَوُفِيَتَ كُلُّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ إِنَّا ﴾ (٤).

وقال تعالى: ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَّ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ لَا رَيْبَ فِيةً ﴾ (٥).

كما أخبر الله تعالى أن من أوصاف الكفار عدم إيمانهم باليوم

<sup>(</sup>١) الآية ١٧٧ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الآيات ٧ - ٩ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٥ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٥) الآية ۸۷ من سورة النساء.

وقال تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ مَنَى هَلَا الْفَتْحُ إِن كُنتُمْ صَلَاقِينَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللّ قُلْ يَوْمَ الْفَتْجِ لَا يَنفَعُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِيمَانُهُمْ وَلَا هُمُ يُظَرُونَ ﴿ اللَّهُ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَانظِرْ إِنَّهُم مُنتَظِرُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلَهُمَّ قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لَا يُحَلِّمُا لِوَقِبُمَا إِلَّا مُؤَ ثَقُلُتْ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ لَا تَأْتِيكُمْ إِلَّا بَقْنَةُ يَسْتَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيً عَنْهَا إِلَّا مُؤَ تَقَلُتُونَ لِلْكَاكِمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ الْإِلَى ﴾ (٥٠).

والآيات والسور التي تحدثت عن البعث واليوم الآخر ومابعده كثيرة

<sup>(</sup>١) الآية ٤ من سورة النمل.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ٣٨، ٣٩ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٣) الآيات ٢٨ ـ ٣٠ من سورة السجدة.

<sup>(</sup>٤) الآية ٣٤ من سورة لقمان.

<sup>(</sup>٥) الآية ١٨٧ من سورة الأعراف.

جداً بحيث لاتكاد تمر على صحيفة من صحائف القرآن العظيم إلا وتجد فيها كلاماً عن اليوم الآخر، وقد جاء ذكر وتفصيل أحوال هذا اليوم أكثر من أمور الغيب.

ومن مظاهر ذلك كثرة الأسماء الوصفية لهذا اليوم العظيم، فمن أسمائه: يوم الدين، ويوم الحساب، والساعة، والقيامة، ويوم الفتح، ويوم الحشر، ويوم التلاق، ويوم الخلود، ويوم الجمع، ويوم التغابن، ويوم الخروج، ويوم التناد، والطامة، والصاخة، والحاقة، والغاشية، والواقعة، والآزفة، والقارعة، وغير ذلك من الأسماء.

ويتضمن الإيمان باليوم الآخر تفصيلاً عدة أمور، أظهرها:

الموت، ويسمى القيامة الصغرى، وحياة البرزخ، فكل من مات قيامته، والموت حتم لازم، وله أجل محدد، ووقت معلوم لايعلمه إلاّ الله وحده، وعند الموت تحضر الملائكة لقبض الروح، وللموت سكرات، يتمنى عندها المحتضر العودة للدنيا فإن كان كافراً فلعله يسلم، وإن كان عاصياً فلعله يتوب، ويفرح المؤمن بلقاء الله ويشتاق للقائه بعكس الكافر والفاجر، وإذا نزعت الروح رفعت إلى السماء، ولها أحوال بحسب إيمانها وطاعتها وكفرها، ثم تعاد الروح إلى الميت في قبره، وهو أول منازل الآخرة، وفيه ظلمة وله ضمة البدن والروح معاً.

والروح مخلوقة ليست أزلية، مبدعة من العدم، وهي التي تفارق المجسد حال الموت وتعاد إليه في القبر، وتبعث مع الجسد يوم القيامة وتنعم أو تتعذب معه في الجنة أو النار، وأرواح العباد في البرزخ متفاوتة في منازلها، فأرواح الأنبياء عليهم الصلاة والسلام تكون في خير المنازل وفي أعلى عليين ثم أرواح الشهداء، وهم عند ربهم يرزقون،

وهي في أجواف طير خضر لها قناديل معلقة بالعرش تسرح من الجنة حيث شاءت، ثم تأوي إلى تلك القناديل، ثم أرواح المؤمنين الصالحين تكون طيوراً تعلق شجر الجنة، وأرواح العصاة تعذب مثل صاحب الكذبة التي تبلغ الآفاق والزناة والزواني والنائم عن الصلاة والمرابي، وكذلك أرواح الكفار تعذب وتخرج منهم كأنتن ريح.

ولاتعارض بين كون هذه الأرواح في الجنة أو النار وإعادتها إلى البدن في حياة البرزخ، فالأرواح تكون في البدن في الدنيا ويعرج بها إلى السماء وترحل في الزمان والمكان كما في حال النائم.

## وعلى ذلك فحالات الروح مع البدن ست حالات:

- ١ الحياة الدنيوية منذ الشهر الرابع في بطن أمه.
  - ٢ ـ تقبضها الملائكة في حالة الوفاة.
    - ٣ ـ ترفعها الملائكة إلى السماء.
      - ٤ ـ تعاد إلى الجسد للسؤال.
- - تنعم وتعذب في الجنة أو النار، ولها تعلق بالجسد أشبه بحال النائم.
  - ٦ تعاد في الجسد عودة كاملة يوم البعث.

ففي القبر يقع العذاب والنعيم على النفس والبدن جميعاً، فتنعم النفس وتعذب منفردة عن البدن وتعذب متصلة بالبدن.

ومن الإيمان باليوم الآخر القطع والجزم بأن الساعة آتية وأنها

قريبة، وأنه لايعلم أحد وقتها المعين، ولها أشراط وعلامات، وهي صغرى وكبرى، والصغرى بعضها وقع مثل بعثة الرسول ووفاته وانشقاق القمر ونار الحجاز التي تضيء وترى من بصرى الشام، وخروج الدجالين المدعين للنبوة، وإسناد الأمر إلى غير أهله، وتطاول الحفاة العراة رعاء الشاة في البنيان، وتداعي الأمم على أمة الإسلام.

ومن الصغرى خروج المهدي من آل بيت الرسول على من سلالة فاطمة رضي الله عنها واسمه محمد بن عبد الله، علوي حسني هاشمي، رحمة من الله بالأمة في آخر الزمان، يخرج فيقيم العدل والحق، ويمنع الظلم والجور.

والعلامات الكبرى هي التي تكون الساعة على أثرها وهي متتابعة في وقوعها لا يكاد يفصل بينها فاصل زمني، وتشبه في تتابعها حبات العقد إذا انقطع نظامه، فتكون الملحمة مع الروم ثم فتح القسطنطينية وهي من الصغرى المصاحبة للكبرى، ثم يخرج الأعور الدجال، ثم ينزل عيسى عليه الصلاة والسلام ويقتل الدجال، ثم يخرج يأجوج ومأجوج في زمن حكم عيسى بالإسلام، ويهلكهم الله في زمنه، ثم تكون الآيات الأخرى وترتيبها غير معلوم من النصوص وهي: خروج الشمس من مغربها والدابة، والدخان، وخسف بالمشرق وآخر بالمغرب وثالث في جزيرة العرب، وآخر الآيات نار تخرج من اليمن تطرد الناس إلى محشرهم.

ثم يكون إفناء جميع الأحياء بنفخة الصور الأولى ينفخ فيه إسرافيل عليه السلام يوم الجمعة فيصعق من في السماوات والأرض إلآ من شاء الله، وتسمى نفخة الصور الأولى وتسمى الراجفة والصيحة ويمكثون ماشاء الله من الزمان، ثم يكون بعد ذلك النفخة الثانية ويحصل بها البعث وتسمى الرادفة، فتعود الأرواح إلى الأجساد، ويقوم الناس لرب العالمين، يخرجون من الأجداث سراعاً، إلى ربهم ينسلون،

ويعيدهم الله إلى حياة جديدة أبدية لا موت فيها.

وأول من يبعث وتنشق عنه الأرض هو نبينا محمد على ويبعث الله جميع الخلق أولهم وآخرهم ويحشرهم إليه جميعاً الإنس والجن والملائكة والبهائم، ويحشر الناس حفاة عراة غرلاً إلى أرض المحشر وهي بيضاء عفراء ليس فيها معلم لأحد.

وفي يوم القيامة من الأهوال والعظائم الشيء الكثير، فالأرض تزلزل وتدك، والجبال تنسف والبحار تفجر وتسجر، والسماء تنشق وتمور، والشمس تكور ويذهب نورها، والقمر يخسف والنجوم تنكدر ويذهب ضوؤها وينفرط عقدها، ويقبض الله تعالى الأرض بيده ويطوى السموات بيمينه.

ويكون الكفار في ذلك اليوم في ذلة وهوان ويأس وحسرة، ووجوههم مسودة عليها غبرة ترهقها قترة، ينادون بالويل والثبور، ويتساءلون في فزع وخوف عمن أقامهم من رقدتهم.

وتدنو الشمس من رؤوس الخلائق ذلك اليوم حتى لا يكون بينها وبينهم إلا مقدار ميل، وقد أخذهم العرق بحسب أعمالهم.

ويعذب الله بعض من شاء من عصاة المؤمنين كالذي لايؤدي الزكاة، والمتكبر، وأناس لا يكلمهم الله ولا يزكيهم ولا ينظر إليهم، وغير ذلك من أنواع العذاب.

وأناس من المؤمنين يظلهم الله في ظله، ولا يفزعون حين يفزع الناس ولا يحزنون، وغير ذلك من أنواع النعيم.

وتأتي أمة محمد ﷺ لها سيماء خاص من بين الأمم، يأتون غراً

محجلين من أثر السجود، ويردون على الحوض الخاص بالنبي عَلَيْ ويشرب منه كل مسلم متبع لهدي الرسول عَلَيْ ويذاد عنه أقوام من هذه الأمة غيروا وبدلوا.

وعندما يجتمع الخلق في الموقف العظيم يشتد عليهم البلاء يأتون إلى الأنبياء ليشفعوا لهم عند ربهم ليأتي سبحانه لفصل الحساب وتخليص الناس من كربات الموقف وأهواله، فكل من أتوه يعتذر، حتى يأتوا الرسول الخاتم على نقوم المقام المحمود، فيستأذن على ربه فيؤذن له، فيقوم بين يديه ويحمده بمحامد عظيمة يلهمه الله إياها، ثم يخر لربه ساجداً، فيأذن الله له، ويسأله ويدعوه فيستجيب الله له، فيشفع أولاً كي يأتي الحق تعالى للقضاء بين الناس، وهو المقام المحمود الذي يحمده أهل الجمع كلهم، ثم يشفع مرة أخرى في أمته.

وفي ذلك اليوم يكون الحساب والجزاء حيث يجيء الله تعالى معه الملائكة لفصل القضاء بين الخلق، ويؤتى كل عبد كتابه، فالمؤمن يأخذه باليمين ويحاسب حساباً يسيراً، والكافر يأخذ كتابه بشماله أو من وراء ظهره ويدعو ثبوراً، ويقتص في ذلك اليوم لجميع المظالم بين الخلق الإنس والجن والحيوان.

وفي ذلك اليوم ينصب الميزان لوزن أعمال العباد، وهو ميزان حقيقي لايقدر قدره إلا الله تعالى، وهو دقيق لا حيف فيه ولاتطفيف، وتوزن فيه أعمال الناس وذواتهم وصحائف أعمالهم.

ويكرم الله عبده ورسوله على في ذلك الموقف العظيم بإعطائه حوضاً واسع الأرجاء، ماؤه أبيض من اللبن وأحلى من العسل ورائحته أعبق من رائحة المسك، وكيزانه كنجوم السماء، ويأتيه الماء من نهر الكوثر الذي أعطاه الله نبيه محمد على وترد عليه أمته، ومن شرب منه لايظمأ أبداً.

ويرد عن الحوض أناس من هذه الأمة بسبب ما أحدثوه بعد النبي عن ردة عن دين الله أو بدع محدثة، أو إسراف في الفسوق والجور والظلم.

وفي ختام ذلك اليوم يحشر العباد إمّا إلى الجنة أو إلى النار، ويطلب من كل أمة أن تتبع الإله الذي كانت تعبد، فالذي كان يعبد الشمس يتبع الشمس، والذي كان يعبد الأصنام، أو فرعون وغيرها من الآلهة الباطلة تصور لهم آلهتم ثم تسير أمامهم ويتبعونها إلى أن تتساقط في النار ويتساقط من عبدها وراءها في السعير، ولايبقى بعد ذلك إلاّ المؤمنون والمنافقون الذين كانوا يعيشون مع المؤمنين في الديا، فيأتيهم الله جلّ شأنه، فيقول لهم: ما تنتظرون، فيقولون ننتظر ربنا، فيقول: هل بينكم وبينه آية تعرفونه بها؟ فيقولون: نعم، فيكشف عن ساق فيخرون له سجداً إلاّ المنافقون فلايستطيعون، ثم يتبع المؤمنون ربهم، وينصب الصراط على متن جهنم ويعطى المؤمنون أنوارهم على قدر أعمالهم، ويسيرون على الصراط على قدر هذه الأعمال، ويطفأ نور المنافقين، ويقال لهم: ارجعوا وراءكم فالتمسوا نوراً، ثم يضرب بينهم بسور له باب باطنه في الرحمة وظاهره من قبله العذاب.

والصراط هو: الجسر الذي ينصب على جهنم قنطرة إلى الجنة، وهو دحض مزلة فيه خطاطيف وكلاليب وحسك، ينتهي إليه المؤمنون بعد مفارقتهم الموقف إلى الظلمة التي دون الجسر، ويمرون منه على قدر أعمالهم كالبرق وكالريح وكالطير، ومنهم من يجري ومنهم من يمشي ومنهم من يزحف، والكلاليب تأخذ من أمرت به فمخدوش ناج، ومكدوس في النار.

ويحشر الكفار وآلهتهم التي كانوا يعبدونها إلى النار، يحشرون كقطعان الماشية وينهرون نهراً غليظاً، ويحشرون إلى النار على وجوههم وهم مغلوبون مقهورون أذلاء خائفون وجلون نادمون، وهؤلاء يلقون في النار ولايمرون على الصراط.

وعندما يذهب بالكفرة والملحدين والمشركين إلى جهنم، يبقى في عرصات القيامة أتباع الرسل المؤمنون الموحدون، وفيهم أهل الذنوب والمعاصي وفيهم أهل النفاق، وتلقى عليهم الظلمة قبل الجسر، وفي هذا

الموضع يفترق المنافقون عن المؤمنين، ويضرب بينهم بالسور ذي الباب، ولايمر على الصراط إلا المؤمنين دون غيرهم من الكفرة والمشركين والملحدين.

والورود على النار حق لا بد من وقوعه وهو على قسمين: ورود الكفار إلى النار وهو الدخول.

وورود الموحدين أي مرورهم على الصراط على ماجاء وصفه سابقاً، وينتهي الكفار والمشركون والملحدون والمنافقون إلى النار التي خلقها الله مأوى أبدياً لهؤلاء، حيث يبقون فيها أبد الآبدين، وهي مخلوقة تبقى ولاتبيد، ويقوم بأمر العذاب فيها ملائكة غلاظ شداد لايعصون الله ما أمرهم ويفعلون مايؤمرون، وعدتهم تسعة عشر ملكاً، ولايوجد نص صريح صحيح في تعيين مكان النار هل هي في الأرض أو في السماء.

والنار واسعة الأرجاء بعيدة القعر، ويدخلها أناس كثيرون ويضخم جسد الواحد منهم حتى يكون ضرسه في النار مثل جبل أحد، ومع ذلك يبقى فيها متسع وتقول: هل من مزيد، وهي ـ عياذاً بالله منها ـ دركات، متفاوتة في شدة حرها وعذابها والمنافقون في الدرك الأسفل منها، ولها سبعة أبواب، وعندما يرد الكفار تفتح أبوابها ثم تغلق عليهم فلايخرجون منها أبداً.

ووقودها الناس والحجارة والأصنام والآلهة الباطلة التي كانت تعبد من دون الله تعالى، وأهل النار خالدون فيها ولايخرج منها إلا من شاء الله إدخاله فيها من عصاة الموحدين، أمًّا الكفرة والمشركون فهم فيها خالدون، وحكم كفرة الجن كالإنس.

ودلت النصوص على كثرة من يدخل النار وقلة من يدخل الجنة، وذلك لكثرة الذين كفروا وتمردوا على أمر الله، وأكثر من يدخل النار من عصاة الموحدين النساء.

وفي النار طعام وشراب ولباس لأهلها، وهو الزقوم والحميم والغساق والقطران.

والجنة هي: الدار التي خلقها الله لأوليائه وأهل طاعته، وهي نعيم كامل دائم، يدخلها المؤمنون زمراً زمراً معززين مكرمين تستقبلهم الملائكة بالبشرى، ويشفع نبينا محمد على عند ربه في فتح باب الجنة فيشفعه الله تعالى.

وبعد أن يجتاز المؤمنون الصراط يوقفون على قنطرة بين الجنة والنار ويهذبون وينقون، ويقتص لبعضهم من بعض إذا كانت بينهم مظالم في الدنيا حتى يدخلون الجنة أطهاراً ليس لأحد عند الآخر مظلمة.

وأول من يدخل الجنة هو رسولنا محمد ﷺ، وأول الأمم أمته، وأول من من يدخل من أمته أبو بكر الصديق رضي الله عنه، وأول زمرة تدخل الجنة من هذه الأمة على صورة القمر ليلة البدر، وعددهم سبعون ألفاً أو سبعمائة ألف لايدخل أولهم حتى يدخل آخرهم، يدخلون الجنة بغير حساب، وقد أعطى الله رسوله لكل واحدٍ من السبعين ألفاً سبعين ألفاً يدخلون معهم، والفقراء يسبقون الأغنياء في الدخول إلى الجنة بأربعين خريفاً.

ويخرج الله عصاة الموحدين ممن شاء الله تعذيبهم في النار، ويدخلهم الجنة بعد أن يأذن بالشفاعة فيهم، ويسمون عند أهل الجنة بالجهنميين.

وأول من دخل الجنة من الناس قبل يوم القيامة هو أبو البشر آدم عليه الصلاة والسلام ودخلها الشهداء وغيرهم مما ثبتت به النصوص.

والجنة خالدة وأهلها خالدون فيها، والجنة لا مثيل لها ولا لنعيمها نظير فيما يعلمه أهل الدنيا، ولها ثمانية أبواب ودرجات بعضها أرفع من بعض وأعلى درجة في الجنة هي الوسيلة فيها مقام نبينا محمد على العض وأعلى درجة في الجنة هي الوسيلة فيها مقام نبينا محمد المعلى المعض وأعلى درجة في الجنة هي الوسيلة فيها مقام نبينا محمد المعلى المعض وأعلى درجة في الجنة هي الوسيلة فيها مقام نبينا محمد المعلى ا

وفي الجنة أنهار وعيون وقصور وخيام ورائحة تشم من مسيرة سبعين عاماً، وليس فيها ليل ولا نهار ولا شمس ولا قمر، بل نور يأتيهم من قبل العرش، وفيها أشجار وثمار كثيرة متنوعة، وفيها دواب وطيور وطعام وشراب وخمر وحُلَل وثياب فاخرة وفرش وخدم وأزواج وحور عين، والتسبيح والتكبير من نعيم أهل الجنة يلهمونه إلهاماً،

وأفضل مايعطونه من نعيم هو النظر إلى وجه الله تعالى.

ولايدخل الجنة إلا المؤمنون، ويرثون نصيب أهل النار في الجنة، والضعفاء أكثر أهل الجنة، والنساء في الجنة أكثر من الرجال.

وصح أن سيدا كهول أهل الجنة الصديق وعمر ـ رضي الله عنهما ـ وسيدا شبابها الحسن والحسين ـ رضي الله عنهما ـ، وسيدات نساء أهل الجنة خديجة وفاطمة ومريم وآسية بنت مزاحم امرأة فرعون.

وثبت دخول الجنة للعشرة المبشرين ولغيرهم من الصحابة، فهؤلاء يشهد لهم بأعيانهم ولكل من شهد له النص، أمَّا غيرهم ممن لم يشهد له النص من المؤمنين، فيشهد لهم على وجه العموم من غير تخصيص<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: مراجع هذه المسائل عن اليوم الآخر في:

١ ـ التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة للقرطبي بكامله.

٣ ـ فتح الباري ٢٢٣/، ٢٤٤، ٢٤٦ و ٢٨١/ و ٢/ ٣٢٥، ٣٧١، ٤٨٨ و ١١/ ٩١، ٣٦٩، ٣٧١ ـ ٣٨٤، ٣٩٩، ٤٣٧، ٤٥١، ٤٢١، ٤٣٨، ٢٦٦، ٤٦٨. ٤ ـ شرح العقيدة الطحاوية: ص ٢٠٣، ٤٥٠، ٤٤٤، ٤٧٦، ٤٨١.

<sup>•</sup> \_ لوامع الأنوار البهية ٢/١٠، ١٧، ٢٩، ٦٦، ١٦١، ١٨٦، ١٨٩.

٦ ـ الروح لابن القيم: ص ٤٩، ٥٠، ٥٠.

 $<sup>\</sup>Lambda$  ـ اليوم الآخر 1 ـ القيامة الصغرى ج  $\Upsilon$  ـ القيامة الكبرى ج  $\Upsilon$  الجنة والنار، كلها لعم الأشقر.

٩ ـ عقيدة أهل السنة والجماعة لابن عثيمين: ص ٢٦ ـ ٣١.

١٠ ـ شرح أصول الإيمان لابن عثيمين: ص ٤٠ ـ ٥٣.

١١ \_ معارج القبول لحافظ الحكمي ٢/ ٨٢ \_ ٢٦٥.

١٢ ـ الإيمان لمحمد نعيم ياسين: ص ٩٤ ـ ١٥٦.

١٣ ـ البداية والنهاية ١٨٧/١٣ ـ ١٩٢.

اللهم إني أسألك الجنة وما قرب إليها من قول وعمل واعتقاد، وأعوذ بك من النار وما قرب إليها من قول وعمل واعتقاد.

هذا ما ثبتت به النصوص عن هذا الركن العظيم، فمن أنكر ذلك أو شك فيه فقد انحرف عن جادة الحق وتقحم في الجهل والضلال، وارتكس في الباطل.

هذه العقيدة القطعية الثابتة الصحيحة التي يعتقدها أهل الإسلام، نجد أن أتباع الحداثة قد كذبوها وخالفوها وأنكروها إمّا بالكلية كما هو حال أكثرهم، وإمّا في بعضها، والتكذيب ببعض كالتكذيب بالكل، وإمّا بالشك والارتياب في حصولها، والشك تكذيب ومناقضة لليقين الواجب.

ونجد في منثور أقوالهم، وأصول عقائدهم «الحداثة» الجحد الصريح ونفي البعث، والسخرية بالنصوص الشرعية والعقائد اليقينية المتضمنة لإثبات اليوم الآخر وما وراءه.

وهم في هذا كله ينطلقون من أصولهم المادية الإلحادية، التي بنوا عليها أسس فكرتهم ومنطلق توجههم، ووجهة إبداعهم، فلم يتجاوزوا حدود أقوال الدهرية القدماء بل قالوا بقولهم في أبدية الدنيا والدهر، وكرروا مضامين عقائدهم، وبعضهم قال بتناسخ الأرواح، فهم - إذن - لم يتجاوزوا الأسس الإبليسية التي أضل بها من قبلهم، وإن توغلوا في ذلك ونوعوا العبارات، واستخدموا أساليب الأدب واللغة، ولغة الفن والصحافة والإعلام، وخادعوا بالادعاءات العلمية والمزاعم العقلية، وغير ذلك من الأساليب الحداثية المشهورة.

وإذا نظرنا إلى أقوال هؤلاء الجاحدين للبعث أو المشككين فيه فإننا نجدهم عدة أضرب:

الأول: الجاحدون الملحدون، فهؤلاء أنكروا وجود الخالق تعالى، وتبعوا أقوال الفلاسفة الدهريين الطبائعيين الماديين، ومن هؤلاء الشيوعيون والوجوديون.

فهم ينكرون أصلاً صدور الخلق عن خالق، منكرون للنشأة الأولى والثانية ومنكرون في البداية وجود الخالق سبحانه وتعالى.

ولايحسن مناقشة هؤلاء في أمر اليوم الآخر وما وراء البعث والمعاد والغيبيات، بل يناقشون في وجود الخالق ـ سبحانه ـ ووحدانيته أولاً، ثم يأتي إثبات المعاد بعد ذلك؛ لأن الإيمان باليوم الآخر والغيبيات فرع عن الإيمان بالله تعالى.

الثاني: الذين يعترفون بوجود الخالق، ولكنهم يكذبون بالبعث والمعاد والنشور والآخرة.

والمنطق الجاهلي نفسه يردده المنحرفون المحدثون، حيث يدعون أنهم يؤمنون بالله، ولكنهم يزعمون أن الله تعالى عاجز عن إحيائهم بعد إماتتهم وبعثهم بعد فناء أجسادهم.

وهذا القسم هو الذي ضرب الله لهم الأمثال، وساق لهم الحجج والبراهين لبيان قدرته على البعث والنشور، وأنه سبحانه لايعجزه شيء، وفي مضمون ذلك رد على سائر المكذبين والجاحدين والمنحرفين.

الثالث: الذين يؤمنون بالمعاد على غير الصفة التي جاء بها الشرائع وتحدث بها الوحي، فهم يحرفون الكلم عن مواضعه، ويؤلون الحق بتأويلات باطلة فاسدة خاطئة، ويزعمون أنهم مهتدون.

<sup>(</sup>١) الآية ٢٥ من سورة لقمان.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ـ ٦٧ ـ ٦٨ من سورة النمل.

وهذا الصنف هو أخبث الأصناف وأشدها ضرراً؛ لأنهم يتلبسون بالدين، ويستخدمون آلته في محاولة هدمه وتخريبه، تحت مسميات التحرر الفكري، والمسايرة للعصر، والنظرة التنويرية للنصوص، والتجديد للفهم وتجاوز العقليات الجامدة والتفسيرات السلفية الثابتة، وتقريب الإسلام من روح العصر، وعقلنة الدين وعلمنة الشريعة، إلى آخر دعاوى الأدعياء الذين يصدق عليهم قول الله تعالى: ﴿هُمُ الْعَدُوهُمُ قَانَلَهُمُ اللَّهُ أَنَّ لَكُونَ ﴾ (١).

وللمتأمل في أصحاب الضلالات المعاصرين وماهم فيه من تخبط وتيه، أوسع المدى في تفسير ظواهر هذا التخبط، وتحليل أسبابه، وكشف دواعية، من خلال التأمل في نصوص الوحي العظيم الذي لايأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه.

لقد كان كفار مكة وغيرهم يمرون على (قرية قوم لوط وهي سدوم التي أهلكها الله بقلبها وبإمطارها بحجارة من سجيل، كما قال تعالى: ﴿وَأَمَطَرَنَا عَلَيْهِم مَطَرًا فَسَاءَ مَطَرُ ٱلْمُنذَدِينَ ﴿ وَأَمَطَرَنَا عَلَيْهِم مَطَرًا فَسَاءَ مَطَرُ ٱلْمُنذَدِينَ ﴿ وَالَى اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>١) الآية ٤ من سورة المنافقون.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٠ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٧٣ من سورة الشعراء.

<sup>(</sup>٤) الآيتان ١٣٧ ـ ١٣٨ من سورة الصافات.

مُقِيمٍ ﴿ الله عنه من الأنسان بلداً كاملاً وقد دمره الله، وهو يمر عليه يرونها، وكيف لايرى الإنسان بلداً كاملاً وقد دمره الله، وهو يمر عليه ذهاباً وإياباً غدوة وعشية؟ ولكنهم لم يستنتجوا من رؤيتهم لها العبرة التي ينبغي أن تستخلص؛ لأن تصورهم وعقيدتهم المبنية على جحد الآخرة والبعث تمنعهم من الاستنتاج الصحيح وتصدهم عن العبرة الواجبة، وتقف بهم عقولهم الضعيفة الكليلة عند حدود الظاهر والرؤية الحسية البهيمية، كما أخبر الله عنهم: ﴿ يَعْلَمُونَ ظُلِهِرًا مِّنَ ٱلْمَيْوَةِ ٱلدُّنِيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ هُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ الْمَيْوَةِ الدَّنِيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ اللهُ عَنهم:

والمثقفون في الغرب كله بشقيه ـ إلا قلة قليلة منهم ـ مأخوذون بهذه النظرة ومنجذبون إليهما ودائرون في فلكها، وكذلك الذين ساروا على نهجهم من تلامذتهم المستغربين من أبناء المسلمين، وإن كانوا على درجات متفاوتة في اعتناقهم لهذه الفلسفة المادية الإلحادية، ولكنهم في الجملة لايخرجون عن هذا الإطار.

ومن أكبر الأمثلة على ذلك مانجده في أدبياتهم التي يطلق عليها اسم «الحداثة» والتي تعتبر عندهم ـ وهي كذلك في الواقع ـ تعبيراً أدبياً عن العلمانية، وواجهة ثقافية لها.

وتظهر معالم هذا الانحراف في جحدهم لليوم الآخر وماوراءه، واعتبار الموت فناءً مطلقاً لا حياة بعده ولابعث ولا نشور، والقول بأبدية الدنيا إمّا على طريقة الدهريين، وإمّا باعتقاد تناسخ الأرواح، وفي تضاعيف ذلك سخرية باليوم الآخر ومايحصل فيه، وهنا أورد بعض الشواهد على هذه الأمور من كلامهم:

<sup>(</sup>١) الآية ٧٦ من سورة الحجر.

<sup>(</sup>٢) الآية ٧٩ من سورة الحجر.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ٥/١٥٣.

<sup>(</sup>٤) الآية ٧ من سورة الروم.

## أولاً: في جحدهم لليوم الآخر وما وراءه، ونفي البعث، واعتبار موت الإنسان فناءً لا شيء بعده.

ويتضمن جحدهم لليوم الآخر، جحد كل الحقائق الثابتة التي تكون في الاحتضار والموت ومابعده حتى البعث والحشر والوزن والصراط والجنة والنار، وكل مايكون مع ذلك من أمور مما ثبت صحتها، وهم بذلك لا يعدون عقائدهم المبنية على الضلال والفساد الإلحادي الكفري الذي هو أساس كل انحرافاتهم وقاعدة كل خرافاتهم.

فها هو زعيم الحداثة العربية النصيري علي أحمد سعيد المعروف بالاسم الوثني «أدونيس» يقرر من خلال شرحه لأقوال جبران خليل جبران أن الله تعالى والأنبياء والفضيلة ليست سوى ألفاظ رتبتها الأجيال الغابرة، وهي قائمة بقوة الاستمرار لا بقوة الحقيقية (١)، وهو بهذا الزعم يؤسس اختلاقه لينفي المعاد والبعث.

وهكذا يصادر الملاحدة الحقائق واليقينيات المؤيدة بالدليل بمجرد الدعاوى العرية من أي برهان إلا محض التحكم والادعاء والاستمساك بآراء أسلافهم من الكفار والمشككين، إن التمسك بالماضي الكفري الإلحادي، والتعبد له عبودية عمياء أحد سمات هذا المنهج الذي يدعي التقدم والتطور والتحديث ومقاومة التقليد، لقد اعتبروا التمسك بالتقاليد موتاً والتحرر منها مقدمة ضرورية للتحرر (٢).

ولكنهم لم يتحرروا من تقليد أقدم الكفار من قوم نوح ـ عليه السلام ـ حتى كفار مكة، بل رددوا أقوالهم، وكرروا دعاواهم، ولكن بلباس عصري وبطريقة جديدة، أمّا المضمون والمحتوى فواحد لم يتغير، ومن أراد أن يستوضح هذه الحقيقة فعليه أن يقرأ أوصاف الكافرين والمشركين والمنافقين وأقوالهم التي جاءت في القرآن العظيم، ثم يقارن بينها وبين أقوال الكافرين المعاصرين، سوف يجد أنهم من حيث الفكرة والعقيدة والمحتوى في إطار

<sup>(</sup>١) انظر: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ٣/ ١٨٧.

واحد وإن تغيرت العبارات وتنوعت الأشكال وتعددت الأساليب، وهذا مصداق المقولة المشهورة «الكفر ملة واحدة».

وفي مجال تقرير أدونيس لعقائده الحداثية الكفرية يطرح أوهامه الإلحادية على أساس أنها مقررات ثابتة قطعية، ومن ذلك أنه في معرض حديثه عن مايسميه التخلف العربي، وعيوب المجتمع العربي، جعل من علامات وأسباب التخلف عندهم: إيمانهم بالآخرة، وذلك في قوله: (ويبدو كأن المجتمع العربي لايتغير، بل يتراكم، كأنه مجتمع الثبات لا التغير: يؤمن بالأبدية لا بالزمان، وبالآخرة لا بالدنيا)(۱).

ومع كون القضية على عكس مايدعيه هذا الباطني الحداثي فإن العرب لم يكن لهم أي شأن بين الأمم إلا بعد أن جاء الإسلام، ولم يتحقق لهم ماتحقق من حضارة ونصر وفتح وسيادة على الدنيا إلا لما آمنوا بالله تعالى وباليوم الآخر، ولم ينحدروا ويهبطوا وتتلاشى قوتهم وتذهب هيبتهم إلا عندما قل إيمانهم بالله وضعف يقينهم باليوم الآخر، واستسلموا للدنيا يرتعون ويتنافسون فيها كما تنافس فيها الذين أهلكهم الله من قبل فوقع بهم ما وقع.

وفي ربط بين هذه الدعاوى الإلحادية والشعر الحديث يأبى أدونيس ـ كعادته ـ إلا أن يجعل الزائف حقيقة والحقيقة زيفاً، والحسن قبيحاً والقبيح حسناً، ويتلاعب بعقول أتباعه، وذلك في سياق تبريره ودفاعه عن غموض الشعر الحديث، والذي هو في الحقيقة لون من ألوان الغموض الباطني كما سبق بيانه وتأكيده بالشواهد من أقوال أدونيس وغيره.

يقول أدونيس: (كان الشاعر العربي القديم يعيش في عالم واضح منظم: كل شيء فيه مفسر، محدد، بدءاً من كيفية غسل اليدين والقدمين وانتهاءاً بما سيحدث للإنسان في الآخرة، وكان هذا العالم يقوم على حقائق مطلقة نهائية وعلى إيمان راسخ بها، كانت بنيته عقلية \_ ذهنية، لا نفسية \_ انفعالية، بل كان العالم النفسي الحميم، مكبوتاً مقموعاً، لهذا كان الشاعر

<sup>(</sup>١) زمن الشعر: ص ٦٧.

يصدر عن أفكار ومعان جاهزة، كان بتعبير آخر: ينقل معاني موجودة قبله: يفسرها وينوع عليها...)(١).

وهكذا يقرر أدونيس باطنيته المضادة للوضوح والعقل والنظام بأسلوب ماكر ملتو، في خليط من الحداثة الدهرية والباطنية الإلحادية.

وما يعيبه أدونيس من وضوح ويقين وتحديد هو ما يكرره الحداثيون الصغار من الأتباع المحاكين لأدونيس وأساتذته، ومرادهم بكل ذلك نقد الإسلام القائم على هذه الحقائق الجلية والمعاني اليقينية الثابتة، وهو ما صرح به أدونيس في هذا النص وفي غيره، وهو ما يحوم حوله الحداثيون الذين لايستطيعون التصريح بمثلما صرح به أدونيس، فيغمغمون ويلوحون!!.

أمًّا نقد أدونيس للوضوح والحقائق المطلقة والأفكار الجاهزة، والتي يعنى بها الإسلام وقضاياه التي ضرب لها مثالاً بغسل اليدين والقدمين إشارة إلى الوضوء وبالإيمان بما سيحدث في الآخرة، هذا النقد الهادم الذي يصبه وسواساً في قلوب أذياله المنبهرين ليس تهمه أو إدانة يجب دفعها عن الإسلام، إذ الإسلام حقائق ثابتة ويقينيات قاطعة وثوابت صحيحة.

أمًّا الحداثة والإلحاد والعلمنة التي يسعى أدونيس وأضرابه في سبيلها المظلم فليست سوى أفكار جاهزة آتية من صقيع الوثنية الغربية، التقطتها العقول الاسفنجية، فنضحت منها روائح العفن المادي الذي تشربته.

وقوله بأن الشاعر القديم: (يصدر عن أفكار ومعان جاهزة،... ينقل معاني موجودة قبله يفسرها، وينوع عليها) (٢). هذا القول ينطبق على الحداثيين بصورة واضحة جلية، فإن الناظر في كتبهم ونتاجهم ومذاهبهم وأفكارهم، يجد أنهم في أحسن أحوالهم لينكرون هذه الحقيقة بل يفتخرون عن الأفكار والمذاهب الغربية، بل وهم لاينكرون هذه الحقيقة بل يفتخرون بها.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣/ ٢٧٧.

وهنا يصدق على أدونيس والحداثيين قول العرب: (رمتني بدائها وانسلت)(١).

والمقصود أن الرؤية الحداثية تقوم على جحد الدين والفضيلة والدفاع عن الإلحاد والرذيلة، وتتبنى جهالاتها، ومن العجيب أنهم يجعلون ذلك نظرة عقلية ونزعة إنسانية طبيعية ومقولة علمية، تقوم على تقليد الإلحاد الغربي، كما وصف محمد جمال باروت في قوله: (تصبح الحداثة في هذا السياق وبما هي «نظرة إلى الوجود» أو «عقلية» حسب تعابير الخال، «ابيستمياً» أو نظاماً معرفياً يجد مرجعه في «النزعة الإنسانية الطبيعية» أو «العلمية» على حد تعبير هنترميد، ويوجز «لامونت» هذه النزعة: «بأن الإنسان لايحيا إلا حياة واحدة. . ولايحتاج إلى ضمان أو دعامة من مصادر عالية على الطبيعية، وأن العالي على الطبيعية الذي يتصور عادة في النزعة الإنسانية تسعى على الدوام إلى تفكير الناس بأن مقرهم الوحيد هو النزعة الإنسانية تسعى على الدوام إلى تفكير الناس بأن مقرهم الوحيد هو هذه الحياة الدنيا، فلا جدوى من بحثنا في غيرها عن السعادة وتحقيق الذات، إذ ليس ثمة مكان غيرها نقصده، ولابد لنا نحن البشر من أن نجد مصيرنا وأرضنا الموعودة في عالمنا هذا الذي نعيش فيه، وإلا فلن نجدهما على الإطلاق» (٢).

بهذا المعنى فإن «المجتمع الحديث» الذي يعنيه الخال هو المجتمع الذي يقوم على «النظرة الإنسانية الطبيعية» التي تؤدي إلى مجتمع قائم على نظرة حديثة للحياة على العلم والتكنولوجيا»(٣) على حد تعبير الخال... ويعبر الخال عن هذه الإشكالية بقوله: «وإذا فقد الإنسان سنداً له في نظام

<sup>(</sup>١) مجمع الأمثال ٢/٢٣.

<sup>(</sup>٢) نقل باروت هذا النص من كتاب الفلسفة أنواعها ومشكلاتها لفؤاد زكريا، الطبعة الثانية: ص ٤٠٢ ـ ٤٠٣.

 <sup>(</sup>٣) نقل باروت هذا النص من مقال ليوسف الخال بعنوان «نحو أدب عربي حديث» في مجلة أدب، المجلد الثاني، العدد الأول شتاء ١٩٦٣م: ص ٨.

"إلهي" أبدي، يرئسه (١) إله عادل رحيم يحميه ويكافئه هنا أو في السموات، وجد نفسه أمام نظام من صنع يديه لا استئناف لأحكامه إلى سلطة علما»(٢).

وبذلك يصبح الإنسان مصدر القيم لا الآلهة على حد تعبير أدونيس، من هنا يخوض الإنسان «صراعاً روحياً مع الفراغ»<sup>(٣)</sup> إذ يؤدي «المجتمع الحديث»<sup>(٤)</sup> إلى «التبعثر والتمرد والرفض والحيرة والقلق وما إلى ذلك مما يطبع عصرنا الحاضر»<sup>(٥)</sup>.

ومن هنا يحل الشعر مكان الدين، ويصبح «ميتافيزيقيا» المجتمع الحديث، حيث يلعب الشاعر «دور الآلهة التي اختفت» على حد تعبير خالدة سعيد «يزيح كابوس الآلهة والنظام»(٢)(٧).

هذا النص الحداثي يجسد بوضوح الصورة الحقيقية للمعتقد الحداثي القائم على أمشاج من الإلحاد والدهرية والكفر والزندقة وتأليه الإنسان والطبيعة، ويحتوي على شهادة دامغة ضد الذين يشهدون بالباطل ويدافعون عن الحداثة وأصحابها، ويجادلون عن الذين يختانون أنفسهم.

وليست هذه عقائد الخال وأدونيس وخالدة سعيد وباروت فحسب، بل يشترك معهم في هذا المستنقع الإلحادي جملة كبيرة من شعراء ونقاد وكتاب الحداثة العربية، ومن لم يشاركهم في هذه الصراحة الكفرية لا يكاد يسلم من رذاذ مضمون هذا الاعتقاد الإلحادي، بالجحد والإنكار أو بالشك والريب.

<sup>(</sup>١) هكذا والصواب: يرأسه.

<sup>(</sup>٢) نقله عن المصدر السابق: ص ٩.

<sup>(</sup>٣) (٤) (٥) كل هذه الأقوال ليوسف الخال نقلها باروت عن المصدر السابق ذكره: ص ٩.

<sup>(</sup>٦) نقل باروت هذا النص عن خالدة سعيد من البحث عن الجذور، إصدار دار مجلة شعر \_ بيروت ١٩٦٠ م/ ١٣٧٩ ه: ص ٩.

<sup>(</sup>۷) قضایا وشهادات ۲ صیف ۱۹۹۰ م/۱۶۱۰ هـ: ص ۲۰۸ ـ ۲۰۹ من مقال طویل لمحمد جمال باروت بعنوان «تجربة الحداثة ومفهومها فی مجلة شعر».

إن «العلمانية» في حقيقة معناها تعني «الدنيوية» أو «اللادينية» وجوهرها تأليه الإنسان والدنيا وجحد حق الله تعالى في الحكم والطاعة، وهذا المعنى هو جوهر ما عناه باروت في النص السابق، وإن كان أولئك صرحوا بدهريتهم وإلحادهم وبعض العلمانيين لمحوا ولم يصرحوا.

وهؤلاء وهؤلاء يصدق عليهم قول الله ـ جلَّ وعلا ـ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُوا بِالْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَالْمَاأَثُولُ بِهَا وَالَّذِينَ هُمُّ عَنْ ءَايَلِنَا غَفِلُونُ ﴿ يَكُونُ اللَّهِ الْمُؤْتُونُ ﴿ يَكُونُهُمُ النَّارُ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ (٢).

وعلى كل حال فليست الحداثة بمدارسها العديدة ولافتاتها المتنوعة إلا صورة من صور الكفر القديم في ثوب جديد وبعبارات حديثة، والأغرب والأعجب في شأنها أنها وهي في أسفل دركات التخلف والجهل والضلال يسميها أصحابها «نزعة إنسانية» و«نظرة علمية عقلية» و«نظاماً معرفياً» إلى آخر هذه الألقاب الجوفاء المفخمة، التي إن دلت على شيء فإنما تدل على إفلاس أصحابها من الحقائق والبراهين، وانتفاخهم بأورام الدعاوى الكاذبة.

<sup>(</sup>١) الآيات ٧٣ ـ ٧٧ من سورة مريم.

<sup>(</sup>۲) الآيتان ۷ ـ ۸ من سورة يونس.

وهم في محاولاتهم البائسة في هدم دين الله والنيل منه والتهكم به والسخرية منه، كما قال الشاعر:

(وقال السهى للشمس أنت ضئيلة وطاولت الأرض السماء سفاهةً

وقال الدجى للصبح لونك حائل وفاخرت الشهب الحصى والجنادل)(١)

وشواهد سفاهتهم الاعتقادية في جحد الآخرة واعتقاد عبثية الحياة كثيرة، منها قول محمود المسعدي صاحب رواية «حدث أبو هريرة قال» والتي يعدونها من روائع الحداثة، ففي حديثه عن العلوم والأبدية والحياة الآخرة يقول: (ما حيلة العلوم كل العلوم؟ يمكنها زعزعة ركائز الكون العملاقة وتحديد نظمها، ولكن متى صار تحديد كل هذه القواعد الكونية التي نلم بها، نعود للسؤال الأول: ما مصدرها؟ ومن سنها؟ يمكننا تفكيك أوصالها كما يفكك الطفل لعبته، ويعجز عن شرح كيفية عملها لنطلق في بحثنا من البداية، هل يعي الفكر البشري مفهوم «الأبدية»؟ أي اللابداية واللانهاية واللامحدود، فوعينا الحسي يفترض بداية ونهاية لكل شيء فقد نسلم بالديمومة لكن ليس باللانهاية غير المبررة، فتبلغ الماورائي أي مايتجاوز إدراكنا المادي، من هنا الحاجة لتفسير واضح، كالتفسير الديني الذي يوفر للإنسان تفهما إيمانياً وليس عقلانياً لما يعرف «بالباقية» مابعد الحياة) (٢٠).

هذا النص محشو باللغو الفارغ، والتأرجح في أوله بين الشك والجحود، والواصل في الأخير إلى حضيض إنكار اليوم الآخر والحياة الأخروية، ومن يعرف عقائد المسلمين، يستيقن أن هذا القول لايمكن أن يصدر من قلب فيه إيمان بالله واليوم الآخر، فاعتبار العلوم الركيزة الأساسية لتفسير كل شيء وهدم كل شيء، نوع من أنواع التأليه للحياة الدنيا، وشعبة من شعب المذهب الطبائعي القديم، واعتبار أن حقائق الدين عن اليوم الآخر

<sup>(</sup>١) بيتان من قصيدة لأبي العلاء المعري في سقط الزند: ص ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) رأيهم في الإسلام: ص ١٦٢.

تعطي تفسيراً إيمانياً لا عقلياً مثال من أمثلة الدعاوى والشتائم الحداثية العلمانية العربية العرية من الدليل والبرهان، والمفتقرة إلى الحجة، والعقل بل والمناقضة لكل ذلك، إذ في أدلة العقل والحس والشرع من إثبات المعاد مالايستطيع معه الشاك المعاند رداً.

أمًّا التهمة المادية الإلحادية التي يرددها الدهريون الجدد في أن الدين مناقض للعقل، فهي تهمة طالما رددوها، وحجروا عقولهم وقلوبهم عن النظر في نقيضها، وأغلقوا على أنفسهم منافذ النظر أو التأمل في البراهين المعاكسة لما يعتقدون، في الوقت الذي يزعمون فيه الانفتاح وسماع الرأي والرأي الآخر!!، ولكنهم في واقع الأمر أشد الناس تحجراً على المقولات المادية التي اعتنقوها، وأكثر البشر انغلاقاً في الأطر المادية التي أحاطوا أنفسهم بها، إلى حد أنهم إذا رأوا الدليل الساطع والبرهان القاطع الذي ينقض عليهم أوهام مادياتهم صدوا عنه وأعرضوا، وتجاوزه بإغفاله أو السخرية به، ولو كانوا أصحاب «عقلانية» كما يدعون، لسمعوا نداء العقل والتفتوا إلى الدليل، وانتبهوا للبرهان، ولكنهم في غيهم يعمهون، وعلى آثار أسلافهم من الدهريين يسيرون.

أمًّا الحداثي المحترق جابر عصفور فإنه يتحدث عن الموقف المضاد للحداثة في كتاب الأخ الشيخ عوض القرني ومقدمته التي كتبها سماحة العلامة الشيخ عبدالعزيز بن باز، ويصف ذلك بأنه خطاب إرهابي قمعي تسلطي ينبني على (الثقافة التي يغلب عليها الاتباع والتقليد، وبنية المجتمع يغلب عليه الخوف والإذعان، وذلك في متوالية تؤجج عمليات التناص يغلب عليه الخوف والإذعان، وذلك في متوالية تؤجج عمليات التناص الديني السياسي الاجتماعي في لا وعي المتلقي، حيث تتجاوب المخزونات اللاشعورية الملازمة لسلطة الدولة الإرهابية وأجهزتها القمعية وعنفها اللاإنساني، والمخزونات المصاحبة للقيم الدينية، حيث الخوف من عذاب القبر والرعب من نار الآخرة...)(١).

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ٢٠٤.

وإذا تأملنا الخطاب الحداثي العلماني، والممارسات السلطوية العلمانية وجدناها تقوم على أبشع أنواع القمع والتسلط والإرهاب، وما احتكار الصحف العلمانية والمنابر الإعلامية الحداثية واحتجارها الكتابة والتعليق والتعقيبات على من لايوافق معتقداتهم إلا أحد الأدلة الكثيرة على التعصب العلماني.

أمًّا ممارسات القمع والتسلط والإرهاب الذي تقوم به الدول العلمانية ضد دعاة الإسلام وعلمائه فهي أشهر من أن تذكر، ونراها اليوم تتصاعد بشدة وعنف لم يسبق له مثيل، وتتزايد أدوات القمع تزايداً يذكرنا ـ نحن معشر المسلمين ـ بمحاكم التفتيش، يضارع ذلك ويقويه الكتابات والندوات المؤيدة لهذا القمع، والمعاضدة لهذه الممارسات القبيحة، التي تسعى لاجتثاث الإسلام وأهله، في حملات أبشع وأشنع من الحملات الصليبية، ومع ذلك فإنهم يدعون الحرية والحوار والديموقراطية والتسامح!! وشاهدهم في كل ذلك ما في الزنازين والمعتقلات العلمانية وما في الكتب والمجلأت الحداثية!!.

أمًا حديثه عن الآخرة وعذاب القبر وجعلها أساساً للتسلط الإرهابي والتخلف العقلي وتسميتها مخزونات مصاحبة للقيم الدينية، فهو دليل على عمق الانحراف الاعتقادي عند قائل هذا القول، والذي لايتورع أن يقول بأن وصف الحداثة والحداثين بالكفر تقوم على تخييل إرهابي (١).

فماذا يريد هؤلاء؟ يجحدون وجود الله تعالى، أو يجحدون ألوهيته، أو حقه في العبادة والطاعة ومنها الحكم بما أنزل الله، أو يشككون في المعاد والغيبيات ويجعلون الإيمان بها تخلفاً ومخزوناً للخوف والإرهاب، ثم يريدون بعد ذلك أن لايوصفوا بما يستحقون!!.

﴿ وَمَنْ أَظْلَامُ مِثَنِ ٱقْنَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كُذَّبَ بِنَايَتِهِ ۚ إِنَّهُ لَا يُقَلِحُ ٱلظَّالِمُونَ ۗ ﴿ وَمَنْ أَظْلَامُ مَا لَا يَعْرُفُوا اللَّهِ مَا يَوْمَ خَشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشَرِّكُواْ أَيْنَ شُرِّكَا وَكُمُ ٱلَّذِينَ كُنتُمْ زَعْمُونَ ۗ ﴿ الظَّالِمُونَ اللَّهِ وَنَا اللَّهِ مَا مَا لَا يَعْمُونَ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُو

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٢٠٤.

ثُمَّ لَرَ تَكُن فِتْنَكُهُمْ إِلَآ أَن قَالُواْ وَاللَّهِ رَبِنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴿ النَّا كَنْكُ كَذَبُواْ عَلَىٰ النَّاسِ النَّارِ كَيْفَ كَذَبُواْ عَلَىٰ الْمُسْبِهِمُّ وَمَسَلَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴿ إِنَّ ﴾ (١٠).

إن عقولهم المظلمة تظل دائماً في حالة من الجهالة المتراكمة، التي لاتتوقف حتى تنضح بهذه الأقوال المستندة على مجرد جحد والريب والدعوى، في دائرة إلحادية أحاطوا أنفسهم وانطلقوا من خلالها مجادلين بالباطل ليدحضوا به الحق، ومنافحين عن الجهل ليدافعوا به الدليل.

إن هذه الرثاثة الحداثية داء استولى على أذهان هؤلاء وتسلط على عقولهم، فنتج منها ما نتج من ضحالة ورجعية وتخلف جاهلي، إنه نمط امتدادي للكفر القديم والجاهلية السحيقة.

يعبر أحدهم عن سخطه على التعليم والتأليف في بلاد المسلمين الذي قام في مجمله على الإيمان بالله واليوم الآخر، فيقول:

(خدعتنا مقاعدنا المدرسية

لم تعد النار ناراً وتلك الجنان جناناً

سوى في الكتب...). ثم يقول:

(سأدخل مع روحي الآن حرب

وألقى بها في مهب الذنوب

المعدة للصالحين هناك...

سأحيا ذنوبي هنا كلها)(٢).

أمًا أدونيس فإنه إضافة إلى تنظيراته الإلحادية السابقة أضاف جحده الصريح لليوم الآخر، كل ذلك في إبداعاته الحداثية الرثة المسماة شعراً!!

<sup>(</sup>١) الآيات ٢١ ـ ٢٤ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) مجلة الناقد، العدد ٨ فبراير ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٣٥ من مقطوعة بعنوان قصيدتان للحداثي الفلسطيني إبراهيم نصر الله.

والذي أضحى بسببها عند الإمعات نموذجاً عالياً للمضاهاة والتقليد، يقول أدونيس في حوار بين الجندي والأصوات والصدى:

(الجندي: (متمتماً) ما المصير؟

صوت: عميقاً مديداً يبدو كأنه صدى)

شلل طِزح يطير

الجندي (وهو يضرب الحصى بقدمه اليمني)

ما الإله؟

الصوت والصدى معاً: كل ما كان سواه

الجندي: (متطلعاً إلى فوق)

ما المغيب

الصوت والصدى معاً: حاضر بالظن، بالخوف يُطّيب)(١).

وفي موضع آخر يقول معبراً عن عقيدته في جحد اليوم الآخر:

(والساعة التي يقال أنها آتية توقفت)<sup>(٢)</sup>.

وأصرح من هذا قوله:

(اهتف لا جنة لاسقوط بعدى

وأمحو لغة الخطيئة)<sup>(٣)</sup>.

أمًّا البياتي فإنه يعبر عن الموت بالليل الأبدي الذي يعني الفناء المطلق حسب عقائده الماركسية، فيقول:

(لن أهزم حتى آخر بيت أكتبه، فلنشرب في قبة هذا الليل

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/١٨٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٢٤٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/ ٢٨٩.

الز رقاء

حتى يدركنا الليل الأبدي ونغفو في بطن الغبراء)(١).

ويشرح في كتابه «تجربتي الشعرية» قضية البعث في الأدب العراقي القديم، ويقصد به ـ حسب قوله ـ: «تموز إله الخضرة» ثم يتحدث عن عقائد قدماء المصريين، ويستطرد في وثنيات جاهلية مستمداً منها الرموز الإحيائية والحداثية (٢)، بعيداً عن أي إشارة للبعث في المفهوم الحق.

وهو اتجاه يجب الانتباه له، وعدم الاغترار بلفظ «البعث» الذي يطلقونه، فإنهم لايريدون به سوى هذه المعاني الوثنية الكفرية.

أمًّا نازك الملائكة فإنها تعبر عن شكها في البعث بتقريرها أنه ليس هناك إلا الفناء وأنه لا حياة خالدة بعد الموت، وذلك في قولها:

(قالوا الخلود:

ووجدته ظلاً تمطى في برود

فوق المدافن حيث تنكمش الحياة

ووجدته لفظأ على بعض الشفاه

غنته وهي تنوح ماضيها وتنزله اللحود

غنته وهي تموت... يا للإزدراء!

قالوا الخلود، ولم أجد إلاّ الفناء)<sup>(٣)</sup>.

أمًا صلاح عبدالصبور فإنه يعبر عن عقيدته في هذه القضية العظيمة بقوله:

## (وقيل لكم:

<sup>(</sup>١) ديوان البياتي ٢/٤١٥.

<sup>(</sup>۲) تجربتی الشعریة: ص ۵۶ ـ ۵۹.

<sup>(</sup>٣) ديوان نازك الملائكة ٢/ ٨٧.

بأن حياتكم جسر، وأن بقاءكم مسطور خطى تخطى بميقات إلى دار ببابين نطوف بها كومض شعاعة العين وأن العاقل المبرور من يحيا بلا زاد يجمع زاد راحلته لأن وراء هذه الدار فيما قد رواه الناس شطوطاً طاميات موجها ديجور

لأن وراء هذه الدار فيما قد رواه الناس شطوطاً طاميات موجها ديجور ولولا سيف نور شق ظلماها وملاح على مركب يقول لمن أحث الخطو في دهليزها أدكب!

ولولا ومض مصباح يلوح لمقلة الملاح لضل الركب في التيه سنين مئين

أقول لكم بأن الزيف قد يقتات بالفطنة، وسقط القول قد يعلو بأجنحة من الترديد)(١).

فهو يناقش قضية المعاد والبعث بنفس الشاك المرتاب، وذلك حين يطرحها أول مرة على أساس أنها مجرد قول «قيل لكم» وأن حقيقة الدار الآخرة ليس سوى قولي «قد رواه الناس»، ثم ينتقل بعد هذا الشك الجاحد إلى إنكار صريح حين يطرح رأيه على أساس أن قضية البعث محض زيف ومجرد قول ساقط ارتفع بسبب ترديد الناس له من قديم.

وهكذا يوجز صلاح عقيدته النافية للبعث في هذا القول العظيم

<sup>(</sup>١) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ١٦٧ ـ ١٦٨ وله قول مرتاب في البعث في ص ٦١.

## ﴿ كَبُرَتَ كَلِمَةً تَغْرُجُ مِنْ أَفْرَهِمِهُمْ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ﴾ (١).

وغير بعيد عن هذه المعاني الجاحدة ما كتبه سعدي يوسف في مطلع مقطع بعنوان «منزل المسرات» جاعلاً القول في وسط مستطيل يدل على احتفائه وغايته الشديدة به، وهو قول نقله عن ملحمة جلجامش المبنية على أسطورة آشورية بابلية (٢)، كتب سعدي:

(آه لقد غدا صاحبي الذي أحببت تراباً

وأنا سأضطجع مثله

فلا أقوم أبد الآبدين) (٣).

ولا غرو أن من اتخذ الوثنية ورموزها وملاجمها دليلاً فسوف تقوده إلى جثث العقائد الجاهلية، وفي هذا القول مصداق ما سبق ذكره من أن القوم ليسوا إلا نسخة معاصرة من الجاهليات الأولى البائدة، ومن أعظم القضايا التي واجهت الإسلام من أول عهده وحتى اليوم قضية الألوهية والنبوة والمعاد، وها نحن نرى كيف يجتر الحداثيون المقولات المنحطة لأسلافهم من الكفار الملحدين في نفي البعث، والقول بالعدم المطلق والفناء الدائم الذي لا حياة بعده، من نحو قول أمل دنقل:

(لا شيء إلا توابيب لا شيء

إلا المبادلة الخائبة

جثث تتراكم في الضفة الساكنة...

هذا التساؤل عن لون عينين عاشقتين

كنافذتين على البحر ـ طعم القبل

<sup>(</sup>١) الآية ٥ من سورة الكهف.

<sup>(</sup>٢) انظر: عن جلجاش وملحمة جلجاش في معجم الأساطير: ص ١٠٦.

<sup>(</sup>۳) دیوان سعدی یوسف: ص ۱۱۲.

تتلقى النفايات تلو النفايات دون كلل)(١).

أمّا نزار قباني الممتليء ببغض الشرق والعرب والمتخم بأنواع الضلالات؛ فإنه يجعل من التخلف الإيمان بما شرع الله وبما أخبر به عن يوم القيامة، يقول:

يبلغ البدر تمامة يتعرى الشرق من كل كرامة ونضال ونضال فالملايين التي تركض من غير نعال والتي تؤمن في أربع زوجات وفي يوم القيامة ...)(٢).

(في ليالي الشرق لما

ر (شرقنا المجتر تاريخاً

وأحلامأ كسوله

وخرافات خوالي)<sup>(٣)</sup>.

ويُمكن أن يقال لهذا اللاهث خلف زبالات أفكار وأخلاق البشر، إن لهاثه المستمر إثر الشهوات الحيوانية والعقائد المادية الجاهلية هي التي جعلت منه شخصاً يؤمن في مئات العشيقات والخدينات من العاهرات والسافرات، ويُمارس معهن أبشع الجرائم الخلقية، مفتخراً بذلك معتزاً بحقاراته، وامتهاناته العديدة للمرأة، مقتنصاً أي لذة هابطة؛ لأنه يعتقد أن هذه الحياة الدنيا هي نهاية المطاف، وغاية الوجود، على مقتضى الخرافات

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لأمل دنقل: ص ٣٨٠ ـ ٣٨١.

<sup>(</sup>٢)(٣) الأعمال الشعرية لنزار قباني ٧/٣٦٧ ـ ٣٦٨.

الجاهلية التي قالها أسلافه، ويقولها أساتذته المعاصرون.

﴿ أَلَا إِنَّ ٱلَّذِينَ يُمَارُونَ فِي ٱلسَّاعَةِ لَفِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ ﴾ (١).

﴿ إِنَّ هَنَوُلآءِ لَيَقُولُونُ ۚ إِنَّ هِنَ إِلَّا مَوْتَثُنَا ٱلْأُولَىٰ وَمَا نَحْنُ بِمُنشَرِينَ ۞ ﴿ إِنَّ مَوْتَثُنَا ٱلْأُولَىٰ وَمَا نَحْنُ بِمُنشَرِينَ ۞ ﴿ أَنْ

ومنهم الماركسي الأحمر سميح القاسم الذي يفاخر بكفره قائلاً:

رهبت نفسي لدى الحشر عقابا لم يراود من يدي عدن ثوابا)(٣) (أنا ما صليت وما صمت وما والدم المسفوك من قافيتي

ومنهم ممدوح عدوان القائل:

(ناديت: اجعلي لي أية وسط حياتي

أنا لا أؤمن بالبعث

اسكبي لي فزعاً يكفي لهذا الصبح)(٤).

أمًّا الملحد علاء حامد فإن أقوالهم المتهافتة الجاحدة للبعث والآخرة والجنة والنار وكل قضايا الآخرة كثيرة عديدة، منها قوله تبعاً لأقوال الماركسيين: (فكرة الجنة والنار التي سيطرت فيما مضى انحسرت الآن وليس فيها ما يهز الوجدان العصري) (٥)، وتقريره بأن الجنة والبعث مجرد وهم (٦)، وتكذيبه الصريح بوجود الجنة والنار، وانتفاخه المادي بدعوى أنه لا يوجد مجتمع أنهار؛ لأنه لايؤمن بالبعث والحساب (٧)، وجحده عذاب

<sup>(</sup>١) الآية ١٨ من سورة الشورى.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ٣٤ ـ ٣٥ من سورة الدخان.

<sup>(</sup>٣) ديوان سميح القاسم: ص ٦٩.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية لممدوح عدوان ج ٢ للخوف كل الزمان: ص ٩٢ ـ ٩٣.

<sup>(</sup>٥) مسافة في عقل رجل: ص ٦ - ٧.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ٣١.

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق: ص ١١٢ ــ ١١٣٠.

القبر (۱)، وزعمه أن النار مجرد وهم وتفكير بدائي للتخويف (۲)، إضافة إلى جحده الصريح مع تهكم وسخرية بحقائق النفخ في الصور ومجيء الله تعالى، والميزان والصراط لأنها ـ حسب قوله ـ لاتخضع لميكرسكوب العقل (۲)؛ ولأن الجنة والنار لا دليل عليها، والادعاء بأن البعث عنده مجرد تنبؤ (۱)، وزعمه أن قانون الثواب والعقاب صنعه الإنسان والكهان الذين غرسوا فكرة العقاب الأخروي، وبناء على ذلك يرفض وجود الجنة والنار ويعتبرهما خرافة (۱)، بل ويعتبر أن الإيمان بهما سبب لتخلف المجتمعات وليس سبباً لنهضتها (۱)، إلى آخر سخافاته العديدة التي ملأ بها روايته الإلحادية.

وما أصدق القائل: (ولايعجز من لا حياء له عن أن يقلب كل كلام إلى ما اشتهى بلا برهان وصرف الكلام عن موضعه ومعناه إلى معنى آخر لايجوز...)(٧).

وهؤلاء المخاذيل لم يكن لهم في كفرهم وجحدهم إلا محض الجحد والتشكيك وهي أوهى من خيوط بيت العنكبوت.

## ثانياً: قولهم بأبدية الدنيا أو بعض مافيها:

وهذا القول منهم مبني على جحدهم وجود الله تعالى وربوبيته وخلقه للخلق بعد أن لم يكن هناك مخلوق. وهو عين قول الدهرية الأقدمين (^^

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ١٢٢ ـ ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٢٠٥.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ٢٠٩.

<sup>(</sup>٧) هذا القول لأبي محمد بن حزم في الفصل في الملل والأهواء والنحل ٢٠٨/١.

<sup>(</sup>٨) انظر: مذهبهم والرد عليهم في الفصل لابن حزم ١/٩ \_ ٢٣.

الذين لخص القرآن العظيم مذهبهم في آية منه: ﴿وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا الدُّنيَا لَدُّنيَا لَدُنيًا وَعَلَى وَعَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ الللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّاللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ الل

ولما ركن أتباع المادية المعاصرة إلى الإلحاد، واستسلموا لتقاليده، قادهم ذلك إلى جحد كل قضايا الغيب.

ومن هنا كانت مسألة الإيقان بوجود الله تعالى وألوهيته أصل كل المسائل والقضايا الأخرى، كما أن الشك في وجوده أو جحدان وجوده - جلً وعلا ـ أساس كل انحراف في الاعتقاد والعمل والأخلاق.

وفي هذا الزمان الذي شاع فيه الإلحاد بصورة مقننة ترتدي \_ زوراً \_ أردية العلم والعقل والتجريب، استسلم ضعفاء العقول والمواهب من المنحرفين من أبناء المسلمين للأفكار المادية ولوازمها الآتية من الغرب، واستولت عليهم وسيطرت على أذهانهم، من صغار المتطفلين منهم إلى كبار المقلدين.

بيد أن القضية في كل نواحيها يُمكن أن تقاس بالعقل والبرهان والدليل التي طالما تشدقوا بها مدعين وخالفوها عامدين، إذ لاشك في احتفاظ البراهين والأدلة العقلية المنطقية المستجمعة لشرائط الصحة دائماً بقوتها وقطعيتها، بدرجة ترجح على قوة الأدلة المادية التجريبية المحسوسة المبنية على التجارب والاكتشافات، ولاشك أيضاً في أن الأدلة المادية التجريبية القطعية الثابتة لايُمكن أن تعارض الأدلة العقلية الصحيحة ولا الأدلة النقلية الصريحة.

وصفوة القول بأن الأدلة العقلية الصحيحة والأدلة التجريبية الثابتة والأدلة النقلية الصريحة تفيد الضرورة في دلالتها على وجود الله تعالى وألوهيته والنبوة والمعاد، وهذه الأدلة بهذه الأوصاف لايُمكن أن تتعارض إلا في عقل نقص حظه من إدراكها على وجهها بشرائطها الصحيحة، ولاتنقص قيمة الدليل العقلي أو التجريبي أو النقلي بسبب ضعف بعض الأذهان عن فهم دلالاتها القطعية، بل تزيد قيمتها، كما أن الجوهر

<sup>(</sup>١) الآية ٢٤ من سورة الجاثية.

والألماس والذهب لايقدرها قدرها إلا الجوهري الحاذق، ولايحط من قدرها أن لايستطيع كل أحد تمييز صحيحها من زيفها.

وإذا نظرنا إلى تخبطات أصحاب المذاهب الفلسفية الغربية في فلسفاتهم ذاتها، وفي مقولاتهم وتطبيقاتها، وجدنا أن العداء للأديان والجحد لوجود الله أو ألوهيته أو غيبة، من النتائج الحتمية للمغالطات الذهنية، المخالفات العقلية، والتخبطات المعرفية.

أمًّا أتباعهم من المفتتنين بهم من أبناء العالم الإسلامي من مثقفي هذا العصر، فهم في درجة من التقليد لأولئك بحيث لاتستطيع معها وصفهم إلا بأنهم مجرد قطيع من المحاكين المتأثرين المقلدين، سواء منهم من أعلن الإلحاد بتبجح أهوج، أو من استبطن الإلحاد ودار في دوائر الشك والريب والتردد.

وهذا الصنف الجاهلي المقلد أسواء من سابقه وأردى؛ ذلك أن عقولهم قد جمدت على الضلال اتباعاً، وسارت في مسارات الجهل والزيغ انصياعاً، فأذهانهم أشد تحجراً من أذهان أساتذتهم وقلوبهم أقسى وأعتى.

ومع ذلك تسمع منهم التبجح بالاستقلال العقلي والتحرر الذهني:

كدعواك كل يدعي صحة العقل ومن الذي يدري بما فيه من جهل(١)

وعقيدتهم في البعث والنشور من أعظم الأدلة على هوان الحقيقة عندهم، وضعف سلطان البراهين لديهم، وتسلط آفات الجهل والهوى والضلال على ألبابهم وقلوبهم، فهم حين يقولون بأبدية الدنيا أو بعض ما فيها لايستندون إلى مستند صحيح من عقل أو تجريب، إلا محض الادعاء ومجرد النفي والاستبعاد، وافتراض الاستحالة، والاستناد إلى الإلف والمشاهدة الحيوانية القاصرة، وهذه كلها ومايشبهها ليست من محجة الأدلة العقلية الثابتة، ولا من طرائق المطالب البرهانية الصحيحة.

<sup>(</sup>١) ديوان المتنبي: ص ١٨٠.

والاستدلال بمجرد النفي والاستبعاد والاستحالة ونحو ذلك، إن دل على شيء فإنّما يدل على ضعف حجة صاحبها وزيف اعتراضاته.

فإذا انضاف إلى ذلك اعتقاد بعضهم أن الأبدية للإنسان تكون عن طريق تناسخ الأرواح، تبين حينئذ مقدار ما وصلوا إليه من خرافة وجهل وضلال.

وبهذه الاعتقادات الجاهلية يتجلى لكل صاحب بصيرة أن القوم قد تركوا العروة الوثقى والحقيقة العظمى، واستندوا إلى ما ليس بمستند، وعكسوا الأمور أبشع عكس وأشنعه، وجعلوا الحقائق أباطيل والأكاذيب حقائق، وبهذا الاختيار المعكوس تأثرت عقولهم وأعمالهم، وهو أحد أسباب انصرافهم عن الالتزام بالمطالب اليقينية الضرورية مثل وجود الله تعالى والنبوات والمعاد.

وتعبيراتهم عن عقيدتهم بأبدية الدنيا أو بعض ما فيها أو القول بتناسخ الأرواح، تعبيرات كثيرة كلها تدل على أنهم على ملة غير ملة الإسلام، ومن ذلك قول إحسان عباس في شرحه لنظرية الزمن عند أصحاب الشعر العربي المعاصر، وذلك في سياق مقارنة بين المفهوم الإسلامي للزمان والمفهوم الحداثي، مما يدل بجلاء على أن هذا الناقد الحداثي - غير المتهم في ولائه للحداثة - يفرق بين الاتجاهين في قضايا كثيرة منها قضية الزمان هذه، حيث قال: (... يُمكن القول أن الحضارة الإسلامية - حسب تصوري - كانت ترى الزمن دورات - محدودة الأمد - يتخللهما نظرة رجوعية إلى الماضي، بينما تذهب الحضارة الأوروبية إلى أن الزمن تيار مستمر، وخاصة منذ أن ارتبطت في القرن التاسع عشر بفكرة التقدم أو التطور التي تعني استمرار السير قدماً دون معوقات من النظرة إلى الوراء، فإذا تحدثنا عن التطور أو التحول فإنّما نستعير تصور الحضارة الأوروبية للزمن) (١٠).

<sup>(</sup>١) اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ٦٨.

إن فهم هذه القضية الجوهرية التي تحدث عنها إحسان عباس يوصلنا إلى فهم كثير من القضايا الاعتقادية في المضامين والأشكال والمبني والمعنى عند أصحاب الاتجاه الحداثي.

فالزمن في هذه الحياة الدنيا في التصور الإسلامي مخلوق من مخلوقات الله تعالى له صفات المخلوق، فهو مُوجد من عدم، وله بداية ابتدأ بها بأمر الله تعالى، وله نهاية ينتهي إليها، والزمن ليس محصوراً في هذه الحياة الدنيا، بل هناك زمن آخر وحياة أخرى الزمن فيها دائم غير منقطع.

أمًّا الزمن عند الجاهلي القديم أو المعاصر فإنه موجود بذاته ومستمر بلا نهاية، وهو محصور عندهم في هذه الحياة الدنيوية.

وقد أخبر الله تعالى عن عقيدتهم هذه في آيات عديدة منها قوله سبحانه وتعالى: ﴿وَقَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَبُواْ بِلِقَآءِ ٱلْآخِرَةِ وَأَزَفَنَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا مَا هَلَاَ إِلَّا بِشَرٌ مِتْلُكُرَ يَأْكُلُ مِمَّا تَأْكُلُونَ مِنهُ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ آلَ وَيَعْ أَطَعْتُه بَشَرًا مِثْلُكُرَ إِنَّكُم إِنَا لَخَسِرُونَ آلَ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ آلَكُم اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللللْمُلِلْمُ الللللْمُ الل

وقوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ النَّهُ هَوَنهُ وَأَصَلَهُ اللَهُ عَلَى عِلْمِ وَخَمَّ عَلَى سَمْعِهِ، وَقَلِيهِ، وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ، غِشَوةً فَمَن يَهديهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلا تَذكَرُونَ عَلَى سَمْعِهِ، وَقَالُواْ مَا هِمَ إِلَّا حَيَانُنَا الدُّنيَا نَمُوتُ وَغَيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدَّهُرُ وَمَا لَهُم لِلْكَا مِن عِلْمٍ إِن هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴿ وَالْا نُنكَى عَلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهُ مَا كَانَ عَلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ إِلَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولَ الللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللل

<sup>(</sup>١) الآيات ٣٣ ـ ٣٧ من سورة المؤمنون.

ولكي نتبين الفرق في قضية الزمن والحياة بين المنظور الإيماني والمنظور الجاهلي ننقل قول سيد قطب ـ رحمه الله تعالى ـ في هذه القضية حيث قال: (وقضية البعث والحساب والجزاء في الدار الآخرة من قضايا العقيدة الأساسية التي جاء بها الإسلام، والتي يقوم عليها بناء هذه العقيدة بعد قضية وحدانية الألوهية، والتي لايقوم هذا الدين ـ عقيدة وتصوراً وخلقاً وسلوكاً وشريعة ونظاماً ـ إلا عليها وبها...

فالحياة - في التصور الإسلامي - ليست هي هذه الفترة القصيرة التي تمثل عمر الأمة من تمثل عمر الفرد، وليس هذ هذه الفترة المحدودة التي تمثل عمر البشرية في الناس، كما أنها ليست هي هذه الفترة المشهودة التي تمثل عمر البشرية في هذه الحياة الدنيا.

إن الحياة \_ في التصور الإسلامي \_ تمتد طولاً في الزمان وتمتد عرضاً في الآفاق، وتمتد عمقاً في العوالم، وتمتد تنوعاً في الحقيقة عن تلك الفترة التي يراها ويظنها ويتذوقها من يغفلون الحياة الآخرة من حسابهم ولايؤمنون بها.

إن الحياة - في التصور الإسلامي - تمتد في الزمان، فتشمل هذه الفترة المشهودة - فترة الحياة الدنيا - وفترة الحياة الأخرى التي لايعلم مداها إلا الله، والتي تعد فترة الحياة الدنيا بالقياس إليها ساعة من نهار، وتمتد في المكان، فتضيف إلى هذه الأرض التي يعيش عليها البشر، داراً أخرى: جنة عرضها كعرض السموات والأرض، وناراً تسع الكثرة من جميع الأجيال التي عمرت وجه الأرض ملايين الملايين من السنين.

وتمتد في العوالم، فتشمل هذا الوجود إلى وجود مغيب لايعلم حقيقته كلها إلا الله، ولانعلم نحن عنه إلا ما أخبرنا به الله، وجود يبدأ

<sup>(</sup>١) الآيات ٢٣ ـ ٢٧ من سورة الجاثية.

من لحظة الموت، وينتهي في الدار الآخرة، وعالم الموت وعالم الآخرة كلاهما من غيب الله، وكلاهما يمتد فيه الوجود الإنساني في صور لايعلمها إلا الله.

وتمتد الحياة في حقيقتها، فتشمل هذا المستوى المعهود في الحياة الدنيا، إلى تلك المستويات الجديدة في الحياة الأخرى.. في الجنة وفي النار سواء.. وهي ألوان من الحياة ذات مذاقات ليست من مذاقات هذه الحياة الدنيا.. ولاتساوي الدنيا ـ بالقياس إليها ـ جناح بعوضة.

والشخصية الإنسانية - في التصور الإسلامي - يمتد وجودها في هذه الأبعاد من الزمان، وفي هذه الآفاق من المكان، وفي هذه الأعماق والمستويات من العوالم والحيوات. ويتسع تصورها للوجود كله، وتصويرها للوجود الإنساني، ويتعمق تذوقها للحياة، وتكبر اهتماماتها وتعلقاتها وقيمها، يمتد ذلك الامتداد في الأبعاد والآفاق والأعماق والمستويات. بينما أولئك الذين لايؤمنون بالآخرة، يتضاءل تصورهم للوجود الكوني، وتصورهم للوجود الإنساني، وهم يحشرون أنفسهم وتصوراتهم وقيمهم وصراعهم في ذلك الجحر الضيق الصغير الضئيل من هذه الحياة الدنيا.

ومن هذا الاختلاف في التصور يبدأ الاختلاف في القيم، ويبدأ الاختلاف في القيم، ويبدأ الاختلاف في النظم. . . ويتجلى كيف أن هذا الدين منهج حياة متكامل متناسق، وتبيين قيمة الحياة الآخرة في بنائه: تصوراً واعتقاداً، وخلقاً وسلوكاً وشريعة ونظاماً.

إن إنساناً يعيش في هذا المدى المتطاول من الزمان والمكان والعوالم والمذاقات، غير إنسان يعيش في ذلك الجحر الضيق ويصارع الآخرين عليه، بلا انتظار لعوض عما يفوته، ولا الجزاء عما يفعله وما يفعل به. . إلا في هذه الأرض ومن هؤلاء الناس.

إن اتساع التصور وعمقه وتنوعه ينشيء سعة في النفس وكبراً في الاهتمامات ورفعة في المشاعر، ينشأ عنها هي بذاتها خلق وسلوك، غير

خلق الذين يعيشون في الجحور وسلوكهم، فإذا أضيف إلى سعة التصور وعمقه وتنوعه، طبيعة هذا التصور، والاعتقاد في عدل الجزاء في الدار الآخرة، وفي ضخامة العوض عما يفوت ونفاسته، استعدت النفس للبذل في سبيل الحق والخير والصلاح الذين تعلم أنه من أمر الله، وأنه مناط العوض والجزاء، وصلح خلق الفرد واستقام سلوكه ـ متى استيقن من الآخرة كما هي في التصور الإسلامي ـ وصلحت الأوضاع والأنظمة، التي لايتركها الأفراد تسؤ وتنحرف، وهي يعلمون أن سكوتهم على فسادها لايحرمهم صلاح الحياة الدنيا وحدها وخيراتها ولكنه يحرمهم كذلك العوض في الآخرة، فيخسرون الدنيا والآخرة).

أين هذا التصور الشامل العميق من التصور الذي تحدث عنه إحسان عباس، في حديثه عن الموقف من الزمن؟.

فإنه إضافة إلى ارتمائه خلف المفهوم الجاهلي للزمن، افترى على التصور الإسلامي، حين صوره بتلك الصورة المقتبسة من التصور الغربي للدين، وهو تصور يقوم على خلفيات تاريخية وصراعات فكرية وانحرافات كنيسية، أدت إلى هذه النتائج!!.

وفي غمرة الاستلاب والغزو الثقافي والجهل الاعتقادي أخذ أبناء المسلمين هذه التصورات الغربية عن الدين فطبقوها ـ بتبعية حمقاء ـ على دين الإسلام.

وما قول إحسان عباس عن الزمن في الحضارة الإسلامية وأنه عبارة عن دورات محدودة الأمد يتخللها نظرة رجوعية إلى الماضي، إلا أحد الأمثلة على التقليد والمحاكاة لأفكار الغرب وعقائده وتصوراته.

ولو كان الرجل متحرر الفكر كما يدعي لما استأسر لهذه المقررات الغربية وانقاد لها انقياد التابع الضعيف، وليس هذا خاصاً به بل كل أتباع المنهج العلماني والحداثي على هذا المنوال.

<sup>(</sup>۱) في ظلال القرآن ١٠٦٨/٢ ـ ١٠٦٩.

لقد حاول إحسان عباس في دراسته للزمن أن يضفي على الاتجاه الحداثي صفات التحضر والتقدم والاستمرار، بيد أنه لم يخرج في كل ذلك عن المنظور المادي لمفاهيم التحضر والديمومة، في الوقت الذي حاول أن يضفي فيه صفات البدائية والتخلف والرجعية على ما ظنه المنظور الإسلامي للزمن، ففي توطئته لهذه القضية قدم بكلام يدل على هذا الموقف، يقول: (إن هناك فرقاً في تصور الزمن بين الجماعات البدائية وبين الجماعات التي تعيش في ظل الحضارة، فالزمن للبدائي «فيولوجي» أو شعائري، أي أنه رتما كان منعدماً، أمّا الزمن بالنسبة للمتحضر فإنه «تاريخي»؛ لأنه شيء يُمكن قياسه والتعامل معه.

إن هناك فرقاً في تصور الزمن بين الحضارات القديمة والحضارة الأوروبية الحديثية، فالحضارات القديمة تستطيع التغاضي عن الزمن، بينما تصر الحضارة الأوروبية على وجوده، وتربط الثقافة والحياة ربطاً محكماً به)(١). ثم يخلص من هذه المقدمات إلى الكلام عن الزمن في الحضارة الإسلامية وهو القول الذي سبق نقله.

وإذا ما قارنا بين هذا الفهم السطحي للزمن والفهم العميق الذي أشار سيد قطب إلى شيء منه في النص السابق، يبين لنا مدى الجناية التي جناها إحسان عباس على نفسه بقبوله بهذه التعمية الفكرية واستخذائه أمام هذا القول التقريري الخالي من الدليل والبرهان، والمفتقر إلى أدنى نظر وتأمل في نصوص الكتاب العظيم والسنة المطهرة، التي كان الحديث فيها عن الزمن والعصر والحياة الدنيا والآخرة من أوسع الحديث وأشمله وأعمقه وأدقه وأصوبه.

والذين يفترون على عقيدة المسلمين بجهل أو بتجاهل إنما يعبرون عن بعض آفاتهم العقلية.

إن إحسان عباس يعد الزمن في الاعتبار الديني «شعائرياً» وهذا يقتضي

<sup>(</sup>۱) اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ٦٧ \_ ٦٨.

عنده ان يكون «ميثولوجياً» (١) أسطورياً أو منعدماً، وفي هذا القول عدة مآخذ منها:

1 \_ إن الزمن في المفهوم الإسلامي وإن ارتبط بشعائر العبادة من صلاة وصوم وحج وغير ذلك من مواقيت العبادات فإنه لايقتضي أن يوصف بأنه شعائري، ولا يقتضي أن يكون إذا وصف بالشعائري أن يكون بدائياً، كما تتخيله العقلية المادية الغربية الجاهلية.

٢ ـ لا وجه للربط بين لفظ «شعائري» وأسطوري إلا في المفهوم الجاهلي الغربي، الذي جعل الإلحاد إطاراً لفكره وفنه وآدابه، واقتضى ذلك منه أن يكون الدين السماوي ـ أياً كان هذا الدين ـ في دائرة «الميث» أو الأسطورة.

وإحسان عباس وغيره من الحداثيين في هذا المرض المادي يتخبطون ويقولون ما لايعملون، ويهرفون بما لايعرفون.

٣ ـ وصف الزمن عند البدائيين ـ حسب تعبيره ـ بأنه منعدم، ويريد بالبدائيين، كل من عدا الأوربيين، وفي طليعة البدائيين حسب سياقه، وحسب موضوع الكتاب هم أصحاب العقيدة الإسلامية والتصور الإسلامي للكون والحياة والإنسان.

ولم يبين إحسان عباس مراده بانعدام الزمان عند البدائيين!!.

فإن كان مراده بالزمن هذه الحياة الدنيا فلاشك أن الزمن فيها مخلوق من عدم، وزائل بيوم القيامة، التي يصبح فيها الزمان غير الزمان والحال غير الحال، وهذا هو مفرق الطريق بين عقيدة المؤمنين بالله تعالى وعقيدة الدهريين والماديين الذين يقولون باستمرار الزمان الدنيوي وديمومته.

وإن كان مراده بالزمن مطلق الزمان في الدنيا أو في الآخرة فإنه يكون بتوصيفه هذا قد كذب على أهل الإسلام بل وعلى غيرهم من أصحاب

<sup>(</sup>١) انظر: ما سبق عن الميثولوجيا.

الأديان السماوية الذي يعتقدون أن الزمن في الآخرة غير منعدم ولا منقطع.

وعلى كلا الاعتبارين يظل إحسان عباس وهو من المعتدلين في الحداثة كما يصورهم بعضهم!! يظل مرتبطاً بالمفهوم المادي الغربي ومنصبغاً بصبغته.

وهذا الصنيع نفسه يمارسه جابر عصفور في مقاله الهجائي "إسلام النفط» حين يتحدث عن الزمن في المفهوم السني الاتباعي، من منظور علماني مادي متطرف، فيصور أن الزمن عبارة عن خط دائري منحن هابط، في حين أن الزمن في المنظور الحداثي حركة تصاعدية راقية، وهي المفاهيم عينها التي أشار إليها إحسان عباس فيما نقلناه عنه آنفاً.

يقول جابر عصفور بعد أن ساق جملة من الأحاديث والآثار الأمرة بالاتباع والناهية عن الابتداع: (أمّا المقولة الخاصة بالزمن فتقودنا إلى مفهوم التاريخ الذي يرتد إلى أصله، بالمعنى الذي يوقع التصور الخطي الأفقي للزمن على تصوره الدائري، حيث يتحول الزمن إلى حركة متكررة، ثابتة، تقع على نقاط خط منحدر، هابط، بدايته الايجاب المحض ونهايته السلب المطلق، فلايغدو التاريخ حركة صاعدة توازي ارتقاء الإنسان وتطور وعيه الموازي لتطور فعله الصاعد على سلم التقدم درجة درجة، مع التراكم الكمي والكيفي للمعرفة التي يصوغها، والأفعال التي يصنعها بل يغدو ينحط دائماً كلها مضينا صوب المستقبل، وباعدنا عن الماضي الأول الذي هو نقطة البداية والمنهج والأصل والمثال)(١).

ثم ينقل كلاماً لصنوه في المادية أدونيس، ثم كلاماً للشاطبي - رحمه الله - عن رسوخ علم السلف ثم يعقب عليه قائلاً: (وهي مقولة تبرر ثلاثية النقل والاتباع والتقليد، فما دام التاريخ منحدراً والمعرفة هابطة، فالابتعاد عن الأصل يرادف السقوط المنحدر، على سلم المعرفة والقيمة،

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ١٨١.

ولا نجاة إلا بالعودة إلى الأصل اتباعاً، وتصديق كل مايصدر عنه تقليداً والالتزام بما يروى عنه نقلاً...)(١).

وهكذا نرى وشائج الترابط المادي بين الإيماء بجحد وجود الله - تعالى - وجحد أحقيته في العبادة والحكم والأمر والطاعة والاتباع، والتصريح بأن ذلك هو أساس التصور للزمن المنحدر أو للخط الأفقي الدائري الهابط، وهي عبارة أخرى مكررة المعنى للرجعية والتخلف وغيرها من عبارات الشتائم الماركسية والوجودية، ثم يصل في الأخير إلى أن النقل والاتباع والتقليد هي أصول هذا التخلف، ومراده في كل ذلك نسف أصول الإسلام من خلال مغالطات كلامية وسفسطات لفظية ليس لها في ميدان العقل والبرهان رأس ولا قدم.

وليس المقام هنا مقام الرد على هذه الأخلاط الحداثية؛ إذ الكلام عن الزمن في المفهوم العلماني المادي، وهو المفهوم القائم على التشبث بالدنيا والبقاء فيها، واعتقاد أبديتها، واستمراريتها وتجددها دائماً من غير انقطاع ولا زوال.

وهو الاعتقاد الذي سوغ لهم القول بحتمية التطور والتجدد في الحياة وأعمال الإنسان ومناشطه وإبداعاته ومخترعاته ومكتشفاته.

وهي الحتمية التي قامت أصلاً على خرافة دارون المسماة نظرية النشوء والارتقاء.

فهذه حلقات سلاسل الجهالة الحداثية القائلة بأبدية الدنيا ودوام الدهر واستمرار الزمان، وسرمدية العالم وأبدية الحياة الدنيوية (٢).

أمًّا كلام جابر عصفور حول النقل والاتباع والتقليد أنها سبب الانحدار والتخلف فيرد عليه بأن هذه دعوى باطلة وحجة داحضة وافتراء على الحقيقة، ويُمكن أن يقال له من جنس قوله ولكن بالحق والصدق لا بالكذب والافتراء.

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ١٨١.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفصيل الرد على هذه الافتراءات في كتاب نقض أوهام المادية الجدلية: ص ١١٦ ـ ١١٥.

إن الذي تقوم به أنت وأشباهك في بلاد المسلمين لايتجاوز حدود النقل والاتباع والتقليد، النقل عن الغربيين نقلاً حرفياً في أكثر الأحيان، ونقلاً فكرياً واعتقادياً في كل الأحيان، والاتباع الذي يستند إلى مقولات خائفة منهزمة، تتمثل في أن الغرب متقدم مادياً فلابد أن يكون متقدماً فكرياً واعتقادياً وسلوكياً، فلابد من اتباعه في أفكاره وعقائده وأخلاقه لتنال ما نال من تقدم!!.

والتقليد والمحاكاة التي ظهرت في المذاهب الأدبية والعبارات الشعرية والمدارس النقدية والمناهج الفكرية بل وحتى في الشكل والهيئة واللباس والزي.

إنها حالات انصهار كامل وامحاء تام يمارسه هؤلاء باسم التحديث والتقدم والحرية الفكرية، ثم يحلو لهم بعد ذلك القول بأنهم أصحاب تفكير مستقل، ونظرة حيادية، وموضوعية فكرية!!.

إن ثلاثية النقل والاتباع والتقليد الحداثي الذي غرق فيه هؤلاء، وتشبعوا به غاية التشبع، لاتتيح لهم أدنى مجال للنظر والتأمل في ما عند خصومهم من أهل الإيمان والإسلام من حق وبرهان ويقين وسلطان.

بل انعكست عقولهم غاية الانعكاس، وتدهورت أفهامهم إلى النهاية حين آمنوا بالخرافة وجحدوا الحق، وأيقنوا بالمحالات وأنكروا اليقين، واستسلموا للشبهات وفروا من البراهين، واتبعوا الباطل، وابتعدوا عن الحق: ﴿وَمَن يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُم مِن أُكْرِم ﴿ ﴾(١).

إن الزمن اللانهائي حسب تعبير إحسان عباس<sup>(۲)</sup> والزمن المتقدم باطراد حسب رأي جابر عصفور<sup>(۳)</sup> ليست سوى صور تعبيرية جديدة لمذهب الدهرية القديم، أضاف إليه هؤلاء تفسيرات إلحادية من نوع قول جابر

<sup>(</sup>١) الآية ١٨ من سورة الحج.

<sup>(</sup>٢) انظر: اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ٦٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: الإسلام والحداثة: ص ١٨١ ـ ١٨٨.

عصفور أن مقولة الزمن عند المسلمين مرتبطة بالجبر وبقضية العلة والمعلول، وكلا الأمرين يجعلان الزمن يسقط نفسه ميتافيزيقياً على الإنسان، حتى تصبح حركة الزمن في المفهوم الإسلام - في نظره - أشبه بمحلك سر، والزمن بهذا المفهوم والقدر والجبر الميتافيزيقي كلها تنحدر بحركة الإنسان سلباً نحو الأسفل<sup>(۱)</sup>.

إلى آخر خرافاته الجاهلية التي تأبى عليه إلا قلب الحقائق وإنكار اليقينيات واتباع الظن وما تهواه الأنفس، على طريقة أهل الجاهلية الأولى، الذين يعتبر هؤلاء من أبرز وراثها وأشهر أتباعها في هذه الأزمان.

يقول سيد قطب ـ رحمه الله تعالى ـ: (والذين يفترون على عقيدة الحياة الآخرة فيقولون: إنها تدعو الناس إلى السلبية في الحياة الدنيا، وإلى إهمال هذه الحياة، وتركها بلا جهد لتحسينها وإصلاحها، وإلى تركها للطغاة والمفسدين، تطلعاً إلى نعيم الآخرة، الذين يفترون هذا الافتراء على عقيدة الآخرة يضيفون إلى الافتراء الجهالة! فهم يخلطون بين عقيدة الآخرة ـ كما هي في دين الله القويم . فالدنيا له في التصورات الكنيسية المنحرفة ـ وعقيدة الآخرة كما هي في دين الله العياة الدنيا لإصلاح هذه الحياة، ورفع الشر والفساد عنها، ورد الاعتداء عن سلطان الله فيها، ودفع الطواغيت وتحقيق العدل والخير للناس جميعاً . كل أولئك هو زاد الآخرة، وهو الذي يفتح للمجاهدين أبواب الجنة، ويعوضهم عما فقدوا في صراع الباطل، وما أصابهم من الأذى .. فكيف يتفق لعقيدة هذه تصوراتها أن يدع أهلها الحياة تركد وتأسن أو تفسد وتختل، أو يشيع فيها الظلم والطغيان، أو تتخلف في الصلاح والعمران .. وهم يرجون الآخرة، وينتظرون فيها الجزاء من الله؟.

إن الناس إذا كانوا في فترات من الزمان يعيشون سلبيين، ويدعون الفساد والشر والظلم والطغيان والتخلف والجهالة تغمر حياتهم الدنيا - مع

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ١٨٢.

ادعائهم الإسلام - فإنما هم يصنعون ذلك كله أو بعضه؛ لأن تصورهم للإسلام قد فسد وانحرف؛ ولأن يقينهم في الآخرة قد تزعزع وضعف! لا لأنهم يدينون بحقيقة هذا الدين، ويستيقنون من لقاء الله في الآخرة، فما يستيقن أحد من لقاء الله في الآخرة، وهو يعي حقيقة هذا الدين، ثم يعيش في هذه الحياة سلبياً أو متخلفاً، أو راضياً بالشر والفساد والطغيان)(١).

وفي هذا رد على الافتراء الجاهلي الحداثي الذي ردده إحسان عباس وجابر عصفور وغيرهما ممن انطمست بصائرهم وغطت شبهات الجاهلية المعاصرة على عقولهم، فأصبحت لاتتسع تصوراتهم وعقولهم وقلوبهم لليقين بحياة خلف هذه الحياة الزائلة (وكان العرب في جاهليتهم ـ وبسبب من هذه الجاهلية ـ لاتتسع آفاقهم التصورية والشعورية والفكرية للاعتقاد في حياة أخرى غير هذه الحياة الدنيا، ولا في عالم غير هذا العالم الحاضر، ولا في امتداد الذات الإنسانية إلى آماد وآفاق وأعماق غير هذه الآماد المحسوسة. مشاعر وتصورات أشبه شيء بمشاعر الحيوان وتصوراتهم . . شأنهم في هذا شأن الجاهلية الحاضرة «العلمية» كما يصر أهلها على تسميتها!

"وقالوا: إن هي إلا حياتنا الدنيا وما نحن بمبعوثين" وكان الله \_ سبحانه \_ يعلم أن الاعتقاد على هذا النحو يستحيل أن تنشأ في ظله حياة إنسانية رفيعة كريمة . هذه الآفاق الضيقة في الشعور والتصور التي تلصق الإنسان بالأرض، وتلصق تصوره بالمحسوس منها كالبهيمة . وهذه الرقعة الضيقة من الزمان والمكان، التي تطلق السعار في النفس، والتكالب على المتاع المحدود، والعبودية لهذا المتاع الصغير، كما تطلق الشهوات من عقالها تعربد وحدها بلا كابح، ولا هدنة، ولا أمل في عوض، إن لم تقض هذه الشهوات الهابطة الصغيرة، التي لاتكاد تبلغ نزوات البهيمة! وهذه الأوضاع، التي تنشأ في الأرض منظوراً فيها إلى هذه الرقعة الضيقة من الزمان والمكان، بلا عدل ولا رحمة، ولا قسط ولا ميزان . . إلا أن يصارع الأفراد بعضهم بعضاً، وتصارع الطبقات بعضها بعضاً، وتصارع الأجناس بعضها بعضاً . . . وينطلق

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن ٢/ ١٠٧٠.

الكل في الغابة انطلاقاً لايرتفع كثيراً على انطلاق الوحوش والغيلان! كما نشهد اليوم في عالم «الحضارة» في كل مكان.. كان الله ـ سبحانه ـ يعلم هذا كله، ويعلم أن الأمة التي قدر أن يعطيها مهمة الإشراف على الحياة البشرية، وقيادتها إلى القمة السامقة التي يريد أن تتجلى فيها كرامة الإنسانية في صورة واقعية.. أن هذه الأمة لايُمكن أن تؤدي واجبها هذا إلا بأن تخرج بتصوراتها وقيمها من ذلك الجحر الضيق إلى تلك الآفاق والآماد الواسعة.. من ضيق الدنيا إلى سعة الدنيا والآخرة.

ولهذا كان ذلك التوكيد على حقيقة الآخرة.. أولاً لأنها حقيقة، والله يقص الحق، وثانياً لأن اليقين بها ضرورة لاستكمال إنسانية الإنسان: تصوراً واعتقاداً، وخلقاً وسلوكاً وشريعة ونظاماً)(١١).

من هنا يُمكن أن نتبين الفرق الهائل والبون الشاسع بين عقيدة أهل الإسلام وعقيدة أهل الإلحاد والمادية، فرق في التصور والشعور والفكر والاعتقاد والأعمال والعلاقات والمناشط، فرق بين حياة الإنسان المكرم والحيوان المهان، وفرق بين التصور القائم على الحق واليقين والموصل إلى الخير والصلاح، والتصور القائم على الجحد والنكران والموصل إلى الخسارة والضياع.

وإذا أردنا تصور بعض تفاصيل هذا الفرق بين التصورين فلنقرأ التحليل النقدي الحداثي الذي صاغه إحسان عباس في الفصل المسمى «الموقف من الزمن» سواء في المقدمة التي قدم بها ونقلنا مقاطع منها أو في الدراسة التي أجراها لقصيدة «في المغرب العربي» أجراها لقصيدة «في المغرب العربي» لخليل حاوي ولقصيدة «في المغرب العربي» للسياب، ولمقاطع لنازك الملائكة التي يرى إحسان عباس أنها في كلامها: (تنتقل من الفكرة الميتافيزيقية للزمن) (٢)، وأن (... الأمس في شعر نازك وفي أغلب المواقف ميت «جثة الماضى الغريق»، لايُمكن إحياؤه أو بعثه) (٣).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲/۱۰۷۰ ـ ۱۰۷۱.

<sup>(</sup>٢) اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ٧٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٧٦.

ثم لمقاطع من كلام أدونيس التي يرى إحسان عباس أن شخصياته التي وظفها في شعره شخصيات خالدة لا تفنى ولا تتبدل، تستعصي على الموت، ويضرب لذلك مثالاً بزيد بن الحسين ومهيار (۱۱)، ويلخص إحسان عباس عقيدة أدونيس الدهرية في قوله: (ليس للزمن وجود ذاتي متميز عند أدونيس، وإنما هو مجال، ساحة لدينامية الإنسان امتداد... إنه لا يحاول أن يرى سوى الصيرورة المستمرة وحياة التحولات في أقاليم الليل والنهار، إن أدونيس لايبحث زمناً ضائعاً... وإنما يلاحق زمناً لم يولد بعد، بل إن قولنا: لم يولد بعد مجاز؛ لأن الإنسان متحد به، وهو في صيرورته المستمرة يرسم له أبعاده) (۱۲).

ثم يشخص هذا التصور عند أدونيس في «مهيار» الذي يرى إحسان عباس أنه قد أصبح عند أدونيس «إلها» له قدرة على توجيه الحياة الإنسانية، وتكييف الإنسان بقدرة يسميها الناس خارقة (٣).

ويلخص إحسان عباس دراسته للزمن عند هؤلاء وغيرهم في الفرق بين الزمن الرومنطيقي الخالص وأحياناً الميتافيزيقي كما هو الحال عند نازك والسياب، وبين زمن قائم على الصيرورة المستمرة، يفعل فيه الإنسان ويتفاعل به (٤).

هذه الملخصات الاعتقادية التي حشدها إحسان عباس واستشهد لها من كلام كبار رؤوس الحداثة تدلنا بجلاء على مدى التباين بين عقيدة الإسلام نحو الزمان في الدنيا والآخرة، وعقيدة الحداثة نحو الزمان الدنيوي السرمدي المتواصل المتحول الذي لاينتهي مطلقاً!! وهي العقيدة التي أوصلتهم في ختام الأمر إلى هذا التلبط الهابط بالدنيا وما فيها، وهذا الارتكاس الأهوج في الأعمال والسلوك والأخلاق، لقد أصبحوا بهذه العقيدة الباطلة سجناء

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٨١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٨١ ـ ٨٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٨٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٨٧.

سجن متعدد الجدران، ابتداء بهذه الجبرية المادية التي وضعوها في عقولهم، ومروراً بالحتميات المادية فكرية أو اجتماعية أو اقتصادية أو طبقية، وانتهاء بسجون النظم والمذاهب والشهوات والشبهات، فهم في غيهم يضطربون وفي ظلامهم يعمهون ﴿وَالَّذِينَ كَفَرَّا أَعْنَاهُمْ كَمَرُ بِقِيعَةِ يَحْسَبُهُ الظَّمْنَانُ مَا مَّ حَتَى إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَعِدُهُ شَيْئًا وَوَجَدَ الله عِندَهُ فَوَفَنهُ حِسَابُهُ وَاللهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ إِنَّ أَوْ كُلُلُمَتِ فِي بَعْرِ لُجِيِّ يَغْشَنهُ مَقِ مِن فَوْقِهِ مَوْ مِن لَو يَعِل فَوْقِهِ مَوْ مِن فَوْقِهِ مَوْ إِذَا أَخْجَ يَكُمُ لَو يَكُدُ بَرَهَا وَمَن لَر يَكُدُ بَرَهَا وَمَن لَر يَعَلِ اللهُ مِن نُورٍ ﴿ اللهُ مِن نُورٍ ﴿ اللهِ اللهِ مِن نُورٍ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مِن نُورٍ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مِن نُورٍ ﴿ اللهِ اللهُ مِن نُورٍ ﴿ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مِن نُورٍ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وأدلة هذه الظلمات التي يعيشونها ويقولونها كثيرة في أعمالهم، وهنا سوف أسرد جملة من الشواهد على زعمهم أبدية الدنيا أو بعض مافيها، فمن ذلك قول أدونيس الذي نقلناه آنفاً حيث جعل من عيوب المجتمع العربي الإيمان بالآخرة لا بالدنيا<sup>(٢)</sup>، وجعل من عيوب التراث امتلاؤه وارتباطه بالإيمان بالآخرة (٣).

وله في هذا الإطار إيماءات عديدة منها المقاطع التي سماها «قصائد لاتنتهي» (٤) وهو تعبير يتفق مع عقيدة اللادينية الدنيوية، حيث يتضمن هذا التعبير الوهم القائل بخلود الشعر الحديث والشاعر الحداثي، خاصة إذا أخذ في سياق عقيدته الجاحدة للآخرة والمؤمنة بالدنيا فحسب.

ومن تعبيراته الدنيوية الدهرية قوله تحت عنوان «مزامير الإله الضائع»:

(هذا الجسد

سحر أغوى الأرض

<sup>(</sup>١) الآيتان ٣٩ ـ ٤٠ من سورة النور.

<sup>(</sup>٢) انظر: زمن الشعر: ص ٦٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٢٧٧.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية الكاملة ١/ ٦٥.

ألا ترضى ولهيب تشة لايبترد من أطفال الجسد الأبد فيه نغرس، فيه نقطف فيه مالايعرف، يعرف)(١).

ومن هذا النمط الجاهلي الهابط المنحدر قول يوسف الخال: (وإذا فقد الإنسان سنداً له في نظام «إلهي» أبدي، يرئسه (٢) إله عادل رحيم يحميه ويكافئه هنا أو في السموات وجد نفسه أمام نظام من صنع يديه لاستئناف لأحكامه إلى سلطة عليا)(٣).

وقوله:

(... والربيع مقبل

لابد مقبل

من الحقول والقبور مقبل

فالموت والحياة واحد

والأرض وحدها البقاء)(٤).

وقوله:

(هذه الهنيهة التي نعبثها

هي الحياة كلها

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲۱۳/۱.

<sup>(</sup>٢) هكذا والصواب: يرأسه.

<sup>(</sup>٣) نحو أدب عربي حديث مقال في مجلة أدب، المجلد الثاني، العدد الأول شتاء ١٩٦٣ م/ ١٣٨٢ هـ: ص ٩.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية ليوسف الخال: ص ٢١٣.

هي الأنا والأنت يا حبيبتي وما الوراء إلا ظلمة كالموت، كالإله لانعرفها)(١). وقوله:

(أنا خالد فكيف تريدني أن أتبع؟)(٢).

ومن هذا القبيل قول البياتي الماركسي المتعصب:

(سيدتي، لم تؤمن، حتى الآن بأن الأرض تدور

وبأنا ذرات، لاتفنى، سابحة فى النور)<sup>(٣)</sup>.

أمًّا الشيوعي الفلسطيني والحداثي الشهير: سميح القاسم فإنه يصرِح باعتقاده الدهري في قوله:

(سل جدك المحدودب الأعمى

وسل أبويك، هدهما العذاب وقوست ظهريهما

عجلات شيء واسمه الدهر

الذي لاينتهي)(٤).

وفي موضع آخر يتبجح بإلحاده مفاخراً بالشيوعية التي يعدها نهاراً وتقدماً، ويعد الإسلام والإيمان بالآخرة تخلفاً ورجعية وليلاً دامساً وانغلاقاً، في سياق مادي يقدس الإنسان ومشيئته التي ـ يراها حسب منظوره الجاهلي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٨٥.

<sup>(</sup>٣) ديوان البياتي ٢/ ٤٣٥.

<sup>(</sup>٤) ديوان سميح القاسم: ص ٣٠٧.

- أنها لاتهزم ولاتذوي ولاتهرم، والتي من أجلها يكره الآخرة - إن كان يؤمن بالآخرة -، ويعشق الدنيا والحياة فيها، على سنن الدهريين من قديم الزمان إلى اليوم، كل ذلك في قوله:

(وما لليل لا يفهم

بأن الشمس لا تلجم

وأن المارد الجبار سوف يهشم القمم(١)

وما لنبوخذ المأفون لا يقنع

بأن جذورنا في الأرض راسخة. . ولن تقلع

وأن مشيئة الإنسان لا تذوى.. ولا تهرم

واني أكره الأخرى

وأعشق أعشق الدنيا

وإني شئت أن أحيا! وأن أحيا!)(٢).

قال الله تعالى ﴿إِنَّ اَلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُوا بِالْحَيَوْةِ اَلدُّنَيَا وَالْمَمَأَنُّواْ يَهَا وَالَّذِينَ هُمُّم عَنْ ءَايَدِيْنَا عَنِهِلُونٌ ﴿ لَيْ أُولَتِيكَ مَأْوَنَهُمُ اَلنَّادُ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿ زُينَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنِيَا وَيَسْخُرُونَ مِنَ ٱلَّذِينَ عَامَنُواُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَالَمُواً وَاللَّهُ عَالَمُواً وَاللَّهُ عَالَمُواً مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ اللَّهُ ﴾ (١٤).

<sup>(</sup>١) هكذا في المطبوع ولعل مراده القمقم.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٥٨٩.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٧ ـ ٨ من سورة يونس.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢١٢ من سورة البقرة.

ويلخص الملحد علاء حامد آراء أساتذته وأقرانه من الحداثيين في روايته مسافة في عقل رجل، فيقول بعد أن يجحد وجود الجنة والنار، وأن ما ذكر عنها لم يعد يهتز وجدان الإنسان العصري (لأن تلك الجنة لم تعد تغريه ولا النار ترتعد منها فرائصه، إنما أصبح الحديث عن أي منهما في إحدى دور العبادة ومضة برق سرعان ماتختفي وسط شواغل الإنسان اليومية.

لم يعد هذا مقنعاً في عصر أصبح العقل فيه سيد الموقف لذلك لم تبقى (١) أمام اقناع الإنسان سوى طريق واحد، وعد في جنة أرضية واقعية يقطف ثمارها وهو حي يرزق، واحة سلام يجد فيها متعة الجسمية والعقلية والعاطفية، يعثر فيها على سلام نفسه المفقود، يجد ذاته من خلال البحث المضني، يرمي بأثقال الحياة التي تقيد حركة عقله وفكره، جنة يجد فيها الحب والمرح والسعادة)(٢).

ولا أجد أبلغ في الرد على هذه السخافات الظاهرة لكل ذي عقل من قدول الله تعالى: ﴿ . . وَوَيْكُ لِلْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴿ اللَّهِ اللَّذِينَ مَنْ عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴿ اللَّهِ اللَّذِينَ اللَّهِ وَيَسْتُونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَيَسْتُونَا عَوجًا اللَّهِ وَيَسْتُونَا عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَيَسْتُونَا عَوجًا أَوْلَيْكَ فِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وقوله \_ جَلَّ في عُلاهُ \_: ﴿إِنَّ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعَايَتِ اللّهِ لَا يَهْدِيهُمُ اللّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ اللّهِ اللّهِ إِنَّمَا يَفْتَرِي الْكَذِبَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعَايَتِ اللّهِ وَأُولَتَهِكَ هُمُ الْكَذِبُونَ فِي مَن كَفَر بِاللّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلّا مَنْ أَحْدِهُ وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْكَذِبُونَ فِي مَن صَحَفَر بِاللّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلّا مَنْ أَحْدِهُ وَقُلْبُهُمُ مُظْمَيِنٌ بِالْإِيمَانِ وَلَكِن مَن شَرَح بِاللّهُ مِن صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ عَضَبُ مِن اللّهِ وَلَكُن مَن شَرَح بِاللّهُ مُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ حَرَة وَلَكُن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللل

<sup>(</sup>۱) هكذا والصواب لم تبق والرواية خبيثة المعنى وركيكة المبنى مليئة بالأخطاء النحوية والإملائية مما يدل على مستوى صاحبها.

<sup>(</sup>٢) مسافة في عقل رجل: ص ٧. وانظر نحو هذا في: ص ١١، ١٨، ١١٢.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٢ ـ ٣ من سورة إبراهيم.

وَسَتَعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمٌّ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ الْعَافِلُونَ ۞ لَا جَكَرَمَ أَنَّهُمْ فِ اَلْآخِرَةِ هُمُ اَلْخَسِرُونَ ۞ ﴿(١).

وقد يعترض معترض على هذه الطريقة في الرد على هؤلاء، ويقول بأن الأولى أن يحاكم إلى العقل والمنطق المجرد؛ لأن الملحد لا يؤمن بالدليل!!.

وأقول بأن هذا القول وأشباهه كثير عند الحداثيين وهو لايستحق المجادلة بالحجة والدليل العقلي والحسي؛ لكونه خلوا من البراهين والأدلة، وهو في الوقت نفسه يطفح بالدعاوي والتكذيبات والشكوك المجردة، وهذه لاتستحق نقاشاً ولا جدالاً، ثم إن من مقاصد هذا الكتاب بيان أن عقيدة الحداثيين العرب غير عقيدة الإسلام، بل هي نقيض صريح لكل الإسلام، وما علاء حامد الذي رفع الحداثيون ألوية الدفاع إلا صورة ملخصة لآرائهم وعقائدهم، ومن لم يقل منهم يمثل أقواله فلاشك أنه يدافع عنه تحت حجة حرية الرأي والفكر، وهذا ما لم يسلم منه أي حداثي في أي بلد، وكفي بذلك إثماً وكفراً مبيناً، ﴿لَا يَجِدُ قَرْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْبَوْمِ الْاَخِرِ يُوَادُونَ مَنْ حَالَي اللّهِ وَالْبَوْمِ الْوَيْمَ أَوْ الْبَنَاءَهُمْ أَوْ الْجَوْدَهُمْ أَوْ الْمِنْ أَوْ الْمَاكِ اللّهِ وَالْبَوْمِ اللّهِ مَلْ اللّهِ مَا اللهِ عَلْمَ أَوْ الْمَاكَ أَهُمْ أَوْ الْمَوْمِ مِنْهُمْ أَوْ الْمَوْمِ مِنْهُمْ أَوْ الْمَوْمَ الْمَاكِ اللهِ مَالِي وَالْمَوْمِ مَنْهُمْ أَوْ الْمَاكَ أَهُمْ أَوْ الْمَوْمَ الْمَاكِ الْمَاكِ الْمَاكِ فَالْمَاكِ أَوْمَاكُونَ مَالَةً اللّهُ وَلَوْمَ الْمَاكِ أَوْمَاكُونَ وَالْمَاكِ الْمَاكِ الْمَاكِ الْمَاكِ الْمَاكِ الْمَالَةُ وَلَوْمَ مَالُولُهُ وَلَوْ كَالْمَاكُ أَوْمَاكُونُ وَالْمَاكُ أَوْمَاكُونَ وَالْمَاكُ الْمَاكِ الْمَاكِ الْمَاكُ الْمَاكِمُ اللّهُ وَلَوْمَ اللّهُ وَلَوْمَاكُونَ وَالْمَاكُمُ أَوْمَاكُونَ وَالْمِاكُونَ وَالْمَاكُونَ وَالْمَاكُونَ وَالْمِيكُونَ وَالْمَاكُونَ وَالْمَاكُونَ وَالْمَاكُونُ وَالْمَاكُونُ وَالْمُلْكُونُهُمْ أَوْمَا لَامِ لَامِيكُونُ وَالْمُومُ وَلَالْمَاكُونُ وَالْمُلْكُونُ وَالْمُومُ وَالْمُعْمَ وَلَوْمَ وَالْمُلْمَالُولُومُ اللّهُ وَالْمُومُ والْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ

ومن تلخيصات علاء حامد لعقائد الزمرة الحداثية قوله مفسراً ظاهرة الحياة الموت: (الإنسان لايموت بل يهدم، مثل الإنسان في هذا مثل أي صناعة تقوم على نظرية علمية، فالتلفزيون والثلاجة والمصباح الكهربائي والصاروخ كلها مخترعات تقوم على نظريات علمية. . . وما التطور الحادث في مجال المخترعات إلا تعبيراً عن التطور الحادث في النظرية الإنسانية، الفرق بين كلا النوعين أن تطور المخترعات من ورائه العقل البشري، أمًّا التطور الإنساني فبداخله مولد الطاقة، أي بداخله إمكانات وعوامل تطوره، فالإنسان كصناعة معقدة من اللحظة التي ينشأ فيها إلى اللحظة التي يتم فيها

<sup>(</sup>١) الآيات ١٠٤ ـ ١٠٩ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٢ من سورة المجادلة.

هدمه هذه الصناعة تقوم على نظرية ترسم كيفية تكوينه واستمراره ثم هدمه نقولها عشرات بل مئات المرات، الإنسان لايولد بل ينشأ، ثم الإنسان لايموت بل يهدم؛ لأن الموت فناء، وهنا الموت تحول من مادة إلى أخرى، أي: أنه هدم...)(١).

(لقد قلنا: إن الإنسان يهدم ولايموت؛ لأن الهدم بقاء وتحول أمّا الموت فهو فناء، والإنسان بعد هدمه يتحول من مادة إلى مادة أخرى ولكنه لايفني، وقلنا إن سبب الهدم هو تغلب أسباب الهدم على أسباب البقاء، أعداد رهيبة من المكروبات تحاول هدم الجسد، وفي مقابلها جيوش من الكرات البيضاء تدافع بضراوة، الأول بكل أسلحة الدمار، والثاني بكل تحصيناته الدفاعية الذاتية والخارجية المتمثلة في العقاقير الطبية والتقدم العلمي، ويبقى الجسد أرض المعركة، والصراع بين قوى الهدم والبقاء حتى تنتصر في النهاية قوى الهدم، ليتحول بعد ذلك هذا الجسد إلى مادة أخرى، إذن فالنهاية المحتومة أن تنتصر قوى الهدم، طال الوقت أم قصر، هذه هي الحقيقة التي لا مهرب منها، وليست كما يعزوها كهان الدين لملاك الموت الذي ينتزع الروح من الجسد انتزاعاً متى حان الأجل دون أسباب، والسؤال: هل يُمكن إطالة عمر الإنسان؟ نعم بتقوية دفاعات الجسد ضد قذائف الميكروبات، بل ليس مستبعداً أن يتقدم العلم خطوة، بل خطوات في مجال تقوية الأساس البنائي للإنسان، أي بتهجينه لنجد أمامنا إنساناً جديداً يعمر مئات بل آلاف السنين، وانتصار قوى الهدم ليس سوى تطبيق لنظرية العودة لنقطة البداية \_ إلى أن يقول: \_ وهذا يُكمل النظرية القائلة أن المادة لاتفنى بل تتحول، وهو الحادث أيضاً في الجسد الإنساني، فبعد هدمه لايفني بل يتحول، ويبدأ هذا التحول بعد الهدم مباشرة)<sup>(۲)</sup>.

ولولاً أن من مهام هذا البحث إثبات مدى الانحراف الاعتقادي فيما يسمى أدب الحداثة، لما قمت به بنقل هذا الهراء والكلام المتهافت، ومن

<sup>(</sup>١) مسافة في عقل رجل: ص ٢١٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢١٧ ـ ٢١٨، ونحو هذا في: ص ٢٢٠، ٢٢٢، ٢٢٤.

فوائد الاطلاع عليه أن الإنسان المسلم يحمد الله على نعمة الإيمان والعقل، ويسأل الله العافية من أن يرد إلى أسفل سافلين كحال هؤلاء الملحدين.

ومن جنس هذا السخف الذي ردده علاء حامد ما ذكره صاحب كتاب «أحاديث عن جبران» في قوله: (إن جبران كان يعتقد بتناسخ الأرواح، فالمرء لا يزول من هذه الدنيا، بل إنه ينتقل منها إلى عدة حيوات، وقد روى لماري هاسكل عن انتقاله هو بالذات مراراً وتكراراً فقال: إنه عاش حياة بشرية في الماضي: مرتين في سوريا ومرة في إيطاليا وأخرى في اليونان ومرة في مصر وست مرات أو سبع في بلاد الكلدان وواحدة في كل من الهند وفارس)(۱).

ومن هذا أيضاً ما كتبته صاحبة كتاب «سباحة في بحيرة الشيطان» عن خرافة التقمص، في سياق المقتنع المؤمن بها<sup>(٢)</sup>.

فواعجباً لهؤلاء الذين جانبوا الحق والحقيقة والصدق واليقين، وأخذوا الباطل واعتنقوا الضلال والجهل والخرافة، ثم هم مع ذلك يدعون أنهم أرباب العقول وأهل الفكر.

أكاد أسخر منهم ثم تضحكني دعواهم أنهم أصحاب أفكار $^{(7)}$ .

## ثالثاً: سخريتهم واستخفافهم باليوم الآخر وما وراءه:

قد ذكرنا في الفصول الماضية طريقتهم في النيل من الحقائق، وأسلوبهم في زعزعة اليقينيات الثابتة من خلال استعمالهم لأسلوب السخرية والاستهزاء، وهم وإن كانوا قد رسخوا هذا الأسلوب وتوسعوا في استعماله، إلا أنهم لم يخرجوا فيه عن أساليب الكفار البدائيين الأوائل، وقد أخبر الله تعالى عن ذلك، في خصوص سخرية الذين كفروا بالمؤمنين بعقيدة اليوم الآخر فقال - جَلَّ

<sup>(</sup>۱) أحاديث عن جبران: ص ۱۱٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب «سباحة في بحيرة الشيطان» لغادة السمان.

<sup>(</sup>٣) في طريق الفجر: ص ٢٢١ لعبدالله البردوني.

ذَكْرُه -: ﴿ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلْحَيَاوَةُ ٱلدُّنْيَا وَيَسْخَرُونَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواً ﴾ (١).

لقد ابتدأ هؤلاء الجاهلون ضلالهم من ضمن ما ابتدأوا به حين اثاقلوا إلى الأرض بأعراضها الزهيدة واهتماماتها الصغيرة، فوقفوا عندها لايتجاوزونها ولايمدون بأبصارهم إلى شيء وراء هذا المتاع الزائل، ولايعرفون شيئاً غير هذه الحياة الحسية، ولايعترفون بقيم غير تلك القيم التي تفرضها شهوات الدنيا وأهلها، ومن كان هذا حاله فلايمكن أن يسمو تصوره أو ترتقي اهتماماته أو ترتفع غاياته عن هذه السفوح الهابطة، ولايمكن أن يصل ببصيرته إلى تلك الآفاق الإيمانية التي يعيش المؤمن بها ومعها في هذه الحياة العاجلة.

ومع كل ذلك فإننا نجد هؤلاء الصغار، المهازيل في أفكارهم وعقائدهم وتصوراتهم وطموحاتهم، نجدهم يسخرون من الذين آمنوا بالله واليوم الآخر، ينظرون بازدراء واحتقار إلى من هم أجل منهم وأعظم وأشرف وأكرم، ينظر الغارقون في وحول المادية والمستعبدون للأرض والحياة الدنيوية، إلى الذين آمنوا فيسخرون منهم، ومن إيمانهم وعقائدهم وتصوراتهم وأعمالهم؛ لأن الميزان الذي يزن به الكافرون الأعمال والقيم والعقائد هو ميزان الحس والمادة، ميزان الطين والأرض والشهوة، ميزان الجاهلية والضلالة، فلا غرو أن يكون حكمهم مترعاً بمقتضيات هذه الأعراض والأوصاف والأحوال، ألم يكن أسلافهم على خطتهم الساخرة حين مروا على نوح عليه الصلاة والسلام وهو يصنع الفلك؟ لقد كانت موازينهم الدنيوية ومعاييرهم الجاهلية تؤزهم إلى السخرية من هذا النبي الذي توعدهم بالطوفان، ولكنهم بسبب ماديتهم وحيوانيتهم وجاهليتهم لايرون في الفلك المصنوع على اليابسة إلا محل تندر وسخرية وضحك واستهزاء، ولكن نوح عليه الصلاة والسلام قال لهم بلسان الموقن المستبصر العاقل العالم إن تَسْخُرُواْ مِنَا فإنا نَسْخُرُ مِنكُمْ كُما تَسْخُرُونَ (المستبصر العاقل العالم إن تَسْخُرُواْ مِنا فإنا نَسْخُرُ مِنكُمْ كما تَسْخُرُونَ المستبصر العاقل العالم إن تَسْخُرُواْ مِنا فإنا نَسْخُرُ مِنكُمْ كما تشخُرُونَ المستبصر العاقل العالم إن تَسْخُرُواْ مِنا فإنا نَسْخُرُواْ مِنا فإنا نَسْخُرُواْ مِنا فإنا نَسْخُرُونَ هيا أَنْ نَسْخُرُونَ هيا أَنْ نَسْخُرُونَ هيا أَنْ المَالِية مِنْ هيا العالم العالم الميان الموقن المستبصر العاقل العالم الميان الموقن المستبصر العاقل العالم العالم الميان المؤرن الميان الميان المؤرن الميان الميان

<sup>(</sup>١) الآية ٢١٢ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٨ من سورة هود.

وكما أخبر سبحانه وتعالى في شأن سخريتهم بعقيدة اليوم الآخر: ﴿ زُيِنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِيَا وَيَسْخَرُونَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَٱلَّذِينَ ٱتَّقَوَّا فَوْقَهُمْ يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَاللَّهُ يَرَرُقُ مَن يَشَآهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ اللَّهُ ﴿ ٢ ).

وإذا ذهبنا إلى تتبع أقوال أهل الأدب الحديث الذي سخروا فيها من هذا الركن العظيم من أركان الإيمان، فإننا نجد الكثير من غثائهم وسفاهاتهم الدالة على مناقضتهم الكاملة لملة الإسلام، وحربهم المستعرة لعقائده وأركانه وأصوله وسائر قضاياه.

ومن ذلك قول الباطني النصيري الملحد أدونيس: (ضال ضال لن أعود، السقوط حالتي وشرطي، الجنة نقيضي) (٣).

ويكفيك من شر سماعه!! هذا هو إمام أهل الحداثة العربية، وهذا نعته لنفسه، فما بال الفارغين الساقطين يدّعون أنهم باتباعهم له ومحاكاتهم له ودفاعهم عنه يمارسون الحق والتقدم والصعود؟!.

أليس في هذا القول مايكفي للدلالة على حالته وحياته وعقيدته وفكره؟، ولكن المقلدين لايفقهون!.

أمًا كون الجنة نقيضاً له فلا ريب في ذلك وإن ساق ذلك في سياق تهكم وسخرية.

<sup>(</sup>١) الآية ١٣٩ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢١٢ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة لأدونيس ١/٣٨٣.

من سخرياته بالآخرة وحقائق الغيب الثابتة فيه قوله:

(رقعه من شمس البهلول

هكذا

یکلمنی کرسی لیس بینی وبینه ترجمان

عند الكرسي حوض

عند الحوض ميزان

حول الميزان بقرة غمامة

والكتب تتطاير

هنا

ينبت الناس كما ينبت الحب في السيل إذا اشتهى الإنسان طائراً سقط بين يديه مشوياً بعد أن يشبع تتجمع عظام الطائر وينهض ليرعى هنا أشجار تخرج من أوراقها ثياب لا تبلى

سحائب لا يسألها الإنسان شيئاً إلا أمطرته

بعضهم يقول: أمطرينا نساءً

فتمطر. ويدخل الرجل في المرأة

دحماً دحماً

وإذا قام عنها رجعت مطهرة بكرأ

فجأة ظهر في الجهة الثانية هنالك

عنق من النار يتكلم

كان رجل وامرأة يتجهان نحوه رأيت النار تتغيض وتشهق

وقيل: هذه نار ضربت بالبحر مرتين لولا ذلك لم تكن فيها منفعة لأحد

وسمعت من يقول: خلص اللبن من الماء ثم غاب صوته كأنه يسد ثقباً في جرم الكون رأيت شخصاً خارجاً من النار يجر لحمه كما تجر المرأة

ثوبها رأيت سحابة تنادى أهلها:

\_ ماذا تطلبون؟

\_ ماء ماء

لكن السحابة تمطرهم سلاسل وجمراً وقيل: لهؤلاء طعام لايدخل المعدة لايعود إلى الفم يبقى بين الحلقوم والمعدة ورأيت سجناً يقال له موسى وقيل بولس وقيل مصطفى فيه أشخاص يبكون تسيل عيونهم جداول رأيت مراكب تجرى فيها)(١).

هذه الصورة التي سردها الباطني الملحد في استخفاف وسخرية بحقائق اليوم الآخر، وذلك حين جعل كل ذلك رقعة من شمس البهلول الذي يجعله رمزاً للدجل والكذب والعته، ثم يختم سياق سخرياته هذه بجعل السجن الذي في النار - كما في سياق افتراءاته - بأسماء ترمز للأديان موسى عن اليهودية، وبولس عن النصرانية، ومصطفى عن الإسلام، وهو بهذا يريد أن يقول بأن الدين سجن منذ أن جاء موسى وعيسى ومحمد عليهم الصلاة والسلام.

إضافة إلى كل ذلك فإنه ساق هذه المشاهد على أساس أسطوري خلط فيه بين الثابت الصحيح مما جاءت به النصوص، والكذب المفترى مما أنتجته قريحته الجاهلية المنحطة.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲/۰۹ ـ ۰۱۰.

وفي موضع آخر يستشهد بكلام أشياخه النصيريين ويقتبس عبارات «الشلمغاني (۱۱)» النصيري التي فيها الإلحاد الصريح والسخرية من الجنة والنار، فيقول:

(ويقول الشلمغاني

اقرأوا كتابي ـ الحاسة السادسة في إبطال الشرائع

الجنة أن تعرفوني

النار إن تجهلوني)(۲).

وفي مقطع آخر يتحدث عن «القرمطي» مشيداً به ملتصقاً بباطنيته ممتدحاً بمبادئه الضالة، في إشارة واضحة إلى مدى التقارب الفكري والمنهجي والاعتقادي، وفي دلالة صارخة على الانتماء الباطني الذي لم يفارقه أدونيس ولم يتخل عنه، وفي ذلك رد واضح جلي على الذين يظنون أن أدونيس مجرد مفكر حديث أو مبدع معاصر، إن صحت هذه الألقاب والعبارات، يقول أدونيس:

(وقال القرمطي

أنا النور لا شكل لي

وقال أنا الأشكال كلها

سمع أدونيس ورفع ساعديه تمجيداً)(٣).

ثم يقول:

(وقال القرمطي:

الجسد صورة الغيب

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته: ص ٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٥٤٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٥٦٥ \_ ٥٦٥.

وحمل الأرض في كتفي ناقة وأعلن أنا الداعية والحجة ←)(١).

ثم يخاطب القرمطي:

(استغونا أيها السيد استدرجنا...

استغونا استدرجنا

نتوافق نتناصر

ننصب الدعوة

وندخل في تميمة الإباحة)(٢).

هل بعد هذه العبارات أي شك في الانتماء الباطني والارتباط الاعتقادي بالنصيرية الباطنية؟.

ثم يواصل في هذا المقطع الباطني مخاطباً القرمطي ساخراً بأبواب الجنة والنار:

(استغونا أيها السيد استدرجنا

لماذا كانت أبواب الجنة ثمانية

وأبواب النار سبعة كأبواب السموات؟

استغونا →

ندخل في «أهل السواد»

«سفهاء الأحداث»

«اتباع الفتن»

ونجهر

<sup>(</sup>١) (٢) المصدر السابق ٢/ ٥٦٥ \_ ٥٦٥.

نحن التخاييل علم الآفاق تخبرنا الطير عن الأباعد وتطوى لنا الأرض)(١).

وتالله لقد استغواك غاوي الباطنية وغاوي المادية وغاوي الإلحاد وأصبحت من سفهاء الأحلام وإن عدك المنبهرون بك من سادة الأنام، وأضحيت من اتباع الفتن بل من قادتها والفتنة أشد من القتل!!.

فهل علمت المقلدة لأدونيس أي جريمة تقترفها في حق العلم والعقل والحق والحق والخير بتقليدهم وتبجيلهم له؟ بيد أن أصدق وصف لهم أنهم صم بكم عمي فهم لايرجعون.

إن النصوص الميتة المبثوثة في طول وعرض الكتب والمجلات الحداثية، يأبي أصحابها إلا أن يكونوا ضمن دائرة التخثر الجاهلي الأرعن بإصرارهم على مناوأة الحقيقة واعتناق الأباطيل، وعكس المعايير.

فهاهو أحد نقاد الحداثة يصف المؤمن بزوال الدنيا ومجيء الآخرة بأنه إنسان شبحي حيث يقول: (ومن وجهة نظر دينية ترى في العالم صوراً زائلة، حيث ينتج نص شبحي يصلح لإنسان شبحي كإنسان التدين، يؤكد ويعيد تأكيد إحفاء العالم وإبعاده.

هذه الدائرة لا يكسرها إلا عودة الحركة إلى الطرفين: الوعي والعالم، الجدل الصادر عن رؤية العالم في صلابته الأبدية، في دلالاته المتولدة باستمرار)(٢).

وهنا نحن الآن أمام نَموذج ظاهر من نَماذج استهزاء الصغار الغارقين في وحل المادية المنتن، بالمؤمنين كما وصف الله \_ جلَّ وعلا \_: ﴿ رُبِّنَ لِلَّذِينَ كَمَا وصف الله \_ جلَّ وعلا \_: ﴿ رُبِّنَ لِلَّذِينَ كَمَا وَصف الله \_ جلَّ وعلا \_: ﴿ رُبِّنَ لِلَّذِينَ عَامَنُوا ﴾ (٣) حيث يعبر هذا الحداثي \_

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ١٧٥.

<sup>(</sup>٢) بحثاً عن الحداثة لمحمد الأسعد: ص ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) الآية ٢١٢ من سورة البقرة.

بحسب ميزانه الجاهلي ـ عن دهرية اعتقادية وذلك من خلال رؤيته للعالم في صورته الأبدية، وهو تعبير مادي دهري ليس إلاّ.

ومن مقتضياته اعتقاد التسلسل المادي إلى ما لانهاية وذلك في اعتقاده الدلالة المتولدة باستمرار، وهو أصل من أصول الحداثة يقوم على هذه الفكرة، ويعبرون عنها بالصيرورة الدائمة، والتقدم المستمر والتواصل الدائم، وأبدية الحداثة والإبداع، واللاثبات، إلى غير ذلك من العبارات القائمة على مناهج فكرية قوامها التطور المطلق، وهي عقيدة مرتبطة باعتقاد أبدية الحياة الدنيا واستحالة الحياة الآخرة، والسخرية من كل عقيدة تقول بزوال الدنيا أو مجيء الآخرة، والتطور المطلق أساس من الأسس الحداثية ومنطلق للمذاهب الفكرية المادية (ومن هذه النقطة تدافعت كل النظريات والمذاهب الحديثة، وفي مقدمتها التفسير المادي للتاريخ ونظرية فرويد في النفس والجنس، ومفهوم العلوم الاجتماعية في الفصل وفي إلغاء ثبات الأخلاق وظهور مفاهيم الوجودية والهيبية)(١).

أساس هذه العقيدة الجاهلية هو اعتقاد أصحابها أن المادة ليست شيئاً أكثر من وجودها الخارجي المتمثل في ظاهراتها المتحركة المتغيرة، فهو عندهم الجوهر والماهية في الوقت نفسه، مع العلم بأن ظاهرات المادة ليست أكثر من آثار وخصائص لها، فإذا كانت كذلك ـ وهي في الحقيقة كذلك ـ فلابد من اليقين بوجود المؤثر، وكذلك لو قلنا بأن هذه الظاهرات هي أشكال للمادة فلابد من اليقين عندئذ بوجود أرضية أو موضوع لهذه الأشكال، ثم إن انحصار ظاهرات كل نوع من أنواع المادة ضمن نطاق لاتتعداه شيء واضح وملموس، وهذا ما يجعلنا على يقين بأن المادة وظاهراتها تمارس حركتها وهي محصورة في قبضة لايمكن أن تتجاوزها، وهذه القبضة المحكمة هي التي تمنع ظاهرات المواد وخواصها المتنوعة المختلفة أن تمتزج وتتشابك، وهذه القبضة الحاكمة موجودة يحكم أثرها الواضح (٢)، إذن فلاسرمدية

<sup>(</sup>١) أخطاء المنهج الغربي الوافد لأنور الجندي: ص ٤١.

<sup>(</sup>٢) انظر: نقض أوهام المادية الجدلية للبوطي: ص ١١٢ ـ ١١٤.

للمادة، ولا حركة مطلقة لها، وليست فاعلة بحد ذاتها، وليست ذات تطور مطلق.

هذا بالنسبة للتطور المطلق والصلابة الأبدية للعالم حسب قول الحداثي الآنف الذكر، أمّا وصفه للمؤمن بالله واليوم الآخر بأنه إنسان شبحي وينتج نصاً شبحياً فهو آت على الميزان الجاهلي القديم في السخرية من الذين آمنوا، والشتم المنطلق من قاعدة العجز عن إقامة الدليل ومقارعة الحجة بالحجة (وسيظل المؤمنون ينظرون من عل إلى أولئك الهابطين، مهما أوتوا من المتاع والأعراض، على حين يعتقد الهابطون إنهم هم الموهوبون وأن المؤمنين هم المحرمون، فيشفقون عليهم تارة، ويسخرون منهم تارة، وهم أحق بالرثاء والإشفاق)(۱).

إن عبارات السخرية والاستهزاء التي يطلقها هؤلاء ليست في حقيقة الأمر إلا عجزاً يلبس ثوب القدرة، وضعفاً يرتدي رداء القوة، وخوفاً من غلبة الحق يأخذ شكل الاستهانة والتحدي والاستخفاف، وهالة مصطنعة تأتي في ألبسة التقريرات الجوفاء والدعاوى الحمقاء والشتائم الهابطة.

ومن أمثلة الاستخفاف بعقيدة اليوم الآخر قول الكاذب الليبي المسمى الصادق النيهوم: (... الإسلام عقيدة قائمة على حرية العقيدة، لاتنكر حق

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن ١/ ٢١٥.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٢ من سورة محمد.

أحد في الجنة بعد الموت، بل تثبت حق جميع الناس في جنة إضافية على هذه الأرض)(١).

قالَ الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَامُ مِمَّنِ ٱقْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِنَايَتِيمَ إِنَّامُ لَا يُقْلِحُ ٱلظَّلِيمُونَ ﴿ إِنَّا ﴾ (٢).

وأي استخفاف وسخرية بالدين وبعقيدة يوم القيامة أعظم من هذا الافتراء الحداثي الذي يجعل الجنة حقاً لكل أحد مؤمنهم وحداثيهم مسلمهم وعلمانيهم؟!.

قال تعالى: ﴿ أَفَنَجْعَلُ ٱلمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ ﴿ مَا لَكُو كَيْفَ تَعَكَّمُونَ ﴿ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّ

ومن أمثلة سخريتهم باليوم الآخر وما فيه، ما كتبه حداثي مغربي في مجلة الناقد تحت عنوان «من وجوديات يقظان بن حي» وفيه يقول: (يقول الله تعالى لعباده يوم القيامة: ادخلوا يا عبادي الجنة برحمتي واقتسموها بأعمالكم، هذا ما قاله الحسن البصري، والأعمال كما نعلم إنّما هي بالنيات، فما الحكم في حق الذين يأتون الأعمال الشريرة بالنيات الحسنة؟ وهذا هو حالي.

حسب توقعات عراف عصري حصلها من حساب الاحتمالات وأحداث الآلات الحيسوبية: لن أدخل النار، كما أني لن أدخل الجنة بما في الكلمة من معنى وما فيها من فرش مرفوعة وولدان مخلدين وحور وفاكهة كثيرة وأكواب وأباريق وكأس من معين. لذا فسيملكني ربي إقطاعاً صغيراً من بضعة أمتار مربعة في زريبة من زرائب الجنة، ولايهم إن سمعت فيه لغوا أو تأثيماً، ذلك لأنني سأكون مشغولاً بما سيكلفني ربي به: أن أرعى عينة من الحشرات المؤمنة الصالحة، متهجزاً بالعبادة والصوم إلى الفوز بدرجة أرقى، كأن أسهر على راحة بعض الدواجن الطاهرة المتعبدة.

<sup>(</sup>١) الناقد، العدد الأول تموز ١٩٨٨ م/١٤٠٨ هـ: ص ١١.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢١ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٣٥ ـ ٣٦ من سورة القلم.

إني كما ترون لا أطمع في ناقة الله، ولا أطلب أن ترسل السماء علي مدراراً، وإنّما ينتهي طموحي إلى أن يسعدني ربي ويكرمني فيوسع من إقطاعي ويقلدني رعاية قطيع من الغنم المحبب أكله عند الصالحين المقربين إلى العرش، ولرعاية معزي وخرفاني الطائعة المرضية، لن أحتاج إلى عصا، بل إلى مزمار انفخ فيه واستعمله كذلك لتبديد ما قد يعتريني بين الفينة والأخرى من حزن ومخاوف أو شعور بالغربة.

إني لا أطمع يارب إلا في أن ترفع عني كل كربة في دار المأوى والقرار... فطوبى لي أن جعلتني في زريبتي من الدار الأخرى إلى سر السرور أتوق، وطوبى لي إن وهبتني من حين لآخر دناً من الخمر ولو كان غير معتق وغير ذي شأن، كالذي أتجرعه في دارك الفانية.

وطوبى لي فطوبى أن أسكنت بجواري جارية من جواري الجنة، ليس من الضروري أن تكون جميلة أو مجنحة... وإنما ابتغيها لأروادها عن نفسها بالحسنى حتى إذا شاءت أشهدتك على نكاحها، وأنت خير الشاهدين)(١).

قال الله تعالى: ﴿ وَمِّلُ لِكُلِّ أَفَاكٍ آَيِيمٍ ﴿ يَهُمُ مَايَتِ اللّهِ تُعْلَى عَلَيْهِ مُمَّ يُصِرُّ مُسْتَكَمِرًا كَأَن لَمَ يَسْمَعُمَّ فَبَيْرَهُ بِعَدَاتٍ أَلِيمٍ ﴿ فَإِذَا عَلِمَ مِنْ ءَايَتِنَا شَيْعًا اتَّخَذَهَا هُزُواً وَلَا يَعْنِى كَلَمْ عَذَابُ مُهِينٌ ﴿ يَعْنِى عَنْهُم مَا كَسَبُواْ شَيْعًا وَلَا مَا أَوْلَئَتٍكَ لَمُعْمَ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴿ وَلَا يُعْنِى عَنْهُم مَا كَسَبُواْ شَيْعًا وَلَا مَا الْفَيْدُواْ مِن دُونِ اللّهِ أَوْلِيَاتً وَلَمْتُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ الْوَلِيَاتُ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

أمًّا الحداثي المصري جابر عصفور فإنه يعترض على وصف الحداثة والحداثيين بالكفر، ويجعل ذلك قائماً على تخييل إرهابي وتسلط وقمع وإرهاب \_ حسب قوله \_ ثم يجعل ذلك آتياً من (المخزونات المصاحبة للقيم

<sup>(</sup>۱) مجلة الناقد، العدد ۱۸ كانون الأول ۱۹۸۹ م/ ۱۶۱۰ هـ: ص ٤٢ والمقال للحداثي المغربي سالم حميش.

<sup>(</sup>٢) الآيات ٧ ـ ١٠ من سورة الجاثية.

الدينية حيث الخوف من عذاب القبر والرعب من نار الآخرة...)(١).

ولست أدري هل يعلم هذا الحداثي بأن وصفه المستهين بعقيدة اليوم الآخر، وجعله سبباً للتصورات القمعية والإرهاب والتسلط، ونعته بأنه من المخزونات المصاحبة للقيم الدينية، هل يعلم بأن كل ذلك كفر بالله تعالى؟، قال - جَلَّ ذِكْرُهُ -: ﴿ قُلْ أَبِاللّهِ وَمَايَنِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ نَسْتَهْزِهُونَ ﴿ آَنَ لَا تَعْلَذِرُواً فَلَ اللّهِ عَمْدَرُواً ﴾ لا تَعْلَذِرُواً فَدَ كَنْتُمْ بَعْدَ إِيمَنِكُمْ ﴾ (٢).

ولهم في الاستخفاف بالجنة ونعيمها صولات ضلالية مفعمة بالسخرية والاستهزاء كقول شاعر العامية المصري الماركسي صلاح جاهين، حسب ما نقله عنه الماركسي اللبناني محمد دكروب:

(أوصيك يا ربي لما أموت. . . والنبي

ما تودنيش الجنة للجنة سور)<sup>(٣)</sup>.

قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِاَيَكِنِنَا وَٱسْتَكُبُرُواْ عَنْهَا لَا لُفَنَّعُ لَمُهُمْ أَوْبُ السَّمَآءِ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ ٱلْجَمَلُ فِي سَيِّ ٱلْجِيَاطِ وَكَالِكَ بَجْزِي ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ اللَّهُ مِنَ خَوْقِهِمْ غَوَاشِ ۚ وَكَذَلِكَ خَبْرِي ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَنْ مُعَادٌّ وَمِن فَوْقِهِمْ غَوَاشِ ۚ وَكَذَلِكَ خَبْرِي ٱلْطَالِمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُو

ومن هذا الضرب ما نقله معين بسيسو في كتابه الأعمال الشعرية من كلام لصنوه التركي ناظم حكمت الشيوعي ذي الأصل اليهودي، حيث قال:

(وضع الشاعر في الجنة

فصرخ قائلاً:

آه يا وطنی)<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>۲) الآيتان ٦٥ ـ ٦٦ من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٣) شخصيات وأدوار: ص ١٧٨، ١٨٩.

<sup>(</sup>٤) الآيتان ٤٠ ـ ٤١ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية الكاملة لمعين بسيسو: ص ١٥٧.

وقد سار بسيسو على منوال ناظم في استخفافه بالجنة ونعيمها، وزاد ضلالة على ذلك بجعل هذه السخرية والاستخفاف على لسان الصحابي الجليل أبي ذر الغفاري<sup>(۱)</sup>، الذي يستخدمه الاشتراكيون الملاحدة رمزاً لاشتراكيتهم كما يزعمون، ثم ينال من الصحابيين الجليلين عثمان<sup>(۲)</sup> ومعاوية<sup>(۳)</sup> رضي الله عنهما، يقول الحداثي الماركسي بسيسو تحت عنوان «من أوراق أبي ذر الغفاري»:

(وسار وحده ومات وحده وعاد

يصيح مت لم تزل

بقية من الكلام في فمي

نفیت مرتین، مرة هنا

<sup>(</sup>۱) هو: الصحابي الجليل جندب بن جنادة الغفاري، أحد السابقين الأولين من نجباء أصحاب محمد على كان خامس خمسة في الإسلام، رجع إلى قومه داعياً بأمر النبي على فلما هاجر النبي على هاجر إليه أبو ذر ولازمه وجاهد معه، وكان يفتي في خلافة أبي بكر وعمر وعثمان، كان رأساً في الزهد والصدق والعلم والعمل، قوالا بالحق، شهد فتح بيت المقدس مع عمر، وخرج إلى الربذة في عهد عثمان، طاعة لأمر رسول الله على إذا بلغ البناء سلعاً وفيها توفي سنة ٣٧هد رضي الله عنه. انظر: سير أعلام النبلاء ٢٦/٢٤.

<sup>(</sup>٢) هو: عثمان بن عفان بن أبي العاص بن أمية، أمير المؤمنين ذو النورين، ثالث الخلفاء الراشدين وأحد العشرة المبشرين بالجنة، من الأشراف في الجاهلية والإسلام، مجهز جيش العسرة، تولى الخلافة سنة ٢٣ هـ، وكان عهده عهد فتوحات، ثارت عليه فتنة المفتونين فحاصروه في داره وقتلوه رضي الله عنه صبيحة عيد الأضحى وهو يقرأ القرآن سنة ٣٥ هـ، فوقع السيف في أمة محمد على منذ ذاك، ومناقبه جليلة كثيرة. انظ: الإصابة ٢/ ٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) هو: معاوية بن أبي سفيان بن صخر بن حرب بن أمية، الصحابي الجليل، وكاتب الوحي وصهر رسول الله ﷺ، أسلم يوم الفتح، ولاه عمر الشام وأقره عثمان عليه، ثم تولى إمرة المؤمنين إلى أن توفي رضي الله عنه عام ٦٠ هه، وكانت خلافته ١٩ عاماً. انظر: سير أعلام النبلاء ٣/١١، والبداية والنهاية ١١٧/٨، وتهذيب التهذيب ٢٠٧/١٠

ومرة هناك في الحديقة المعلقة

بلوت صحبة الملائكة

بلوتها سئمتها

ضجرت من ولدانها المخلدين وحورها المزوقة

وخمرها المعتقة

وعدت يا معاوية

ألقى بشعرة الذئاب

في مغازل العناكب المشردة...

ولم يزل عثمان

يداه تقطعان أرض الله.

وهو خاشع يرتل القرآن)(١).

ويقول نزار قباني: (حتى الجنة لو أخذت شكل المنفى لكانت مرفوضة)(٢).

ومن الاستخفاف الظاهر قول البياتي:

(غداً أمام الله في الجحيم

احطم الدمية والقدح) $^{(7)}$ .

ومن الاستهانة بالآخرة قول صلاح عبدالصبور:

(ومن موته انبثقت صحوتي

وأدركت يا فتنتي أننا

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لمعين بسيسو: ص ٢٥٩ ـ ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) فتافيت شاعر: ص ٩٢.

<sup>(</sup>٣) ديوان البياتي ٢/١٦٠.

كبار على الأرضِ لا تحتها كهذا الرجل)<sup>(١)</sup>.

نعم من كان صاحب كفر وسوء وضلال وشك فهو صغير حقير ذليل مهين، أمَّا من عمل صالحاً فإنه كبير عندالله جليل في الحياة وفي القبر وعند البعث.

ومن يهن الله فما له من مكرم، ومن يكرم الله فما له من مهين. ومن هذا قول النصراني توفيق صايغ واصفاً نفسه:

(ارتعدت ركبتاي اصطكا

لا لخشية الله.

انقلبت خشتى (٢) الخالية

مرقصاً فاحشاً بروما

أنا الذي سجنت ذاتى هنا

خوفاً من النار

رفيق العقارب والضواري

رقبت الغواني

يتعرين يرقصن

لاحقت حركاتهن البذيئة

حركة حركة حركة)<sup>(٣)</sup>.

ويقول الرافضي الشيوعي مظفر النواب داعياً في سخرية أن يغفر الله

<sup>(</sup>۱) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٦١.

<sup>(</sup>٢) هكذا.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الكاملة لتوفيق صايغ: ص ٣٠٦.

لمن لم يسكروا في الدنيا، ويتعجب كيف يشتاقون للجنة وهم لم يفعلوا ذلك:

(رب سامحهم وإن لم يسكروا

كيف يشتاق إلى خمرة جناتك

من لايعرف الخمر

ويشتاق صباياها

إذا كان هنا ما عشقا؟!)(١).

أمًّا نزار قباني فإنه يجعل من أمارات تخلف الشرق العربي والشرق المسلم عموماً أنهم يؤمنون بيوم القيامة، وهذا القول غاية في الاستخفاف بهذا الركن من أركان الإيمان، يقول قباني:

(الملايين التي تركض من غير نعال

والتي تؤمن في أربع زوجات

وفي يوم القيامة)(٢).

وله في هذا أقوال كثيرة خاصة وهو يصف الأعضاء الجنسية لعشيقاته، ومن ذلك قوله:

(كيف ما بين ليلة وضحاها

صار نهداك مثل يوم القيامة)(٣).

وقوله:

(يبني وبينك كهنة وعرافون

<sup>(</sup>١) مظفر النواب شاعر المعارضة السياسية: ص ٥٤ \_ ٥٥.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية الكاملة ١/٣٦٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/٧٦٩.

وعلامات حب قادم تشبه علامات يوم القيامة)(١).

وقوله:

(تحت سرتك المستديرة

كفم طفل

يتنبأ باهتزاز الأرض

ويعطي علامات يوم القيامة)(٢).

وعبدالعزيز المقالح يصف يوم ٢٩ سبتمبر ١٩٦٢م الموافق ٥/ ١٣٨٢هـ يوم الثورة اليمنية، بأنه يوم القيامة، وذلك في قوله:

(سلمت أياديهم بناة الفجر عشاق الكرامة

الباذلين نفوسهم لله في ليل القيامة)(٣).

أمًّا خبائث الملحد علاء حامد التي بثتها روايته «مسافة في عقل رجل» فهي كثيرة، وسخرياته بهذا الركن الجليل عديدة منها قوله على لسان أحد شخصيات الرواية حيث يصور أنه دخل الجنة فيقول: (هل هذه هي الجنة، سخرت من نفسي، لمجرد أن عقلي طرح هذا الاحتمال ابتسمت، لكن لماذا يطلقون عليها الجنة، أية جنة تلك التي يقطنها مجموعة من المرضى، يتناثرون كالأشياء)(٤).

ويقول في حوار روائي:

(\_ لو خيرت بين الدنيا والجنة لاخترت الأولى

ـ بكل ما فيها من موبقات

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٨٨١.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ۲۰۷/۲ ـ ۲۰۸.

<sup>(</sup>٣) ديوان المقالح: ص ١١٣.

<sup>(</sup>٤) مسافة في عقل رجل: ص ١٦.

- أي موبقات تعني، إنك ستجد في الجنة مايذهب العقل ويوجع الفؤاد، هل ترى ما نحن عليه الآن، إنه من صنع الإله، فما يقدّره يحدث لنا...)(١).

ويقول عن أحدهم: (لقد أسهب في وصف الجنة، وغذى عقول الناس بالوهم الرخيص من الكلام حتى صدقوه، فهو يحبس نفسه عن الناس حتى لايضربوه بالنعال)(٢).

ويتهكم بالمؤمنين وعقيدتهم في اليوم الآخر قائلاً: (هذه هي جنتهم الموعودة جنة عرضها السموات والأرض، لكن هل حقاً مايعتقدون، بعثاً بعد موت؟! حياة أخرى بعد الحياة الأولى...)(٣).

ويطلق ألفاظاً سوقية على الجنة فيقول عنها:

(إنها جنة اللذة الحسية...

إنه مبروك. . حاسى حمى جنة المسكرات

مبروك يتقدم نحوي يعرض بضاعته. . أفيون. . حشيش. . خمور)(٤).

وفي حوار روائي يسأل أحدهم:

(ـ والجنة والنار؟

- الجنة هي ما تراها أمام عينيك. . حضارة شعبنا، والنار هي التي تشوى عليها اللحم)(٥).

ويقول: (... الانحلال يأتي من داخل المجتمع نفسه بتحلل خلاياه، فالحضارة بعناصرها الأساسية من أرض وشعب وإرادة عمل لا صلة بينها

<sup>(</sup>۱) (۲) المصدر السابق: ص ۱۸ ـ ۱۹.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣١.

<sup>(</sup>٤) (٥) المصدر السابق: ص ٣٢ ـ ٣٣.

وبين الاعتقاد بوجود الجنة أو النار أو إنكار وجودهما.. بمعنى أنه لا ارتباط بين الحضارة وبين هذه المعتقدات)(١).

ويسمى الإيمان بالجنة آمالاً كاذبة فيقول: (وتدفع هذه الآمال الكاذبة قطعان البشر للاستسلام للظلم والاستبداد والقهر والاستذلال والجوع والحرمان أملاً في جنة أخرى غير أرضية يقطف ثمارها الإنسان بعد موته...

هل قرأت أو سمعت عن مجتمع انهار لأنه لايؤمن بوجود يوم البعث والحساب؟ . . . ) $^{(7)}$ .

وتتنوع عباراته في السخرية بالجنة وما فيها من نعيم ويسميها «الفندق الإلهي» (٣) ويسأل ساخراً عن التأثيث في بيوت الجنة والأجهزة الموجودة فيها من مكيفات وثلاجات، والمرافق والمباني والملاعب، والأدوات الممدرسية والمواد الأولية للبناء كالاسمنت والحديد والطوب والورق، ثم يضيف بعد ذلك كله: (الأقرب إلى التصور أن الذي يعمل لخدمة أهل الجنة هم أهل النار، هم الكادحون، ينظفون الشوارع، ويقيمون المباني، وينشئون المرافق، ويجمعون القمامات، ويطهون الطعام، ويعملون في المصانع، كل المصانع من الإبرة إلى الصاروخ...) (٤).

وكلامه الساقط من هذا القبيل كثير (٥).

وتتحدث نوال السعداوي عن «البودي جارد» أي الحارس الجسدي فتقول متهكمة: (وفي سعادة طاغية يموت فداء الوطن وفي عنقه مفتاح الجنة معلقاً داخل السلسلة يفتح باب الجنة ويدخل مع الأنبياء والشهداء)(٦).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١١٣.

<sup>(</sup>٣) (٤) المصدر السابق: ص ١١٦ ـ ١١٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ١٢٠، ١٢٢، ١٢٣، ٢٠٨.

<sup>(</sup>٦) سقوط الإمام: ص ٤٠.

وتقول: (وينتقل عقلي على الفور من هذا العالم إلى العالم الآخر، وأرى الجنة ممتدة خضراء، وأنا ممدود فوق السندس، ومن حولي الحوريات سابحات في النهر عاريات تحت الشمس، وفي الضوء أتعرف على ملامحهن وليس من بينهن وجه زوجتي الشرعية، ويرتفع صوتي وأنا أقهقه للمرة الرابعة أو الخامسة وأضربه على فخذه المشدود متسائلا، كم للرجل المؤمن من حوريات؟ ويقول: سبعون أو سبعة وسبعون والله أعلم، وكم للزعيم المؤمن أو الإمام؟ وقهقه الكاتب الكبير وضرب رقماً خيالياً، لكن خيال الإمام كان أكبر، ثم يسأله فجأة، وماذا عن زوجاتنا الشرعيات إذا دخلن الجنة معنا؟ وقال صديق العمر: زوجاتنا لن يدخلن الجنة، قلت: لكن إذا حدث ودخلت إحداهن؟ قال: يستبدلها الله بحورية عذراء، فالجنة لن يكون بها زوجات شرعيات وإلا فما الفرق بين الجنة والأرض)(١).

ولها كلام طويل في السخرية بيوم القيامة وبالله تعالى، وأن الإشعاع النووي المدمر هو يوم القيامة، وأنها تشمل كل شيء سوى خليفة الله في الأرض، أي الإمام في عالمنا البشري - حسب خرافاتها - وضلالاتها المظلمة (٢).

وتقول: (... ثقتي في دخول الجنة مائة في المائة مثل ثقتي بالله، في جيبي توصية من النبي وبعض صكوك التوبة من بنك الإيمان، أخرجتها كلها من جيبي لحارس الباب رضوان عليه السلام، كان أمياً لايقرأ الحروف المكتوبة، قلت له: أنا الإمام والقيت عليه إحدى خطبي المعروفة، لم يفهم شيئاً فهو لايتكلم اللغة العربية) (٣).

وتواصل بعد هذا الكلام ملء ثلاث صفحات تهكماً بذيئاً وسخرية قذرة بالآخرة والجنة والملائكة والشفاعة وخمر الجنة والصراط والنبي ﷺ (1).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥١ ـ ٥٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٥٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٢١.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ١٢١ ـ ١٢٤.

ومن أنماط سخرياتهم واستحفافهم بهذا الركن العظيم إطلاق أسماء القيامة والجنة والنار على غير حقيقتها كقول البياتي:

(كان على بوابة الجحيم «ببكاسو» وكان عازف القيثار في مدريد لملكات المسرح المغتصبات يرفع الستارة

بعيد للمهرج البكارة

يخبيء السلاح والبذور في الأرض إلى قيامة أخرى وفي منفاه يموت في المقهى وعيناه إلى بلاد البعيدة)(١).

وقد مرّ معنا من قبل وصف عبدالعزيز المقالح للثورة اليمنية بأنها ليل القيامة (٢٠).

ونحوه قول أحمد دحبور: (كانت الطائرات تصفُّ المدى بموازاة يوم القيامة) (٣).

وخلاصة ما تقدم: أن الحداثيين في عقيدة اليوم الآخر على نقيض ما عليه عقائد أهل الإيمان، فهم يجحدون اليوم الآخر وما وراءه، ويعدون الموت للإنسان فناء لاشيء بعده، أو أن الإنسان يتحول إلى مادة أخرى حسب عقيدة التناسخ، ويقولون بأبدية الدنيا وبعض ما فيها، وهي عقيدة الدهريين، ومن هذه العقيدة أصلوا قاعدتهم المنافية للثبات والمقررة للتطور المستمر والصيرورة الدائمة، وهم مع كل هذه الضلالات يسخرون من عقيدة اليوم الآخر ومن قضايا الآخرة الثابتة في كتاب الله وسنة رسوله على المستمر ومن قضايا الآخرة الثابتة في كتاب الله وسنة رسوله على المستمر ومن قضايا الآخرة الثابتة في كتاب الله وسنة رسوله على المستمر ومن قضايا الآخرة الثابتة في كتاب الله وسنة رسوله المستمر والمستمر ومن قضايا الآخرة الثابتة في كتاب الله وسنة رسوله المستمر والمستمر والمستمر والمستمر ومن قضايا الآخرة الثابتة في كتاب الله وسنة رسوله المستمر والمستمر ومن قضايا الآخرة الثابتة في كتاب الله وسنة رسوله المستمر والمستمر ومن قضايا الآخرة الثابتة في كتاب الله وسنة رسوله المستمر والمستمر ومن قضايا الآخرة الثابتة في كتاب الله وسنة رسوله المستمر والمستمر والمستمر ومن قضايا الآخرة الثابتة في كتاب الله وسنة رسوله المستمر والمستمر والمستمر ومن قضايا الآخرة الثابتة في كتاب الله وسنة رسوله المستمر والمستمر والمستمر ومن قضايا الآخرة الثابتة في كتاب الله وسنة رسوله المستمر والمستمر ومن قضايا الآخرة الثابة في كتاب الله وسنة رسوله المستمر والمستمر والم

وفي تضاعيف هذه العقائد الضالة من الجهالات والأباطيل والانحرافات ما لايتسع المجال لإحصائه والاستشهاد عليه، قال الله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِيَّ أَنْشَأَ لَكُو اللَّهِ اللَّهِ عَلَى ذَرَا كُرُ فِي ٱلْأَرْضِ أَنْشَأَ لَكُو اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ فِي اللَّهُ فَي الْأَرْضِ

<sup>(</sup>١) ديوان البياتي ٢/٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: ديوان المقالح: ص ١١٣.

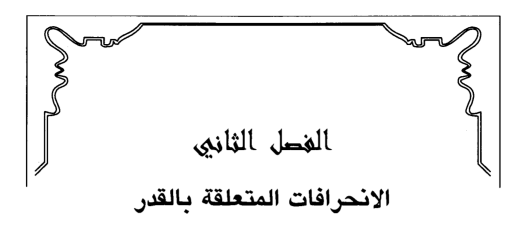
<sup>(</sup>٣) ديوان أحمد دحبور: ص ٧٢٨.

وَإِلَيْهِ تَحْشَرُونَ (إِنِّ) وَهُوَ الَّذِي يُحْيِء وَيُمِيتُ وَلَهُ اَخْتِلَافُ الْيَلِ وَالنَّهَارِ أَفَلَا تَعْقَلُونَ (إِنَّ فَالُوا مِشْلَ مَا قَالَ الْأَوَّلُونَ (إِنَّ فَالُوَا أَءِذَا مِثْنَا وَكُنَّا ثُرَابًا وَكُنَّا ثُرَابًا وَعِظْمًا أَءِنَا لَتَبْعُوثُونَ (إِنَّ لَقَدْ وُعِدْنَا خَتُنُ وَمَاكِآؤُنَا هَلَذَا مِن قَبْلُ إِنْ هَلْأَ إِلَّا أَسْلِطِيرُ الْأَوَّلِينَ (اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ



<sup>(</sup>١) الآيات ٧٨ ـ ٨٣ من سورة المؤمنون.

<sup>(</sup>٢) الآيات ٣٣ ـ ٣٧ من سورة المؤمنون.



الإيمان بالقضاء والقدر هو الركن السادس من أركان الإيمان وأصل من أصول الإيمان ولايعتبر المكلف مسلماً إلا بإيمانه بالقضاء والقدر، كما جاء في حديث عمر بن الخطاب \_ رضي الله عنه \_ في سؤال جبريل \_ عليه السلام \_ للنبي ومنه أنه سأله عن الإيمان فقال \_ عليه الصلاة والسلام \_: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله وتؤمن بالقدر خيره وشره. قال: صدقت»(١).

ومن النصوص المخبرة عن قدر الله أو الآمرة بالإيمان به قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلْقَنَهُ بِقَدَرٍ ﴿ آَلَ ﴾ (٢) ، وقوله تعالى: ﴿ وَخَلَقَ كُلَّ مَنْءٍ فَقَدَّرَهُ لَقَدِيرً ﴾ (٣) ، وقوله جل ذكره \_: ﴿ سَبِّج اَسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى ﴿ اللَّهِ اللَّهِ فَقَدَّرُهُ لَقَدِيرً فَهَدَىٰ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ فَسَوّىٰ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) جزء من حديث طويل سبق تخريجه، وهذا لفظ مسلم.

<sup>(</sup>۲) الآية ٤٩ من سورة القمر.

<sup>(</sup>٣) الآية ٢ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٤) الآيات ١ ـ ٣ من سورة الأعلى.

<sup>(</sup>٥) الآية ٣٨ من سورة الأحزاب.

لَنَا ﴿ إِنَّ الْفَاهِ ﴿ أَ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِيَ ٱلفُسِكُمُمُ إِلَّا فِي الفُسِكُمُ إِلَّا فِي الفُسِكُمُ إِلَّا فِي صَيْبَةٍ فِي اللَّهِ يَسِيرٌ ﴿ إِنَّ لِكَيْبَلَا تَأْسَوْأُ عَلَى مَا فَاتَكُمُ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا ءَاتَنَكُمُ مَّ . . ﴾ (٢) ، وقوله: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذِنِ ٱللَّهِ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴿ ﴾ (٣) .

وتنوعت عبارات العلماء في تعريف القضاء والقدر، فمنهم من حعلهما شيئاً واحداً، ومنهم من عرف كلاً منهما بتعريف يخصه، فجعلوا القضاء في الأزل، والقدر فيما لايزال، أي أن القضاء علم الله بما سيكون من جميع المخلوقات وكتابة ذلك في اللوح المحفوظ وفق مشيئته، والقدر

<sup>(</sup>١) الآية ٥١ من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ٢٢، ٣٣ من سورة الحديد.

<sup>(</sup>٣) الآية ١١ من سورة التغابن.

<sup>(</sup>٤) هو: الإمام التابعي طاووس بن كيسان اليماني، أبو عبدالرحمن الجندي، أحد الأعلام علماً وأدباً وعملاً، أخذ عن جماعة من الصحابة وأخذ عنه جماعة، توفي رحمه الله سنة ١٠٦ هـ. انظر: العبر في خبر من غبر ١٩٩١، وتهذيب التهذيب ٥/٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في كتاب القدر، باب: كل شيء بقدر ٣/ ٢٠٤٥، ومالك في الموطأ كتاب القدر، باب: النهي عن القول بالقدر ٢/ ٨٩٩، وأحمد في المسند ٢/ ١١٠.

<sup>(</sup>٦) الآيتان ٤٨، ٤٩ من سورة القمر.

<sup>(</sup>۷) أخرجه مسلم في كتاب القدر، باب: كل شيء بقدر ۲۰٤٦، والترمذي في كتاب القدر، باب: ٤٠٤٨، وابن ماجه في المقدمة، باب: في القدر ۲/۲۸.

وجودها متفرقة في أوقاتها التي حددها الله لها أزلاً.

ومن العلماء من يرى أن القضاء هو إيجاد الله للأشياء فيما لايزال، والقدر علمه بصفاتها وتحديده لها بحدها الذي ستوجد عليه.

ومنهم من عرف القدر بتعريف شامل فقال: (تقدير الله تعالى للكائنات حسبما سبق به علمه واقتضته حكمته)(١).

إذن فهناك من جعل القضاء هو العلم السابق الذي حكم الله به في الأزل، والقدر هو وقوع الخلق على وفق الأمر المقضى السابق.

وهناك من عكس فجعل القدر هو الحكم السابق والقضاء هو الخلق.

وهناك من جعل القضاء والقدر كالإسلام والإيمان إن اجتمعا افترقا وإن افترقا اجتمعا، أي: أنهما متباينان في حال الاجتماع لكل منهما معنى يخصه، ومترادفان إذا تفرقا، فإذا قيل هذا قدر الله فهو شامل للقضاء، وإذا ذكرا جميعاً فالتقدير ما قدره الله تعالى في الأزل أن يكون في خلقه والقضاء هو ما قضى به تعالى في خلقه من وجود وعدم وتغير وغير ذلك(٢).

وهناك من جمع بينهما في مفهوم واحد متكامل، جاء هذا فيما نقله صاحب جامع الأصول حيث قال: (وجماع القول في هذا: إنهما أمران لاينفك أحدهما عن الآخر؛ لأن أحدهما بمنزلة الأساس، والآخر بمنزلة البناء، فمن رام الفصل بينهما، فقد رام هدم البناء ونقضه)(٣).

وعلى أية حال فإنه يتضح أن القضاء والقدر، وعلى أي من الاتجاهين في تعريفهما يتضمن ما يلي:

الأول: الإيمان بعلمه \_ تعالى \_ الشامل المحيط، وأنه \_ جلَّ وعلا \_ علم بكل شيء جملة وتفصيلاً أزلاً وأبداً، سواء كان ذلك مايتعلق بأفعاله أو

<sup>(</sup>١) شرح أصول الإيمان لابن تيمية: ص ٥٣.

<sup>(</sup>٢) انظر هذا القول في شرح العقيدة الواسطية لابن عثيمين ٢/١٨٧ ـ ١٨٨٠.

<sup>(</sup>٣) جامع الأصول لابن الأثير ١٠٤/١٠، وهذا القول نقله عن الخطابي ـ رحمه الله تعالى ـ.

بأفعال عباده، وعلمه تعالى محيط بكل شيء من الموجودات والمعدومات والممكنات والمستحيلات، فعلم ما كان وما يكون وما لم يكن لو كان كيف يكون.

قىال تىعىالى: ﴿ عَلِمِ ٱلْغَيْبُ لَا يَعَزُبُ عَنَهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْغَرُ مِن ذَالِكَ وَلَا أَحْبَرُ ﴾ (١).

وقال سبحانه: ﴿هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَاۤ إِلَكَهَ إِلَّا هُوَّ عَلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِّ﴾ (٢٠). وقال ـ جَلَّ ذِكْرُهُ ـ: ﴿لِنَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَاً﴾ (٣).

الثاني: الإيمان بكتاب الله تعالى الذي لم يفرط فيه من شيء، وأن علمه ـ سبحانه ـ بأعمال الخلق وأوصافهم وكل ما يتعلق بهم كتبه في اللوح المحفوظ، فكل ما هو كائن، مكتوب في إمام مبين، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَ اللّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السّكَمَاءِ وَٱلأَرْضُ إِنَّ ذَلِكَ فِي كَتَبِ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ ﴿ إِنَّ ذَلِكَ فِي كَتَبِ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ ﴿ إِنَّ أَنْ اللّهِ يَسِيرُ ﴿ أَنَّ اللّهُ وَقَالَ \_ عَزَوجَلَ \_: ﴿ مَّا فَرَطَنَا فِي السّكَمَاءِ وَالْحَرَيْ مَنِ اللّهِ فِي اللّهِ يَسِيرُ ﴿ أَنَّ اللّهِ يَسِيرُ ﴿ أَنَّ اللّهِ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ ﴿ أَنَّ اللّهِ عَلَى اللّهِ يَسِيرُ ﴿ أَنَّ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ عَلَى الللّهُ اللللّهُ عَلَى الللللهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللهُ الللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللله

الثالث: الإيمان بمشيئته النافذة وقدرته التامة، فما شاء كان وما لم يشأ لم يكن، وأن جميع الكائنات لاتكون إلا بمشيئته تعالى، سواء كان مما يتعلق بفعله أم مما يتعلق بفعل خلقه، ومشيئة الله وقدرته تجتمعان فيما كان

<sup>(</sup>١) الآية ٣ من سورة سبأ.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٢ من سورة الحشر.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٢ من سورة الطلاق.

<sup>(</sup>٤) الآية ٧٠ من سورة الحج.

<sup>(</sup>٥) الآية ٣٨ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٦) ٱلآية ١٢ من سورة يس.

<sup>(</sup>٧) الآيتان ٥٢ ـ ٥٣ من سورة القمر.

وما سيكون، ويفترقان فيما لم يكن ولا هو كائن، فما شاء الله ـ تعالى ـ كونه فهو كائن بقينًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن كونه فهو كائن بقدرته لا محالة ﴿ إِنَّمَا آمَرُهُۥ إِذَا آرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ شَيَّعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ شَيَّعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ شَيَّعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن

وما لَمْ يَشَأُ الله تعالى لم يكن لعدم مشيئة الله - جلَّ وعلا - إياه، وليس لعدم قدرته عليه، كما قال سبحانه: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى اللَّهُ لَحَمَعُهُمْ عَلَى اللَّهُ لَحُمَعُهُمْ عَلَى اللَّهُ لَا اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

فالسبب في عدم وجود الشيء هو عدم مشيئة الله تعالى إيجاده، لا أنه عجز عنه، جَل الله وتقدس عن ذلك: ﴿وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴾(٥).

<sup>(</sup>١) الآية ٨٢ من سورة يس.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٥ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٣) الآية ١١٨ من سورة هود.

<sup>(</sup>٤) الآية ٩٩ من سورة يونس.

<sup>(</sup>٥) الآية ٤٤ من سورة فاطر.

<sup>(</sup>٦) الآية ٦٢ من سورة الزمر.

<sup>(</sup>٧) الآية ٢ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>A) الآية ٩٦ من سورة الصافات.

وهذه القضايا الأربع تسمى مراتب القدر، وأركان القدر، ولايتم الإيمان بالقدر إلا بالإيمان بها، فمن أقر بها جميعاً فإن إيمانه بالقدر يكون مكتملاً، ومن أنقص منها فقد اختل إيمانه بهذا الركن من أركان الإيمان، أو انتقض بحسب نوع البدعة أو الجحود.

وأفعال العباد مخلوقة مقدرة، مكتوبة معلومة لله تعالى، وهذا لاينافي أن يكون للعبد مشيئة في أفعاله الاختيارية وقدرته عليها، وقد ثبت ذلك بأدلة الشرع والواقع.

أمَّا الشرع فقد أثبت الله تعالى للخلق مشيئة وقدرة كما قال تعالى: ﴿فَأَتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّ شِقْتُمْ ﴾ (٢)، وقال: ﴿فَأَتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّ شِقْتُمْ ﴾ (٢)، وقال: ﴿فَاللهُ مَا السَّلَطَعْتُمْ وَالسَمَعُوا وَأَطِيعُوا ﴾ (٣)، وقال: ﴿لَا وُلسَعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا آكَسَبَتْ ﴾ (٤).

أمًّا الواقع فإن كل عاقل يعلم أن له قدرة ومشيئة، بهما يكون الفعل والترك، وبهما يكون التفريق بين الفعل الإرادي كالمشي والكلام والنظر، والفعل غير الإرادي كالارتعاش والسقوط من عل أو سقوط شيء عليه.

ومشيئة العبد وقدرته واقعتان بمشيئة الله تعالى وقدرته لقوله ـ جلً وعلا ـ: ﴿لِمَن شَآةَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ إِنَّ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءُ اللهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴿ إِنَّ اللهُ وَمَلْكُ الله تعالى شيء بدون علمه ومشيئته جلَّ وَعَلاَ.

والإيمان بالقدر لايسوغ لأحد من الكفار أو الفجار أن يتخذه حجة على ترك المأمورات أو فعل المنهيات، لأسباب عديدة منها:

<sup>(</sup>١) الآية ٣٩ من سورة النبأ.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٢٣ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٦ من سورة التغابن.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٨٦ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٥) الآيتان ٢٨، ٢٩ من سورة التكوير.

١ - أن كل أحد من العقلاء يعلم بداهة الفرق بين العمل الاختياري والإجباري، فالاختياري يستطيع التخلص منه، وكل فاعل يحس أنه يفعل الشيء أو يتركه بدون أي شعور بإكراه، وذلك دليل إرادته واختياره.

٢ ـ أن الله تعالى وجه إلى المكلفين أوامر ونواهي، ولولم يكن
 للمكلف اختيار وقدرة، لكان الأمر والنهي الموجه إليه من التكليف بما
 لايستطاع، وهو أمر تأباه حكمة الله ورحمته.

٣ - أن الله مدح الطائع ووعده بالثواب، وذم العاصي وأوعده بالعقاب، ولولا أن الفعل يقع بإرادة العبد واختياره لكان مدح الطائع وإثابته عبثاً وذم العاصي وعقابه ظلماً، والله تعالى منزه عن العبث والظلم.

أن الله تعالى أرسل الرسل وأنزل الكتب لبيان طريق الخير والأمر
 به وإيضاح طريق الشر والنهي عنه، ولولا أن فعل العبد يقع بإرادته واختياره
 لما كان هناك فائدة من إرسال الرسل وإنزال الكتب.

• أن الله تعالى أمر العبد ونهاه، ولم يكلفه إلا ما يستطيع، كما قال عبد ونهاه، ولم يكلفه إلا ما يستطيع، كما قال عبد ذكره : ﴿ فَانَقُوا اللّهَ مَا السَّطَعْتُم ﴾ (١) ، وقال: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا ﴾ (٢) ولو كان العبد مجبراً على الفعل لكان مكلفاً بما لايستطيع الخلاص منه، وهذا باطل.

7 - أن العاصي يقدم على المعصية باختياره من غير أن يعلم أن الله تعالى قدّرها عليه، إذ لايعلم أحد قدر الله تعالى إلا بعد وقوع القدر ﴿وَمَا تَحَسِبُ عَدَّا ﴾ (٣) فكيف يصح الاحتجاج بحجة لايعلمها المحتج بها حين اعتذر بها؟ إذ قدر الله تعالى سر مكتوم لايُعلم إلا بعد

<sup>(</sup>١) الآية ١٦ من سورة التغابن.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٨٦ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٤ من سورة لقمان.

وقوع المقدور، وإرادة العبدُ لما يفعله سابقه على فعله، فتكون إرادته الفعل غير مبنية على علم منه بقدر الله.

٧ - يقال للعاصي المحتج بالقدر: لماذا لم تقدم على الطاعة مقدراً
 أن الله تعالى قد كتبها لك؟.

فالإنسان له قدرة وإرادة واختيار ومشيئة وتمييز بين الخير والشر والحق والباطل والحسن والقبيح، ولايؤاخذه الله إذا انعدمت قدرته أو زال اختياره.

إذن فالعمل الذي يعمله الإنسان من خير أو شر هو من قدر الله تعالى: ﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا تَعَالَى وَهُو بِإِرَادَة الإنسان واختياره، ولذلك قال الله تعالى: ﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيْرَى الله عَلَمُ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَلِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ فَيُنِّتَثُكُم بِمَا كُنتُمُ تَعْمَلُونَ ﴿ وَلَا لَهُ اللَّهُ اللَّ

ولما أخبر النبي على أن الله كتب مصير كل نفس من الجنة والنار، قال أحد الصحابة أفلا نترك العمل اتكالاً على ما في القدر، قال الرسول على: «فَأَمَّا مَنْ أَعْلَى وَأَنَّقَى «اعملوا فكل ميسر لما خلق له»، ثم تلا قول الله تعالى: ﴿فَأَمَّا مَنْ أَعْلَى وَأَنَّى وَأَمَّا مَنْ بَعِلَ وَاسْتَغْنَى ﴿ وَكَالَبُ وَكَالَبُ وَاسْتَغْنَى ﴿ وَكَالَبُ وَكَالَبُ وَاسْتَغْنَى ﴿ وَكَالْبُ وَكُلْبُ وَاسْتَغْنَى الله وَ وَاسْتَعْنَى الله وَ وَاسْتَغْنَى الله وَ وَاسْتَغْنَى الله وَ وَاسْتَغْنَى الله وَ وَاسْتَغْنَى الله وَالله وَاسْتُوا وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ

وقد اتفقت جميع الكتب السماوية والسنة النبوية على أن القدر السابق الايمنع العمل ولايوجب الاتكال، بل يوجب الاجتهاد والجد والحرص على عمل الصالحات، وقد ذكر الله تعالى احتجاج المشركين بقدر الله ومشيئته على شركهم، ورد عليهم وأبطل حجتهم، وذلك في قوله تعالى: ﴿سَيَقُولُ اللَّهِ مَا أَشْرَكُنَا وَلا حَرَّمْنَا مِن شَيَّو كَذَلِكَ اللَّهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلا حَرَّمْنَا مِن شَيَّو كَذَلِكَ

<sup>(</sup>١) الآية ١٠٥ من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٢) الآيات ٥ ـ ١٠ من سورة الليل.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب تفسير القرآن، باب: قوله: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْلَىٰ وَأَنْعَىٰ ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْلَىٰ وَأَنْعَىٰ ﴿ فَعَ الْمَا مُ ١٨٩٠، ومسلم في كتاب القدر، باب: كيفية خلق الآدمي في بطن أمه ٣/ ٢٠٣٩، وأبو داود في السنة، باب: في القدر ٥/ ٨٦.

كَذَبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ حَتَى ذَاقُواْ بَأْسَنَا قُلْ هَلْ عِندَكُم مِّنَ عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا ا إِن تَنَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَ وَإِنَ أَنتُمْ إِلَّا تَخْرُصُونَ شِي قُلْ فَلِلَهِ الْمُتُجَّةُ الْبَلِغَةُ فَلَوْ شَآهَ لَهَدَنكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَى الظَّنَ وَإِنَّ أَنتُمْ إِلَّا تَخْرُصُونَ ﴿ فَيَ اللَّهِ اللَّهُ الْمُتَعَلَقُ الْبَلِغَةُ فَلَوْ شَآهَ

وهذه الآية تتضمن الرد على احتجاج المشركين من عدة أوجه منها:

١ ـ أنهم أشركوا أي اختاروا طريق الشرك والضلال وتنكبوا طريق الهداية والحق، ومن كان هذا اختياره فالعدل أن ينال جزاءه الموافق لفعله، فكيف يصح له أن يحتج بالقدر؟.

٢ - أن احتجاجهم بالقدر على شركهم وتشريعهم غير شرع الله في التحليل والتحريم احتجاج باطل زائف؛ وذلك لأنهم لايعلمون ما هو قدرُ الله تعالى قبل صدور تلك الأفعال منهم، إذ أن قدره ومشيئته الكونية غيب لا يعلمها قبل وقوعها إلا هو سبحانه وتعالى، فكيف يصح أن يحتجوا بحجة لا يعلمونها قبل إقدامهم على هذا الأفعال الشنيعة؟ ولهذا قال تعالى: ﴿قُلُ هَلَ عِندَكُم مِن عِلْمٍ فَتُحْرِجُوهُ لَنا إِن تَنْبِعُونَ إِلَّا الظّنَ وَإِن أَنتُم إِلَّا الشّنَعَة؟

٣ ـ هل يصح أن يقدم الإنسان على القتل أو السرقة ويتوجه إلى ذلك قائلاً: كتب الله علي ذلك فأنا ذاهب لأقتل أو أسرق؟ هل اطلع على قدر الله حتى يعلم ما كتب الله عليه في اللوح المحفوظ؟ وهو مخاطب ومأمور بترك القتل والسرقة.

على طاعته مقدرين
 ولماذا لا يقبلون هداية الله ودلالاته ويقبلون على طاعته مقدرين
 أن الله تعالى قد كتب عليهم الطاعة؟ إذ لا فرق هنا بين المعصية والطاعة،
 من حيث الجهل بقدر الله قبل وقوع الفعل من العبد.

إذاً فليس مع هؤلاء وأشباههم من حجة ولا علم ولا برهان، بل يتبعون الظن وما تهواه الأنفس ولله الحجة البالغة.

<sup>(</sup>١) الآيتان ١٤٨، ١٤٩ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٤٨ من سورة الأنعام.

وإرادة الله تعالى تنقسم إلى قسمين: كونية وشرعية، فالكونية هي التي بمعنى المشيئة مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَاۤ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ (أَنَّ اللهُ عَمَالُهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ كُن فَيَكُونُ (اللهُ عَمَالُة.

والشرعية هي التي بمعنى المحبة كقوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمُ ﴾ (٢) فالكونية يلزم فيها وقوع المراد ولايلزم أن يكون محبوباً لله تعالى، وأمَّا الشرعية فيلزم أن يكون المراد فيها محبوباً لله ولايلزم وقوعه.

والشر لاينسب إلى الله تعالى؛ لأنه الرحمن الحكيم، كما قال النبي ﷺ: «والشر ليس إليك» (٣) فلكمال رحمته وحكمته لاينسب الشر إلى قضائه تعالى إذ ليس فيه شر أبداً.

وإنّما يكون الشر في مقضياته كما جاء في دعاء النبي عَلَيْمُ: «وقني شر ما قضيت» (٤)، فأضاف الشر إلى ماقضاه سبحانه، ومع هذا فإن الشر في المقضيات ليس شراً خالصاً محضاً بل هو شر في محله من وجه خير من وجه، أو شر في محله خير في محل آخر(٥).

<sup>(</sup>١) الآية ٨٢ من سورة يس.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٧ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب: الدعاء في صلاة الليل وقيامه /٣٤٢٢، وأبو داود في كتاب الدعوات باب رقم ٣٢ ٥/٣٤٢، وأبو داود في كتاب الصلاة، باب: مايستفتح به الصلاة من الدعاء ١/١٨٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في كتاب الصلاة، باب: ماجاء في القنوت في الوتر ٢/٣٢٨، وأبو داود في كتاب الصلاة، باب: القنوت في الوتر ٢/١٣٣، وابن ماجه في كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، باب: ماجاء في القنوت في الوتر ٢/٣٧١، والنسائي في كتاب قيام الليل وتطوع النهار، باب: الدعاء في الوتر ٣/٣٨١.

<sup>(•)</sup> انظر تفصيل هذه القضايا في: معارج القبول ٢٦٦/٢ ـ ٣٢٦، وشرح لمعة الاعتقاد لابن عثيمين: ص ٥١ ـ ٥٦، وعقيدة أهل السنة والجماعة له: ص ٣٧ ـ ٣٨، وشرح أصول الإيمان له: ص ٥٣ ـ ٠٦، وشرح العقيدة الواسطية له ١٨٧/٢ ـ مدر والقضاء والقدر لعمر الأشقر، والإيمان لمحمد نعيم ياسين: ص ١٥٧ ـ ١٥٠، وشرح الواسطية لمحمد خليل هراس وعبدالرزاق عفيفي: ص ١٥١ ـ ١٦٠، =

وخلاصة القول: إن عقيدة القضاء والقدر جزء أصيل من عقيدة المسلم، وهذه العقيدة في صورتها الصحيحة التي جاء بها الكتاب العظيم والسنة المطهرة وسار عليها السلف الصالح؛ تمثل محور توازن وشمول في حس المسلم؛ ذلك أنها مرتبطة بعقيدة المسلم في الله تعالى الإله الخالق المتصف بصفات الكمال \_ جل وعلا \_ ومن أصول هذه العقيدة أنه لايُمكن أن يقع في ملك الله مالم يقدره الله.

وعقيدة القدر كما هي عند المسلم الحق نقطة توازن مهمة، فهو يشعر بعظمة الله وقدرته على كل شيء، ويؤمن بأنه لايجري شيء إلا بمشيئته سبحانه، ولكنه مع هذا الشعور والإيمان لاينزوي في سلبية وتقاعس عن العمل والإبداع والإنجاز، كما أن شعوره بقدرته على العمل والإنجاز وحريته في الاختيار، ورؤيته نتاج عمله الفكري أو الجسمي، لاينتهي به إلى تأليه نفسه وطغيان ذاته، واستكباره عن ربه بما يرى من فاعلية وإنتاج، كما أنه في إيمانه بهيمنة الله على كل شيء وكينونة كل شيء بأمره ومشيئته لاينتهي به إلى نسيان الأسباب وإهمالها، واطراح السنن الإلهية التي أودعها في الكون والحياة والإنسان، وفي الوقت نفسه حين يشعر باستمرار هذه السنن وانتظامها لايصل به هذا الشعور إلى نسيان قدر الله تعالى أو تجاهله اعتماداً على الأسباب أو اتكالاً على السنن الكونية، على اعتبار أنها قوانين حتمية لابد أن يصل فيها السبب إلى النتيجة على كل حال، بل المسلم حتمية لابد أن يصل فيها السبب إلى النتيجة على كل حال، بل المسلم الحق يعمل بالأسباب معتمد القلب على الله رب الأسباب.

وقد انحرفت طوائف من الناس في القدر، منهم من هو من أهل القبلة، ولكن ضلّ وابتدع بنفي القدر أو بالجبر أو بالزعم أن الأمر أنف، أو بنفي خلق الله لأفعال العباد، أو بنسبة الأفعال الإرادية إلى القدر دون المقدر، أو بتسويغ المعاصي احتجاجاً بالقدر، وترك العمل والكسب اتكالاً على القدر، وغير ذلك من أنواع الضلال الذي وقعت فيه طوائف من أهل الإسلام.

<sup>=</sup> ولوامع الأنوار البهية ١/٣٤٥ ـ ٣٦٣، وفتح الباري ١١٨/١، ١١٩/١، ٧٧٧، وحامع الأصول لابن الأثير ١٠٤/١٠، وشفاء العليل لابن القيم الجوزية.

كما أن أمماً ومللاً غير ملة الإسلام وقع أهلها في ضلالات كبيرة في التدر وانحرافات هائلة في فهم معنى القدر ولوازمه في الحياة العملية، وأظهر هذه الانحرافات:

ا ـ السلبية العاجزة، والتراخي عن العمل والإنتاج والإبداع وعمارة الحياة بما يلزم لها، وذلك بترك الأسباب جملة، والزهد في العمل والإبداع والابتكار والاكتشاف، وكانت الهندوكية والبوذية والرهبانية النصرانية نَماذج لهذا النوع من الانحراف.

٢ ـ الافتتان بالأسباب الظاهرة، والاتكال على قوانين الحياة ونواميس
 الكون التي خلقها الله، والشعور الطاغي بالإنسان وعمله وإنتاجه، بل تأليه
 الإنسان والإنتاج والإبداع والاعتقاد بأن الإنسان يصنع قدره بنفسه.

وهذا النوع من الانحراف هو أبرز علامات الجاهلية المعاصرة، وقد أخذ المستعبدون للفكر الغربي من علمانيين وحداثيين هذا الأصل الجاهلي الخطير وساروا عليه في كليات أفكارهم ونتاجهم أو في كثير من فروعها وجزئياتها.

وبهذا يصح لنا أن نقول بأن ما يمارسه هؤلاء من استنساخ وتقليد، ونقل ليس إلا عبودية المنهزم الذليل للغرب الظافر المستعبد، وتقليد الواهن الهزيل، على طريقة القرود!.

وأصحاب الأدب العربي الحديث ضلالهم في هذا الباب من هذا القبيل وهو أبشع وأشنع؛ لأنهم قد أسسوا بنيانهم على شفا جرف هار فانهار بهم في أودية الإلحاد والشرك والكفر، فكان ماجاء عنهم في هذا الباب من ثمار هذه الشجرة المادية الخبيثة.

## وأظهر انحرافاتهم في باب القدر ما يلي:

١ - نفي وجود القدر، ونفي قدرة الله تعالى، وجعل القدر خرافة وكذباً.

- ٢ ـ ذم القدر والاعتراض عليه، وجعل الإيمان سبباً للتخلف والتحجر والمهانة والسذاجة.
  - ٣ ـ التهكم والسخرية والاستخفاف بالقدر وبالمؤمنين به.
- ٤ ـ نسبة التقدير والقدر إلى غير الله تعالى، وزعم القدرة على تغيير مجرى القدر المكتوب.
  - ـ نسبة الشر إلى الله ـ عزَّ وجلَّ ـ.
  - ٦ ـ تسويغ الرذائل والانحرافات بالقدر.
    - ٧ نسبة الأعمال الإرادية إلى القدر.

## \* \* \*

## أولاً: نفي وجود القدر، ونفي قدرة الله تعالى، وجعل القدر خرافة وكذباً:

منذ أن وقع أتباع العلمنة والحداثة تحت سيطرة الإلحاد ولوازمه وفروعه؛ فاضت أعمالهم بالحرب السافرة للدين وقضاياه وأعلنوا المحاربة المباشرة أو من وراء الحواجز لعقيدة الإسلام وشريعته.

غير أنهم مهما تطاولوا واستعرت نيران بغضائهم وعداواتهم لهذا الدين وأتباعه فإنهم لايُمكن لهم أن يتجاوزوا دائرة الإعاقة الفكرية والعقلية والشعورية كما أخبر الله تعالى عن عاقبة الشرك في قوله عزَّ وجلً: ﴿لَا يَعْمَلُ مَعَ اللهِ إِلَهًا ءَاخَرَ فَنَقَعُدَ مَذْمُومًا تَعْذُولًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ الهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) الآية ٢٢ من سورة الإسراء.

بين الناس منتشر، فإن الوهن ملازم له والخذلان مصاحب لكل أحواله، ولفظ «فتقعد» يصور هيئة المذموم المخذول وقد حط به الخذلان فقعد، ويلقي ظل الضعف، فالقعود هو أضعف هيئات الإنسان وأكثرها استكانة وعجزاً، وهو يلقي كذلك ظل الاستمرار في حالة النبذ والخذلان؛ لأن القعود لايوحي بالحركة ولاتغير الوضع (۱۱)، ومع أن هذه هي حالة هؤلاء المرتدين، إلا أنهم من خلال هالات المزاعم والادعاءات الجوفاء يصورون أنهم أصحاب تقدم وحركة وتحديث، وما يخدعون إلا أنفسهم وما يشعرون.

لقد دنسوا أنفسهم بالكفر والإلحاد، وارتكسوا في الرجس الوثني الذي نهى الله عنه في قوله تعالى: ﴿ فَٱجْتَكِنِبُوا الرِّبِحُسَ مِنَ ٱلْأَوْثِكِنِ وَٱجْتَكِنِبُوا الرِّبِحُسَ مِنَ ٱلْأَوْثِكِنِ وَٱجْتَكِنِبُوا فَوْكَ الرَّبِحُسَ مِنَ ٱلْأَوْرِ ﴾ (٢).

والرجس نجاسة وخبث، وأخبث النجاسة مايصيب القلوب والعقول بسبب الشرك والكفر والردة والإلحاد والمادية، وهذه كلها دنس يصيب الضمير ويلوث القلوب، ويشوب نقاءها وطهارتها كما تشوب النجاسة الثوب والمكان<sup>(۳)</sup>.

وكلها تقود إلى قول الزور، والكذب والافتراء والمغالطة.

ومن تابع أقوال وأحوال الكافرين قديماً وحديثاً يجد هذين الوصفين من أظهر الأوصاف فيهم وفي أعمالهم: نجاسة وخَبَث في الاعتقاد والكفر، وزور في القول والعمل.

والله تعالى يريد من الناس أن يجتنبوا هذه الأرجاس الوثنية سواء تسمت هذه الأوثان باللات أو العزى ومناة أو تسمت بالعقلانية أو الحداثة أو العلمانية أو الماركسية أو غيرها من المذاهب والمناهج والنظم الوضعية الجاهلية، فكلها رجس وزور، والله يريد من الناس أن يميلوا عن الشرك

<sup>(</sup>١) هذا المعنى مقتبس من الظلال لسيد قطب. انظر: ٢٢٢٠.١

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٠ من سورة الحج.

<sup>(</sup>٣) انظر: في ظلال القرآن ٢٤٢١/٤.

كله بكل ألوانه وأشكاله ومسمياته، وأن يجتنبوا الزور كله، وأن يستقيموا على التوحيد الخالص النقي الطاهر القويم: ﴿ حُنَفاءً لِلّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ الْمَوْنَ اللهِ عَلَى صورة الذي ينحدر من أفق التوحيد إلى درك الشرك، فإذا هو ضائع، ذاهب بدداً كأن لم يكن من قبل أبداً ﴿ وَمَن يُشْرِكُ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيحُ فِي مكانِ سَحِقِ (٢)، وهي صورة صادقة حقيقية لحال المشرك والملحد والمادي حين يهوي من الأفق الإيماني العالي إلى سفوح الفناء والانطواء والخذلان والوهن؛ وذلك لأنه فقد ـ باختياره ـ القاعدة الثابتة اليقينية، قاعدة التوحيد، وافتقد بسبب كفره وإلحاده وعلمانيته المستقر الآمن، فتخطفته الأهواء والشبهات، كما تخطف الجوارح المفترسة بغاث الطير، وتتقاذفه الأوهام والجهالات تفاذق الريح بالريش والورق اليابس، فتراه لايمسك بعروة وثقى ولايستقر على قاعدة ثابتة (٣).

والمتأمل في أحوال وأعمال وأقوال هؤلاء الحداثيين يجد أنهم أحق الناس بهذه الأوصاف التي ذكرها الله الخبير العليم، فهم في نجاسة هذه العقائد النتنة يتقلبون، وبأقوال الزور والكذب يجأرون، وفي مهاوي الضلالات والجهالات يرتعون، فالحمدلله على نعمة الإسلام ونعمة العقل.

ولا أدل على مقدار الهوان الاعتقادي والعملي الذي تردى فيه المعنيون بهذا البحث من قضية القضاء والقدر، فقد استيقظت طاقاتهم في ظلمات الإلحاد والشك والشرك، فكانوا بمثابة الديدان التي تتغذى وتعيش وتتحرك في الجيف.

ومن نتائج هذه الطاقات ما نقرؤه في نتاجهم من انحرافات متراكمة وظلمات متلاطمة.

<sup>(</sup>١) الآية ٣١ من سورة الحج.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣١ من سورة الحج.

<sup>(</sup>٣) انظر: في ظلال القرآن ٢٤٢١/٤ ـ ٢٤٢٢.

فها هم بعد أن اشتروا ضلالة الإلحاد واستنبتوها في سويداء قلوبهم السوداء فرغوا عليها ضلالات أخر منها ـ ما نحن بصدده الآن ـ نفي قدرة الله تعالى، ونفي وجود قدر قدره الله وقضاه، وزعمهم أن قضية القضاء والقدر مجرد خرافة ودجل وكذب.

ولا ريب أن مناقشة هؤلاء في هذه المسألة فيه فائدة إبطال زيفهم وكشف زورهم وكذبهم، وإن كانت القضية الأولى بالنقاش معهم هي وجود الله تعالى وألوهيته، فإنهم بجحدهم ربوبية الله جحدوا قَدَرَه؛ وبجحدهم ألوهيته جحدوا حقه في الطاعة والتشريع، وبجحدهم أسماءه وصفاته جحدوا علمه وقدرته ومشيئته.

إن المنهج الذي يحكم تفكير هؤلاء منهج مادي إلحادي وهو الذي يحدد موقفهم من المنهج النقيض منهج الإيمان والتوحيد.

والذين يرتكزون في عقيدتهم وفكرهم على القيم المادية والمعطيات المادية، ويغفلون القيمة الكبرى الأساسية في حياة الإنسان «قيمة التوحيد والإيمان» هم أعداء للبشرية، لايريدون لها أن ترتفع عن مستوى الحيوان وعلى مطالب الحيوان.

وهم حين يطلقون آراءهم الجاهلية في عقيدة الفوضى التي يعتنقونها، عقيدة جحد القدر يهدفون من وراء ذلك إلى القضاء على قيم الإيمان وعقيدة الإسلام التي تعلق قلوب الناس بما هو أرفع من مطالب الحيوان دون أن تغفل أو تنسى ضرورياتهم وحاجياتهم الأساسية ـ بل تجعل لهم مطالب أرقى وأشرف إلى جوار المطالب المادية التي يحتاجها الإنسان، والتي إذا اقتصر عليها ضاهى الحيوان وأشبهه.

وهذا الصراخ المستمر الذي تطلقه الحناجر المادية العلمانية والحداثية وغيرها ليس صراخاً بريئاً أو حيادياً أو موضوعياً، بل هو خطة مقصودة لإقامة أصنام حديثة تعبد بدل أصنام الجاهلية الأولى وتكون لها السيادة العليا على قيم الحق والخير والفضيلة.

وعندما تصبح المادية صنماً يكدح الناس حوله ويطوفون به في قداسة

الأصنام، فإن كل القيم والاعتبارات الأخرى تداس في سبيله وتنتهك العقائد والقيم والأخلاق والأعراض والنظم والأسرة والضوابط والضمانات، كل هذه إذا تعارضت مع المادية وأوثانها وسدنتها فيجب أن تمحى وتزال وتمحق وتنتقص!!.

فماذا تكون الأصنام إن لم تكن هذه؟ إنه ليس حتماً أن يكون الصنم حجراً أو شجراً أو جناً، بل قد يكون الصنم مذهباً أو منهجاً أو قيمة أو اعتباراً أو لافتة أو لقباً أو شخصاً أو نظاماً (١) إلى غير ذلك، ما دام متصفاً بأنه متبوع أو معبود أو مطاع من دون الله تعالى.

ومن لا يفقه هذه الحقيقة على وجهها فإنه بلا ريب لم يفقه التوحيد ولم يفهم الإيمان ولم يعرف الإسلام!!.

وما أكثر الذين ينتسبون إلى الإسلام ولكنهم لايفهمون هذه الحقيقة الأولية حق الفهم، ولايدركون هذا المعنى العميق بالإيمان حق الإدراك، ولذلك تجدهم في ريبهم يترددون، وخاصة عندما تدق الجاهلية المعاصرة طبول إعلامها وأزلامها، في إشادة وتبجيل للماديات ونتاجها وقيمها واعتباراتها ومناهجها التي تسعى إلى تدمير مبادئ التوحيد والإيمان والولاء والبراء، ومقتضيات ولوازم هذه المبادئ العظيمة.

إن جحد هؤلاء ونفيهم لوجود قدر كوني يحكم هذه المخلوقات لهو أعظم دليل على مقدار العته الذي أصيبت بهم عقولهم المظلمة.

إن التناسق والانتظام والتكامل والانضباط الموجود والمحسوس في هذا الكون والحياة والمخلوقات هي أعظم دليل على أن كل شيء محكوم بقدر يحدد حقيقته وصفته ومساره ومقداره وحركته وسكونه وارتباطه بسائر ما حوله.

إن هذه الحقيقة العميقة الكبيرة الظاهرة غابت عن عقول الملاحدة الماديين، على رغم ادعائهم المتواصل بالعقلانية.

<sup>(</sup>١) انظر: في ظلال القرآن ٣/ ١٨٠٠ ـ ١٨٠١.

(على أن الأمر أعظم من هذا كله وأشمل في التقدير والتدبير، إن حركة هذا الكون كله بأحداثها ووقائعها وتياراتها مقدرة مدبرة صغيرها وكبيرها، كل حركة في التاريخ ككل انفعال في نفس فرد، ككل نفس يخرج من صدر! إن هذا النفس مقدر في وقته، مقدر في مكانه، مقدر في ظروفه كلها، مرتبط بنظام الوجود وحركة الكون، محسوب حسابه في التناسق الكوني، كالأحداث العظام الضخام!)(١).

وإذا أردنا أن نتعرف على مدى الانحدار الفكري والاعتقادي في باب القضاء والقدر الذي وصل إليه أتباع الحداثة من خلال نفيهم لقدرة الله تعالى وإرادته النافذة ومشيئته التي لا تحد؛ فلنطلع على بعض من هرائهم في هذا:

من ذلك: ما وضعه النصيري الوثني «أدونيس» في تلمود الحداثة «الثابت والمتحول» من قواعد كفرية سار على منوالها الأتباع العمي الذين لا يعقلون، ومن هذه القواعد قوله: (... وسواء تحركت القصيدة الجديدة في مستوى اجتماعي، أو مستوى نفسي أو مستوى استعادي ـ ذكروي، فهي تتحرك في إطار هذا الزمن، الزمن القدر / الخارجي. هذا المفهوم للزمن يبقينا في إطار النظرة التقليدية القائلة بأن الآلام والشرور «طبيعية» لا يُمكن الخلاص منها، والنظرة الجديدة «الشعرية» هي التي تقول بأن الآلام والشرور «غير طبيعية» ولذلك يُمكن الخلاص منها، النظرة الجديدة هي الخروج من الثبات إلى قدر الطبيعة والدخول في إرادة الإنسان، هي الخروج من الثبات إلى التحول، هي الخروج من الصراعات والتناقضات الذهنية، والدخول في عالم الصراعات والتناقضات الذهنية، والدخول في عالم الصراعات والتناقضات الذهنية، والدخول في التي تكون نفسه والعالم معاً قادر على صنع التاريخ، والقصيدة الجديدة هي التي تكون من هذه الشرفة، مسرحاً للعالم)(٢).

إن هذا القول المتولد من المادية الإلحادية ليس سوى دعاوى مفتقرة

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن ٦/ ٣٤٤٠.

<sup>(</sup>٢) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٢٨٣.

إلى أدنى بينة أو دليل، وإلا كيف يُمكن الخروج من إطار القضاء والقدر؟ هل يُمكن تحويل الشمس عن مجراها؟ أو النجوم عن مسارها؟ أم هل يُمكن إخراج الحياة الكونية المترابطة من أصغر ذراتها إلى أكبر أفلاكها من إطار التسخير الرباني والتقدير الإلهى؟.

إن استطاع أدونيس وكل أشباهه وأتباعه أن يفعلوا ذلك فليفعلوه!!.

ثم لماذا يربط نظرته المادية الجامدة بقضية التحول والتقدم؟ وهي في الحقيقة نظرة لاتبتعد قيد أنملة عن مطالب الأرض وحظوظ الأرض ومقاصد الحيوان!!.

أليست هذه هي النظرة الجامدة اليابسة المنحطة، التي تأبى الرقي إلى أفق التوحيد والإيمان الأعلى والأرقى الذي يخلص الإنسان من وحول الماديات ويرتفع به إلى قمم سامقة عالية منيفة لايُمكن للمادي الملحد أن يحلم بها فضلاً عن أن يعيشها أو يمارسها أو يذوق حلاوتها!!.

أمًّا القول بأن الإنسان قادر على تغيير نفسه والعالم معاً وعلى صنع التاريخ، فهذه فكرة مسروقة عن المادية الجدلية المتمثلة في الماركسية، التي تقول بحتمية صراع الطبقات ثم حتمية التقدم نحو النمط المسمى «ديكتاتورية البلوريتاريتا» وهي فكرة ساقطة أثبتت الحوادث والأيام أنها مجرد وهم وخرافة تداعت بتداعي بنيان دولة الإلحاد المادي الشرقي «الاتحاد السوفيتي» بيد أن فكرة أن الإنسان قادر على تغيير نفسه والعالم ليست مقتصرة على مذهب ذوي العاهات الفكرية «الماركسية»، بل هي أصل لجميع المذاهب المادية في الغرب، وقد استنسخها أدونيس فيما استنسخ من أفكار وعقائد ثم جاء بها تحت مضلات مخادعة.

فما الذي نتج من خلال هذا الزعم المادي القائل بالقدرة المطلقة للإنسان في تغيير نفسه والعالم؟.

إن الذي حدث هو التسارع المفرط في درب الانحطاط البهيمي الحيواني فتحول الإنسان إلى جهاز آلي أو كتلة حيوانية!!.

لقد أحرزوا انتصارات شتى في اكتشافات القوانين الكونية وتسخيرها، وتحقق في عالم الصناعة والطب والمكتشفات والمصنوعات ما يشبه الخوارق بالنسبة للماضي ـ وما يزالون في طريقهم لإحراز انتصارات واكتشافات مادية أخرى، ولكن ما أثر هذا كله في حياتهم؟ وما تأثيره في نفسياتهم وسلوكياتهم؟ هل وجدوا السعادة؟ هل وجدوا الطمأنينة؟ هل وجدوا السلام؟ هل زالت الآلام والشرور التي يزعم أدونيس إنه يُمكن للإنسان الخلاص منها؟.

كلا لقد عمهم الشقاء والقلق والخوف والأمراض العصبية والنفسية والشذوذ والجريمة، وها هي شهادة أحد فلاسفتهم ومنظريهم المعاصرين يقول: (سبب الازدياد المطرد في عدد الجرائم الجنسية في أوروبا وأمريكا، القدر الكبير من القلق والجزع والخوف، ومن الإنصاف أن نقول بأن كل أصناف الجريمة قد ازدادت، إلا أن الجريمة والعنف الجنسيين قد سجلا أكبر نسبة من الازدياد)(۱)، ثم يذكر أرقاماً تصاعدية لعدد الجرائم ثم يضيف: (وفي الولايات المتحدة مايزيد على ١٥٠٠٠ اعتداء جنسياً في العالم، والسبب هو بلا شك الضغوط والتوترات الاجتماعية المتنامية في مجتمعنا الحضاري الآلي)(٢).

ويقول: (إن مجتمعاً كمجتمعنا هو تربة خصبة مثالية لنمو كل أنواع الشذوذ الجنسى)<sup>(٣)</sup>.

ويقول معللاً هذه الظواهر الشريرة: (... إن انهيار «القيم» في مجتمعنا الذي حلله نيتشه بعمق كبير، لابد أن يؤدي حتماً إلى زيادة السادية (٤)... وينبغي أن ندرك أن هذا الانهيار هو في معظمه «انهيار ثقافي»

<sup>(</sup>١) (٢) أصول الدافع الجنسي: ص ٢٥٨ لكولن ولسن.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>٤) السادية: ضرب من الانحراف الجنسي، يتميز بالحصول على اللذة الجنسية والاستمتاع الشهواني من جراء إساءة معاملة الأفراد الآخرين من الذكور والإناث، تستخدم هذه اللفظة أحياناً بشكل عام للدلالة على حب القسوة والفظاظة والتلذذ بتعذيب الطرف=

وثقافة مجتمع ما هي نوع من الثقل المقابل لضغوط الاجتماعية... فنحن نعيش في حضارة ذات ثقافة مادية أساسياً)(١).

ويقول: (... وفي يومنا هذا، فالجريمة المنحرفة المثالية تأتي غالباً من السأم وتدعى «جريمة السأم» أي الجريمة التي ليس لها أي دافع معين والتي تنتج عن «الجريمة الزائدة» وعن فقدان أي إحساس بالهدف)(٢).

لقد فقدوا الإطار الإيماني الذي يضبط الحياة والنفس ويسير الجميع في توافق وانسجام، لقد فقدوا التصور الصحيح للغاية من الوجود الإنساني ولأهداف الحياة الإنسانية (وحين تقاس غاية الوجود الإنساني وأهداف الحياة الإنسانية في ذهن الرجل المتحضر المعاصر، إلى التصور الإسلامي في هذا الجانب، تبدو هذه الحضارة في غاية القزامة! بل تبدو لعنة تحط من تصور الإنسان لنفسه ومقامه في هذا الوجود، وتسفل به، وتصغر من اهتماماته ومن أشواقه! والخواء يأكل قلب البشرية المكدود والحيرة تهدد روحها المتعبة. . إنها لاتجد الله . . لقد أبعدتها عنه ملابسات نكدة ، والعلم الذي كان من شأنه، لو سار تحت منهج الله، أن يجعل من كل انتصار للبشرية في ميدانه خطوة تقربها من الله، هو ذاته الذي تبعد به البشرية أشواطاً بسبب انطماس روحها ونكستها، انها لاتجد النور الذي يكشف لها غاية وجودها الحقيقية فتنطلق إليها مستعينة بهذا العلم الذي منحه الله لها ووهبها الاستعداد له، ولاتجد النظام الذي ينسق بين طاقاتها وقواها، وآخرتها ودنياها، وأفرادها وجماعاتها، وواجباتها وحقوقها، تنسيقاً طبيعياً شاملاً مريحاً... وهذه البشرية هي التي يعمل ناس منها على حرمانها من منهج الله الهادي، وهم الذين يسمون التطلع إلى هذا المنهج «رجعية»! ويحسونه مجرد حنين

<sup>=</sup> الثاني، وهي مشتقة من اسم المركيز الفرنسي دي ساد الذي كتب مطولاً في هذا الموضوع وارتكب العديد من جرائم الجنس ويقابل السادية المازوكية. انظر: موسوعة علم النفس: ص ١٣٦٠.

<sup>(</sup>١) أصول الدافع الجنسى: ص ٧٥٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٦٠.

إلى فترة زاهية من فترات التاريخ.. وهم بجهالتهم هذه أو بسوء نيتهم يحرمون البشرية التطلع إلى المنهج الوحيد الذي يُمكن أن يقود خطاها إلى السلام والطمأنينة، كما يقود خطاها إلى النمو والرقي، ونحن الذين نؤمن بهذا المنهج نعرف إلى ماذا ندعو، إننا نرى واقع البشرية النكد، ونشم رائحة المستنقع الآسن الذي تتمرغ فيه، ونرى هنالك على الأفق الصاعد راية النجاح تلوح للمكدوديين في هجير الصحراء المحرق، والمرتقى الوضيء النظيف يلوح للغارقين في المستنقع، ونرى أن قيادة البشرية إن لم ترد إلى هذا المنهج فهي في طريقها إلى الارتكاس الشائن لكل تاريخ الإنسان، ولكل معنى من معاني الإنسان!)(١).

أمًّا أوعية التلقي المادي من أبناء البلاد الإسلامي من علمانيين وحداثيين ووجوديين وغيرهم؛ فإنهم يأبون إلاّ أن يكونوا نسخاً مكرورة للأرجاس الوثنية المادية المعاصرة، وصوراً منسوخة عن الانحرافات الضلالية الحديثة، فها هو أحدهم في كتابه «بحثاً عن الحداثة» يقول: (في الخرافة يتجلى ثاني أساسيات الثقافة العربية بوصفه تفسيراً للفاعلية وتعليقاً لها على وجود آخر غير منظور، وتنتشر تمثلات الخرافة تحت شتى المسميات، فهي القدر مرة، وهي الشيطان أو الكائنات الأسطورية مرة أخرى...)(٢).

وليس جديداً أن تصبح الدعاوى الإلحادية الكفرية حقاً وحقيقة عند أصحابها، وتصبح الحقائق اليقينية خرافة ووهماً، فقد دأب على ذلك جميع الجاهليين القدماء والمحدثين ﴿بَلَ كَذَّبُوا بِمَا لَرَ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ، (٣).

ومن هذا التكذيب زعمهم أن الغيب خرافة والقدر خرافة، وهم لم يحيطوا بعلم ما كذبوا به بل هم في غاية الجهل والتجاهل، مع تطاول وتعالم وادعاء بأنهم أصحاب العقول والنظر والمنطق، ولا جرم أنهم أبعد

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن ١/٠٤٤ \_ ٤٤١.

<sup>(</sup>٢) بحثاً عن الحداثة لمحمد الأسعد: ص ٦٦.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٩ من سورة يونس.

الناس عن هذا، وأشدهم تنكباً لطريق العلم واليقين والبرهان، انظر قول الباطني «أدونيس»:

(القدر اهتز على البحار وانكسرت خواتم الخرافة وهاهي الأغوار فاترك لنا أن نزرع الشطآن بالمحار أن نرسي الفلك على صنين واترك لنا أن نصعق التنين

ياسيد الخرافة)(١).

فهو يصف كيف أن القدر أصبح عند الغربيين - ورمزهم البحار - خرافة، ثم يشيد بذلك زاعماً أن هذه الضلالة أو صلتهم إلى الأغوار والفهم العميق، ويتمنى أن يسلك سبيلهم ليزرع الشطآن وسائر البلدان بهذه الفكرة الغربية القائمة على كسر خرافة القدر - كما يزعم - ثم ينادي بقتل التنين والخرافة، وهما رمزان للتخلف يقصد بهما الدين وقضاياه، ومنها القدر.

وهكذا ينتحب الإلحاد في صورة شوهاء واستلقاء فكري انثوي!!.

أين هؤلاء عن أقوال الغربيين الذين اكتشفوا هزال حياتهم وشتاتها وفسادها وتناقضها وانحدارها؟ وهم كثير، بعضهم استطاع أن يصف الداء ويشخص المرض ويطنب في توصيف ذلك، وبعضهم اهتدى للدواء الشافي من هذه العلل، ومنهم ـ على سبيل المثال «ركس انجرام (٢)» الذي قال بعد

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) ركس انجرام، ولد في اسكتلندا في أواخر القرن الماضي وشارك في الحرب العالمية الأولى، ثم رحل إلى العديد من بلاد الشرق ودرس لغاتها وأديانها، وانتهى به المطاف مصوراً سينمائياً في هوليود، ثم اعتنق الإسلام بعد أن وجد ضالته المنشودة. انظر: كتاب قالوا عن الإسلام: ص ١٥٤.

أن هداه الله للإسلام: (إني أعتقد أن الإسلام هو الدين الذي يدخل السلام والسكينة إلى النفس ويلهم العزاء وراحة البال والسلوى في هذه الحياة، وقد تسرب روح الإسلام إلى نفسي فشعرت بنعمة الإيمان بالقضاء الإلهي وعدم المبالاة بالمؤثرات المادية من لذة وألم، لقد درست الدين الإسلامي مدة سنين ولم أتخذه دينا إلا بعد بحث قلبي عميق، وتحليل نفسي طويل، لم أغير ديني إلا لكي أجد الراحة من ضجيج الحياة الجنوني، ولأنعم بالسكينة في ظلال الهدوء والتأمل بعيداً عن متاعب الهموم والمحن التي يسببها التكالب على الكسب والتهالك على المال الذي أصبح اليوم معبود البشر وإلههم، ولأخلص نفسي من براثن الأغراء وخدع الحياة الباطلة، والشراب والمحدرات، وجنون فرقة الجاز، أسلمت لكي أنقذ ذهني وعقلي وحياتي من الهدم والتدمير)(١).

ومنهم «دونالدر كويل<sup>(۲)</sup>» القائل: (لقد جذبني إلى الإسلام عوامل كثيرة لا أستطيع حصرها أو الوقوف عليها جميعاً؛ لأن منها الظاهر الجلي الذي لايماري فيه إنسان، ومنها الباطن الخفي الذي يغوص في أعماق الروح ويكمن في خبايا الضمير، لقد قرأت عن الإسلام وقرأت عن القرآن وشيئاً يسيراً من سيرة محمد بن عبد الله عليه الصلاة والسلام فلفت نظري الشيء الكثير، لفت نظري بساطة العقيدة الإسلامية وسهولتها، فليست هناك أسرار ولا ألغاز تؤمن بها ولاتناقشها، بل مرد الإيمان إلى العقل والنظر في ملكوت الله، وما في الكون من نظام بديع يهدي ضرورة إلى وجود إله متصرف له الخلق والأمر) (٣).

<sup>(</sup>۱) قالوا عن الإسلام لعماد الدين خليل: ص ١٥٤ \_ ١٥٥ وقد نقل ذلك من كتاب رجال ونساء أسلموا ٢/١٣.

<sup>(</sup>٢) دونالدركويل: أمريكي من مواليد يتلورفيل، تلقى تعليمه في مدرسة سيرنج فيلد العليا بواشنطن ثم أتم دراساته في جامعات واشنطن وكولومبيا حيث نال جوائز علمية كثيرة وهو شاعر وناقد أدبي صحفي، اعتنق الإسلام بعد طول بحث وتأمل. انظر: قالوا عن الإسلام: ص ١٨٢، ورجال ونساء أسلموا ٧/٩.

<sup>(</sup>٣) رجال ونساء أسلموا ٧/٧ \_ ١٠.

وإذا كان أدونيس وأمثاله من أجهزة الاستقبال الحداثي العلماني المادي؛ يرون أن الفهم الأعمق للحياة هو باطراح الإيمان ونفي القضاء والقدر وجعل القيم الدينية مجرد خرافة؛ يرون ذلك ويعتقدونه رضوخاً للفلسفة المادية التي اعتنقوها، وإرضاء لمعلميهم من أساتذة وفلاسفة الغرب.

إذا كانوا كذلك فإننا نجد من مفكري الغرب ومجربيه من يرى السقم والمرض والانهيار والتخلف في نسيج الحياة الغربية، ومن يرى أن حياة المسلمين البسطاء فيها من دواعي الطمأنينة والسعادة ما ليس في ثقافة وقيم الحياة الغربية.

يقول مؤلف كتاب "إنسانية الإنسان": (أصبحت المدن العصرية، بخاصة الحواضر الأميركية الضخمة كابوساً مزعجاً لأنها تفشل باطراد في توفير محيط مرض للحاجات غير المتغيرة في طبيعية الإنسان البيولوجية، ولتطوره الثقافي...)(١).

ويقول: (بحب اعتبار أكثر الناس في بلاد المدنية الغربية ـ وبخاصة أمريكا اليوم ـ من الجانحين لأنهم يتصرفون وكأنّما المقياس الوحيد لسلوكهم هو إرضاء رغباتهم ودوافعهم الغريزية الآتية دون النظر لعواقب ذلك...)(٢).

وعندما يتحدث عن حرية الإنسان والإرادة الحرة يبين أنه لاتوجد إرادة حرة طليقة بل لابد من ضوابط تحديدية كونية وعضوية لايُمكن للإنسان أن يخرج عنها، وهو لايتحدث في هذا من فراغ بل هو أخصائي كبير في علم الحياة «البيولوجيا» وحاصل على جائزة نوبل في العلوم سنة ١٩٧٦م/ ١٣٩٦هـ.

ومع كونه يعتقد بخرافة «دارون» لكنه توصل إلى حقيقة وجود ضوابط تحديدية لايُمكن للإنسان أن ينفك عنها، وهذه الضوابط التي يطلق عليها «التحديدية الجبرية» هي ما يُمكن أن يسمى في دين الإسلام «القضاء والقدر»

<sup>(</sup>١) إنسانية الإنسان لرينيه دوبو: ص ٢٤٨ تعريب نبيل الطويل.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٢٢.

حيث لايُمكن للإنسان أن يخرج من إطاره ونظامه وقانونه مهما فعل.

يقول المؤلف المشار إليه: (... والمواقف تجاه مشاكل الحياة التي تندرج تحت تعبير «إرادة حرة» و «تحيديدية جبرية» قد تظهر في المستقبل أقل تعارضاً إذا اكتشف فيما بعد أن النشاطات الحياتية تضم فكراً أكثر دقة وعمقاً مما يسيطر الآن على ميادين الفيزياء والكيمياء والبيولوجيا... يظهر أن الحرية تنعدم وتغيب لأن كل نواحي السلوك متأثرة بعوامل تكوينية، إرثية، وتجريبية، وبيئية... على كل حال أن في حدود وإمكانات الحرية عناصر تحديدية كافية في القوى المحيطة، وفي الخصائص البيولوجية الموروثة والمكتسبة في بنية كل فرد... الإرادة الحرة لاتستطيع العمل إلا حيث يوجد نوع ما من الإيمان والاقتناع، وتعتبر القيم غير قابلة للتغيير لأنه من المعتقد أنها جزء لايتجزأ من الطبيعة الأخلاقية في الإنسان... والمعلومات العلمية وحدها لاتقدر على تحديد أو فرض قيم تتحكم بالسلوك ولكنها توفر حقائق يُمكن على أساسها الاختيار.

صحيح أن الاختيار يكون أكثر منطقية إذا بني على معلومات حقيقة وعلى تقدير للنتائج، إلا أنه - أي الاختيار - يحتفظ دائماً بعنصر شخصي؛ لأنه في النهاية يضم محاكمة تقييمية، وهذه أيضاً تشكل بدورها تعبيراً آخر عن الاستقطاب: «الحرية»، «التحديدية الجبرية» وهي من أهم الخصائص المميزة في الحياة الإنسانية. . . أمّا الإنسان فهو حر لأنه قادر على عدم ارتكاب الخطيئة وله الخيار في ذلك . . . والتعريف الميكانيكي لحياة الإنسان يخطيء الهدف؛ لأن ما هو إنساني في الإنسان هو نفسه بالتحديد «غير مكانيكي»)(۱).

هذه الأقوال تدل في مجملها \_ على ما فيها من المآخذ \_ على أن الإنسان محكوم بقانون كوني لايستطيع الخروج عنه مهما حاول أو تطاول.

أمًا مؤلف كتاب «دع القلق وابدأ الحياة» فقد أورد في آخر كتابه هذا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٦٤ \_ ١٦٨.

قصصاً واقعية يروي أصحابها كيف قهروا القلق، ومن ضمن هذه القصص، قصة رحالة أوروبي عاش بين مجموعة من المسلمين في بادية أفريقيا الشمالية الغربية مدة سبعة أعوام، وألف مجموعة من الكتب منها كتاب بعنوان «رياح على الصحراء» وآخر عن النبي محمد على الصحراء».

يقول هذا الرحالة: (في عام ١٩١٨م وليت ظهري العالم الذي عرفته طيلة حياتي، ويممت شطر أفريقيا الشمالية الغربية حيث عشت بين الأعراب في الصحراء، وقضيت هناك سبعة أعوام، أتقنت خلالها لغة البدو، وكنت أرتدي زيهم، وآكل من طعامهم، وأتخذ مظاهرهم في الحياة، وغدوت مثلهم أمتلك أغناماً وأنام كما ينامون في الخيام، وقد تعمقت في دراسة الإسلام، حتى أنني ألفت كتاباً عن محمد على عنوانه «الرسول» وقد كانت تلك الأعوام أمتع سني حياتي وأحفلها بالسلام والاطمئنان والرضا بالحياة.

وقد تعلمت من عرب الصحراء كيف أتغلب على القلق، فهم بوصفهم مسلمين يؤمنون بالقضاء والقدر، وقد ساعدهم هذا الإيمان على العيش في أمان، وأخذ الحياة مأخذاً سهلاً هنياً، فهم لايتعجلون أمراً، ولايلقون بأنفسهم بين براثن الهم قلقاً على أمر، إنهم يؤمنون بأن «ما قدر يكون» وأن الفرد منهم «لن يصيبه إلا ما كتب الله له» وليس معنى هذا أنهم يتواكلون أو يقفون في وجه الكارثة مكتوفي الأيدي، كلا!.

ودعني أضرب لك مثالاً لما أعنيه: هبت ذات يوم عاصفة عاتية حملت رمال الصحراء وعبرت بها البحر الأبيض المتوسط، ورمت بها وادي «الرون» في فرنسا وكانت العاصفة حارة شديدة الحرارة، حتى أحسست كأن شعر رأسي يتزعزع من منابته لفرط وطأة الحر، وأحسست من فرط القيظ كأنني مدفوع إلى الجنون، ولكن العرب لم يشكوا إطلاقاً فقد هزوا أكتافهم وقالوا كلمتهم المأثورة «قضاء مكتوب».

لكنهم ما أن مرت العاصفة حتى اندفعوا إلى العمل بنشاط كبير، فذبحوا صغار الخراف قبل أن يودي القيظ بحياتهم، ثم ساقوا الماشية إلى الجنوب نحو الماء، فعلوا هذا كله في صمت وهدوء دون أن تبدو من

أحدهم شكوى، قال رئيس القبيلة الشيخ: «لم نفقد الشيء الكثير، فقد كنا خليقين بأن نفقد كل شيء، ولكن حمداً لله وشكراً فإن لدينا نحو أربعين في المائة من ماشيتنا، وفي استطاعتنا أن نبدأ بها عملنا من جديد».

وثمة حادثة أخرى: فقد كنا نقطع الصحراء بالسيارة يوماً فانفجر أحد الإطارات، وكان السائق قد نسي استحضار إطار احتياطي، وتولاني الغضب، وانتابني القلق والهم، وسألت صحبي من الأعراب «ماذا عسى أن تفعل؟» فذكروني بأن الاندفاع إلى الغضب لن يجدي فتيلاً، بل هو خليق أن يدفع الإنسان إلى الطيش والحمق، ومن ثم درجت بنا السيارة وهي تجري على ثلاث إطارات ليس إلا، لكنها ما لبثت أن كفت عن السير، وعلمت أن البنزين قد نفذ، وهنالك أيضاً لم تثر ثائرة أحد من رفاقي الأعراب، ولا فارقهم هدوءهم، بل مضوا يذرعون الطريق سيراً على الأقدام وهم يترنمون بالغناء!.

قد أقنعتني الأعوام السبعة التي قضيتها في الصحراء بين الأعراب الرحل، أن الملتاثين ومرض النفوس والسكريين، الذين تحفل بهم أمريكا وأوروبا، ما هم إلا ضحايا المدنية التي تتخذ السرعة أساساً لها.

إنني لم أعان شيئاً من القلق قط، وأنا أعيش في الصحراء بل هنالك في جنة الله، وجدت السكينة والقناعة والرضا، وكثيرون من الناس يهزأون بالجبرية التي يؤمن بها الأعراب ويسخرون من امتثالهم للقضاء والقدر، ولكن من يدري؟، فلعل الأعراب أصابوا كبد الحقيقة، فإني إذ أعود بذاكرتي إلى الوراء، وأستعرض حياتي، أرى جلياً أنها كانت تتشكل في فترات متباعدة تبعاً لحوادث تطرأ عليها، ولم تكن قط في الحسبان أو مما أستطيع له دفعاً، والعرب يطلقون على هذا اللون من الحوادث اسم «قدر» أو «قضاء الله» وسمه أنت ما شئت.

وخلاصة القول: إنني بعد انقضاء سبعة عشر عاماً على مغادرتي الصحراء، ما زلت أتخذ موقف العرب حيال قضاء الله، فأقابل الحوادث التي لا حيلة لي فيها بالهدوء والامتثال والسكينة، ولقد أفلحت هذه الطباع

التي اكتسبتها من العرب في تهدئة أعصابي أكثر مما تفلح آلاف المسكنات ٍ والعقاقير)(١).

فإذا كانت نفحة من نفحات الإيمان بالقضاء فعلت بهذا الرجل ما فعلت على الرغم من الشوب الموجود في كلامه مثل تسمية القدر «جبراً»، فكيف لو ضارع هذا إيمان بالله تعالى؟.

والمقصود من كل هذه الإيرادات أن هناك من الغربيين من عرف بتجربته العلمية أو العملية أن القضاء والقدر حقيقة وليس خرافة كما يقول مقلدة المذهب الإلحادي من العرب، ولست في إيرادي هذه الأقوال أريد إثبات حقيقة قاطعة يقينية، بقدر ما أريد أن أبين أن أتباع المذهب الإلحادي في غمرة انغماسهم في تقليد الماديين الملحدين الغربيين عموا وصموا عن رؤية وسماع أقوال أخرى وتجارب أخرى هي أقرب في لهجتها وطرحها إلى الصدق والتجرد والموضوعية.

ومن هذا المنطلق تبدو لنا إحدى مشكلات الحداثة العربية المعتمدة في تقليدها على نظرة آحادية جامدة مصوبة نحو فلاسفة وأساتذة المادية والإلحاد، مغفلة بجهل أو تجاهل أي أقوال أخرى، بل بلغ ببعضهم التطرف الإلحادي أن اعتبر مقولات بعض الغربيين الذين أسلموا أو الذين امتدحوا بعض عقائد الإسلام؛ اعتبروها تخلفاً ورجعية وانتكاسة، وقد مرت معنا بعض أقوال محمد أركون، التي انتقد فيها موريس بوكاي في دراسته للكتب السماوية وترجيحه وتقديمه للقرآن على ما سواه، وأقوال الطيب تزيني عن رجاء جارودي، حيث ألف كتاباً عنه يناقش فيه إعلانه الدخول في الإسلام الذي عده «ردّة»!!.

ومن الأقوال الشنيعة قول النصراني أنسي الحاج الحداثي الملحد: (يا الله، أتحب حجتك للإنسان أكثر أم حكمتك؟

<sup>(</sup>۱) دع القلق وابدأ الحياة لديل كارنيجي: ص ۲۹۰ ـ ۲۹۲ تعريب عبدالمنعم محمد الزيادي، وهذه التجربة نقلها كارنيجي عن ر. ن. س. يودلي.

هل أنت أسير حكمتك، قضائك وقدرك؟ ولايكسر طوقهما، ولايحرر منهما، إلاّ المعجزة إجباري إياك بالصلاة أو بتحريكي شعورك بالذنب أو بأي شيء آخر، على اجتراح المعجزة؟ المعجزة هي منك أم ضدك؟ من أنت يا الله!؟)(١).

ويقول أيضاً: (المعجزة، التي هي ترجمة للقوة الخارقة للمشيئة الإلهية، هي في الوقت ذاته دليل إلى ألوهية الإنسان)(٢).

سبحان الله وتعالى وتقدس عما يقول الكافرون علواً كبيراً.

وفي مناقشة غبية سخيفة أجراها العلماني الملحد، الحداثي اللبناني «عادل ظاهر» في ندوة الإسلام والحداثة، عن الإسلام والعلمانية حيث تكلم عن الإسلام بجهل فاضح وتحامل واضح، وعن العلمانية بتقديس وتأليه، مما يؤكد أن العلمانية أضحت وثناً يعبد من دون الله تعالى، وثناً اعتبارياً يتمثل في منهج طاغوتي يُتَّبع ويخضع له في ذلة وانكسار.

ومن أقوال هذا المتردي قوله: (... إن إصرار منظري الصحوة على جعل السياسة بعداً جوهرياً من أبعاد الإسلام هو بمثابة إصرار من قبلهم على أن الأحداث التي رافقت نشأة الإسلام ما كانت لتجري إلا كما جرت عليه، ولم يكن حتى الله يملك في أن يغير في مجراها...)(٣).

أمًّا كون السياسة من الإسلام فهذا حق أصيل، وحقيقة ثابتة وإن رغمت آناف كل العلمانيين والماديين الذين لايستطيعون مهما حاولوا أن يجعلوا الإسلام كهنوتاً كما فعل أساتذتهم الغربيون!!.

أمًا إصرار السلف على أن الأحداث ما كانت لتجرى إلا كما جرت

<sup>(</sup>١) مجلة الناقد، عدد ١٨ كانون الأول ١٩٨٩ م/١٤١٠ هـ: ص ٨ ـ ٩.

<sup>(</sup>٢) خواتم: ص ٦١.

<sup>(</sup>٣) الإسلام والحداثة: ص ٧٨ ـ ٧٩.

عليه، فهذه عقيدة كل مسلم يؤمن بالله تعالى من السلف والخلف كما قال تعالى: ﴿مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا فِيَ أَنفُسِكُمُ إِلَّا فِي كِتَبِ مِن قَبْلِ أَن نَبَراً هَأَ إِنَّا فِي كُمْ إِلَّا فِي كَيْبِ مِن قَبْلِ أَن نَبْراً هَأَ إِنَّا فَاكُمُ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ (﴿إِنَّ اللّهِ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرٌ (﴿إِنَّ اللّهُ اللّهِ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرٌ (﴿إِنَّ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرٌ (إِنَّ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

ووصف العلماني الجاهل هذه العقيدة بأنها إصرار من قبلنا يدل على مقدار الجهالة بالإسلام وعقائده وتاريخه وواقعه، كما يدل على أنه يجحد قدر الله تعالى وقدرته على إجراء الأحداث والوقائع وفق مشيئته \_ جلَّ وعلا \_.

أمًّا وصفه للسلف بأنهم مع عقيدتهم في القدر يرون بأن الله لايملك أن يغير مجرى الأحداث، فهذا كذب وافتراء على عقيدة السلف وأتباعهم إلى يوم القيامة، ويكفي في الدلالة على عمق الجهالة والاستخفاف بعقول الناس والكذب الصريح، ما في هذا النص من مغالطات وأكاذيب تدل بجلاء على نوعية الخصومة التي يرفع الحداثيون والعلمانيون لواءها ضد الإسلام وأهله.

ولو أني بليت بهاشمي خؤولته بنو عبد المدان للهان عبان عبالي ولكن تعالوا فانظروا بمن ابتلاني (٢)!!

فلا عقول يُمكن مناظرتها، ولا احترام للحقيقة يُمكن الاستمساك بها، إضافة إلى الكذب العلمي والافتراء الفكري على أقوال المناوئين!!.

وعلى غرار أسئلة أنسي الحاج الشكية الإلحادية التي سبق آنفاً نقلها، نجد صلاح عبدالصبور يطرح أسئلة على لسان أحد شخصيات مسرحية «الحلاج» حيث يقول:

(یا حلاج

الشر قديم الكون

<sup>(</sup>١) الآية ٢٢ من سورة الحديد.

 <sup>(</sup>۲) البيتان قائلهما دعبل الخزاعي، وقيل: زياد بن عبيدالله الحارثي. انظر: ديوان دعبل:
 ص ١٥٧، والكامل للمبرد ٢/ ٩٨٠، وأخبار أبي تمام للصولي: ص ٣٩.

الشر أريد بمن في الكون

کیف یعرف ربی من ینجو ممن یتردی؟)(۱).

قَــال الله تــعــالـــى: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّكَمَاءِ وَٱلأَرْضُّ إِنَّ وَلِكَ فِي كَتَبٍ إِنَّ وَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَهُ عَلَا عَلَالْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالْمُوالِقُلْلُهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

ويصوغ صلاح عبدالصبور نفيه للقضاء والقدر في صيغة تمريضية «قيل لكم» وأخرى تشكيكية «فيما رواه الناس»، وذلك في قوله:

(وقيل لكم:

بأن حياتكم جسر، وأن بقاءكم مسطور

خطى تخطى بميقات إلى دار ببابين

نطوف بها كومض شعاعة العين

وأن العاقل المبرور من يحيا بلا زاد

ليجمع زاد رحلته

لأن وراء هذه الدار فيما قد رواه الناس

شطوطاً طاميات موجها ديجور)<sup>(٣)</sup>.

ثم يواصل في وصف المعاد بالصورة التشكيكية الموصلة إلى النفي المحض، ولكنه لم يكتف بذلك بل أعقب هذا الهراء بقول يؤكد فيه أنه يرى القدر والمعاد زيفاً وقولاً ساقطاً اعتلى مكانة بين الناس بسبب الترديد، فيقول:

(أقول لكم بأن الزيف قد يقتات بالفطنة

وسقط القول قد يعلو بأجنحة من الترديد)(٤).

<sup>(</sup>١) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٤٧٤.

<sup>(</sup>٢) الآية ٧٠ من سورة الحج.

<sup>(</sup>٣) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ١٦٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٦٨.

ولنزار قباني خوض واسع في المستنقع الآسن «نفي القدر» ومن ذلك قوله:

(أنا رجل بلا قدر

فكوني . . أنت لى قدري

وأبقيني على نهديك

مثل النقش في الحجر)(١).

وهذا بعض كبره واستكباره الدنيء البذيء على الله مالك الملك، ونحوه قوله:

(مشيئة الأقدار لاتردني

أنا الذي أغير الأقدار)(٢).

ومراده نفي القدر وأنه لايخضع لسلطانه، بل هو الذي يغير القدر، ويقال لهذا الصغير المتطاول: إذا جاءك الموت فلاتقبل به وردّه إن استطعت!!.

أمًّا تعبيره بمشيئة الأقدار فسوف تأتي مناقشة ذلك في هذا الفصل عند الكلام على أن الأقدار لاتضاف إليها الصفات والأفعال الاختيارية، وهذا القول من الجهل الفاضح باللغة والمعاني، ودلالاتها، ومثله في نفي القدر مع إضافة المشيئة له مع نفي مشيئة الله القادر العليم، قول الشيوعي الفلسطيني سميح القاسم:

(ومشيئة الرحمن والأقدار

بعض من نفايات القرون!)(٣).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لنزار قباني ١/٤٥٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣/ ٣٢٩.

<sup>(</sup>٣) ديوان سميح القاسم: ص ٣٢٣.

وتالله إن العقيدة الحداثية والفكرة الماركسية هي التي من نفايات القرون، إذ أنها في جوهرها امتداد لأقوال الكفار والمشركين الأوائل.

وليس هذا فحسب بل هذه العقائد الجاهلية المعاصرة جزء من نفايات هذا العصر، وحسبك ما وصلت إليه الشيوعية من اضمحلال وانتهاء، بعد تفتت دولة الإلحاد «الاتحاد السوفيتي» وتحطم المنجل والمطرقة التي سجد لوثنيتها سميح القاسم وأمثاله من الماركسيين العرب!!.

ومن أقواله الجاحدة للقضاء والقدر، وعلى طريقة صلاح عبدالصبور المشار إليها آنفاً، قوله:

(كنت طفلاً، آنذاك..

علموني أن مجرى الأرض في كف السماء

علموني أنه سبحانه يحيى ويفنى مايشاء

علموني أن أطيع الأولياء

دون أن أسأل: من كانوا؟.

وماذا صنعوا للتعساء؟!

علموني الدجل والرقص على الحبل

وإذلال النساء

علموني السحر والإيمان بالأشباح

والرقية والتعزيم

والخوف إذا جاء المساء!

علموني مايشاؤون، ولم يستنبئوني ما أشاء

فرس الخضر.. كفيل بي

وحسبى الفقهاء!!

يا أبي المهزوم. . يا أمي الذليلة! إننى أقذف للشيطان، ما أورثتماني من تعاليم القبيلة! إننى أرفضها تلك الطقوس الهمجية إننى اجتثها من جذرها تلك المراسيم الغبية إننى أبصق أحقادى وعارى في وجوه الأولياء الصالحين إننى أركل قاذورات ذلى وانكسارى للتكايا والدراويش وأقزام الكراسي النابحين! إننى أصرخ من قعر جحيمى: يا وحلاً لصقت في نعل تاريخي العظيم إننى أحكم بالموت عليك)(١).

وهذا السباب والشتائم العلمانية دليل على مقدار المخزون التربوي الذي يتمتع به هؤلاء!، ولست بصدد الرد على هذه الألفاظ السوقية الرخيصة، ولكني أريد أن أقول للمغفلين أو المستغفلين من أبناء المسلمين هذا نموذج للحداثة العربية، في العقيدة والهوية والأدب!.

أليس من العار عليكم إن كنتم تؤمنون بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد رسولاً أن تدافعوا عن هؤلاء أو تغضوا الطرف عنهم أو عن تلامذتهم الذين سودوا الصحف والمجلات في الثناء والإشادة والدعاية لهؤلاء الملاحدة؟!.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٣٨ ـ ٢٣٩.

فإن لَمْ تندفع في أعراقكم الحمية للإسلام فلا أقل من أن تسكتوا عن الدفاع والمدح، أما أن تدافعوا أو تحاولوا الجمع بين الأقوال وإمساك العصا من النصف، فهذا غير لائق بكم ولابدينكم إن كنتم أهل دين وإيمان!.

ويقول الفيتوري:

(ولئن القدر السيد عبد يتأله

والنبوات مظله

والديانات تعله

هب من كل ضريح في بلادي

کل میت مندثر

کل روح منکسر

ناقماً على البشر

كل أعداء البشر

كافراً بالسماء، والقضاء والقدر)(١).

ويقول:

(إن الأجراس الوثنية

والأقدار الكهنوتية

أكلتها نار الحرية

ما أبقت منها غير دخان

فاكتب يا جبار الأحزان

اكتب عن فجر البشرية

<sup>(</sup>۱) ديوان الفيتوري ۱۱۳/۱.

عن آخر أيام الطغيان)(١).

ويقول عبدالرحمن منيف في مدن الملح: (... في هذه الحياة كل شيء قسمة، كل شيء صدفة، وعلى الإنسان الذكي ألا يفوت الفرصة)(٢).

أمًّا رواية «ليلة القدر» للطاهر بن جلون فقد ملأها بما أسماه أحد المادحين له وللرواية في مجلة الناقد، بالانتهاك والانتقام من الماضي، على حد تعبير الناقد المادح (يمعن بن جلون في لعبة الانتهاك وكسر الممنوع والهذيان) (٣)، (يكتب بن جلون ليلة القدر كي ينتقم من الماضي في استمراريته ومن الواقع المغلق) (٤).

وقد حصل بن جلون بهذه الرواية على جائزة «غونكور» الفرنسية وهي أكبر جائزة أدبية تمنح في فرنسا<sup>(ه)</sup>، وهذه الجائزة شهادة على مدى الانسجام الفكري والثقافي والاعتقادي مع مضامين الثقافة والقيم الفرنسية الفرنكفونية!!.

وهذه الرواية مليئة بالضلال الاعتقادي والفساد الخلقي؛ ولذلك استحق عليها هذه الجائزة ونالت اهتمام الملاحق الأدبية الحداثية، ومن هذه الضلالات في باب القدر، قوله: (لقد أبعدت الصدفة والقدر المرض عن الدار كان التيفود يختار جيراننا القريبين من بيتنا ويتلافى دارنا مواصلاً عمله المميت... وقد عملت فكرة إنجاب هذا الطفل، ولو أنهما مخالفة للمشيئة الإلهية على تغيير حياتى...)(٢).

فهذا جحد صريح لمشيئة الله النافذة، وإنكار للقدر وكفر بالله القادر العنظيم، القائل: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُم كُن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٣٦٧.

<sup>(</sup>٢) مدن الملح ٥ ـ بادية الظلمات ص ٧٢.

<sup>(</sup>٣) (٤) (٥) الناقد \_ العدد ٨ شباط ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ.

<sup>(</sup>٦) ليلة القدر: ص ١٩.

فَيَكُونُ شَيْ ﴾ (١) ، ولكن الإلحاد إذا غطى على العقول ودنس القلوب فإنها لاتوقن بهذا ولاتؤمن به ولاتستجيب له ﴿ مُثُمُّ بُكُمُ عُمَّى فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ شَيْ ﴾ (٢) .

وأشد منه جحداً وأظهر منه كفراً وأبشع مضادة لدين الإسلام ما كتبه الملحد علاء حامد في روايته "مسافة في عقل رجل" وهو كلام كثير مكرور في غاية الهبوط والتخلف، ومنه قوله: (... هل الإنسان مسير.. أي ليست له إرادة في تسيير دفة أموره.. وأنه ليس سوى منفذ لقدره المكتوب.. فالإيماءة والابتسامة والغضبة والكلمة حتى تحريك الحاجبين لمغازلة امرأة فاتنة، كلها كتبت بمداد مجهول في صفحة مجهولة تسمى القدر، وبالتالي فإن محاولات الإنسان للتحضر والرقي لن تجد لها صدى سوى ما كتب بمداد هذا القدر المجهول، بالمعنى الشائع، "المكتوب على الجبين لازم تشوفه العين" إن هذا الكلام مهما اكتسب من قدسية نتيجة تداوله، والإيمان به باعتباره إحدى القضايا الإلهية التي لايجوز الاقتراب منها أو المساس بها، لهو أشبه بتلك الألغاز التهويمية من شياطين وجن أحمر وأسود وأخضر وإبليس ورقيب وعتيد وعوالم ما بعد الموت، لماذا؟.

أولاً: لأن القدر يعني أن الإنسان يسير في فلك أعمال وأقوال كتب عليه أن يفعلها، بل ونتائج حكم عليه بها، وهذا ببساطة شديدة أن كفاح الإنسان مهما عظم شأنه فهو مرتبط بنتيجة سبق رصدها، القدر لاتغيير فيها ولا تبديل...

ثانياً: أن القدر يعني رفض علاقة السببية بين الفعل ونتيجته، فلا ارتباط بينهما بل انفصام كامل... فالنتجية لاتحدث بسبب الفعل، بل تخضع لمشيئة القدر، يحددها بالصورة التي يرتئيها، فسقوط المطر ليس سببه نظرية علمية، بل إرادة القدر والتي يكون من أحد حوافزها ابتهال الناس ودعواهم، وشروق الشمس وغروبها ليس منشأة دوران الأرض حول

<sup>(</sup>١) الآية ٨٢ من سورة يس.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٨ من سورة البقرة.

نفسها، بل في المقام الأول هو مشيئة القدر، فلو غير القدر تلك المشيئة لوجدنا الشمس تشرق في الغرب وتنام في الشرق، والموت صفحة مكتوبه لاتغيير فيها ولا تبديل، فمن أتى أجله يأتيه الموت ولو كان في بروج مشيدة من الصحة والعافية بلا أسباب ظاهرة أو خفية، يأتيه عزرائيل يحمحم حوله ويلف ويدور، ثم يطعنه هذا الملعون طعنة نجلاء، فإذا هو جثة هامدة ترفرف كالطير الذبيح فوق الأرض...

ثالثاً: أن تطبيق تلك القاعدة هكذا بلا ضوابط يعني في النهاية غيبة القانون الكامل الذي يحكم الكون، بمعنى أنه إذا كان للقدر اليد الطولى فلن يتم ذلك من خلال غيبيات غير مفهومة وبالتالي يصبح القدر رمزاً للنتائج التي لاتحكمها أسباب أو مسببات، فهي تأتي كما يشأ القدر وفي أي وقت يشأ، وتصبح هكذا رمزاً لفوضى ليس مكانها سطور قانون كامل استنبت في أرضه بذور المنطق. وشجرة العقل بل تهويمات وخرافات.

رابعاً: الله لايتدخل في حياة كل فرد تدخلاً مباشراً ليرسم له لوحة حياته بما فيها من ألوان باهتة وزاهية، وخطوط متعرجة ومستقيمة وظلال وضباب وأضواء، بل الأقرب إلى العقل القول أن الإنسان يجري ويلهث ويأثم ويبتسم ويغضب ويضرب في الأرض بلا هدى، ويصل بعقله للنظريات العلمية ويحرك السجب والمطر، كل هذا من خلال قانون كامل متكامل، هذا القانون ليس قدراً، ولكنه قانون يحكم هذه الأكوان، هذا القانون لايرسم لكل شخص حياته، ماذا يأكل، وماذا يشرب، ومن يعشق ومن يكره، لكنه قانون عام شامل له نظرياته العلمية والاقتصادية والإنسانية كل فرد تجرى شؤونه من خلال هذا القانون الذي لم يكتشف الإنسان بعد مر فروعه سوى القدر اليسير، هذا القانون لا مكان فيه للحظ المطلق، ولا مجال فيه لتحديد عمر الإنسان إلا إذا كان من خلال أحد قوانين العلم، مبعل فيه لتحديد عمر الإنسان القدر أو جنينه، بل سببه قوانين العلم التي أصبح في مكنتها تحديد نوع الجنين الذي كان يعتبر في وقت من الأوقات إحدى المعجزات التي لم يسر المخلوق! ومن منطلق نقولات شائعة «لايوجد دابة على الأرض إلاً المخلوق!! ومن منطلق نقولات شائعة «لايوجد دابة على الأرض إلاً المخلوق!! ومن منطلق نقولات شائعة «لايوجد دابة على الأرض إلاً

وعلى الله رزقها» «ربك يفرجها» «تجري جري الوحوش وغير رزقك ما تحوش» «لن يصيبنا إلا ما كتب لنا» «الأعمار بيدالله» «اعقلها وتوكل» من هذا المنطق العاجز الكسيح بدأ بعض الناس يدمن الكسل أملاً في جنة أرضية تأتيه من حيث لايدري...)(١).

هذا النص الإلحادي المضطرب اضطراب عقلية صاحبه، واضطراب منهجه ومذهبه، يؤكد لكل مسلم المعنى العميق الشامل الدقيق لقوله تعالى: ﴿ وَيَجُدِدُ لَا اللَّذِينَ كَفَرُوا بِالْبَطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقِّ وَاتَّخَذُوا عَايَنِي وَمَا أُنذِرُوا هُزُوا ﴾ (٢).

فالحق واضح، وأدلة القضاء والقدر من نظام الكون ومن أحداث الحياة ومن مجريات الأمور في هذه الدنيا أكثر من أن تحصى، ولكن العقول المنظمسة بالكفر والمادية تأبى كل هذه الأدلة، وتعارض بالباطل والجهل، وتخاصم بالكذب وتستعمل التهكم والسخرية ردءاً لها في المجادلة الباطلة التي يريدون بها ادحاض الحق ومغالبته، وهم حين يفعلون ذلك \_ كما في النص السابق \_ لايبتغون الحق، ولايطلبون الحقيقة، ولاينشدون البرهان وليس لديهم الاستعداد للرضوخ للحق أو الحقيقة أو الدليل إذا اتضحت لهم \_ وهي متضحة جلية جلاء النهار \_ فلقد جاءهم من الهدى ما يكفي للاهتداء، ولكنهم في غيهم يعمهون، وفي باطلهم يسرعون.

ومن كان هذا موقفه لاتجدي فيه البراهين ولاتنفع فيه الحجج مهما كان وضوحها وكثرتها، فقد تأصل العداء في قلوبهم، وانغرست البغضاء في عقولهم، واستولت عليهم الأوهام والجهالات استيلاء لايسمح له برؤية ضلالهم وتناقضهم، وزيف ما هم عليه، كما لايسمح لهم برؤية الحقائق السنة!!.

<sup>(</sup>١) مسافة في عقل رجل: ص ١٧١ ـ ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) الآية ٥٦ من سورة الكهف.

وهذا النص الذي ذكر فيه علاء حامد عقيدته في القضاء والقدر، تلخيص لعقائد أهل الحداثة في هذا الركن العظيم من أركان الإيمان، فهم في هذا الباطل مشتركون وهم بين مقل ومكثر.

وله أقوال أخرى تشابه هذا القول<sup>(۱)</sup>، يختمها بالسخرية ممن يحكم على أقواله السابقة بالإلحاد والكفر<sup>(۲)</sup> كما هي عادة أضرابه من الحداثيين الذين يحاولون بإفكهم إبطال أحكام الإسلام كلها، ﴿وَٱللَّهُ غَالِبُ عَلَىٰ أَمْرِهِ وَلَاكِنَ أَكْرَةٍ أَلَانًا مِن لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (٣).

وفي الكتاب التبجيلي المخصص عن الحداثي النصراني «خليل حاوي» الذي قتل نفسه لما ضاقت نفسه من الأحداث، ولم يكن في اعتقاده إيمان يعصمه من هذا الصنيع البائس، عقد مؤلف الكتاب فصلاً بعنوان «قصيدة البضارة أو الثورة على الغيب والقدر» (٤)، وأسهب في شرح مقاصد ومفردات قصيدة خليل حاوي التي سماها «البضارة» أي الكاهنة أو قارئة الكف والرمل، ويبين أن خليل حاوي، تمرد في هذه القصيدة على قضية القضاء والقدر باعتبارها من الأساطير المكرسة في الشعب، حسب رأي الشاعر والناقد (٥).

وفي كتاب موسوعة الفلكلور والأساطير العربية يقول مؤلفه في المقدمة واصفاً عمله في هذا الكتاب: (... راعيت الاهتمام بالموروثات الروحية الأنزيمية الطقسية وما تقتضيه من ذهن غيبي أو جبري يفضي بدوره إلى آفات القدرية والسلفية، والاعتماد على البركة ـ وتوابعها ـ في مواجهة العلم التجريبي...

حجر زاوية هذا التراث العربي - الإسلامي - السامي، هو القدرية

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٢٢١، ٢٢٢، ٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) الآية ٢١ من سورة يوسف.

<sup>(</sup>٤) مع خليل حاوي في مسيرة حياته وشعره لإيليا الحاوي: ص ٤٩١.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٤٩١ ـ ٤٩٥.

ومترادفاتها من جبرية ودهرية ووعيدية، أي الإيمان المفرط في القدرية والوعيدية والدهرية)(١).

فها نحن نرى هنا إنكار القدر والتهكم بالمؤمنين به، مع الخلط الكاذب بين عقيدة القدر التي يثبتها كل مؤمن بالله تعالى، وعقيدة الدهرية التي يعتقدها الملاحدة والماديون، وهذا يكفي في الدلالة على مقدرا عداوة القوم لعقيدة المسلمين، ومع العداوة كذب وسخرية وافتراء وهجاء وسب، وهذا ما سوف يأتي بيانه في الآتي من الكلام.

## ثانياً: ذم القدر، والاعتراض عليه، وجعل الإيمان به سبباً للتخلف والتحجر والمهانة والسذاجة:

سبق أن بينا في مواضع عديدة من هذا البحث كيف استخدم الجاهليون الأوائل والمعاصرون أساليب الذم والشتم وإلصاق الألقاب الكاذبة والأوصاف الخاطئة بالإسلام وأهله، وكيف أنهم من خلال أسلوب ﴿لا شَمْعُوا لِمِنَا الْقُرُءَانِ وَالْغَوَا فِيهِ لَعَلَّمُ تَغَلِبُونَ ﴾ (٢٠)، أغلقوا عقولهم وقلوبهم واستغشوا ثياب أوهامهم للمضادة والمعاندة، وهي طريقة تواصى بها الأقدمون من أعداء هذا الدين القويم، ويتواصى بها خلفهم من المحدثين المعاصرين، تواصياً يعتمد على إيجاب إغلاق العقول والآذان والبصائر عن سماع القرآن؛ لأنه \_ كما يزعمون \_ مجرد خرافة وأساطير، وذلك لعجزهم مفترين \_ أن القرآن رمز للتخلف والتحجر والرجعية والأسطورية، وأن مفترين \_ أن القرآن رمز للتخلف والتحجر والرجعية والأسطورية، وأن تفسيرها وفق أهواء العصر وأخلاطه هذا عند المعتدلين منهم، أمًا الذين غلوا في الكفر والإلحاد فإنهم يسعون لإقصائه بالكلية وإبادته من الوجود، وكلا في الكوقين من الجاهليين المعاصرين من باب ﴿وَالْفَوّا فِيهِ لَعَلَمُ تَقَلِبُونَ﴾.

<sup>(</sup>١) موسوعة الفلكلور والأساطير العربية لشوقى عبدالحكيم: ص ١٠ ـ ١١.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٦ من سورة فصلت.

إنها حيلة العاجز الضعيف، نراها مطبقة اليوم في أساليب أهل الحداثة والعلمنة، مهاترات كلامية هابطة، ودعاوى علمانية كاذبة، وافتراءات حداثية عاجزة، يلغون بالقصص والروايات، ويلغون بالشعر الحديث وغير الحديث، ويلغون بالنقد التبجيلي ويلغون بالمؤتمرات والندوات والملاحق والأمسيات والدوريات والمجلات، والأندية الأدبية والثقافية، ويلغون بالبهرج الإعلامي، والإغراءات المادية والمعنوية لذوي النفوس الضعيفة والعقول البسيطة، ويلغون بالصياح والنعيق ضد كل مسلم يتصدى لباطلهم، ويلغون باستعداء فري القوة والسلطان، ولكن هذا كله «لغو» زائل، وزبد يذهب جفاء ورماد تطير به الريح، والغلبة للقرآن الذي تواصوا أن يلغوا فيه؛ لأن القرآن العظيم يحمل سر الغلب، إنه الحق، والحق غالب مهما جهد المبطلون، وإنه اليقين، واليقين غالب مهما تكاثرت الشكوك والظنون، وإنه الهدى، والهدى منتصر مهما ادلهمت ظلمات الضياع.

ولست أقول هذا القول لمجرد أنه عقيدة أوقن بها، بل ولأنه مع ذلك هو الواقع الذي شهده المسلمون الأوائل عند ما واجههم الكفار الأوائل بجنس ما يعمله المتأخرون المعاصرون.

وقد انتصر القرآن على لغوهم وباطلهم ومكائدهم المتنوعة وانتشر هداه في أرجاء الدنيا، وسينتصر القرآن اليوم على اللغو الحداثي والمكائد العلمانية والأباطيل الإلحادية، ﴿وَاللَّهُ مُتِّمُ نُورِهِ وَلَقَ كَرِهَ ٱلْكَفِرُونَ ﴾(١).

والآن نستعرض أمثلة للغو الحداثي في هذا الركن من أركان الإيمان، وبه نستبين مقدار عداوتهم لدين الإسلام جملة وتفصيلاً.

يقول الباطني الوثني الملحد أدونيس:

(من أنا. . أي عُصافَه

تخذت شكل خرافه

<sup>(</sup>١) الآية ٨ من سورة الصف.

وسخ السديم

والموت والعبث الصميم

والمستحيل

كتل من القدر المجلد في شراييني تسيل

صوت: (مختلطاً بالصدى)

ذاك، ذاك الوسخ

في جبين الناس في كل غدير تسخُ)(١).

ويقول في موضع آخر:

(ماذا؟ أليس عن القدر

نسخ البشر

سفر الوقائع والمصير

وتفكروا وتبصروا

فهنا الحقيقة كالنفاضة لوثت طرف الحصير

وهنا الضحى يتحلزن

فوضى: صباح لايرى وألوهة تتوثن)(٢).

ففي المقطع الأول جعل القدر وسخاً يرسخ في جبين الناس، وفي الثاني جعل القدر مجرد نسخ بشرية، ونفاضة ملوثة وصباح لايأتي لايرى. وهي عبارات مهاترة تدل على ما هناك من حقد دفين وضلال مكين.

أمًا محمود المسعدي، الحداثي التونسي فإنه يجعل الإيمان بالقدر ضيقاً وتحجراً، وذلك حسب النظرية الحداثية الأفاكة، يتحدث واصفاً تتلمذه

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/١٨٤ ـ ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٩٢/١.

على يد الفرنسيين في اعتزاز مهين، ثم يقارن ذلك بثقافته التي نشأ عليها في بلاد المسلمين في انتقاد موجع، فيقول: (انطبعنا على تحديد للإنسان، ضيق متحجر، فنحن من خلق الله وماجاد به الخالق يسيره القدر، أي الله)(١).

وقد سبق نقل كلام جابر عصفور، الذي نعت القدر الذي يؤمن به أهل الإسلام بأنه (جبر ميتافيزيقي يجعل الزمن الدائري هابطاً أبداً...)(٢).

ثم يواصل جاعلاً الإيمان بالقدر مهانة وتخلفاً وانحداراً، فيقول: (وإذا كان الإنسان مخلوقاً واهياً لايفارق تكوينه قدرية مساره، ولايفارق مساره جبرية انقياده، فلاسبيل أمامه سوى أن يسلم زمامه إلى غيره متبعاً، مقلداً، فقدره المقدور في زمانه المحتوم لايعني سوى الوصاية الدائمة على فعله، والتحديد المسبق لمسار قدرته، والتوجيه القبلي لحركة عقله، على نحو يغدو معه هذا الإنسان سجيناً متعدد السجون حركته اتباع لما ليس اختياره، وإبداعه تقليد لما ليس من صنعه) (٣).

ولو أردنا أن نسأل جابر عصفور الذي أطلق هذه العبارات المليئة بالاعتراض والذم للإسلام عامة ولعقيدة القضاء والقدر خاصة؛ أن نسأله عن نفسه باعتباره أحد أتباع الفكر الغربي المادي، إلى أي مدى انساق في مساره الفكري نحو الغرب؟ وإلى أي حد وصل عمق الوصاية الفكرية الغربية المادية على عقله؟ وإلى أي نهاية وصلت به الاتجاهات العقلية المستأسرة للغرب؟.

أليست هذه هي السجون الحقيقية التي وضع نفسه فيها؟

أمًّا آفاق الإيمان والتوحيد والحق والخير والفضيلة فإنه لايبصرها؛ لأن الطرف الأعمى لايبصر الشمس، والعقل الضعيف لايدرك إلا بعض المحسوسات، فلا سبيل أمامه إزاء هذه المقولات المادية التي يتشدق

<sup>(</sup>١) رأيهم في الإسلام: ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) (٣) الإسلام والحداثة: ص ١٨٢.

بها، ويجعلها ميزاناً يزن بها أمور العقل والمنطق والحق والبرهان، إلا أن يكون في انحدار بهيمي دائم، وانزلاق مادي متواصل يقوده هو وأشباهه نحو الحضيض فكراً وعقيدة وسلوكاً؛ لأن الأساس الذي أقاموا عليه عقيدتهم وفكرتهم هو كما أخبر الله تعالى: ﴿وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا اللَّهُ ثُوتُ وَغَيّا وَمَا يُبْلِكُا إِلَّا ٱلدَّهَرُ ﴿ (۱)، وإزاء ذلك وضعهم الله تعالى موضعهم المناسب فقال سبحانه وتعالى: ﴿ذَرَّهُمْ يَأْكُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلّهِمُ اللهُ مَسْوَفَ يَعْلَمُونَ ﴿ (٢) .

ترى ما القيمة التي يُمكن أن ينطوي عليها إنسان يعيش بهذه التصورات الأرضية والطموحات المادية؟، لا ريب أنه يتحول إلى مخلوق مهين، وإن ادعى أنه متفوق وعقلاني ومتقدم وعصري!!.

فهذا كله من باب ﴿وَيُلِهِمُ ٱلْأَمَلُ ﴾ فهم وإن تطاولوا وادعوا وتعالموا وتعقلنوا ليسوا إلا في حياة حيوانية محضة للأكل والمتاع، في دوامة من الأمل والمطامع يتلهون بها، ويغرون ذواتهم ويخادعون غيرهم، وخاصة حين يظهرون أنفسهم أنهم مفكرون وعقلانيون ومجددون وتقدميون!!.

وفي دوامة هذه الآمال الملهية تمضي أعمارهم وأعمالهم وهم يحاربون الحق بالباطل والحقيقة بالكذب والفضيلة بالرذيلة!.

والأمل الشيطاني البراق يلوح لهم ﴿ وَيَحْسَبُونَ أَنَهُمْ عَلَىٰ مَنَيْ ﴾ (٣)، ﴿ إِنَّهُمُ التَّهُولُ الشَّيكِطِينَ أَوْلِيَآهَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَيَحْسَبُوكَ أَنَّهُم مُهَمَّتَدُوكَ ﴾ (١).

وإذا تأملت الآمال الحداثية والعلمانية التي غرق في دوامتها هؤلاء

<sup>(</sup>١) الآية ٢٤ من سورة الجاثية.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣ من سورة الحجر.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٨ من سورة المجادلة.

الآية ٣٠ من سورة الأعراف.

الإمّعات، وجدت عجباً من أسواق جاهلية تتسمى باسم الثقافة والفن في هيئة ندوات وأندية ومجلات ومؤتمرات ومناهج ومذاهب وأنظمة، ليس فيها ومعها إلا الأمل القاتل، يلوح لهم ويشغلهم بالأطماع الكاذبة، ويملي لهم فيحسبون أنهم قد رسخوا في الأرض إلى الأعماق، وأنهم اجتثوا شجرة الإسلام العريقة، وأنهم محصلون مايطمعون إليه لايردهم عنه راد، ولايمنعهم عنه مانع، ولذلك قال الله تعالى عنهم: ﴿فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ ويكتشفون وهم في غاية الحسرة والذل أن آمالهم الرمادية تلاشت وطموحاتهم السرابية تبددت، ولكنهم لايعلمون ذلك إلا بعد فوات الأوان.

ويصل خطاب الحداثة إلى تخوم الوثنية الجاهلية حين يصور أنه بمستطاع الحداثي الجاهلي المعاصر أن يتجاوز حقائق الكون الكبرى، ويتخطى نواميس الحياة التي وضعها خالق الحياة، فهم بمثابة الصغير الذي يخيل له أنه بتحريك يديه كهيئة الطير يستطيع أن يبلغ الآفاق، وما لهم من مغزى إلا محاربة الدين القويم بأي شكل من الأشكال ولو أظهر ذلك في عته فكري أو تخلف عقلي.

(وكم صدوا عن سبيله صداً، ومن ذا يدافع السيل إذا هدر؟ واعترضوه بالألسنة رداً، ولعمري من يرد على الله القدر؟. وتخاطر له بسفهائهم كما تخاطرت الفحول بأذناب، وفتحوا عليه من الحوادث كل شدق فيه من كل داهية ناب، فما كان إلا نور الشمس: لايزال الجاهل يطمع في سرابه ثم لايضع منه قطرة في سقائه، ويلقي الصبي غطاءه ليخفيه بحجابه ثم لايزال النور ينبسط على غطائه)(١).

وأمثل نص يصور هذه الحقيقة ما قاله جابر عصفور: (ومن اللافت للانتباه أن الخطاب المعادي للحداثة لايصل إلى ذروته وأقصى عنفه إلا إزاء النص الشعري، الذي يعبث بتصوراته النقلية عن الإنسان، أعني النص الشعري الذي يحرك الرعب الاجتماعي من الحداثة، وينطق رفض المقولة

<sup>(</sup>١) تاريخ آداب العرب للرافعي ٢٩/٢.

المضمنة عن الإنسان المجبور، فيفجر صورة الإنسان الخانع، الراضي بما قسم له ويستبدل بها صورة إنسان آخر، مختار، مريد، قلق، متوهج برغبته في التجاوز، متهلب بحلمه في الصعود إلى ما ينفي به جبرية سجنه في طقس القدر، وتقليدية معرفته في طقس الوطن...)(١).

ومن أمثلة ذم القدر والاعتراض عليه قول نازك الملائكة:

(تفجري يا مياه

تفجري فوق قبور البشر

تفجري في الصخر

وسجلى مأساة هذي الحياة

فوق جبين القدر)(٢).

أمًّا البياتي فيجعل الثورة على القضاء مطلباً للحياة، وذلك في قوله:

(فعد لنيسابور

لوجهها الآخر، يا مخمور

وثر على الطغاة والآلهة العمياء

والموت بالمجان والقضاء)(٣).

ولنزار قباني مقطوعة بعنوان «خبز وحشيش وقمر» ملأها بالسباب والتهكم بجملة من مقومات حياة المسلمين، الاعتقادية والعملية والثقافية والسلوكية، ومن هذه المقطوعة قوله:

<sup>(1)</sup> الإسلام والحداثة: ص ۱۹۳ ثم يستشهد على كلامه هذا بمقطوعة لعبدالله الصيخان بعنوان «كيف صعد ابن الصحراء إلى الشمس» من ديوانه هواجس في طقس الوطن: ص ۱۰ حيث اعتبرها جابر عصفور مثالاً للتمرد والثورة على الإسلام والقدر. انظر: الإسلام والحداثة: ص ۱۹۳ ـ ۱۹۴.

<sup>(</sup>٢) ديوان نازك الملائكة ٢/ ١٥٩.

<sup>(</sup>۳) ديوان البياتي ۲/ ۸۰.

(ما الذي يفعله قرص ضياء؟ ببلادي، ببلاد الأنبياء، وبلاد البسطاء ماضغي التبغ وتجار الخدر ما الذي يفعله فينا القمر؟ ما الذي يفعله فينا القمر؟ ونعيش لستجدي السماء ما الذي عند السماء؟ لكسالي ضعفاء يستحيلون إلى موتى إذا عاش القمر ويهزون قبور الأولياء علها ترزقهم رزاً وأطفالاً قبور الأولياء ويمدون السجاجيد الأنيقات الطرر يتسلون بأفيون نسميه قدر وقضاء

في بلادي في بلاد البسطاء)(٢).

<sup>(</sup>۱) قبور الأولياء أو الأنبياء لا ترزق ولا يملك أصحابها لأنفسهم ولا لغيرهم نفعاً ولا ضراً، وإقحامه هذه الظاهرة المنافية للإسلام في هذا السياق يدل على جهل بالإسلام الصحيح، أو يدل على خلط متعمد لغرض التشويه والتدنيس.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لنزار قباني ١/ ٣٦٥ ـ ٣٦٦ و ١٩/٣.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٨ من سورة الأنفال.

ٱلأَرْضُ ﴾(١)، أمَّا السخرية والشتائم فإنها لاتغير من الحقيقة شيئاً بل تدل على إفلاس الشاتم: ﴿إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلمُسْتَهْرِءِينَ (أَنَّ ﴾(٢).

ويقول نزار قباني ذامًا القدر ومعلناً ثورته عليه وعلى المؤمنين به:

(جميع أقاربي موتى

بلا قبر ولا كفن

أبوح لمن؟ ولا أحد

من الأموات يفهمني

أثور أنا على قدرى

على صدأي على عفني)(٣).

ويجعل الإيمان بالقضاء والقدر، والقناعة بما كتبه الله سبباً للتخلف والمهانة والهزيمة، وذلك في معرض تباكيه على هزيمة حزيران التي ما كانت إلا بسبب التخلي عن الدين ومعاداته ومحاربة علمائه ودعائه، يقول نزار:

(حرب حزيران انتهت

كأن شيئاً لم يكن

لم تختلف أمامنا الوجوه والعيون

محاكم التفتيش عادت والمفتشون...

. . . ونحن قانعون

بالحرب قانعون والسلم قانعون

<sup>(</sup>١) الآية ١٧ من سورة الرعد.

<sup>(</sup>٢) الآية ٩٥ من سورة الحجر.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لنزار قباني ١/ ٨٨٥.

بالحر قانعون والبرد قانعون بالعقم قانعون والنسل قانعون بكل ما في لوحنا المحفوظ في السماء قانعون

> وكل مانملك أن تقول: إنا إلى الله لراجعون)<sup>(١)</sup>.

وإضافة إلى سخريته بالقضاء والقدر وجعل الإيمان به سبباً للهزيمة إضافة إلى ذلك أضاف اللوح المحفوظ إلى الخلق إمعاناً في التهكم، واللوح المحفوظ لاتصح إضافته على هذه الشاكلة.

وفي سياق شعوبيته المترعة بكراهية العرب والمسلمين يقول بعد أن سبّ اللغة العربية ومعاجمها:

(حاولت أن أقلعكم

من دبق التاريخ

من رزمانة القدر

ومن قفا نبك

ومن عبادة الأحجار

حاولت أن أفك عن طراودة حصارها

حاصرني الحصار)(٢).

أمًا الحداثي اليماني عبدالعزيز المقالح فإنه يعد القدر سجناً، وذلك في قوله:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١١٩/٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣٠٦/٣.

(تقدمتُ في موكب الشمس أطلقته من سجون القدر)<sup>(1)</sup>.

وبنظرة اشتراكية يناقش المقالح ـ باعتراض صارخ ـ تفاوت الناس في أرزاقهم، ويسأل ـ في تذمر ـ لماذا تتفاوت أقدار الناس، فيقول:

(قال خطيب الجمعة:

الناس لآدم... آدم مجبول من طين

كان على مقربة منه ثري يتباهى

وبقربى إنسان محنى الظهر حزين

عار يتلوي جوعاً

إن كان الناس لآدم فلماذا

تتفاوت أقدار الأبناء؟

ابن محظوظ! محظوظ!

والآخر مسكين! مسكين!)(٢).

أمًا محمد الماغوط فله أسلوبه الخاص في ذم القدر والاعتراض عليه، وذلك في قوله:

(أين الشفاه التي قبلتها؟

والنهود التي داعبتها؟

كأن القدر يصوب مسدساً إلى ظهرى

ويسلبني كل شيء في وضح النهار)(٣).

<sup>(</sup>١) ديوان المقالح: ص ٣٥٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٩٣.

<sup>(</sup>٣) الآثار الكاملة للماغوط: ص ٢٤٦.

وفى قوله: (لاتصفعني أيها القدر على وجهي امتار من الصفعات ها أنا والريح تعصف في الشوارع أخرج من الكتب والحانات والقواميس خروج الأسرى من الخنادق)<sup>(۱)</sup>. وفي قوله: (والنسيمات الصغيرة تدفعه من صخرة إلى صخرة ومن سهل إلى آخر وهو مشيح عنها، مستسلم لها كبغي في معسكر إنه يحن إلى معركة أخيرة مع القدر مع العاصفة

أمًّا محمد الفيتوري فإنه في معرض «زنجيته» يتحدث عن أرض أفريقيا الباكية ـ حسب تعبيره ـ لكونها تحت رحمة البشر وتحت إرادة السماء والقدر، وهي صيغة اعتراض صريحة على القضاء والقدر وتهكم واضح بالدين، وذلك في قوله:

مع ذبابة)<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٣٠.

(ذات يوم أبصرت أرضى حقول الأنبوس الجارية

وهي تبكي في سكون وضجر

تحت رحمة البشر

وإرادة السماء والقدر)(١).

ولكنه في موضع آخر يصرح بسبه للأقدار قائلاً:

(المأساة الأقدار

كيف أراها. . تلك الأقدار تعذبني

تلك الأشباح القدسية)(٢).

أمًّا الوجودي الداعر محمد شكري الذي اعترف في كتبه بألوان من العهر والتفسخ ما لايضاهيه فيه إلاّ رشيد بوجدره ونزار قباني، يقول محمد شكري في روايته «الشطار» في سياق محتشد بالضلال والإلحاد والفساد، ونأخذ منه ما يخص هذا المقام يقول: (لست أدري لماذا يقسو القدر على الطيبين ويحالف الأشرار؟)(٣).

هذه النصوص غيض من فيض العفونات الحداثية المترعة بجحد القدر وذمه والاعتراض عليه وجعل الإيمان به تحجراً وسذاجة وانهزاماً.

## ثالثاً: التهكم والسخرية والاستخفاف بالقضاء والقدر وبالمؤمنين به:

وهذا كثير جداً في كلامهم، وقد سبقت الإشارة إلى مغزى التهكم والسخرية عندهم، وبيان أنها أسلوب من أساليب أسلافهم من الجاهليين القدماء.

<sup>(</sup>۱) ديوان الفيتوري ۱/۱۱۰.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٤١٥.

<sup>(</sup>٣) الشطار: ص ٧٧.

وسوف أورد هنا جملة من النصوص من أقوالهم التي تؤكد تلبسهم بهذا اللون من الانحراف في عقيدة القضاء والقدر، التي يؤمن بها كل من رضى بالله رباً وبالإسلام ديناً.

فمن أقوالهم، قول رأس طواغيتهم «أدونيس»:

(عائشة جارتنا العجوز مثل قفص معلق

تؤمن بالركام والفراغ والطرر

وبالقضاء والقدر)(١).

وهذه الصياغة المتهكمة بالمؤمنين بالقضاء والقدر من جنس أقوال نزار قباني التي سبق نقل شيء منها، وسيأتي الباقي، ﴿أَتَوَاصُواْ بِهِءً بَلَ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ( الله والله واضحة على التكرارية والتقليدية التي طالما نقدوها وشنعوا على الشعراء الأوائل بسببها!!.

وقد مرّ معنا في الوجه الثاني من هذا الفصل وصف أدونيس للقدر بأنه وسخ يرسخ في جبين الناس كل يوم<sup>(٣)</sup>، ومرّ في الوجه الأول وصفه للقدر بأنه خرافة (٤).

أمًّا السياب فإن له قصيدة بعنوان «في المغرب العربي» تطفح بالكفر الصريح والسخرية بالله ـ جلَّ وعلا ـ وبالقضاء والقدر وبالنبي محمد ﷺ، وهذه مقاطع منها:

(فنحن جميعنا أموات

أنا ومحمد والله.

<sup>(</sup>۱) الأعمال الشعرية الكاملة لأدونيس ١٦٣/١. وانظر: الشرح الوثني لهذا الكلام في الحداثة الأولى: ص ١٥٤ ـ ١٠٥٠.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٠ من سورة الذاريات.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ١/ ١٨٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق ١٩٦/١.

وهذا قبرنا أنقاض مئذنة معفرة عليها يكتب اسم محمد والله...)<sup>(۱)</sup>. ثم يقول:

(إله الكعبة الجبار

تدرع أمس في ذي قار

بدرع من دم النعمان في حافاتها آثار إله محمد وإله آبائي العرب

تراءى في جبال الريف يحمل راية الثوار

وفي يافا رآه القوم يبكي في بقايا دار

وأبصرناه يهبط أرضنا يوماً من السحب. صريحاً كان في إحيائنا يمشى ويستجدي

فلم نضمد له جرحا

ولا ضحى

له منا يغير الخبز والانعام من عبد! وأصوات المصلين ارتعاش من مراثيه إذا سجدوا ينزُ دمُ)(٢).

ثم يقول وهو مايخص هذا الفصل: (أليس هو الذي فجأ الحبالى قضاه، فما ولدن سوى رماد؟

<sup>(</sup>١) ديوان السياب: ص ٣٩٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٩٧ ـ ٣٩٨.

وأنعل بالأهلة في بقايا مآذنها، سنابك من جواد؟ وجاء الشام يسحب في ثراها خطى أسدين جاعا في الفؤاد؟ فأطعم أجوع الأسدين عيسى وبل صداه من ماء العماد وعضى بني مكة. . فالصحارى كل الشرق ينفر للجهاد؟)(١).

سبحان ربى العظيم، وتبارك اسمه وتعالى جده ولا إله غيره.

وهذه القصيدة الإلحادية النجسة لها منزلة كبيرة عند الحداثيين ومكانة مرموقة.

ومن أقوال السياب المستخفة بالقدر قوله:

(أود لو عدوت أعضد المكافحين

أشد قبضتي ثم أصفع القدر)(7).

وقوله:

(كأن صياداً حزيناً يجمع الشباك ويلعن المياه والقدر)<sup>(٣)</sup>.

وأمًا نازك فإنها قد رتعت في هذا المرتع الوخم كثيراً ولها أقوال عديدة منها:

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۳۹۹.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٥٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٧٦.

يد وتبقى سخرية الأقدار)(١)

(كيف تمضي إلى الغنا والأناشي ومنها قولها:

مى إلى ليل عالم مجهول)(٢)

(نحن أسرى يقودنا القدر الأعر وقولها:

ن أحر الهمسوم والأحزان لي أحر الماني)(٣)

(يا هموم الشباب فيم تكوني أنت يا من يصوغك القدر الظا وقولها:

ني وكانوا نشيد هذي الحياة)(٤)

(أذبلت عمرهم يد القدر الجا

وقولها:

ها من الزيف والأسى والظلم تي ونوح الشيوخ والأيتام)(٥) (تاركاً هذه الحياة وما في بين كف الرياح والقدر العا

وقولها:

ناء ظلت في ظلمة الأعماق سي بعيداً عن أعين العشاق)(٢)

(يا لظلم الأقدار وكم ماسة حسد كم زهور زج بها القدر القا

## وقولها:

<sup>(</sup>١) ديوان نازك: ص ١/٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٧٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٠٩/١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢١٩/١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢٢٤/١.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ١/ ٧٧٧، وهذه الأبيات وما قبلها تفيد التظلم من القدر والتسخط منه والضجر من وقوعه وفي ذلك من مقتضيات الاستخفاف بالقدر والهزء به ما هو جلتي.

(تفجري في الصخر وسجلي مأساة هذه الحياة فوق جبين القدر)(١).

وقولها:

يارب الحانة، أين الخمر؟ وأين الكأس؟

ناد الغانية الكسلى العاطرة الأنفاس

أفدى عينيها بالقرآن وبالأقدار)(٢).

هذه الأقوال العديدة، كما هو ملاحظ، غاية في الضلال من جهة ما فيها من ذم وسخرية واستخفاف بالقدر، وإذا نظرنا إلى قائلتها باعتبارها من مؤسس الحداثة الشعرية العربية مع السياب والبياتي تبين لنا مقدار الانحراف الذي بدأت به الحداثة، أمًا تطوراتها الخبيثة بعد ذلك فإنها قد تجاوزت كل الحدود!!.

أمًّا المؤسس الثالث للحداثة عبدالوهاب البياتي فمن أمثلة انحرافاته في هذا الوجه قوله:

(وخواطري مستنقع ركدت في قاعه الأعشاب والصور ودم وأنخام وأخياب القدر)(٣) وقوله:

(قدر كان وراء الغيب يلهو بانطلاقي)(٤).

وقوله:

(في قاع الآبار

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١٩٩/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) ديوان البياتي ١٦٦/١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١٨٦/١.

ما كنت أعري جرحي في الحضرة لولم أفقد عائشة في حان الأقدار)(١).

وقوله:

(فإذا احترق الخيام بنار الحب وأصبح في حان الأقدار حجاباً)(٢).

وقوله:

(أعرفها تلك الصحراء المائية ذات الأثداء

وهي تعري سرتها للشمس الحمراء

أعرفها وأراها كل مساء في حان الآقدار)(٣).

ولتبعيته للفكر الغربي ذي الجذور اليونانية الوثنية؛ يجعل للأقدار ربات، كما في قوله:

(ربات الأقدار

يرقصن على موسيقى الجاز

في صالة رقص الأمطار)<sup>(٤)</sup>.

وقوله:

(ترسم خارطة لعيون المعبودات وربات الأقدار)<sup>(ه)</sup>.

أمًّا صلاح عبدالصبور فإنه يجعل من سيماء الناس في بلاده ـ وهم مسلمون ـ السذاجة والبساطة والجهل، ويجعل من علامات ذلك إيمانهم بالقدر!، وذلك في قصيدته الشهيرة «الناس في بلادي» ومنها:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/٤١٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٤٢٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/٤٢٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/ ٤٣٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢/ ٤٣١.

(الناس في بلادي جارحون كالصقور غناؤهم كرجفة الشتاء في ذؤابة المطر وضحكهم يئز كاللهيب في الحطب خطاهمو تريد أن تسوخ في التراب ويقتلون، يسرقون، يشربون، يجشأون لكنهم بشر

وطيبون حين يملكون قبضتي نقود ومؤمنون بالقدر)(١).

ومنها:

(ويطرقون

يحدقون في السكون

في لجة الرعب العميق، والفراغ والسكون

«ما غاية الإنسان من أتعابه، ما غاية الحياة

يا أيها الإله!!

الشمس مجتلاك، والهلاك مفرق الجبين

وهذه الجبال الراسيات عرشك المكين

وأنت نافذ القضاء أيها الإله

كم أنت قاس موحش يا أيها الإله)(٢).

قال الأستاذ الدكتور عبدالباسط بدر (٣) في دراسته الرصينة لهذه

<sup>(</sup>١) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٢٩.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق: ص ۳۰ ـ ۳۱.

<sup>(</sup>٣) عبدالباسط بدر، ناقد وكاتب إسلامي عميق المعرفة بالمذاهب الأدبية المعاصرة، ضليع=

القصيدة: (والصورة التي يقدمها تستخدم التضليل المنطقي، وتتكيء على المفهومات المنتشرة بين الفلاحين، وتخدع الفلاحين بمغالطة عجيبة، فهي تبدأ من إيمانهم بالقدر، ثم تدور دورة قصيرة وتعود لتسلخ هذا الإيمان، وتشوه صورة القدر في أذهانهم.

تبدأ هذه الصورة بمناجاة الإله، وبالإقرار الكامل له بالربوبية وملكية الكون ونفاذ القضاء، وحدود الملكية واسعة ترسمها المعالم الطبيعية التي يحس بها كل إنسان، ويحس بها الريفي أكثر مما يحس بها ابن المدنية المكتظة: الشمس الساطعة، والقمر المتألق في سماء صافية، والجبال المطلة على الآفاق.

وتوحي هذه المناجاة لأول وهلة بأن صاحبها على درجة عالية من الإيمان (١)، وأنه يقدم بها لقضية إيمانية تنتهي بالأقرار الأعمق بربوبية الإله، وإظهار آثار قضائه، يتناسب مع مقام الألوهة من حكمة ورحمة.

ولكن الشاعر يتوجه بالعواطف الإيمانية وجهة معاكسة تماماً فمن مقولة نفاذ القضاء ينتقل إلى صورة قاسية لهذا القضاء، صورة تجعل المشاهد والسامع يخلع إيمانه ويتهم المقدر بقسوة القدر «حاشاه سبحانه»...)(۲).

وليست هذه المعاني الضلالية وحيدة في كلامه بل لها أشباه ونظائر، ومن ذلك قوله:

في وزنها بميزان العقيدة الإسلامية، له مؤلفات جيدة منها مقدمة لنظرية الأدب الإسلامي، ومذاهب الأدب الغربي، وهو من سوريا، عمل مدرساً في الجامعة الإسلامية في المدينة المنورة، وهو عضو فعال في رابطة الأدب الإسلامي.

<sup>(</sup>۱) مع التنبه إلى ما سبق الإشارة إليه في الفصل الثالث من الباب الأول حيث جعل الشمس والهلال مضافة إلى الله باعتبارها من صفاته، وجعل الجبال عرشاً له - جَلَّ وَعَلاَ ـ، وذلك في قوله: (الشمس مجتلاك والهلال مفرق الجبين، وهذه الجبال الراسيات عرشك المكين) وهذا كله ضلال مبين وإلحاد في أسماء الله وصفاته.

<sup>(</sup>۲) مقدمة في نظرية الأدب الإسلامي: ص ٦٩.

(وفي الليل كنت أنام على حجر أمي وأحلم في غفوتي بالبشر وعسف القدر)(١).

وقوله في مسرحية الحلاج:

(الشر قديم في الكون

الشر أريد بمن في الكون

کیف یعرف ربي من ينجو ممن يتردي)<sup>(۲)</sup>.

ويقول يوسف الخال:

(حبيبتي معي، جسدي معي، إلهي معي، قم أيها القدر وأفسح لى مكانك)<sup>(٣)</sup>.

وهذا استخفاف واضح بالقدر، وليس فوق الكفر ذنب.

وعلى شاكلته وملته ومنهجه، توفيق صايغ القائل:

(عكرت أحلامي

وأفسدت عليّ لذتي وأعطيتني قلقاً وندامة

. وحاسة لأشم

أفلا يكفيك هذا

إلهى، ألا يكفيك؟

معاقب العاصي

<sup>(</sup>١) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٥٩ \_ ٦٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٧٤.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة ليوسف الخال: ص ٢٧٠.

جعلت معصيتي عقاباً:
أفأنال عقابين، أين العادل
لدون ما معصية؟
قاضيً، لا تصخ سمعك عني
واعذر احتبائي الروب
وزحزحة القيد عن معصمي:
فإن كنت المذنب والمحامي
إن لست قاضيّ والغريم؟
«واغفر إلهي ما أقول»)(١).

وهو نص على ركاكته وسقم تركيبه \_ كعادة قائله خاصة الحداثيين عموماً \_ يطفح بالاعتراض والاستخفاف بالله تعالى وقدره، تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً.

وعلى المنوال نفسه في الركاكة والضلال قوله:

(هل أندب العالم الذي أضعت؟

هل أشتم القدر الذي اختصر المارد وشوهه؟

هل أكسر القمقم وانفلت؟

أم أقبع فيه راضياً، كما بقصر؟

هل استغيث بسليمان مستسمحاً

أو أنادي: "إلهي ابعث الصياد»؟

أو لن يقول إلهي: "ولماذا تريد الانفلات؟»)(٢).

<sup>(</sup>١) الأعمال الكاملة لتوفيق صايغ: ص ٢٦ ـ ٢٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٣.

ولنزار قباني مقدرة متميزة على السباب الحداثي، بسبب ما قام في نفسه من شعوبية ومادية وشهوانية، تؤزه إلى ميادين الذم والسخرية والاستخفاف؛ لأنها رأس مال المفلسين في الفكر والأخلاق، فمن أقواله المفلسة مخاطباً إحدى خديناته:

(ماذا أعطيك؟ أجيبيني قلقي؟ إلحادي، غثياني ماذا أعطيك سوى قدر يرقص في كف الشيطان)(١)

ومثله قوله في استخفاف وتدنيس:

(فاتركي أمرك لله ونامي

إن نهديك يجيئان إلى الدنيا قضاء وقدر

ويموتان قضاء وقدر)(٢).

ويكرر المعنى في موضع آخر قائلاً:

(اشربي القهوة ياسيدتي

فالجميلات قضاء وقدر

والعيون الخضر والسود

قضاء وقدر)<sup>(۳)</sup>.

ويقول ساخراً:

(العالم العربي غانية

تنام على وسادة ياسمين

فالحرب من تقدير رب العالمين

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لنزار ١/٤٠٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٦٣/٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٨٣٤.

والجبن من تقدير رب العالمين)(١). ويقول مستخفأ بالقدر: (مشيئة الأقدار لاتردني أنا الذي أغير الأقدار)(٢). ويقول محمود درويش: (المغنى، على طريق المدينة ساحر اللحن كالسهر قال لريح في ضجر: دمرینی مادمت أنت حیاتی مثلما يدعى القدر)<sup>(۳)</sup>. ويقول أيضاً: (یخیل لی یا صلیب یا بلادی ستحرق يوماً وتصبح ذكرى ووشما وحين سينزل عنك رمادى ستضحك عين القدر وتفز: ماتا معاً)(٤). ويقول أيضاً:

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۳/ ۲۳۷.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ۲/۳۲۹.

<sup>(</sup>٣) ديوان محمود درويش: ص ٨٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٦٠ ـ ١٦١.

(ورموشي سنابل تشرب الليل والقدر)(١) ويقول:

(الحب ممنوع

هنا الشرطي والقدر العتيق)<sup>(۲)</sup>.

ويقول:

(وأضافت كأن القدر

يتكسر في صوتها:

هل رأيت المدينة تذهب

أم كنت أنت الذي يتدحرج من شرفة الله.

قافلة من سبايا؟)<sup>(٣)</sup>.

وكل هذه الأقوال الردية مليئة \_ كما هو ملاحظ \_ بالاستخفاف بقضاء الله وقدره، مما يدل على ما هناك من عقائد فاسدة مناقضة للإسلام تمام المناقضة.

ومن الأمثلة على هذا أيضاً قول الشيوعي الفلسطيني معين بسيسو:

(العام الموعود العاشر

والملكة كإله خائف

من ضوء المصباح الراجف

تخشى المكتوب ولا دافع

أن ترجم في الشهر التاسع

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٧٧٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٩٨.

قي العام المرصود العاشر أن ترجم للموت العاقر)(١).

وسياق المقطوعة كلها تدل على أن مراده بالمكتوب والقضاء واللوح الاستخفاف والتندر وليس الإثبات، وغير غريب على من اتخذ الشيوعية ديناً أن يكون هذا هو موقفه من القضاء والقدر!!.

أمًّا عبدالعزيز المقالح فيبلغ به الهزال الاعتقادي أن يسمي القدر مهزلة وذلك في قوله:

(المح وجه «أسود» دميم

يغتصب ابنتي

ينزع عن جبينها الصغير هالة الشعر

اسمع صوته اللئيم

يحفر لاهيا على ظهور أهلنا مهزلة القدر)(٢).

ومن أمثلة الاستخفاف قول الفيتوري:

(فارتجفت ثم هوت

تصرخ في وجه القدر)<sup>(۳)</sup>.

ومرّ معنا قوله:

(المأساة الأقدار

كيف أراها، تلك الأقدار تعذبني)(٤).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لمعين بسيسو: ص ٢١١.

<sup>(</sup>٢) ديوان المقالح: ص ٣٢٣.

<sup>(</sup>۳) ديوان الفيتوري ۱/ ۲۷٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/ ٤١٥.

وقول الطاهر بن جلون في رواية «ليلة القدر»: (أي بنيتي! صلّي معي لكي يكتب الله أو القدر أن أموت في حياتك وأن يمنحني شهراً أو شهرين من الحياة بعد موت أبيك! أود أن أتمكن من التنفس لبضعة أيام لبضعة أسابيع في غيابه غياباً مطلقاً)(١).

## رابعاً: نسبة التقدير والقدر إلى غير الله تعالى، وزعم القدرة على تغيير مجرى القدر المكتوب:

ومن أدل المواقف على أنهم أحق الناس بهذه الأوصاف ما نراه في كلامهم من مثل قول أدونيس في تلمود الحداثة: الثابت والمتحول: (النظرة اللجديدة هي الخروج من قدر الطبيعة والدخول في إرادة الإنسان، هي الخروج من الثبات إلى التحول... هي الإيمان بأن الإنسان قادر على تغيير نفسه والعالم معاً، قادر على صنع التاريخ...) (٣).

فليغير أصحاب النظرة الحديثة ما قضاه الله من تتابع الليل والنهار وتتابع الفصول الأربعة!!، وليبطلوا قوانين الكون والحياة الثابتة ليصلوا إلى مجال التحول والتحديث!! وليغيروا ـ إن استطاعوا ـ أقدار الله تعالى في الخلق من إحيائه ـ سبحانه ـ لمن يشاء وإماتته لمن يشاء، وإعزازه لمن يشاء، وإذلاله لمن يشاء!!.

فإذا استطاعوا فإنهم ـ حينئذ ـ يستطيعون صنع التاريخ!!.

<sup>(</sup>١) ليلة القدر: ص ٤٠.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٧٩ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٢٨٣.

وما هم بقادرين على ذلك، بل عجزهم في تغيير نواميس الحياة وقوانين الكون أو تجاوز قضاء الله الكوني فيما قدر وأراد سبحانه وتعالى مثل عجز أوليائهم عن خلق ذباب ولو اجتمعوا له، قال ربنا تبارك اسمه: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَاسْتَبِعُواْ لَهُ ۚ إِن اللَّهِ الذِّينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ لَن يَعْلَقُواْ ذُبَابًا وَلُو اجْتَمَعُواْ لَهُ وَإِن يَسْلَبُهُمُ الذَّبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَنقِدُوهُ مِنْ لَي ضَعْفَ الطّالِبُ وَالمَطْلُوبُ ﴿ مَا فَكَرُواْ اللّهَ حَقَ قَدْرِهِ ۚ إِنَ اللّهَ لَقُوتَ عَنِيرُ اللّهِ اللّهُ عَنْ قَدْرِهِ ۚ إِنْ اللّهَ لَقُوتَ عَنِيرٌ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ قَدْرِهِ ۚ إِنْ اللّهَ لَقُوتَ عَنِيرًا اللّهُ اللّهُ عَنْ قَدْرِهِ ۚ إِنْ اللّهُ لَقُوتَ عَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وما الظن بقوم يكفرون بالله الخالق المدبر، ويؤمنون بالأوثان والأصنام الجاهلية ويجعلونها معياراً للتقدم والقوة ورمزاً للصراع؟ ﴿إِذَ جَعَلَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْحَمِيَّةَ جَمِيَّةَ ٱلْجَهِلِيَّةِ ﴾(٢).

ولنأخذ على هذا مثالاً فيما نحن بصدده في هذا المبحث:

يقول أدونيس:

(عائشة جارتنا العجوز يا فينيق، مثل قفص معلق

تؤمن بالركام والفراغ والطرر

وبالقضاء والقدر)(٣).

يورد محمد جمال باروت في كتابه الحداثة الأولى، هذا النص الوثني ثم يعقب عليه قائلاً: (يعطي فينيق فراغ العالم، وحياة الإنسان فيه، معنى بالتزامه الوجودي الكياني بـ«سر مهجته»، وهي هنا في النص «التجدد» والتحرر من الهرم الحضاري للذات القومية ـ الحضارة، لكأن فينيق الطائر يتحرر باكتشافه سر التجدد والحرية في ذاته من هذا العالم «عائشة العجوز» الذي ليس إلا «مثل قفص معلق» وبهذا المعنى تغدو سيرورة العلاقة في مرجع النص، قائمة على التمرد والانفصال بين طائر «الفينيق» وبين هذا

<sup>(</sup>١) الآيتان ٧٣ ـ ٧٤ من سورة الحج.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٦ من سورة الفتح.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لأدونيس ١٦٣/١.

«القفص المعلق» ومثلما يخنق «الإنسان ـ الجمهور» «الشخص الإنساني» في الوجودية، فإن «القفص المعلق» يخنق الوجود الحر للفرد البطل، الفادي لافينيق»، إن وعي «الشخص» في مثله الجمالية المتعددة هنا، أو في الحقل الدلالي لها هو الذي يقود إلى الاغتراب والنفي عن «الإنسان ـ الجمهور» الذي يعادل عند أدونيس «الحاضر» أي الراهن والسائد، وكل حرية وجودية تقود إلى النفى . . .)(١).

ثم يورد قولاً لزوج أدونيس المسماة خالدة سعيد، ثم بقية أقوال أدونيس في المناجاة العبادية لأدونيس، ثم يقول: (هكذا يندغم المؤثر الوجودي كتجربة كيانية، وليس كمؤثر «دوغماتي» في المثال الجمالي التموزي، حيث يعطي «فينيق» معنى لحريته بفعله الحر والداعي في هذا العالم «الفارغ، القفص، القضاء والقدر» الذي ينفية ويمحقه)(٢).

فهل هناك أصرح وأوضح من هذه الألفاظ الصارخة بالوثنية الجاهلية؟ وهل هناك أي حجة للذين يقولون إن هذه الوثنيات مجرد رموز لها إشعاعات فنية، وليست مرتبطة بعقيدة مّا أو مضمون أو مقصد أو غاية؟.

وإن من السذاجة وخبال العقول أن تجد مثل هذه الأقاويل الخادعة منفذاً لها إلى بعض الأناسى الذين لايعلمون، ولايعلمون أنهم لايعلمون!.

ها هو أدونيس ـ بإقرار باروت ـ يقرر أن فينيق الوثن الجاهلي ينفي العالم وما فيه من قضاء وقدر، ويغيره! فأين تكون الوثنية إن لم تكن هذه؟!.

ومن العجائب أن قضايا التفجير والتجديد مرتبطة عند أدونيس، وعند باروت الشارح، وعند أتباع الحداثة، مرتبطة بالوثنية الجاهلية القديمة مثل فينيق وأدونيس وبرومثيوس سارق النار وغيرهم، ومرتبطة بالوثنية الجاهلية الحديثة المتمثلة في مناهج ومذاهب فكرية تدور في التخوم الوثنية وتتلبس بها وتنسجم معها غاية الانسجام!.

<sup>(</sup>١) (٢) الحداثة الأولى: ص ١٥٤ \_ ١٥٥.

ومن جنس هذه الأقوال التي يزعمون فيها أنهم بالوثنية الحداثية قادرون على نفي القدر وإبعاده بقدر حداثي، يستطيع تغيير مجرى القدر المكتوب، والقضاء الكوني الكائن، قول جابر عصفور السابق نقله في سياق امتداحه لمقطوعة حداثية لأحد أتباع الحداثة المحليين، يقول عصفور: (النص الشعري الذي يحرك الرعب الاجتماعي من الحداثة، وينطق رفض المقولة المضمنة عن الإنسان المجبور، فيفجر صورة الإنسان الخانع، الراضي بما قسم له، ويستبدل بها صورة إنسان آخر، مختار، مريد، قلق، متوهج برغبته في التجاوز متلهب بحلمه في الصعود إلى ماينفي به جبرية سجنه في طقوس القدر)(۱).

وفي وقفة سريعة مع هذا الادعاء الضخم الذي طالما تشدق به المحداثيون في مقولاتهم وكرروه حتى الإملال، يُمكن القول بأن زعمه بأن النص الحداثي الشعري يرفض مقولة الإنسان المجبور، وهو يعني بذلك حسب فهمه الجاهلي ـ الإيمان بالقضاء والقدر، وتجاوزاً لهذه الفرية، نقول بأن الحداثي قد أدخل نفسه في إطار من الجبرية الفكرية والسلوكية، لاينفك يردد عباراتها مثل حتمية التطور والتقدم، وحتمية التجديد والتحديث، وحتمية صراع الطبقات، وغير ذلك من الحتميات الجبرية التي التزموا بها وأثرت فيهم غاية التأثير، وأعظم حتمية جبرية أخذتهم إلى مسارات لازمة، قولهم بنفي وجود الله تعالى، أو قولهم بنفي ألوهيته، وهم يظنون بناء على هذه الحتميات أن ذلك هو أساس التقدم والنمو والازدهار!!.

وقوله بأن الشعر الحداثي يفجر صورة الإنسان الخانع قول مفترى، إلا فيما يخص خضوع الإنسان لربه وخالقه وإلهه وهاديه، وهذا هو مراده من هذا القول القبيح وهو مراد أصيل لجميع الحداثيين، بيد أنهم لم ينفكوا عن الخنوع والخضوع، فلقد خنعوا لإفرازات المذاهب الأرضية، وخضعوا للتصورات الجاهلية، وقائل هذا النص من أوضح الأدلة على ذلك، فهو لم يتجاوز يَعْدُ قَدْرَه في تقليد ومحاكاة أساتذته العلمانيين والماديين، ولم يتجاوز

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ١٩٣.

مذاهبهم وآراءهم إلا بمقدار مايسمح التابع للمتبوع، ولكن الاستكبار الجاهلي يغطي على عيونهم وبصائرهم، فيحسبون أنهم على شيء وليسوا إلا على أكوام من الرماد اشتدت به الريح في يوم عاصف لايقدرون مما كسبوا على شيء ﴿لَقَدِ اَسْتَكْبَرُواْ فِيَ أَنفُسِهِمْ وَعَنَوْ عُتُواً كَبِيرً ﴾(١).

أمًا قوله عن الإنساني الحداثي بأنه مختار مريد قلق متوهج برغبته في التجاوز الفكري فهذا مثال لاختياره ضمن إطار التابع والمتبوع، والغالب والمغلوب، أمًّا أنه مريد، فنعم يريد الشر والرذيلة والجاهلية فهو إذن «مريد» تمرد على الحق والخير والهدى، واستلقى تحت أقدام أسياده متوهج برغبته في التجاوز!!.

نعم تجاوز حدود العقل بالفوضوية الفكرية، وحدود المنطق بالعشوائية المنهجية، وحدود الفضيلة بالرذائل الخلقية.

قال ربنا - جلَّ وعلا -: ﴿ سَأَصَرِفُ عَنْ ءَايَتِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَإِن يَرَوَّا كُلَّ ءَايَةٍ لَا يُؤْمِنُوا بِهَا وَإِن يَرَوَّا سَبِيلَ ٱلرُّشَدِ لَا يَتَخِذُوهُ سَبِيلًا وَإِن يَرَوَّا سَبِيلَ ٱلْغَيِّ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَذَبُوا بِعَايَنتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا غَنِهِايِنَ ﴿ لَيْكَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وهل هناك أعظم من الغي الذي يجعل غاية منهجه ومسعاه الصعود إلى ما ينفي به سجنه في طقس القدر؟ \_ حسب قول جابر عصفور في النص السابق \_ أو قوله في نص آخر عن الإنسان الجديد الذي سيكون في مواجهة صدامية حتمية مع القدر (٣)؟ ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجُدِلُونَ فِي عَايِبَ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلُطَنْ ِ أَتَنَهُمٌ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبُرُ مَا هُم بِبَلِغِيةً ﴾(٤).

<sup>(</sup>١) الآية ٢١ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٤٦ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) أنظر: الإسلام والحداثة: ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٤) الآية ٥٦ من سورة غافر.

هذا المخلوق الضعيف يزعم أنه يصادم القدر، وهذه الآية أوضح تصوير لهذا الذي ينسى أنه كائن صغير لايستمد وجوده ولا حياته من قوته وذاته، ولكنه حين ينفصل عن منهج الله ودين الله وينقطع اتصاله بالحق المبين والهدى المستبين تراه ينتفخ ويتورم ويتشامخ ويتعالى في كبر وصلف أجوف، مقلداً أستاذه الأول إبليس الرجيم الذي تكبر على أمر الله فأناله الله خزي الدنيا والآخرة، وترى هذا الكائن الحقير يجادل في آيات الله ويكابر ثم يزعم أنه إنما يناقش لأنه لم يقتنع، ويجادل لأنه غير مستيقن ولكن ما ثم إلا الكبر، والتطاول إلى ما هو أكبر من حقيقته، والتعالي إلى أخذ مكان ليس له، ولا تؤهله له قدراته، وهو لا يمتلك على ذلك أدنى سلطان من برهان أو دليل من نظر عقلي أو حسي، إنما هو ذلك الكبر وحده، والانتفاش والتورم الذي يخفي تحته الفراغ والمرض، هؤلاء هم أهل الحداثة والانتفاش والتورم الذي يخفي تحته الفراغ والمرض، هؤلاء هم أهل الحداثة والحياة والأقدار كما يريد ﴿لَقَدِ السَّتَكُبُرُواْ فِي اَنفُسِهِمْ وَعَتَوْ عُتُواً كَبِيرا﴾ (١).

تعاظمت عندهم أنفسهم فاستكبروا وانتفخوا وطغوا طغياناً كبيراً، وتضخمت مشاعرهم نحو ذواتهم حتى شغلهم ذلك عن رؤية الحقيقة وتقديرها، والناظر في كلامهم يجد أنهم بلغوا مرتبة من الاستكبار لم يعودوا يحسون فيها إلا بأنفسهم الجوفاء، ومذاهبهم الفارغة فراغ عقولهم، حتى ليحسبون أنهم ومايعبدون وصلوا إلى درجة أن يكونوا آلهة من دون الله، فيا لها من مهزلة غرقوا فيها، ويا لها من متاهة جاهلية ضلوا فيها!! فالحمدلله على نعمة الإيمان.

نأخذ قولاً آخر لجابر عصفور يؤكد هذه القضايا، وذلك في سياق هجومه على عقيدة القضاء والقدر فبعد أن ذكر المقطوعة الإلحادية لعبدالعزيز المقالح من ديوانه «الكتابة بسيف الثائر على بن الفضل» وهي مقطوعة مليئة بالإلحاد في ديوان يدل اسمه على مضمونه حيث جعله كتابة بسيف المرتد

<sup>(</sup>١) الآية ٢١ من سورة الفرقان.

يقول المقالح في مقطوعته من ديوانه «الكتاب بسيف الثائر علي بن الفضل»:

(كان الله \_ قديماً \_ حباً كان سحابه

كان نهاراً في الليل

وأغنية تتمدد فوق جبال الحزن

كان سماء تغسل بالأمطار الخضراء تجاعيد الأرض

أين ارتحلت سفن الله، الأغنية، الثورة؟

<sup>(</sup>۱) هو: على بن الفضل بن أحمد القرمطي، رحل من اليمن إلى الكوفة وكان إمامياً اثني عشرياً فالتقى بميمون القداح فاعتنق مذهب القرامطة ثم عاد إلى اليمن داعياً إسماعيلياً، وجمع حوله الناس، واستولى على أكثر مخاليف اليمن في الجبال والتهائم، ثم ادعى النبوة وأباح المحرمات، وهو القائل:

خذي الدف يا هذه واضربي وغنى هزاريك ثم اطربي

تولى نبي بني هـاشم وجاء نبي بنــي يعرب

أحل البنات مع الأمهات ومن فضله زاد حل الصبي

ولا تمنعي نفسك المعزبين من الأقربين أو الأجنبي

وحكم اليمن ١٣ سنة عاث فيها فساداً بالقتل وهتك الحرمات حتى سمه طبيب من أهل بغداد اسمه شريف سنة ٣٠٣ هـ. انظر: الأعلام ٣١٩/٤، والحركات الباطنية في العالم الإسلام للخطيب: ص ٦٥ ـ ٦٦.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ١١٢، ١١٣ من سورة الأنعام.

صار الله رماداً
صمتاً
رعباً في كف الجلادين
أرضاً تتورم بالبترول
حقلاً تنبت سبحات وعمائم
بين الرب الأغنية الثورة
والرب القادم من هوليود
في أشرطة التسجيل
في رزم الدولارات
رب القهر الطبقي
ماذا تختار؟

أختار الله، الأغنية الثورة)(١).

سبحان الله العظيم، وتقدس وتعالى جد ربنا.

يدافع جابر عصفور عن المقالح، ويسميه الشاعر الكبير والناقد اللافت<sup>(۲)</sup> ويقول: (إن دلالة عنوان القصيدة نفسه ـ الاختيار ـ لافتة بما تؤكده من تمرد على «الجبر» و«القدر» الملازمين لمفاهيم الإنسان التي ينطوي عليها الخطاب النقلي الاتباعي ويبررها...)<sup>(۳)</sup>.

وهكذا نرى كيف أراد جابر عصفور أن يغسل الغائط الإلحادي الذي أفرزه عقل المقالح، بغائط مثله!!، وما أصدق الوصف القرآني فيهم: ﴿إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) الكتابة بسيف الثائر على بن الفضل: ص ٥ ـ ٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: الإسلام والحداثة: ص ١٩٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٨ من سورة التوبة.

ويقول أنسي الحاج: (... الحب هو القوة الوحيدة القادرة على تغيير مجرى القدر...)(١).

ويقول: (اضيئي وظللي في رأسي أيتها الملكة الماجنة احكمي قدري والعالم أنت القدر وعالمي)(٢).

وفي دعاية باردة وتبجيل هابط للشعر الحداثي الذي لايصح أكثره أن ينسب إلى كلام العقلاء من عامة الناس فضلاً عن تسميته شعراً!!، يجعل منه أنسي الحاج مغيراً للأقدار، وتالله إنهم ومن وراءهم ولو ظاهرهم الإنس والجن لايستطيعون تغيير قدر واحد في شأن أصغر المخلوقات، فكيف بالهراء الحداثي المسمى شعراً؟!.

يقول أنسي الحاج: (ما أريده للشعر هو أن يغير الأقدار لا أن يحاكي إيقاع الحالات) (٣٠).

أمَّا السياب فيقول:

(يا أمة تصنع الأقدار من دمها لاتيأسي، إن سيف الدولة القدر)(٤)

ويقول البياتي نازعاً إلى عقيدته الشيوعية وناسباً التقدير إلى الطبيعية في قوله:

(فهذه الطبيعة الحسناء

قدرت الموت على البشر

واستأثرت بالشعلة الحية في تعاقب الفصول)(٥).

ويقول ممتدحاً صنوه في الشيوعية «جيفاراً»(٦) ماداً جذوره الفكرية إلى

<sup>(</sup>١) قضايا الشعر الحديث: ص ٣١٩.

<sup>(</sup>٢) خواتم: ص ٤٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٤) ديوان السياب ص: ٨١٢.

<sup>(</sup>٥) ديوان البياتي ٢/ ١٦٠.

<sup>(</sup>٦) سبقت ترجمته: ص ۸۱٤.

الوثنية الإغريقية، ثم واصفاً الثورة الشيوعية بالحتمية اللازمة والقدر المحتوم!!:

(لاتجريا فرات حتى أكمل النشيد

كقدر الإغريق

كالموت كالطاعون كالحريق

محتومة تظهر في السماء

علامة الثورة فوق السم والشرور)(١).

ثم يقول عن جيفارا والثورة الشيوعية:

(أيتها العلامة

يا قدر التاريخ والمصير للوجود)<sup>(۲)</sup>.

ثم يخاطب جيفارا قائلاً:

(يا قدري المحتوم)<sup>(٣)</sup>.

وهي عبارات معهودة من الشيوعيين الذين طالما ناضلوا عن خرافة الحتمية الماركسية، فأراهم الله تعالى موت الشيوعية ودمار الماركسية وفناء الحتميات المادية، ولكن الجهل الضارب بأرسانه في عقول العلمانيين والحداثيين يأبى أن تزول الغشاوة الضاربة بظلامها على أذهانهم!!.

فها هو البياتي يتجاوب مع الشيوعية منذ أول تجاربها في فرنسا عام ١٨٧١م/ ١٢٨٧هـ وهو مايعرف بكومونة باريس (٤)، ويمتدح رجال الثورة

<sup>(</sup>١) ديوان البياتي ٢/١٦٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/١٦٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/١٦٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: موسوعة السياسية ١/ ٤٧٠ و ٥/ ٢٦٤.

العمالية التي حدثت هناك، وذلك تحت عنوان «من كتابات بعض المحكومين بالإعدام بعد سقوط كومونة باريس» وهذا من أوضح الأدلة على عمق تأثير العقائد في أصحابها، تأثيراً يجعل من الإنسان المتأثر يعيش وجداناً وفكراً، وتاريخاً وواقعاً وفق العقيدة التي يؤمن بها، فالبياتي يذكر كيف أنه ولد «مأخوذاً» للفكرة الشيوعية والمطرقة الحمراء التي هي الأقدار أو صانعة الأقدار، وذلك في قوله:

(احفر في قصائدي نفق

إلى سماء قريتي الزرقاء

مهاجراً مع الطيور ولغات كتب الثوار

ولدت مأخوذاً، وكانت قدمي الريح، وقلبي في يد الأقدار مطرقة حمراء)(١).

وعندما يحاول أن يبحث له عن جذور فكرية أو تاريخية فإنه لايجد سوى وثنيات قديمة وجاهليات غابرة، مثل الآشورية التي يجعل من بعض شخصياتها فأساً في يد الأقدار (٢).

ونحو من ذلك وأصرح منه قوله:

(ملكية هذا العشق الداهم صاعقة كالقدر الإغريقي الأعمى

لا مهرب منه)<sup>(۳)</sup>.

ويقول صلاح عبدالصبور:

(علقت أقداري على خيط رفيع من ضياء)(١).

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ۲/۲۲۳.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ٢٧١/٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/٤٤٣.

<sup>(</sup>٤) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٦٨.

ويزعم أمل دنقل قدرته على مراغمة القدر فيقول: (لكنني حين رأيت الآن صورة لها

في مهجري

أيقنت أن ماسنا ما زال

حي الجوهر

وأننا سنلتقي

رغم رياح القدر)<sup>(۱)</sup>.

أمًّا نزار فيعلن أنه سيثور على قدره ويغالبه، فيقول:

(أثور أنا على قدري

على صدأي على عفني)<sup>(٢)</sup>.

ويطيش به كبره وانتفاخه الأجوف إلى حد القول:

(لولم تكوني أنت في لوح القدر

لكنت كونتك يا حبيبتي

بصورة من الصور)<sup>(٣)</sup>.

ومن أراد مثالاً تطبيقاً لما قال الله تعالى: ﴿لَقَدِ اَسْتَكُبُرُواْ فِي أَنفُسِهِمْ وَعَتَوْ عُتُواً كَبِيرً ﴾(١) فليقرأ لنزار قوله:

(مشيئة الأقدار لاتردني

أنا الذي أغير الأقدار)(٥).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لأمل دنقل: ص ٩٠.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لنزار ١/٨٨٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٨/٢.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢١ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٣/ ٣٢٩.

وقوله:

(أبا تمام: إن الشعر في أعماقه سفر وإبحار إلى الآتي وكشف ليس ينتظر ولكنا جعلنا منه شيئاً يشبه الزفه وإيقاعاً نحاسياً يدق كأنه القدر)(١).

ومن يطلع على أقوال الحداثيين يجد أنهم أكثروا وبصورة مكرورة مملة من أمثال هذه الدعايات التجارية للشعر الحديث، والعبارات التبجيلية التسويقية لهذه البضاعة المقلدة المستوردة، ذات الأحرف العربية والمضامين الغربية!!.

أمًا توفيق زياد الشيوعي الفلسطيني فقد أثبت بقصيدة له بعنوان «أمام ضريح لينين» كيف يكون الحج الوثني والعبادة الماركسية، والتذلل الشيوعي، والقبورية المادية!! حيث يقول:

(أمامه وقفت خافض الجبين

ضريحك الذي يعيش في القلوب

يا لينين

أحسست أننى أنا المعذب الشقى

المعدم الذي تصيبه من الحياة كوخ طين

أملك كل شيء

أقوى من الزمان والقضاء

وأنني

أقدر أن أقتحم السماء)(٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ٣٥١.

<sup>(</sup>٢) ديوان تُوفيق زياد: ص ٣١ ـ ٣٢.

إلى آخر هذه المقطوعة التي تمثل نموذجاً صارخاً ومثالاً واضحاً للتعبد والخضوع والخشوع، على رغم ادّعائهم المادية والجدلية والديالكتيكية، وأنهم ضد التدين وضد الغيبيات وضد العبادات، ولكننا نراهم في شقاء وثني يرتكسون وفي انحطاط جاهلي يتقلبون، وذلك من أظهر الأدلة على أن الأوثان والأصنام ليست محدودة بزمن ما قبل البعثة النبوية في جاهلية العرب الأولى، بل إنها تتمثل في نظم ومناهج ومذاهب وأشخاص وأضرحة!! والكفر ملة واحدة والطاغوت جنس واحد وإن تنوعت الأسماء وتعددت الألقاب ﴿وَمِنَ النّاسِ مَن يَنّغِذُ مِن دُونِ اللّهِ آندادًا يُحِبُّونَهُم كُمني اللّهِ وَالّذِينَ وَاللّهِ مَن دون الله، عَلَم ومذاه المتخذون من دون الله، يحبون من دون الله ويؤلهون ويقدسون؟ فكيف إذا كان مع ذلك كله البغض يحبون من دون الله ولدينه وأنبيائه؟.

وهذه هي أحوال أهل الحداثة والعلمنة ممن انقلبوا على أعقابهم خاسرين وارتدوا في حمأة الجاهلية داخرين، عياذاً بالله من الضلال وسبله وأهله.

ومن نسبتهم التقدير والقدر إلى غير الله تعالى قول المقالح عن أبرهة الأشرم:

(اسمع صوت اللئيم

يحفر لاهيا على ظهور أهلنا مهزلة القدر)(٢).

وهكذا يتضح أن المذهب المادي الذي خرجت الحداثة من تحت ردائه، ينفي قدرة الله تعالى، ويجحد وجود القضاء والقدر جملة وتفصيلاً، ولكنه يؤمن في الوقت نفسه بحتمية جبرية، وقدرية دنيوية، من صنع الإنسان أو من صنع الطبيعة ـ حسب رأيهم ـ أو من صنع الأحوال والظروف الاقتصادية والاجتماعية، ولا أدل على ذلك من الحتمية الجدلية الماركسية

<sup>(</sup>١) الآية ١٦٥ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) ديوان المقالح: ص ٣٢٣.

المتمثلة في الجبرية الاقتصادية التي يزعمون معها أنه لا اختيار للإنسان أمامها ولا فكاك له من تأثيرها عليه، وكذلك الحتمية التطورية التي يقول بها جميع الماديين وجميع المتأثرين بهم من حداثيين وعلمانيين، حيث يجعلون التطور والتحول والصيرورة قوة جبرية تخضع الإنسان وأعماله لسلطانها القاهر، وتؤثر في فكره ونفسه ومشاعره وعقيدته وفنه وسائر مناشطه.

وهم مع ذلك يقولون بأن مذهبهم يقوم على التحرر من كل مؤثر خارج الإنسان، ويزعمون أنهم يؤمنون بالإنسان على أساس أنه القوة الفاعلة في هذا الوجود، وبالإنسانية في صورها الرفيعة النبيلة!!.

ثم لايردهم هذا التناقض الصريح وهذه المغالطة الواضحة من التشدق بادعاءات كبيرة، ومزاعم ضخمة، منها إجلال الإنسان والإنسانية، علماً بأن إيمانهم بالإنسان لايؤدي إلى تكريمه كما يظهر من هذه الدعوى، بل إيمانهم به قائم على أساس أنه «مادة» وهذه غاية الإهانة له، ثم هم يرمون من وراء ذلك إلى نفي وجود الله الخالق المدبر، وهذه إهانة أخرى للإنسان وللإنسانية جمعاء، وهذا كله وغيره من الأباطيل يؤكد أن المذهب المادي والذي تخرجت الحداثة في مدرسته: عدو للإنسان والإنسانية.

## خامساً: نسبتهم الشر إلى الله تعالى:

مرّ معنا في مطلع هذا الفصل أن الشر لاينسب إلى الله تعالى القوله على: "والشر ليس إليك" (١) لكمال علمه ورحمته سبحانه وتعالى، وقد قال وفد الجن الذين أسلموا: ﴿وَأَنَا لاَ نَدْرِى ٓ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ أَرَادَ وَعَالَى مَهُمُ رَشَدًا فِينَ اللهِ وحسن اعتقادهم لم ينسبوا الشراليه وحل وعلا -، بل نسبوا الخير إليه.

أمًا الحداثيون فلشدة تهوكهم وطيشهم وكثرة ظلمات عقولهم وقلوبهم لم يتورعوا عن نسبة الشر إلى الله تعالى، ولم يستحيوا من الله تعالى،

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه: ص ۱٤٦١.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٠ من سورة الجن.

وكيف يرجى ممن يجحد وجود الله أو يجحد حقه في العبادة والتشريع أن يعظمه أو يستحيى منه؟.

ومن أمثلة ذلك قول أنسي الحاج: (عفوك يا الله أصوغ السؤال ثم أخاف، ولكن إن لم أصغه اختنق، إذا كنت أنت الخير فستأخذ غضبي بحلمك، وإذا كنت الشر فلن تجد شري بأسوأ من شرك، من أنت يا الله؟)(١).

## سادساً: تبرير الرذائل والانحرافات بالقدر:

سبق في أول الفصل بيان أنه لا حجة للعاصي والكافر في القدر، وكيف رد الله على المشركين الذين احتجوا بالقدر، تعللاً وخداعاً على شركهم، كما أخبر سبحانه وتعالى عنهم ﴿سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشَرَّكُواْ لَوَ شَآءً اللهُ مَآ أَشْرَكُواْ لَوَ شَآءً اللهُ مَآ أَشْرَكُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِن شَيْءٍ ﴾ (٢).

ومن جنس هذا الاحتجاج احتجاج العاصي والمنافق حين يحيل فعل الرذيلة إلى مشيئة الله تعالى، ويبرر ممارسته لها بالقدر.

ومن أمثلة ذلك قول السياب في قصيدته «المومس العمياء»:

(ومن الذي جعل النساء

دون الرجال، فلا سبيل إلى الرغيف سوى البغاء؟

الله ـ عزَّ وجلَّ ـ شاء

ألا يكنّ سوى بغايا أو حواضن أو إماء

أو خادمات يستبيح عفافهن المترفون

<sup>(</sup>۱) مجلة الناقد عدد ۱۸ كانون أول ۱۹۸۹ م/۱۶۱۰ هـ: ص ٦ ـ ٧.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٤٨ من سورة الأنعام.

أو سائلاتٍ يشتهيهن الرجال المحسنون!!)(١).

## سابعاً: نسبة الأعمال الإرادية إلى القدر مثل قول بعضهم: شاء القدر أو شاءت الأقدار:

وهذا وأمثاله من الأقوال المنكرة؛ لأن القدر لا مشيئة له، وإنّما تكون المشيئة لمن يشاء والإرادة لمريد، والقضاء والقدر أوصاف ولا مشيئة لها ولا إرادة، وإنّما المشيئة والإرادة للموصوف، وهو الله تعالى الذي قضى وقدر وخلق كل شيء فقدره تقديراً، وقدر فهدى.

ومن أمثلة هذا الاستعمال المنكر في أقوالهم قول نازك الملائكة:

(هكذا ما يريده القدر المح توم لا ماتريده آمالي)(٢)

وقولها:

(هكذا شاءت المقادير للعا لَم إثم وشقوة وحروب)(٣)

وقولها:

(نبئيني أهكذا الأمريا أقد مالت في أفكاري)(٤)

فهي تخاطب الأقدار وكأن لها فعلاً إرادياً ومشيئة اختيارية!!.

وقولها:

(اتركي الزورق الكليل تسيّر ه أكف الأقدار كيف تشاء)(٥)

<sup>(</sup>١) ديوان السياب: ص ٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) ديوان نازك الملائكة ١/٨١ و ١/٣٦٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/٠٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢٢٢/١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢/٦٥٣.

وقولها:

(عبثاً تصوغاً التوسل في الدجى قلب القضاء قضى بألا تنعما)(١)

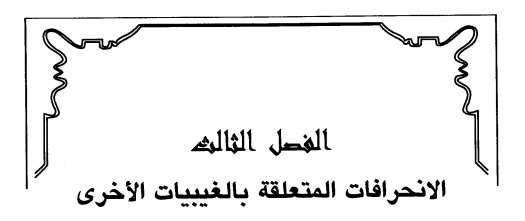
وقولها:

(یا آدم لاتسأل حواؤك مطویة في زاویة من قلبك حیری منسیة ذلك ما شاءته أقدار مقضیة آدم مثل الثلج وحواء ناریه)(۲).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ٥٦٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٤٨٥.



الغيبيات هي القضايا الاعتقادية التي وردت أخبارها عن طريق السمع، والتي ثبتت بالوحي المعصوم؛ ولذلك تسمى «السمعيات».

وكل ما ثبت مجيء الخبر به عن طريق الشرع من كتاب الله تعالى أو من سنة نبيه محمد على فإنه يجب تصديقه والإيمان به سواء أدركناه بحواسنا وعقولنا أم لم ندركه، وسواء كان من الأخبار الماضية مثل بدء الخلق وأخبار الأنبياء والأمم الهالكة، أو من الأخبار القائمة الآن مثل وجود إبليس والجن والملائكة، أو من الأخبار الآتية مثل اليوم الآخر وما فيه، والعلامات الكبرى للقيامة، وانتصار الإسلام على سائر الملل، ونزول عيسى وخروج الدجال ويأجوج ومأجوج والدابة والمهدي وغير ذلك.

فهذه وغيرها من الغيبيات الثابتة بالسمع يجب الإيمان به جملة وتفصيلاً، وقد جعل الله الإيمان بها من علامات المؤمنين المتقين حيث قال سبحانه: ﴿ الْمَ شَلَقُ اللَّهِ الْكَانُ لَا رَبُّ فِيهِ هُدَى لِلْمُنَقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ ال

وقال ـ جلَّ وعلا ـ: ﴿ لِيَعْلَمُ اللَّهُ مَن يَخَافُهُم إِلْفَيْتُ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) الآيات ١ ـ ٣ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الآية ٩٤ من سورة المائدة.

وقال سبحانه وتعالى: ﴿وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ وَهَـُـرُونَ ٱلْفُرْقَانَ وَضِيَّآهُ وَذَكُرُا لِلْمُنَقِينَ ﴾ ٱلَّذِينَ يَغْشُوْنَ رَبَّهُم بِٱلْفَيْبِ وَهُم مِّنَ ٱلسَّاعَةِ مُشْفِقُونَ ﴾ (١).

وقىال سبحانه: ﴿إِنَّمَا نُنذِرُ ٱلَّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوْةَ وَمَن تَزَكَّى فَإِنَّمَا بَـتَزَكَّى لِنَفْسِدِهُ، وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾(٣).

وقل ـ جلَّ وعلا ـ: ﴿إِنَّمَا نُنذِرُ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلذِّكَرَ وَخَشِى ٱلرَّحْمَنَ بِٱلْغَيْبِ ۗ فَبَشِّرَهُ بِمَغْفِرَةِ وَأَجْرٍ كَرِيمٍ ﴿ إِنَّهَا أَنْذِرُ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلذِّكَرَ وَخَشِى ٱلرَّحْمَنَ بِٱلْغَيْبِ

وقال تعالى: ﴿وَأَزْلِفَتِ اَلْجَنَّةُ لِلْمُنَقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ ﴿ هَٰذَا مَا تُوَعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ ﴿ إِنَّ مَنْ خَشِى ٱلرَّحْمَنَ بِٱلْفَيْبِ وَجَاءً بِقَلْبٍ ثَمْنِيبٍ ﴿ آَدَخُلُوهَا بِسَلَيْرٍ ذَاكِ يَوْمُ الْمُؤْمِدُ لِلْكَالَّمِ ذَاكِ يَوْمُ الْمُؤْمِدُ لَا يَشَاءُونَ فِيمًا وَلَدَيْنَا مَزِيدُ ﴿ أَنَّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

وقال تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِنَابَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ ۚ وَٱنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمُنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِٱلْغَيْبُ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِئُ عَزِيزٌ ﴿ (٥) \* (٥) .

وقال سبحانه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغْشُوْنَ رَبَّهُم بِٱلْفَيَٰبِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجَرُّ كَبِيرٌ ﴿ اللهِ اللهُ مَغْفِرَةٌ وَأَجَرُّ اللهِ اللهِ ا

وغير ذلك من الأدلة الكثيرة التي تدل كلها على أن الإيمان بالغيب قاعدة عظيمة من قواعد الإيمان لايمكن للمكلف أن يدخل في دين

<sup>(</sup>١) الآيتان ٤٨، ٩٩ من سورة الأنبياء.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٨ من سورة فاطر.

<sup>(</sup>٣) الآية ١١ من سورة يس.

<sup>(</sup>٤) الآيات ٣١ ـ ٣٥ من سورة ق.

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٥ من سورة الحديد.

<sup>(</sup>٦) الآية ١٢ من سورة الملك.

الإسلام ما لم يؤمن بها ويقر بكل قضاياها الثابتة.

والإيمان بالغيب باب واسع يدخل تحت عنوان مسائل جليلة ومسائل دقيقة.

فالإيمان بالله تعالى رباً وخالقاً وإلهاً له الصفات الحسنى غيب، بل هو أعظم وأجل قضايا الغيب وكذلك الإيمان بالملائكة، والإيمان بالرسل الذين أخبرنا الوحي بأخبارهم وأخبار أممهم والرسل الذين لم يخبرنا بهم، والإيمان بالوحي ونزوله على الأنبياء سواء في الكتب المنزلة أو غيرها غيب، واليوم الآخر وكل قضاياه غيب، والقدر المكتوب في اللوح المحفوظ غيب، ولايعرف هذا الغيب إلا إذا وقع القدر في الواقع، فهاهي أركان الإيمان العظيمة تدخل في هذا الباب الواسع الكبير، ولذلك جعل الله الإيمان بالغيب قاعدة للإيمان كله، وأول صفة من صفات المؤمنين انهم يؤمنون بالغيب والمر شي ذلك ألكنائه لا ربي فيه هدى المأفين الها يؤمنون بالغيب والمر شي ذلك الكائلة المؤمنين انها يؤمنون بالغيب والمر شي ذلك المؤمنين انها يؤمنون بالغيب والمر شي ذلك الكنائه لا ربي فيه هدى المؤمنين انها يؤمنون بالغيب ويُقيمون المهاؤة وَمِما رزَقْنَهُم يُفِقُون شي (١٠).

ولكن الإيمان بالغيب لايقتصر على هذه القضايا الجليلة التي هي قواعد الاعتقاد وأساس الديانة، بل أخبرنا الله تعالى عن أمور غيبية عديدة فصل بشأن بعضها ولم يفصل في شأن البعض الآخر.

ومن أمثلة القضايا الغيبية التي أخبرنا الله تعالى بها: الشيطان والجن، وما يتبع ذلك من قضايا السحر والكهانة والتنجيم، وأخبار عن أمور وقعت في القديم مثل بدء خلق السموات والأرض وبداية الخليقة وكيف تناسلوا وماذا حدث من بعض أبناء آدم، وأخبار ذي القرنين والخضر وأهل الكهف.

وأخبار عن أمور سوف تقع في المستقبل، مثل يأجوج ومأجوج، ونزول عيسى، وخروج المهدي، والملحمة الكبرى بين المسلمين وعباد الصليب، وانتصار المسلمين على اليهود، وأشراط الساعة، وغير ذلك.

<sup>(</sup>١) الآيات ١ ـ ٣ من سورة البقرة.

والإيمان بالغيب حق ثابت وحاجة ضرورية للإنسان وقضية فطرية وميزة أصيلة فيه، وسوف أذكر الأوجه الدالة على هذا الحق وهذه الحاجة ثم أذكر الموقف المادى الحداثي والعلماني من هذا:

أولاً: أن الإنسان مكون ـ حسب أصل الخلقة التي خلقها الله عليها ـ من مادة وروح، المادة تتمثل في أصله الطيني وتركيبه الجثماني، والروح تتمثل في عنصر الحياة المبثوث في هذا الجثمان، والسارية فيه سريان الماء في الشجر والشذى في الورد.

وفي القسم المادي الطاقات الحسية، الجسمية العضلية، من سمع وبصر ولمس وشم وذوق ولحم ودم وعضل وعصب وعظم، وفي القسم المعنوي طاقاته الروحية والفكرية والنفسية.

وهذان القسمان والعنصران ممتزجان في كيان موحد، ومنهما معاً تنبع جميع الطاقات الحسية والمعنوية، ولكل منهما غذاؤه وداؤه ودواؤه.

فبأجهزة كالجسم يتحرك الإنسان ويحس ويرى ويسمع ويذوق ويعمل، ويأكل ويشرب وينكح، وهو في جنس هذه الأعمال يشابه الحيوان، وهو منذ أن يولد توجد معه وتنمو بنموه متصلة بالحواس والأعصاب واللحم والدم.

وأجهزة البدن هي العظمية والدموية والعصبية والهضمية والتناسلية، أمّا الطاقة المعنوية فإنها منبثة في هذا الجسم المادي ومتصلة به اتصالاً وثيقاً، ولايدري أحد على وجه التحديد مكانها وماهيتها ولكنه يدرك عملها وآثارها، وبها يدرك المعاني المجردة والتفكير التصوري، ويدرك الكليات والمعنويات والقيم العليا من العدل والحق والخير والجمال، وغير ذلك من الكليات والتجريديات، وهذه الطاقة المعنوية هي التي تميز بها الإنسان عن الحيوان، الذي ليس له مجال سوى المحسوس، أمّا الإنسان فإن المزية الأساسية له هي القدرة على الإيمان بما لاتدركه الحواس، وذلك تبع لعنصر الروح وما ينبثق عنها من طاقات معنوية.

هذه القضية \_ قضية خلق الله للإنسان من روح وطين \_ تعتبر مفرق الطريق بين الدين والمادية الملحدة.

فالأديان كلها تؤكد أن الله خلق آدم من طين ونفخ فيه من روحه، وهذا ما أكده القرآن العظيم وأثبته في مواضع عديدة، وعلى ذلك فالإنسان مخلوق من عدم، مكرّم عند خالقه الذي أوجد له منهجاً وبين له سبلاً وأوضح له غاية الحياة وغاية وجوده في الحياة، والذي يريد منه أن يتسامى صعوداً إلى مدارج الكمال الاعتقادي والعقلي والنفسي والعملي، في صلة وطيدة بالسماء.

أمًّا المذهب المادي الإلحادي المعاصر فإن أساس عقيدته تقوم على أن الإنسان كائن مستقل بذاته، لا علاقة له بخالق، إذ لا وجود لخالق عندهم أصلاً، بل الطبيعة هي التي تشرف على الحياة في الكون وهي التي تتدخل في عملية النشوء والارتقاء، وهي التي وصلت في نهاية الأمر إلى خلق الإنسان وتكوينه هذا التكوين المتميز وهي التي منحته أعضاء الجسم وغرائز النفس.

وهم بطبيعة هذه المغالطة المضحكة ينكرون أصلاً خلق آدم من روح وطين، ويسعون إلى إلغاء أي اعتقاد يربط الإنسان بخالقه، وتحطيم أي صلة تصل بين الأرض والسماء، من خلال ماوضعوا من المذاهب والمناهج والنظم التي ترسخ نزع الكرامة الإنسانية وإلغاء النفحة الإلهية عن الإنسان، والسعي بصورة حثيثة في «تحقير» الإنسان، وتصويره في صورة مادية حيوانية، على أساس أنه مجموعة من الغرائز والشهوات لايمكن له أن يرتفع عن واقع الأرض المادي، ولايستطيع أن ينطلق من قيد الغريزة مطلقاً.

لقد بدأت هذه الفرية المادية إثر سلسلة من الصراعات بين الدين النصراني المحرف، والمعطيات العلمية والعقلية انتهت سلسلة هذه الحلقات إلى الباحث الإنجليزي «تشارلزداروين» الذي نشر في عام ١٨٥٩م/١٨٧٥ كتابه «أصل الأنواع» الذي يدور حول فرضية تطور الحياة في الكائنات الحية من دور بسيط إلى دور أرقى ثم أرقى، وتدرجها من العشوائية وعدم الدقة إلى الدقة والتركيب المعقد، كل ذلك تحت إشراف وتوجيه الطبيعة التي فرضت قانون «الانتخاب الطبيعى وبقاء الأنسب»!! وأن الكائنات العضوية

مازالت تترقى في هذا السلم، تصارع الحياة والآفات والكوارث فالذي لايصلح تطرحه الطبيعة وتفنيه، والأفضل تهبه الطبيعة عوامل البقاء ومؤهلات الاستمرار، بل وتضيف له عناصر وصفات جديدة تمكنه من الاستمرار ومواصلة البقاء النوعي، وقد أدت هذه العملية ـ حسب افتراضية داروين ـ إلى إيجاد أنواع جديدة راقية مثل القرود الذين تسلسل منهم ـ وفق قانون الانتخاب الطبيعي ـ الكائن الأرقى وهو الإنسان (١١)!!.

هذه نظرية داروين باختصار شديد، وهي نظرية افتراضية قائمة على دراسات بيولوجية، وليست نظرية فلسفية، وإن كانت ذات أثر كبير جداً على نظريات فلسفية غريبة عديدة، كما أن هذه النظرية أبعد ما تكون عن الحقائق العلمية الثابتة، وقد نقضها وبين عوارها كثير من علماء البيولوجيا «علم الأحياء» وغيرهم (٢)، ومن ذلك قول كريسي موريسون (٣) في كتابه العلم يدعو للإيمان: (إن القائلين بنظرية التطور «النشوء والارتقاء» لم يكونوا يعلمون شيئاً عن وحدات الوراثة «الجينات» وقد وقفوا في مكانهم حيث يبدأ التطور حقاً، أعني عند الخلية ذلك الكيان الذي يحتوي الجينات ويحملها)(٤).

<sup>(</sup>١) انظر تفصيل ذلك في: كتاب التطور عملياته ونتائجه، تأليف: ادوارد أو. دودسن، ترجمة أمين رشيد حمدي وآخرون.

<sup>(</sup>٢) مثل العالم الإنجليزي «أدين» و «أغاسيز» العالم الأمريكي، و «هرشل» العالم الفلكي المشهور، بل وعلماء الداروينية الجديدة الذين حاولوا ترقيع الثغرات في نظرية داروين مثل «جوليان هكلسي» و «أرثر كيت» و «ليكونت دي نوى» وبينوا هزال النظرية وافتقارها إلى الأدلة والبراهين.

<sup>(</sup>٣) كريسي موريسون هو: العالم الأمريكي الشهير والرئيس السابق لأكاديمية العلوم في نيويورك ورئيس المعهد الأمريكي لمدينة نيويورك وعضو المجلس التنفيذي للبحوث القومي بأمريكا، وله بحوث ومؤلفات عديدة منها كتاب العلم يدعو للإيمان الذي ألفه للرد على الملحد جوليان هكسلي صاحب الداروينية الحديثة ومؤلف كتاب الإنسان يقوم وحده، والذي فنده موريسون وأحكم الرد عليه بكتابه العلم يدعو للإيمان. انظر: كتاب العلم يدعو للإيمان: ص ص وص ١٣.

<sup>(</sup>٤) العلم يدعو للإيمان: ص ١٤٧.

ويقول: (ولابد للحياة فوق أرضنا هذه من شروط جوهرية عديدة، بحيث يصبح من المحال حسابياً أن تتوافر كلها بالروابط الواجبة بمجرد المصادفة على أي أرض في أي وقت، لذلك لابد أن يكون في الطبيعة نوع من التوجيه السديد)(١).

ويقول: (إن وجود الخالق ـ تدل عليه تنظيمات لا نهاية لها، تكون الحياة بدونها مستحيلة، وأن وجود الإنسان على ظهر الأرض، والمظاهر الفاخرة لذكائه، إنّما هي جزء من برنامج ينفذه بارئ الكون)(٢).

ويقول العالم الطبيعي السويسري «أغاسيز» (٣) في رسالة بعنوان «أصل الإنسان»: (إن مذهب داروين خطأ علمي باطل في الواقع وأسلوبه ليس من أساليب العلم بشيء ولا طائل تحته)(٤).

وقال: (إن النشوء لايتم إلا وفقاًلخطة إلهية محكمة وإن الاصطفاء الطبيعي إذا ما حل محل الخلق الإلهي فإن الإنسان يكون قد جرد من روحه وغدى آلة صماء)(٥).

وقال: (إن التفسير الحرفي لنظرية داروين يفسح المجال لتأليه ـ سوبرمان ـ نيتشه ـ وتمجيد القوى البدنية على أنها الأساس الوحيد للسلوك بين الناس، وإن ثمة فرقاً واضحاً بين تناسل الأنواع وبين خلق الأنواع فالحيوانات تتناسل فتنتج نوعها، أمَّا الله وحده فقادر على خلق نوع جديد. . . إن الفكرة التي يعتنقها الداروينيون عن تناسل نوع جديد بواسطة نوع سابق ليست إلا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٦.

<sup>(</sup>٣) أغاسيز هو: عالم سويسري من أشهر علماء الطبيعة في أوروبا وخاصة في علم الأسماك وطبائعها، قال عنه جورج سلستي في كتابه عباقرة العلم: ص ٢٢١ لقد كان أغاسيز أعظم معلم في جيله ومكانه لايزال شاغراً حتى اليوم لم يملأه أحد. انظر: كتاب الإنسان والداروينية هامش: ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٤) (٥) الإنسان والداروينية: ص ١٢٥.

افتراضاً اعتباطياً يتعارض والآراء الفسيولوجية الرصينة)(١).

ويقول أخصائي علم الأحياء والثبات «رسل تشارلزآرتست»(٢): (لقد وضعت نظريات عديدة، لكى تفسر لنا كيف نشأت الحياة من عالم الجمادات، فذهب بعض الباحثين إلى أن الحياة قد نشأت من البروتوجين أو من الفيروس أو من تجمع بعض الجزئيات البروتينية الكبيرة، وقد يخيل إلى بعض الناس أن هذه النظريات قد سدت الفجوة التي تفصل بين عالم الأحياء وعالم الجمادات، ولكن الواقع الذي ينبغي أن نسلم به، هو أن جميع الجهود التي بذلت للحصول على المادة الحية من غير الحية، قد باءت بخذلان وفشل ذريعين، ومع ذلك فإن من ينكر وجود الله لايستطيع أن يقيم الدليل المباشر للعالم المتطلع على أن مجرد تجمع بعض الذرات والجزئيات عن طريق المصادفة يُمكن أن يؤدي إلى ظهور الحياة وصيانتها وتوجيهها بالصورة التي شاهدناها في الخلايا الحية، وللشخص مطلق الحرية في أن يقبل هذا التفسير لنشأة الحياة، فهذا شأنه وحده، ولكنه إذ يفعل ذلك فإنما يسلم بأمر أشد إعجازاً وصعوبة على العقل من الاعتقاد بوجود الله الذي خلق هذه الأشياء ودبرها، إنني أعتقد أن كل خلية من الخلايا الحية قد بلغت من التعقد درجة يصعب علينا فهمها، وأن ملايين الملايين من الخلايا الحية الموجودة على سطح الأرض تشهد بقدرته شهادة تقوم على الفكر والمنطق، ولذلك فإنني أومن بوجود الله إيماناً راسخاً)<sup>(٣)</sup>.

ويقول أستاذ علم الأحياء الأمريكي «جون وليان كلونس(٤)»: (إن هذا

<sup>(</sup>١) الإنسان والداروينية: ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) رسل تشارلز آرتست هو: أخصائي علم الأحياء والنبات، وأستاذ في جامعة فرانكفورت في ألمانيا، وعضو الأكاديمية العلمية في أنديانا، له عدة أبحاث ومؤلفات. انظر: كتاب دالله يتجلى في عصر العلم»: ص ٧٣.

<sup>(</sup>٣) الله يتجلى في عصر العلم: ص ٧٧.

<sup>(</sup>٤) جون وليان كلوتس، عالم في الوراثة، حاصل على درجة دكتوراه من جامعة بتسبرج، وأستاذ علم الأحياء والفسيولوجيا، وعضو جمعية الدراسات الوراثية، متخصص في الوراثة وعلم البيئة. انظر: كتاب «الله يتجلى في عصر العلم»: ص ٤٦.

العالم الذي نعيش فيه قد بلغ من الإتقان والتعقيد درجة تجعل من المحال أن يكون قد نشأ بمحض المصادفة، إنه مليء بالروائع والأمور المعقدة التي تحتاج إلى مدبر، والتي لايُمكن نسبتها إلى قدر أعمى، ولاشك أن العلوم قد ساعدتنا على زيادة فهم وتقدير ظواهر هذا الكون المعقدة، وهي بذلك تزيد من معرفتنا بالله ومن إيماننا بوجوده)(١).

ويقول «ديل سوارتزن دروبر (٢)» أخصائي فيزياء التربة، بعد أن ساق جملة من العجائب العلمية في التربة: (فمما لاشك فيه أن هنالك حكمة وتصميماً وراء كل شيء سواء في السماء التي فوقنا أو الأرض التي من تحتنا، إن إنكار وجود المصمم والمبدع الأعظم يشبه في تجافيه مع العقل والمنطق مايحدث عندما يبصر الإنسان حقلاً رائعاً يموج بنباتات القمح الصفراء الجميلة ثم ينكر في نفس الوقت وجود الفلاح الذي زرعه والذي يسكن في البيت الذي يقوم بجوار الحقل) (٣).

وفي كتاب تاريخ الفكر الأوروبي الحديث يقول مؤلفه عن كتاب أصل الأنواع وفرضية داروين، وهو لايخفي إعجابه بداروين ونظريته: (وقد أثار هذا الكتاب امتعاض الكثيرين، ولم يمتعض منه فقط رجال الاكليروس أو بعض العجائز، إذ وجدوه يدحض ماجاء في سفر التكوين جملة وتفصيلاً بل امتعض منه أيضاً أشد العقول مضاء في ذلك العصر، وآخرون غيرهم كانوا أبعد ما يكونون عن الورع والتقوى، فلقد كتب جورج برنارد شو يقول: "إذا كان بالإمكان التدليل على أن الكون أنتج بواسطة اصطفاء طبيعي كهذا "البقاء للأصلح" فعندئذ لايستطيع سوى الحمقى "والأنذال احتمال العيش فيه" زد على ذلك أن العالم الألماني فون بير رفض النظرية التي تجعل الإنسان

<sup>(</sup>۱) الله يتجلى في عصر العلم: ص ٤٦.

<sup>(</sup>٢) ديل سوارتزن دروبر، أخصائي فيزياء التربة، حاصل على درجة الدكتوراه من جامعة أيوا، وأستاذ مساعد في جامعة كلفورنيا وعضو جمعية علم التربة في أمريكا، وأخصائي في تركيب التربة وحركة الماء بها. انظر: كتاب «الله يتجلى في عصر العلم»: ص ١١٦٠.

<sup>(</sup>٣) الله يتجلى في عصر العلم: ص ١٢٠.

"نتاجاً للمادة" وتهبط به إلى مستوى الحيوان، بينما كتب أستاذ الجيولوجيا في جامعة كمبريدج آدم سيد غويك يقول: "إن التسليم بالداروينية سيهبط بالجنس البشري إلى درك من الانحطاط لا مثيل له في التاريخ الإنساني" وأخذ البعض يتساءل عما إذا لم يكن داروين شوفيهاور(١١) آخر، حيث أن نظريته تعلم البشر أن الصدفة وحدها والإرادة العمياء هما اللتان تحكمان العالم. . . فالفكرة المنطوية عليها الداروينية، والقائلة بأن الإنسان ليس ابن الله الفريد(١٢) من نوعه، وليس له روح أو نفس، بل إنه متحدر من أيميبة "حيوان وحيد الخلية" وارتقى من خلال سلسلة من حيوانات أخرى، كانت فكرة تبعت أبداً على الارتياح، وكذلك أيضاً حال الفكرة الموحية بأن الحياة هي صراع مجرد من كل قيمة أخلاقية، وأن الطبيعة دامية الناب والمخلب ومملؤة بالألم والموت، والتضحية بما لابعد ولايحصى من الأفراد على مذبح النوع، زد على ذلك إيحاء داروين أن الكون لايزيد عن كونه صدفة وحظاً.

ومع أن داروين أو ما في كتابه ببعض إيماءة لتهدئة سخط رجال الدين، غير أنه لم يكن بالإنسان المتدين، كما أن تدينه تناقص شيئاً فشيئاً، مع مرور الزمن، وقد شرح في كتاب «سيرته الذاتية» كيف أنه رفض، قرابة عام ١٨٤٠م الدين المسيحي ثم تخلى كلياً عن الإيمان بوجود الله، الأمر الذي يبدو جلياً في آخر صفحتين من كتاب أصل الأنواع، ولاريب أن داروين كان يدين، كنصيره الشهير، توماس هكسلي، باللاأدرية) (٣).

ثم يقول: (... إن العالم الطبيعي الأمريكي والأستاذ في جامعة هارفرد لويس أجاسيسز لم يسلم بنظرية داروين وقد كرس بقية عمره لدحض

<sup>(</sup>١) هكذا والصواب: شوبنهاور.

<sup>(</sup>٢) هذا القول حسب عقائد النصرانية المحرفة، والله تعالى منزه عن الوالد والولد - جلَّ وعلا وتقدَّس - ويدلنا هذا اللفظ على أن أرضية الخرافة الدينية النصرانية هي التي هيأت للأفكار المادية الإلحادية سوق الانتشار السريع التي جرفت في طريقها كل الدين، وأبدلت مكانه ديناً آخر يقوم على تأليه المادة أو الطبيعة أو الإنسان.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الفكر الأدبي لرونالد سترومبرج ٣/ ١٧٧ ـ ١٧٨، طبعة مؤسسة عكاظ.

لتلك النظرية الفظيعة كما وصفها، زد على ذلك أن المفكر الحر والناقد للدين المسيحي التقليدي العالم الفكتوري صموئيل بتلر الذي بدأ حياته الفكرية معجباً بداروين ونظريته، سرعان ما ارتد على داروين ونعته بالمخادع الذي عرض على الناس تفاسير مغلوطة)(١).

ولست بصدد جمع جميع أقوال المتخصصين في العلوم التجريبية الذين ردوا على خرافة «النشوء والارتقاء» فهناك كتب تخصصت في ذلك وكشفت بالتفصيل خطل هذه النظرية وضعفها، ولكن المراد إيراد بعض الشواهد من أقوال علماء الطبيعة الذين بينوا تفاهة هذه النظرية، ومقدار ما فيها من تلبيس وتدليس على البشر، وماتضمنه من إيحاءات مادية جاهلية حيوانة متخلفة.

ومع كل ذلك فإن قصة النشوء الذاتي التي اخترعها «داروين» سادت في الفكر الغربي منذ القرن التاسع عشر الميلادي وحتى الآن، وأضحت شهادة عصرية صارخة على مقدار الانغماس في الخيالات، لقد أصبحت هذه الأسطورة محوراً لفلسفات عديدة، بل أضحت هي الأساس لمجمل الفكر والسلوك الغربي المعاصر.

لقد أدت نظرية داروين إلى رسوخ الإلحاد الذي كان قد نشاء وانتشرت بذروة منذ الثورة الفرنسية المنادية بحرية الاعتقاد، ومع ذلك بقي الإلحاد محدود الانتشار إزاء العقيدة النصرانية التي كانت حتى ذلك الوقت محتفظة بقوتها ومركزها القوي بين عامة الناس وخاصتهم في الجامعات والمعاهد، ولما نشر داروين كتابه أصل الأنواع عام ١٢٧٥ه/ ١٨٥٩م هز بنيان الحياة الغربية المتصدع في أساسه، ونشبت معركة شرسة بين الدين ممثلاً في الكنيسة المزعزعة المريضة الضعيفة، والعلم التجريبي ومدارسه، وانتهت المعركة إلى انهيار العقيدة الدينية جملة وتفصيلاً وانتشار الإلحاد

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ولكن من الطبعة الجديدة المجموعة في مجلد واحد: ص ۲۱۹ ـ ٢٠٤، أمَّا في الطبعة القديمة المفرقة في أجزاء ففي ١٨٠/٤ وهناك فرق طفيف بين الطبعتين يوضح المعنى؛ ولذلك نقلت من الطبعة الجديدة.

بصورة مرضية هائلة شرسة، وتهشمت النصرانية في عقر دارها وتحطمت سيطرتها، واستحال الوضع إلى إلحاد صريح أو شك غامر، أو تحير مضطرب، وقد حف بهذه النظرية من وسائل الدعوة والترويج ماجعل لها شعبية هائلة بين الناس الذين تلقفوها لتكون ديناً جديداً بدلاً من الدين النصراني المحطم.

وقد دون مؤلف تاريخ الفكر الأرووبي الحديث بعض آثار نظرية داروين في شتى المجالات، ومن ذلك أنها كانت تكذيباً للدين المسيحي «النصراني» وخاصة في سفر التكوين (١) الذي يتضمن أن البشر تناسلت من آدم عليه السلام، الذي خلقه الله تعالى من طين.

وذلك أن مهاجمة داروين للدين كانت بعد أن تهيأت له الأرضية القابلة لذلك (إن الضربات التي سددها لايل وداروين للدين، إنّما سدداها إلى جسم رضه المؤرخون الوضعيون والنقاد الدينيون الرض الشديد)(٢).

(الداروينية قد هدمت جميع القيم باستئصالها القصد والغاية في الكون) (٣).

(ويحدثنا الكاتب الفكتوري ونوود ريد في أحد كتبه عن انتحار شاب بسبب تأثره بدهملتوس وداروين وقد جلد ذاك الشاب كتابيهما بجلد كئيب الألوان وسمى كتاب ملتوس «مبحث في السكان» بكتاب الشك، وكتاب «أصل الأنواع» كتاب اليأس)(٤).

ثم يضيف بعد ذلك قائلاً: (تطورت المناظرات حول نظرية النشوء

<sup>(</sup>۱) انظر: كتاب «العلم يدعو للإيمان»، وكتاب «الإنسان والداروينية»، وكتاب «الله يتجلى في عصر العلم»، وكتاب «مذهب النشوء والارتقاء في مواجهة الدين»، وكتاب «أصل الإنسان وسر الوجود»، وكتاب «خلق لاتطور: الإنسان ابن آدم وليس ابن قرد» لفريق من العلماء، وكتاب «مصرع الداروينية».

<sup>(</sup>٢) انظر: تاريخ الفكر الأوروبي: ص ٤١٩ طبعة دار القارئ العربي.

<sup>(</sup>٣) (٤) المصدر السابق: ص ٤١٩ من الطبعة نفسها.

والارتقاء وتشعبت إلى عدد لايحصى من الفروع، وأدلى كل بدلوه)(١١).

ويقول في موضع لاحق شارحاً المستوى المادي الذي وصلت إليه النظرية بل المستوى الحيواني: (... الداروينية كانت أحدية، وقد وصفها أعداؤها بالمادية، ولم تكن تقبل أبداً بالتسليم بثنائية من عقل وجسد ولا الفصل بين العالم الطبيعي والعالم الذهني، فالحيوان البشري هو كائن حي كأي كائن متعض (٢) آخر، ويستجيب إلى بيئته، وهو باستجابته هذه يعمل على تشكيل جزء منها، وهكذا أصبح الإنسان بعد داروين جزءاً من النظام الطبيعي البيولوجي، الأمر الذي لم يكن متعارفاً عليه من قبل) (٣).

أي أنه أصبح بهذه النظرية حيواناً بشرياً ـ على حد تعبيره ـ وكياناً مادياً بحتاً وكائناً عضوياً لا روح له ولا معنويات.

ثم يستطرد في ذكر آثار نظرية النشوء والارتقاء ويبين أنها أدت إلى القول بحتمية التطور والتقدم، وهي المقولة التي يرددها جميع الماديين وجميع المتأثرين بالفلسفات المادية، من الحداثيين والعلمانيين.

يقول المؤلف: (أمًّا إذا كان البعض قد انتهى من نظرية النشوء والارتقاء إلى استنتاجات مأساوية أو متشائمة، فإن معظم الناس قد جعلوها متكاملة مع الإيمان بالتقدم، فوفقاً لداروين هناك تقدم دائم ومحتوم أنه تقدم نوع أو جنس، حتى ولو كان على حساب أفراد)(٤).

ومن الملاحظ أن نظرية التطور المطلقة التي تبنتها بعد ذلك عدة مذاهب فلسفية واجتماعية وأدبية أخذت أصلاً من داروين، ويُمكن تفصيل أسباب ونتائج هذه القضية وما فيها من أخطاء علمية ومعرفية، وما ترتب عليها من نتائج عملية مأساوية في مجالات الفكر والأخلاق والنظم، لولا أن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤١٩ من الطبعة نفسها.

<sup>(</sup>٢) هكذا في كلتا الطبعتين.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٢١ ـ ٤٢٢ من الطبعة نفسها.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٤٢٢.

المقام هنا ليس مقام الحديث عن ذلك، وفي كتاب «التطور والثبات في حياة البشر»(١) غنية وكفاية لمن أراد معرفة الحق من الباطل في قضية المتحول والمتحرك والمتطور وقضية الثابت والأصل.

ويصف مؤلف تاريخ الفكر الأوروبي الحديث المدى الواسع الذي المتدت إليه نظرية داروين فيقول: (والحق أن الأفكار التي تنطوي عليها الداروينية أكثر من أن تدون، فالآراء الارتقائية قد نفذت إلى عقلنا نفوذاً عميقاً، وإلى كل ميدان من ميادين حياتنا الفكرية، وأصبحت قاعدة مألوفة للدراسة الظاهرة في مجرى تطورها، زد على ذلك أن الاهتمام بالارتقاء قد خرج من الدوائر الأكاديمية (دخل حتى ميادين التجارة والصناعة... نذكر أن جون ديوي في تقويمه الشهير لتأثير داروين في الفلسفة، والوارد في كتابه «أثر داروين في الفلسفية» والصادر عام ١٩٠٩م وقد عزا إلى داروين تنصيب مبدأ التحول أو الانتقال ملكاً على عرش العلوم)(٢).

من هنا نرى أنه ليس من التجاوز وصف الحياة الغربية في شتى صورها وانحائها بأنها ثمرة من ثمار النظرية المادية الحيوانية المسماة نظرية النشوء والارتقاء، والناظر في النتاج والنشاط الغربي اليوم يجد هذه الحقيقة شاخصة، ولاسيما في النتاج الفكري والأدبي والفني، وفي الحياة النفسية والمسيرة الاجتماعية، بل ويظهر ذلك جلياً في السياسات الغربية خاصة إزاء غيرهم من الشعوب.

إذا كان الغرب ينظر إلى العقل على أساس من نظرية داروين، فماذا يرجى يعد ذلك من هؤلاء البشر؟ يقول مؤلف كتاب تاريخ الفكر الأوروبي: (أمًا من الناحية الفلسفية فلقد عملت الداروينية على إضعاف الثقة بالمذهب المثالي أو العقلي، ففلاسفة شباب كه «جون ديوي» هجروا هيجل إلى فلسفة فيها المزيد من النظرة الطبيعية فلقد بدا لهم أن من المتوجب أن يكون العقل نتاجاً للارتقاء والأفكار حصاداً للاصطفاء الطبيعي... فالغريزة أو الإرادة أو

<sup>(</sup>١) لمؤلفه الشيخ محمد قطب.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤٢٣ طبعة دار القارئ العربي.

قوة الحياة قد تنبض في الكون، ولكن الذهن هو أداتها والعقل هو ملمح البقاء وسيماؤه، وقد وردت على لسان أحد أبطال مسرحية جورج برناردشو النظرية الحديثية القائلة: «أنا موجود ولذلك أفكر، وليس أنا أفكر ولذلك أنا موجود» وهنا ظهر سبب جديد لإساءة الظن في العقل، فالعقل هو ثمرة من ثمار الطبيعية وهو يعني الفهم، فأمّا إذا كنت أؤمن بالله، أو أقول أن الكون كون منتظم، فالسبب في ذلك يعود إلى تنازع البقاء الذي أوجد هذه الملامح لعقلي، أما إذا جنح بي الهوى إلى الزعم بأن إيماني هذا هو مطلق في حقيقته، فعندئذ سأتذكر أن عقلي بالذات هو من نتاج الارتقاء، لذلك فهو في جوهره أداة بقاء، شأنه في ذلك شأن ذيل القرد أو رقبة الزرافة، تلك هي بعض الأفكار التي تنطوي عليها الداروينية)(١).

هذا توصيف من رجل لايُمكن أن يوصف بأنه عدو للداروينية، وبه يتبين لنا أين وصلت الداروينية بالإنسان حين جعلت ميزته الأساسية مجرد نتاج للطبيعة كذيل القرد وعنق الزرافة سواء بسواء.

وقد استطرد المؤلف في ذكر آثار الداروينية على علم الاجتماع في الغرب تحت عنوان «الداروينية الاجتماعية» (٢) وبين المدى البعيد الذي تغلغلت فيه الداروينية في المجتمعات الغربية، إلى حد أنها أنتجت أنواعاً من السياسات العنصرية مثل النازية (٣).

وخلاصة القول: أن نظرية داروين نزعت الكرامة الإنسانية عن الإنسان، بعد نفي النفحة الإلهية عن خلقه ونشأته، وبذلك انهارت جميع الضوابط والتقاليد والأصول التي كانت أوروبا تعيش عليها حقباً طويلة من الزمن، بغض النظر عن صواب، أو خطأ تلك التقاليد والضوابط، إلا أنها كانت في النهاية معقلاً ومثابة تمنع الفوضى وتبقى للإنسان شيئاً من إنسانيته، وأقرب هذه الأمور أن التصور النصراني \_ على انحرافه وضلاله \_ كان يقول

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٢٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٤٢٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٤٢٩.

أن هناك إلها هو الذي خلق الكون والحياة وخلق الإنسان، وأن للإنسان خاصة دوره الكبير في هذه الحياة، وأن الله خلقه وكرمه وفضله على كل كائنات الأرض، وأعطاه صفات وميزات ليست لغيره من المخلوقات منها النطق والتفكير والتأمل والروح وسائر المعنويات، وكانت هذه القضية ثابتة عندهم، رغم ما في فروعها من ضلالات وخرافات جاءت من التحريف لدين المسيح عليه السلام.

وعلى الرغم الصراع الطويل والبغضاء المتزايدة بين العلم والكنيسة إلا أن جماهير الناس كانوا في صف الدين والكنيسة والأخلاق والتقاليد، فلما جاء داروين وكان جسد الكنيسة مرضوضاً قد نالت من قواه سهام الحروب الطويلة، جاء داروين ونشر نظريته فزلزل العقيدة النصرانية المبنية على خرافات عديدة، وضعضع الأفكار من أساسها، ومزق القيم والأخلاق، ووجدت الجماهير أن هذه النظرية تفكها من أسر الكنيسة ورجال الدين وتخلصهم من نيرها المرهق وسلطانها الجائر، وأياً كانت طبيعة هذا الصراع ودوافعه، فإنه يعتبر تحولاً كبيراً في حياة الغرب، الذي أصبح له الهيمنة السياسية والاقتصادية والعسكرية على غيره، مما أدى إلى انتشار نظرية داروين ومقتضياتها وإيحائتها في العالم كله، وتركت في حياة الناس نتائج داروين ومقتضياتها وإيحائتها في العالم كله، وتركت في حياة الناس نتائج خطيرة بالغة الخطورة، وكان أظهر نتائجها:

- ١ ـ زعزعة الإيمان بالله تعالى وجوداً وألوهية.
  - ٢ ـ نفى خلق الله تعالى للكون والإنسان.
- ٣ ـ نفي قضية الغاية والقصد من وجود الخلق عامة والإنسان خاصة.
- ٤ نفي إنسانية الإنسان ورفعته وسموه وروحانيته والقول بأنه حيوان
   كسائر الحيوانات.
- - نفي ثبات أي عقيدة أو فكرة أو نظام أو خلق، والقول بالتطور المطلق والصيرورة الدائمة.
- ٦ ـ زعزعة كل شيء كان راكزاً من قبل وتحطيم كل ما كان راسخاً مكيناً.

وبهذا تزلزلت فكرة الدين والأخلاق ومعايير العدل والخير والحق، وخاصة تلك الشفافية الروحانية التي ترفع الإنسان عن مستوى الحيوان البهيم، إذ أصبح عندهم مجرد حيوان لا كرامة له ولا رفعة فيه ولا روحانية، ولا مجال في كيانه ووعيه لشيء وراء الطاقات الحسية.

ولئن كان للغرب ظروفه الخاصة به في صراعه مع الكنيسة وخروجه على استبدادها وفظاظتها ووحشيتها وخرافتها، فما العذر لأبناء المسلمين في قبول هذه الخرافة؟.

الواقع يقول أن السبب هو وقوعهم في دائرة العبودية للغرب المنتصر مادياً، وفي إطار تقليد المغلوب للغالب.

مع أننا معشر المسلمين نملك عقيدة خاصة يدل على صحتها ما لا يحصى من أدلة العقل والحس والفطرة، ولدينا تاريخنا الخاص وحضارتنا التي لم تكن يوماً ما ضد العلم والتطور والتقدم، بل كانت معه من حيث التصور ومن حيث التطبيق والممارسة.

وواضح تمام الوضوح أن الحداثيين والعلمانيين قد أخذوا عن الغرب خرافة النشوء والارتقاء وطبقوها في ممارساتهم الأدبية والسياسية والفكرية، وتبنوا في محاكاة عمياء مقتضيات هذه الفرضية الباطلة، ومن ذلك نفيهم للغيبيات وسخريتهم بأخبارها الثابتة في الوحي المعصوم واستهزاؤهم بمن يؤمن بها إلى غير ذلك من أنواع الضلال والانحراف.

وفي الجملة فإن نظرية داروين وإيحاءتها ومقتضياتها وفروعها تعتبر أصلاً من أصول الحداثة والعلمانية وأساساً لأفكار وأعمال أصحابها، الذين أفنوا حياتهم في تقديس الغرب وعبادته من دون الله الملك الحق المبين (١).

ثانياً: بناء على أصل الخلقة الربانية للإنسان من حيث كونه جسداً وروحاً، فإن فيه جانباً حسياً وآخر معنوياً.

<sup>(</sup>١) إنظر ما يتعلق بالروح والجسد وموقف الغرب المعاصر منها في: الإنسان بين المادية والإسلام: ص ٢٤ ـ ٢٦.

فالجانب الحسي مرتبط بالجسد وحاجاته ومقوماته من حواس وأعصاب، وبه ينال رغباته من طعام وشراب ونكاح ولباس، ومن خلاله يشاهد ويسمع ويمشى ويبطش ويذوق.

والجانب المعنوي مرتبط بالروح التي لايدري أحد على وجه التحديد مكانها أو ماهيتها، وهذا الجانب المعنوي هو الذي تفرد به الإنسان عن الحيوان الذي لايستطيع إدراك الكليات والمعنويات والأمور التجريدية، ولايستطيع إدراك العليا كالعدل والحق والخير والجمال، بل هذه خصيصة من خصائص الإنسان.

وحيث أن قسطاً كبيراً من هذا الجانب ينضوي تحت إطار الغيبيات، فقد جنحت الجاهلية الحديثة إلى إهمال هذا الجانب في الإنسان وإعلاء الجانب الحسى المشترك بين الإنسان والحيوان، جرياً على نظرية داروين.

إن الجانب المعنوي في الإنسان هو الذي يغطي ميادين الاعتقاد والفكر والفن والقيم، ويشتمل على أرفع جوانب الإنسان وأخصها به من بين سائر المخلوقات.

وإذا نظرنا إلى هذه الميادين وماذا عملت فيها الجاهلية المعاصرة وجدنا أن: العقيدة وما يتفرع عنها من أعمال عبادية وفضائل سلوكية وأخلاق عملية قد هوجمت من قبل الماديين، وأضحت مجالاً للتندر والسخرية، بل أصبح لزاماً على كل من أراد البحث العلمي الدقيق أن يتخلص من كل إيمان بالله تعالى، على حد تعليمات داروين الذي قرر فيها: إن أي تفسير لشأن من شؤون الحياة يعتمد على وجود خالق له إرادة في الخلق يكون ذلك بمثابة إدخال عنصر خارق للطبيعة في وضع ميكانيكي بحت (١).

أمًّا الفن الذي شاع في العالم الحديث وسخرت له الإمكانيات الضخمة فقد انحدر إلى الحسية المادية بدعوى «الواقعية» واقعية المادة

<sup>(</sup>١) نقل هذا القول عنه الأستاذ محمد قطب في الإنسان بين المادية والإسلام هامش: ص ٢١.

وواقعية الحيوان، وأفقد الإنسان تحليقه وشفافيته وروحانيته ونشدانه للجمال المعنوى والآفاق الرفيعة الرقراقة.

أمًّا القيم فقد داسوها تحت أقدام الراقصات ودفنوها في البارات وبيوت الدعارة، وقضوا عليها بالفلسفات النفعية، والأفكار المادية القائلة بنسبية الأخلاق وعدم ثباتها.

وهكذا نرى أن الجانب المعنوي والطاقة المعنوية التي تميز الإنسان في عن الحيوان طمست في هذه الجاهلية المعاصرة، التي حصرت الإنسان في محيط ماتدركه الحواس، والتي قررت بشتى مذاهبها ومدارسها المادية: إن حقيقة العالم تنحصر في ماديته، وهكذا وقف الغرب ومقلدوه عند الحواس ومدركاتها وأنكر الروح والغيب، وأنكر قبل ذلك وجود الله تعالى وكل مايترتب على الإيمان به سبحانه، لقد وصلوا إلى درك سحيق من الارتكاس والهوان والحيوانية في كل شيء، في الأخلاق وفي السياسة وفي كل مناشط ومناحي الحياة (۱).

نعم يسلم الماديون بامتياز الإنسان بالعقل على الحيوان، ولكنهم لايسلمون مطلقاً بامتيازه بالروح، ومع تسليمهم بتميز الإنسان العقلي إلا أنهم يرون أن العقل في حد ذاته (ثمرة من ثمار الطبيعة، ونتاج لعملية الارتقاء شأنه في ذلك شأن ذيل القرد أو رقبة الزرافة)(٢).

وقد تلقى المقلدون من أبناء المسلمين هذا الاتجاه المادي الذي ينفي أو يتناسى الجانب المعنوي في الإنسان وسلكوا مسالك أساتذتهم في تطبيق ذلك في مجال الأدب والفكر والفن، وفي مجال الحياة العامة في الأخلاق والعلاقات الاجتماعية والتطبيقات السياسية، وفي مجال الدراسات النفسية والاجتماعية، وأصبحوا بذلك رسل هذه الجاهلية

<sup>(</sup>۱) انظر ما يتعلق بالحسية والمعنوية: منهج التربية الإسلامية لمحمد قطب ١٥١/١ - ١٥٨، ودراسات في النفس الإنسانية له: ص ٩٧ ـ ١١١٠.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الفكر الأوروبي: ص ٤٢٢ طبعة دار القارئ العربي.

الرعناء، وسدنة هذه الأوثان الخرقاء، ولكن تحت مظلات من حرية الفكر والمثاقفة وتوسيع المدارك، والحوار الحضاري والعقلانية وغير ذلك من الشعارات البراقة الواهنة وهن بيت العنكبوت ﴿مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللّهِ أَوْلِيكَا مَ كَمَثَلِ الْمَنكُبُونِ اتَّخَذَتْ بَيْتًا وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبُيُونِ لَبَيْتُ الْمَنكُبُونِ اللّهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ مِن الْمَنكُبُونِ لَلْمَانِينَ وَمَا الْمَنكُبُونِ اللّهَ يَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ مِن مُونِهِ مِن مُونِهِ مِن وَمَا لِلنّاسِ وَمَا لِلنّاسِ وَمَا يَعْقَلُهُ اللّهَ الْمَنالُ نَصْرِبُهَ لِلنّاسِ وَمَا يَعْقَلُهُ اللّهُ الْمَنالُ نَصْرِبُهَ لِلنّاسِ وَمَا يَعْقَلُهُ اللّهُ الْمَنالُ نَصْرِبُهَ لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقَلُهُ اللّهُ الْمَنالُ اللّهُ الْمَانِدُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ثالثاً: الواقع والخيال، حقيقتان فطريتان في داخل نفس الإنسان متصلتان بقضية الروح والجسد وقضية الحسى والمعنوي.

فطاقة الواقع في الإنسان مرتبطة بالجانب الحسي المرتبط أصلاً بالجسد، وتتصل بواقع الحياة المحسوس فتعمل فيه وتحقق إنتاجاً واقعياً ملموساً.

وطاقة الخيال ذات اتصال وثيق بالجانب المعنوي والغيبي في الإنسان، ومجال الخيال يعمل في تصور ما وراء الحواس، ويقوم على التفكير التصوري التجريدي، وبين الواقع والخيال تواصل وتشابك داخل النفس الإنسانية بصورة لايدركها أحد إلا الله تعالى.

وترتبط طاقة الخيال بالجانب العاطفي الشاعري الوجداني وتتصل بالقيم والعواطف والأحاسيس ولكنها لاتنفصل تمام الانفصال عن الواقع (٢).

وإذا نظرنا إلى المذاهب الأرضية المعاصرة وموقفها من قضية الخيال والواقع، وجدنا أنها جنحت إما إلى خيالية مفرطة هائمة في الأوهام والأحلام، وإمّا إلى واقعية جافة حيوانية مادية حسية.

وأظهر الأمثلة على هذين الانحرافين: «المذهب الرومانسي، والمذهب الواقعي»، فالرومانسية أو الرومانتيكية تقوم على التمرد على الواقع وضوابط

<sup>(</sup>١) الآيات ٤١ ـ ٤٣ من سورة العنكبوت.

<sup>(</sup>٢) انظر: دراسات في النفس الإنسانية: ص ١١١ ـ ١١٩، ومنهج التربية الإسلامية ١/ ١٤٨ ـ ١٥٠.

العقل، ورفض ربط الأدب بالمبادئ الخلقية وربطه بالعاطفة والوجدان وإعلاء المشاعر الذاتية والذوق الفردي، وتعظيم شأن الخيال وإطلاق حريته في ارتياد الآفاق التي يريدها، والهروب من الواقع ومشكلاته، والافتتان بالعوالم الغريبة والأحلام والتعلق بالحزن والتلذذ بالألم ونشر الإحساس بالكآبة، وغير ذلك من أصناف الجنوح الفكري والعاطفي (۱) القائم على إهمال واقع الحياة والناس والهيام في الأحلام والأوهام.

أمًّا الواقعية فإنها مرتبطة منذ نشأتها بالفلسفات الوضعية والتجريبية والمادية الجدلية، التي تشترك جميعها في رفض الغيبيات والاقتصار على ظواهر العالم المحسوسة، وجعل الطبيعة إلها وجعل الوجود الحقيقي هو الوجود المادي وليس وراءه أي وجود آخر.

والواقعية تتنكب الأحلام عمداً، وتلتصق بالواقع المادي الصغير المحدود الذي تدركه الحواس، ويرفض معتنقوها أية تصورات ترتبط بالعقائد السماوية؛ لأنهم يرفضون العقائد السماوية ذاتها، ويعتبرونها تخلفاً ورجعية، ويجعلون الإلحاد والمادية تقدماً وتنوراً.

وينشرون هذه المضامين الجاهلية في قصصهم وقصائدهم ومسرحياتهم وسائر كتاباتهم.

وأظهر المدارس الواقعية تطبيقاً لهذه المعاني «الواقعية الاشتراكية» (٢).

وإن كانت المدارس الواقعية الأخرى لم تخل من هذه الضلالات المادية باعتبار نشأتها في ظل الفلسفات المادية الوضعية والتجريبية والجدلية، وباعتبار نشأة روادها في الجو المادي المحموم الذي أشاعته نظرية داروين.

ومن أشهر هذه المدارس «الواقعية الانتقادية»(٣) التي تقوم على

<sup>(</sup>١) انظر: مذاهب الأدب الغربي: ص ٤٢ ـ ٥١.

<sup>(</sup>٢) ومن أشهر أدباء الواقعية الاشتراكية مكسيم جوركي، وشولوخوف، وماياكوفسكي وحمِزانوف، وناظم حكمت، ولوركا ونيرودا، وجورج لوكاش.

 <sup>(</sup>٣) من أشهر أدباء الواقعية الانتقادية بلزاك وخاصة في روايته الملهاة الإنسانية، وشارلز ديكنز، وتولستوي، ودستويوفسكي وأبسن وأرنست همنغواي.

الاهتمام بقضايا المجتمع ومشكلاته وتركز على جوانب الفساد والشر والجريمة ولكن من منظور مادي و «الواقعية الطبيعية» التي توافق الانتقادية في جميع مبادئها وتزيد عليها في تأثرها الشديد بالفرضيات المسماة بالنظريات العلمية، ودعوتها إلى تطبيقها في المجالات الإنسانية وإظهارها في العمل الأدبي، وتنظر هذه الواقعية إلى الإنسان باعتباره حيواناً تسيره غرائزه وحاجاته العضوية، وترى أن سلوكه وفكره ومشاعره هي نتيجة حتمية لبنيته العضوية وحالته الجسمية (٢).

وصفوة القول: إن (العالم اليوم يعاني موجة من «الواقعية» البغيضة وقد جاءت بعد موجة مغالية في «الرومانتيكية» المغرقة في الخيال! كلاهما انحراف! كانت الرومانتيكية تهمل واقع الأرض وتهتم في الأحلام، والواقعية اليوم تتنكب الأحلام عمداً وتجنح إلى الواقع الصغير المحدود الذي تدركه الحواس، ويمارسه الناس وهم واقعون تحت ضغط الضرورة، لا منفلتين منها ولا مترفعين عليها. واقع المادة وواقع الحيوان!

إن الواقع الصغير الذي رسمت حدوده الداروينية القديمة لينتهي بالحياة عند المطالب القريبة التي تحتمها الضرورة، ولا يرتفع عن ذلك ولا يحلم بما هو أجمل أو أكمل أو أفضل، ومن ثم يظل مستواه يهبط، ويظل محيطه يضيق، حتى يصل في النهاية إلى جعل الإنسان آلة حيوانية، يتصرف كما تتصرف الآلة، وينطلق كما ينطلق الحيوان؛ لأنه يعيش بجناح واحد... جناح الواقع، ويقص جناحه الآخر... جناح الخيال)(٣).

لقد غرق الماديون المعاصرون في الواقعية، بل في أخبث أوحال

<sup>(</sup>۱) من أشهر أدباء الواقعية الطبيعية أميل زولا رائد هذا الاتجاه وهو صاحب الرواية الشهيرة الحيوان البشري، التي طبق فيها نظرية داروين، وفلوبير صاحب رواية مدام بوفاري.

<sup>(</sup>٢) انظر مايتعلق بالواقعية ومدارسها وشخصياتها والرؤية الإسلامية نحوها في مذاهب الأدب الغربي لعبدالباسط بدر: ص ٥٢ ـ ٦٣.

<sup>(</sup>٣) منهج التربية الإسلامية ١٤٨/١ ـ ١٤٩.

الواقعية من شذوذ وجنس وصراع حيواني ونهم وجشع دنيوي هابط، وهربوا من الخيال المحلق والروح الرقراقة، والأطياف الشفافة التي تميز الإنسان عن الحيوان لقد أصبحوا واقعيين، نعم، ولكن على مستوى الحيوان، وكان بإمكانهم أن يكون واقعيين على مستوى الإنسان، ولكن فرارهم من كل ماله علاقة بالغيب والروح والطاقات المعنوية المنبثقة من النفس جعلهم يرتكسون في هذا الخوض الآسن.

(الواقع حقيقة ما في ذلك شك، ولكن الارتفاع فوق الواقع حقيقة كذلك . . . إنه حقيقة «الإنسانية»)(١).

(وقد كانت أوروبا غبية بلهاء وهي تنحي من حسابها تلك المشاعر الصافية والومضات النفسية الوضيئة بحجة «الواقعية»! أو قل \_ إن شئت \_ أنها كانت تتحدث عن واقعها هي لا عن واقع البشرية!.

إن الواقعية لاتكون واقعة حقة وهي تغفل من الحساب جزءاً من الواقع وتنظر إليه كأنه غير موجود... أوروبا التي تسيطر اليوم على العالم تأبى إلا أن تغفل الواقع الأكبر لتعيش في حدود الواقع الصغير.

في ظل هذه الواقعية المشوهة التي تنكر قدرة الإنسان على الارتفاع فوق الواقع نبتت نظريات داروين وماركس وفرويد والبراجماتزم)(٢).

(والفنون الحديثة تنحو هذا المنحى الأحمق، لكي تكون فنوناً واقعية! الفنانون والنقاد المحدثون يسخرون من الفنون القديمة التي كانت تبرز الجانب الأبيض من الإنسان كأنما كله فضيلة! ويدعون في مقابل ذلك إلى تسجيل الإنسان بحسب واقعه، يعني تسجيل الجانب الأسود من طبيعته وكأنما كله رذيلة! . . . وفي ظل هذه العقيدة راح الفنانون الغربيون يمزقون الإنسان مزقاً ويمرغونها في الوحل، نزوات الجسد، نوازع الفطرة، صراع الحيوان، خسة الطبع، التواء المشاعر، هذه هي الدراسة الحديثة للإنسان

<sup>(</sup>١) في النفس والمجتمع: ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١١٠.

كما ينعكس من كثير من ألوان الفن الحديث...)(١).

(... الواقعية الأوروبية تقول لك: دع عنك أحلام الخيال والمثل العليا، ولنكن واقعيين، أين التضحية التي ترسمها قصص البطولة وترويها الأساطير؟ أين الشجاعة المثالية والوفاء النبيل؟ أين مغالبة الأهواء، والارتفاع على الضرورة؟ أليست هذه كلها أساطير «استغفلتنا» بها الأجيال السابقة في قصص أبطالها وأنبيائها؟ فلنكن نحن واقعيين، فلنأخذ الإنسان بحقيقته الواقعة، خليط من النوازع الفطرية والنزوات الجائحة، والحياة كلها صراع هذه النزوات وارتطامها بعضها ببعض، يغلب الأقوى ويسقط الأضعف، لا عبرة بصاحب الحق، فالحق هو القوة.

تعال إلى هؤلاء الأنبياء والقديسين والأبطال والمصلحين، هلم نمرق نفوسهم على المشرحة، وننظر خلالها في «الميكروسكوب» هاهو ذا العفن الذي كانت تخفيه الأساطير، انظر إلى هذه النفس البيضاء السامقة التي پشع منها النور، تفحصها جيداً، ألا ترى نقطة «الضعف البشري» الكامنة فيها؟، ألا ترى هذا التصرف المنحرف من تصرفاتها؟ ثبت نظرك هناك، وسلط هناك كل ما تملك من أنوار!.

وهكذا يعيدون دراسة الشخصيات التاريخية بهذا الهدف وتحت هذا الضوء! يبرزون ما فيها من نقط الضعف ويجسمون ما فيها من البقع تحت «الميكرسكوب» ويغفلون ـ عامدين أو غير عامدين ـ كل ما فيها من بياض وخير، في سبيل نقطة أو نقط ليست لامعة البياض.

إنها الواقعية . . . الحمقاء! .

أي كسب للبشرية في تجريح عظمائها وتلويثهم وتشويه صورهم بحجة الواقعية؟ إنها - فيما أرى - لوثة هذا الجيل، عجز عن الرفعة فراح يحطم المثل الرفيعة من بني الإنسان، وينزلهم إلى الوحل الذي غرق فيه هذا الجيل.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١١٢.

إن وجود النظافة حجة على القذرين، ووجود المرتفعين حجة على الهابطين، فليهبط الجميع وليتسخ الجميع، حتى يتساوى هؤلاء وهؤلاء، وتبطل التهمة ويبرأ المتهمون! . . . فهذه الواقعية الحمقاء إذن لا نتيجة لها إلا الهبوط الدائم إلى عالم الضرورة، وتضييق دائرة «الواقع» حتى يصبح واقع الحيوان)(1).

وهكذا رأينا من خلال الأوجة الثلاثة: جسد الإنسان وروحه أولاً، وما ترتب على ذلك ثانياً وثالثاً من اشتماله على جانب حسي وآخر معنوي وعلى طاقة واقعية وأخرى خيالية، رأينا أن الإيمان بالغيب طاقة موجودة داخل الكيان البشري، طاقة فطرية في كل إنسان، وإن حاولت المادية الغربية أن تجحد ذلك أو تتناساه.

الواقع ليس كذلك، فكل إنسان عنده غيب لابد أن يؤمن به، وقد يهتدي في إيمانه بالغيب وقد يضل، وقد يزيد إيمانه بالغيب الحقيقي أو الوهمي وقد ينقص، فليست طاقة الإيمان بالغيب مترتبة على وجود دلائل الإيمان الحسية أو غير الحسية؛ لأنها طاقة أصيلة في كيان الإنسان، تجعله يؤمن بأشياء لاتدركها حواسه، ولايدركها عقله كذلك إلا في حدود.

ولنأخذ على ذلك مثالاً بداروين الذي بنى نظريته على الانتخاب الطبيعي وهو انتخاب تقوم به الطبيعة حسب خرافته من ثم قرر بأن الطبيعة تقفز قفزات مفاجئة وأن الاصفطاء الطبيعي فعل يقع ويقوم بدور من الأدوار (٢٠).

فما الطبيعة التي تغفل هذه الأفعال الدقيقة، وتقوم بهذه الأدوار المحكمة؟ لقد هرب داروين وأتباعه من الإيمان بالله إلى الإيمان بالطبيعة، نسوا في غمرة فرضيتهم أن الطبيعة ذاتها غيب، وإلا فما هي على وجه التحديد؟ وكيف تعمل؟ وكيف تنتخب وتصطفى؟ وما كنه الطاقة التي تشتمل

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١١٣ ـ ١١٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: تاريخ الفكر الأوروبي: ص ٤١٥.

عليها هذه الطبيعة؟ وما كنه القوانين الطبيعية؟ وكيف نشأت؟ وكيف استطاعت أن تسيطر على الكون والحياة والإنسان وتصل إلى هذه النتائج المبهرة؟.

كل ذلك غيب آمن به داروين وأتباعه، غيب يرون أن له قوة التأثير والفاعلية والاصطفاء والتغيير، بل زعموا أن له قوة الاستمرار والقدرة الدائمة على التطوير والتغيير والصيرورة الدائمة المستمرة!!.

كل ذلك غيب، ولكنه غيب منحرف، غيب لا يدركون حقيقته ولكن يدركون ـ أو يتوهمون ـ إدراك آثاره.

هربوا ـ بزعمهم ـ من الغيبيات فوقعوا في غيبيات أخرى؛ لأنه لايُمكن للإنسان الانفكاك مطلقاً عن الإيمان بغيب مًا (١).

وهذه الماركسية الإلحادية التي لاتعترف برب ولا دين ولا روح، يقرر أصحابها ما قرره غيرهم من تأثير الطبيعة وفاعليتها بل ويزيدون على ذلك قضية صراع الطبقات، والتفسير المادي للتاريخ، وهو تفسير يجعل للقوى المادية والاقتصادية السلطان الأكبر على نشاط الإنسان ومسيرة الإنسانية.

لقد اخترعوا آلهة جديدة يدينون لها ويخضعون لسلطانها ويعتقدون في قدرتها الحاسمة وإرادتها الخارقة، وفعلها الذي لايرد، من خلال مايسمونه بالحتميات المادية أو الاقتصادية أو الاجتماعية.

(وهكذا تظن أوروبا أنها تهرب من «الغيبيات» فتلاحقها الغيبيات في مهربها، ولكن في صورة ضالة تناسب ماهي عليه من ضلال وانحراف)(٢)؛ لأن قضية الإيمان بالغيب قضية فطرية راسخة في نفس الإنسان.

وبهذه الطاقة الفطرية يؤمن المسلم بوجود الله وربوبيته ويعبده ويتبع أمره ويصدق خبره، ويوقن بأن ما جاء عنه من أخبار غائبة عن الحواس هي

<sup>(</sup>١) انظر هذا المعنى في: دراسات في النفس الإنسانية: ص ١٠٩ ـ ١١٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١١٠.

أخبار صدق سواء ما مضى منها أو ما هو قائم الآن أو ما سوف يأتي، ويحصل ذلك ـ فقط ـ حين تتفتح بصيرة الإنسان للإيمان بالله تعالى.

(ويصرف النظر عن الاتجاه المادي الحالي في الغرب، الذي يريد أن يقصر الإنسان على ما تدركه حواسه فحسب - أي على الجانب المادي الحيواني منه - فإن البشرية في أعصرها كلها قد آمنت بوجود كائنات خفية لاتدركها الحواس، وتصوَّرَتُها في صور شتى بما تملي لها طاقة الخيال.

ويكفي أن نثبت أن هذا الاتجاه المادي ذاته لم يستطع أن يقتلع من كيان الإنسان إيمانه بما لاتدركه الحواس، فقد لجأ إلى لون من ألوان الغيب يسد به الفراغ الناشيء من الإيمان بالله(۱)، حين آمن بالطبيعة أو غيرها من القوى الغيبية التي تحكم الكون)(۲).

أمّا البلة المقلدون للغرب فإنهم لا في العير ولا في النفير، إنّما سمعوا قولاً قاله أسيادهم فرددوه وأشربت قلوهم أهواء وشبهات سرت إليهم في غفلة منهم عن دينهم، وغيبوبة من عقولهم، فأذعنوا وانقادوا واتبعوا أمر إله الغرب المادي، وما أمره برشيد!!.

وسوف نرى في بقية هذا الفصل خطوات التقليد والمحاكاة التي مارسها أتباع الأدب الحداثي في كتاباتهم المستنسخة من الغرب، في هذه القضية الكبيرة: قضية الغيبيات.

# وتتجلى انحرافاتهم في هذه القضية في عدة أوجه:

الأول: جحد الغيبيات الحقيقية الثابتة التي جاء بها الإسلام.

الثاني: جعل الإيمان بالغيبيات الحقيقية تخلفاً ورجعية.

الثالث: السخرية بالغيبيات الحقيقة وبالمؤمنين بها.

<sup>(</sup>١) لعل كلمة «ترك» أسقطت من السياق، وبإضافتها يستقيم المعنى على هذه النحو «الفراغ الناشيء من ترك الإيمان بالله».

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١١٠.

### الرابع: الإيمان بغيبيات تناسب أهواءهم وضلالاتهم.

#### \* \* \*

# الوجه الأول: جحد الغيبيات الحقيقية الثابتة التي جاء بها الإسلام:

كل ما أخبر به الوحي فهو حق ثابت لا مرية فيه، هذه قاعدة ثابتة عند كل من رضي بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد ﷺ نبياً.

ولكنها عند الملاحدة والمرتابين ليست بشيء، وذلك من مقتضيات كفرهم وضلالهم، ومن لوازم انحرافهم وجاهليتهم، ومن توابع ماديتهم وحيوانيتهم.

وقد مرّ معنا في ثنايا هذا البحث نَماذج عديدة من جحدهم للغيبيات، فقد جحدوا وجود الله تعالى، وأنكروا كونه خالقاً مدبراً إلها معبوداً.

وجحدوا وجود الملائكة الكرام عليهم السلام، وجحدوا وجود الرسل وصدقهم، والوحي الموحى به إليهم، وجحدوا اليوم الآخر وكل ما فيه، والقدر وكل مراتبه وأركانه، وجحدهم لهذه القضايا ـ بل لجزئية واحدة من إحدى هذه القضايا ـ يجعلهم في ضفة غير ضفة الإسلام، فكيف وقد جمعوا الشر من أقطاره، واحتقبوا الباطل بأنواعه، وتلبسوا بألوان الضلالات، بل بأعظم أنواعها؟.

إن المتأمل في حال هؤلاء القوم يجد أنهم في فرارهم من الإسلام وانحدارهم إلى عدم الإيمان بالله تعالى يظنون أنهم قد تحرروا، وهم في الحقيقة قد هبطوا بأنفسهم من الإيمان الحق في شموخه ورحابته وسماحته، إلى الإيمان بمذاهب ضيقة متزمتة!!.

ولن أعرض هنا جحودهم لأركان الإيمان التي سبق الحديث عنها، بل لبعض الغيبيات الأخرى التي لاتندرج تحت أحدٍ من هذه الأركان.

وقد بينت في مواضع عديدة بعض الدوافع التي حدت بهؤلاء إلى الوقوف من قضايا الإسلام وعقائده هذا الموقف، وبينت الأساس الفكري والمذهبي الذي بنوا عليه عقائدهم المناقضة للإسلام، وناقشت في مواضع

عديدة بعض مواقفهم وشكوكهم وشبهاتهم، فأغنى كل ذلك عن إعادته هنا، وفي عرض عقائدهم من الغيبيات تحقيق لجزء كبير من مقصد هذا البحث، ألا وهو بيان البون الشاسع بين عقائد أهل الحداثة والعلمنة، وعقائد أهل الإسلام.

لقد أسس طواغيت الحداثة لأتباعهم أسساً ضالة اقتفى أثرها المحاكون أو تأثروا بها، فهم بين تقليد محض لأساتذتهم الذين ينفون الدين جملة وتفصيلاً، وتقليد جزئي يتمثل في أنهم وإن لم يصلوا إلى النفي الكامل والإلحاد المحض فإنهم قد رتعوا في مراتع الشك والريب، وتزعزع إيمانهم بالله تعالى وبعقائد الإسلام، فإذا هم في حالة من التذبذب والاضطراب لاتسمح لهم أن يكونوا من صرحاء الإيمان ولا صرحاء الكفر وإن كانوا في نهاية الأمر عقيدة وعملاً عقفون في الصف المقابل لصف الإيمان ﴿ وَلَوْ نَهُمْ فَا لَمُ مُنْ اللهُ مُعْرَفْنَهُم بِسِيمَهُمُ وَلَتَعْرِفَنَهُم فِي الصف المقابل لصف الإيمان ﴿ وَلَوْ نَهُمْ فِي الْحَنِ الْقَوْلُ ﴾ (١).

إن طاغوتاً حداثياً مثل أدونيس حينما يأخذ من تاريخ الإسلام المليء بالوضاءة والشموخ، وضاءة الإيمان وشموخ الاعتزاز بالإسلام، يأخذ الشذاذ والزنادقة فيجعل منهم سلفاً للحداثة الفكرية والأدبية المعاصرة، يهدف من وراء ذلك ـ في جملة مايهدف ـ إلى إيجاد أسلاف يتحدث من خلالهم، ويقول لأتباعه المغفلين لستم وحدكم في ميدان الإلحاد والخروج على الدين، بل قد كان قبلكم أناس من أمثال محمد بن زكريا الرازي الملحد وابن الراوندي والشلمغاني (٣) والقرامطة والنصيرية وغيرهم من حثالات المنحرفين والضالين، الذين لايخلو منهم زمان ولا مكان، ولكنهم في تاريخ الإسلام مثل الزبالة المحتقرة الملقاة في زاوية رواق ذهبي!!.

لقد حاول أدونيس أن يبث في قطعية ادعائية معاني الضلال والانحراف

<sup>(</sup>١) الآية ٣٠ من سورة مجمد.

<sup>(</sup>٢) سبقت ترجمته: ص ٩٣٣. وانظر: ردود شيخ الإسلام ابن تيمية عليه في مجموع الفتاوى ٣٠٤/٦، ٣٠٨، ٣٠٩.

<sup>(</sup>٣) سبقت تراجمهم: ابن الراوندي: ص ١٣٦، والشلمغاني: ص ٣٧٤.

والمضادة للدين، فهو يعتبر الوعي الغيبي سبباً للتخلف والرجعية!! ويجعل من مهام الطليعة «الطليعة الحداثية والعلمانية واللادينية» أن تحارب الوعي الغيبي، وماينبني عليها من ثقافة وممارسة، وليس وراء هذا القول من مقصد سوى «الإسلام» الذي انشغل أدونيس بمحاربته ومعاداته أشد الانشغال، يقول في توجيهاته لأتباعه: (لابد للطليعة من أن تنقد أشكال الوعي الغيبي الذي يعرقل نمو الوعي من جهة، ويشارك من جهة ثانية في ترسيخ الثقافة الماضوية واستمرارها)(۱).

وقد سبق له في كتابه هذا وقبل هذه الأوامر الحداثية أن بين أن من ظواهر التخلف في المجتمع العربي الحديث عن الماضي والغائب والإيمان بالغيب (... إن الكلام في المجتمع يتناول أشياء إمّا إنها غائبة «أشياء الماضي» وإمّا أنها لاتتحقق أو غير موجودة في الواقع «الانفصال بين القول والفعل»)(٢).

ومهد قبل هذا كله بذكر معروف الرصافي (٣) الذي يعده أدونيس مثالاً للتجديد؛ لأن الرصافي يرى (أن الأديان ليست موحاة، وإنّما هي وضع قام به أشخاص أذكياء، وإذ ينكر الوحي، ينكر بالضرورة النبوة، وينكر وجود الأنبياء والنتيجة الطبيعة لإنكار الدين، وحياً ونبوة، هي إنكار التعاليم أو المعتقدات التي جاء بها)(٤).

ثم إن الرصافي عند أدونيس من رموز الحداثة العربية؛ لأنه (... ينكر خلود الروح، ويقول: إنها ليست من جوهر سماوي كما يعلم الدين... لذلك لايؤمن بفكرة الحشر أو البعث، الجنة أو النار، ثم إن السماء التي تشير إليها التعاليم الدينية على أساس أنها «مكان» الخلود والنعيم، ليست أكثر من فضاء طبيعي تسبح فيه الأرض.

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٢٢٧ ـ ٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٠٣/٣.

<sup>(</sup>٣) سبقت ترجمته: ص ١٢٢٦.

 <sup>(</sup>٤) الثابت والمتحول ٣/ ٦٥.

وهو إذن يرفض فكرة الثواب والعقاب، ويرفض تبعاً لذلك أن يصلي أو يصوم، شأن الآخرين طمعاً في الجنة وحورها العين...)(١).

هذه مؤهلات التميز التي جعلت أدونيس يخصص مباحث من كتابه تلمود الحداثة «الثابت والمتحول» للحديث عن الرصافي وكل يميل إلى شكله كأنس الخنافس بالعقرب!.

ثم يخلص في تعليماته الجاهلية لأتباعه الجاهلين ـ ولا أستثني أحداً من الحداثيين ـ فيشرح لهم قضية محاربة «السائد» ومقاومة «الصورة السائدة» وهي عبارات لاتكاد تنفك عن أي حداثي.

يقول أدونيس: (أعني بالصورة السائدة، المفهومات والأحكام التي تتبناها المؤسسة، سواء كانت سياسية أو اجتماعية أو ثقافية، وتحافظ عليها وتدافع عنها، ويدخل في تكون هذه الصورة عاملان أساسيان: غيبي وهو الدين وتاريخي...)(٢).

ويصف في ديوانه حالة متخلف \_ حسب نظرية المادية \_ ويعلق تلك الحالة بإيمانه بالغيب فيقول:

(ماش على أجفانه سادراً يجر مديد آهاته تلطمه الحيرة أنى مشى كأنها سكنى لخطواته على بالغيب فأجفانه رملية الأفق كأنما من بأسه شمسه

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣/ ٦٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣/ ٢٧٥.

تغيب في الشرق)(١).

وفي مقطوعته الصارخة الإلحاد التي سماها «رحيل في مدائن الغزالي» تحت عنوان أكبر هو «السماء الثامنة» لم يبق في كنانة حقده سهماً إلا صوبه للإسلام، ومن ذلك أن يصف المسلمين بالموتى لأنهم يدخلون في نفق أخضر، يريد به الإسلام، وفي كتاب، يريد به القرآن، ويصور أن الشمس أي المعرفة ـ مستضعفة عندهم؛ لأنهم متعلقون بالغيب، ثم يتبجح بأنه لايبالي بطرح هذه الأقوال ولا غيرها، ولايأبه بالوعيد الشرعي والتخويف بالعذاب والنار؛ لأنها ـ عنده ـ مجرد خيمة كسر فيها كل مايتعلق بها من أحكام ووعد ووعيد، وكسر كل المخاوف، وأنه يعرف خلجات التوعد في الجسم العتيق المريض ـ يريد الإسلام ـ أنها ليست بشيء، ثم يخاطب المسلمين بأن يجتنبوا هذا الطريق لأنها لاتوصل إلى شيء، ويصفها بأنها طريق نصبتها الأنصاب والأشباح، هذه معاني بعض هذه المقطوعة الآسنة والتي يقول فيها:

(أهدم كل لحظة

مدائن الغزالي

أدحرج الأفلاك فيها، أطفيء السماء...

ويدخل الموتى ويخرجون

من نفق أخضر ـ في مدائن الغزالي

يأتون في كلام

يئن، في دروب كالملح، في كتاب

يمؤت، دفتاه

رقص وصافنات

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/٥٧.

ويدخل الموتى ويخرجون والشمس في ثيابهم جارية صفراء

مدهونة الثديين بالمقلوب

بالحجر الأحمر بالكبريتِ والغيوب

تسقط كله ليلة في نشوة الإسراء

تلتهم السيوف والسنينا

تطرح كل لحظة جنينا

ويدخل الموتى ويخرجون

توعدي يا فرس النبي في مدائن الغزالي

توعدي خطاي والطريق

عذابك الكبير مثل خيمة

كسرت فيها خاتم الزواج والكوثر الرحيق

توعدي أعرف كل خلجة

في جسمك العتيق

أعرف ما يقوله عذابك الكبير ـ في مدائن الغزالي مسافرون... أين تذهبون؟

لن تصلوا، فهذه الطريق لاتمر في دمشق والصَّباح ترسمه الأنصاب والأشباح)(١).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ١٢٣ - ١٢٤.

فلننظر بعد هذه الأقوال إلى بعض الشروخ الهائلة الموجودة في بنيانها:

أولاً: يقصد أدونيس بكلامه هذا كله الدين، ودين الإسلام على الخصوص، باعتباره من الغيبيات التي تجب محاربتها؛ لأنها عنده من أسباب للتخلف، وباعتبارها هي السائدة والمسيطرة على الثقافة والسلوك الاجتماعي.

وحربه لدين الإسلام مبني على تزمت إلحادي، وضغائن طائفية نصيرية نشأ عليها، وعمالة لجهات أجنبية ما زالت ترعاه وتحوطه بالدعم والدعاية، ومن كان هذا شأنه فلا ريب أن يكون حديثه عن الإسلام حديث الباغض الحاقد!!.

ثانياً: يقتنص أدونيس أقوال أضرابه وأشباهه ليقوي بها جانبه ويلبس بأقوالهم على أتباعه، وأقوالهم لاتبعد عن المنطلق الحاقد الجاهل الذي انطلق منه أدونيس.

ثالثاً: يهاجم أدونيس الغيبيات الإسلامية ويؤمن بغيبيات وثنية جاهلية، ويقدس أصناماً ويظل لها عاكفاً، وقد مر معنا في الفصل الرابع من الباب الأول شواهد كثيرة على إيمانه وتقديسه للأوثان الفينيقية، وأظهر الأدلة على خضوعه وإيمانه بالأوثان الجاهلية تسميته نفسه باسم الوثن «أدونيس».

ثم هو لم يكتف بالإيمان بغيبيات وثنية سابقة بل أضاف إلى ذلك إيمانه بغيبيات جاهلة محدثة وكتابه «الصوفية والسوريالية» مليء بهذه القضايا فهو يؤمن بأن الشاعر له غيب ويستشرف الغيب بل ويصنع الغيب!!.

ثم هو مع ذلك كله لم يتباعد عن عقيدته الباطنية النصيرية بما فيها من غيبيات باطلة وضلالات قاحلة، وقد سبق بيان ذلك في الفصل الرابع من الباب الأول، وسيأتي بعض من ذلك في الوجه الرابع من انحرافاتهم في هذا الفصل.

فإذا كان أدونيس يؤمن بغيبيات ماضية وحاضرة، ويقدس مذاهب

ومناهج ويعتقد أن لها القدرة على التغيير والتأثير المستمر ـ وكل ذلك غيب ـ فلماذا يهاجم الغيبيات الإسلامية؟.

الجواب الوحيد لهذا: أن أدونيس يحمل ضغينة على الإسلام كضغينة أهل الشرك والكفر والصليبية واليهودية، وهؤلاء جميعاً لايتوقع منهم إلا أن يسعوا بكل قواهم في سبيل زعزعة هذا الدين وإخراج الناس من ضيائه إلى ظلمات الكفر والنفاق.

ومن كان شعاره الحقد، ومساره الشبهات، وغايته الهدم، فلايُمكن أن يحاكم إلى عقل أو نظر أو برهان.

وهذه الحالة المرضية التي سقطت في سقمها سائر الحداثيين منتشرة بينهم بنسب متفاوتة، أدناها يحتوي على أصناف من الحالات الجاهلية التي لاتقترب إلى الحالة السوية لعقل إنسان يحترم عقله، أو دين مسلم يقدس ربه الحكيم العليم.

ها هو أحدهم يصب جام سخطه على اللغة العربية في ألفاظها ودلالالتها ويطلق على معجمها «تابوت القاموس» وفي الوقت ذاته يهاجم عقيدة الإيمان بالغيب ويعتبرها طقساً فارغاً، فيقول في سياق حديثه عن دلالات اللغة واستخدامها من قبل الأديب الأصيل: (... ويظهر ويكرر الدلالات الميتة كبديل دائم، وهذا هو الطقس الفارغ الذي يمارسه الكاتب العربي، حتى وهو يعتقد أنه يمارس شيئاً ذا أهمية، وهو نفس الطقس الفارغ الذي يمارسه أصحاب المعتقدات الغيبية وهم يعتقدون أنهم يمارسون حياتهم)(۱).

وهو القائل في موضع آخر من كتاب «بحثاً عن الحداثة»: (وفي الخرافة ثاني أساسيات الثقافة العربية بوصفه تفسيراً للفاعلية وتعليقاً لها على وجود آخر غير منظور، وتنتشر تمثلات الخرافة تحت شتى المسميات فهي القدر مرة، وهي الشيطان أو الكائنات الأسطورية مرة أخرى)(٢).

<sup>(</sup>١) بحثاً عن الحداثة: ص ١١٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦٦.

### وقد لخص إحسان عباس مقاصد الثورة الحداثية في أربعة أغراض:

- ١ انهيار سلطة الأب.
  - ٢ تفكيك العائلة.
  - ٣ ـ تحدى السماء.
- ٤ الإعراض عن كل ما وراء الغيب.

ثم يتساءل: هل يعتبر الحداثي بعد هذا كله من حزب الشيطان، ويجيب - في دفاع زائف - بأن الحداثي لايعتبر مع هذا كله إلا في حزب الإنسان!!.

يقول إحسان عباس: (... الثورة حين تعتمد التحطيم ترتبط بالإخافة لمن لايقدرون على تصور كل نتائجها، وهؤلاء يخشون إلى درجة الرعب انهيار سلطة الأب، وتفكيك نظام العائلة، وبالتالي تقشعر نفوسهم من التحدي للسماء، ذلك أن إنسانية الإنسان ـ دون أي شيء آخر ـ تعني فيما تعنيه إشاحة الوجه عن كل ما هو وراء الغيب، وهذه سمة بارزة في الشعر الحديث، ولايخفف من وقعها أن تحتال لها بالتفسيرات والتوجيهات، هل الشاعر الحديث من حزب الشيطان؟ لو كان الأمر كذلك لكان يدخل حربا الشاعر الحديث من حزب الإنسان، وهذا يعني أن الإنسان هو القيمة الوحيدة في هذا الكون، وهو لايحاول أن يدخل حرباً بين طرفين وإنما يكتفي بالجحود)(١).

وأي إنسانية لإنسان يعتقد بالمادية، ويؤمن بالحيوانية أصلاً ومنشأ؟ وأي إنسانية لمخلوق يبت نفسه عن عناصر إنسانيته المتمثلة في روحه وآفاقها، ومعنوياته وطاقاتها؟.

لقد وصل إلى بعض هذا المعنى جملة من كتاب وفلاسفة الغرب بعد

<sup>(</sup>١) اتجاهات الشعر العربي المعاصر لإحسان عباس: ص ١٥٨.

أن رأوا فضاعة الانحدار التي وصلت إليها الحياة الغربية، ومنهم على سبيل المثال «رينيه دوبو» (أ الذي قال في كتابه «إنسانية الإنسان»: (أنا أشك أن في استطاعة البشرية تحمل أسلوب حياتنا السخيف لمدة أطول دون أن نفقد أفضل ما في الإنسانية، وعلى الرجل الغربي أن يختار مجتمعاً جديداً، وإلا فإن المجتمع الحديث سيفنيه... هناك عناصر في الموقف الحاضر يُمكن إيجاد أجوبة لها في التكنولوجيا، ولكن هناك عناصر أخرى لايُمكن للتكنولوجيا أن تجيب عليها وهي تتعلق إلى حد ما بموضوع نظرتنا الفلسفية الأساسية بالنسبة للإنسان وما يعني تطبيقها... والتطلع إلى موقف إنساني غير خاضع لأوامر التكنولوجيا، ليس رجعية ولا انهزامية بل هو موقف نقدي وجهد بطولي...)(٢).

(وستعاني مجتمعاتنا، لا محالة، من كوارث بيولوجية ونفسية ما لم تنمّ بيئات تكنولوجية وحضرية تتناسب حقاً وحاجات الإنسان، فأمراض المدنية وتمرد الشباب هي إنذارات بأن العافية البدنية والصحة العقلية والرضى العاطفي كلها تحتاج لأكثر من الغنى المادي وإنتاج الأشياء ومعرفة أسرار الذرة) (٣).

ويصف مقدار العطش الروحي الذي يعاني منها الغرب بسبب انتشار الإلحاد، ويحاول أن يتشبث ببقايا ما في الوجدان الغربي من آثار باقية من دين، وهو بذلك يحاول أن يضع الإنسان في أرضية الإنسانية التي سلبها منه الإلحاد، يقول رينيه دوبو: (والقبول الواسع لمواقف لا دينية في المجتمعات المعاصرة وضع إنسانها الملحد في موقف صعب، فرغماً عن تطرفه الشديد في اندفاعه لإزالة القداسة عن كل شيء لم يستطع أن يحرر نفسه تماماً من الماضي، فطبيعته الدينية القديمة باقية دائماً في أعماق كيانه مستعدة لأن

<sup>(</sup>۱) رينيه دوبو، أستاذ في جامعة روكيلفر في نيويورك وأخصائي بعلم الحياة - البيولوجيا - نال عدة جوائز منها جائزة نوبل بالاشتراك مع آخر عام ١٣٩٦ هـ/ ١٩٧٦ م، وهو مؤلف ومحاضر وله أبحاث علمية عديدة، ومن مؤلفاته كتاب «يا لإنسانية هذا الحيوان !!» المترجم إلى العربية بعنوان «إنسانية الإنسان». انظر: إنسانية الإنسان: ص ٤.

<sup>(</sup>٢) إنسانية الإنسان: ص ٢٣٤ ـ ٢٣٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٥٢.

تنشط؛ لأنه ملاحق دائماً بنفس الحقائق التي يحاول إنكارها)(١).

نعجب من هذا التصريح الذي يقوله عالم من علماء الغرب، ويزداد العجب إذا علمنا بأن هذا العالم المادي دارويني الاعتقاد والمنهج!!، ولكنه مع ذلك لم يستطع أن يتجاوز حقائق الواقع في محدودية العلم، وحاجة الإنسان إلى الإيمان والدين، بل وحاجته الشديدة إلى غيب يؤمن به، ومن هذا القبيل قوله: (ومع التنور الذي حدث في القرن الثامن عشر برزت تدريجياً مكانة «التعليل العلمي» ليصبح الإيمان الجامع للناس، إلاّ أنه أيضاً بدأ مرحلة ضعفه منذ بضعة عقود؛ لأن محدوديته الفكرية والتطبيقية ظهرت بأسلوب جلى، قليل من الناس من يشك في أن العلم هو أعظم القوى في العالم المعاصر، ولكن لم يبق إلا عدد قليل جداً من الناس - بخاصة المتعمقين منهم - على اعتقاده أن العلم قادر على تفسير معضلات الكون أو أنه قادر، لوحده، أن يعطى للحياة الإنسانية وجهة ومعنى. . . وتواجهنا العلوم المادية بتناقضات لا حلول لها عند ما نحاول فهم حدود الفضاء أو بدايات الزمن، أضف إلى ذلك أن الإنجازات العلمية تثير، بصورة عامة، مسائل أخلاقية يعتبرها كثير من العلماء خارج نطاق كفاءاتهم، ويشيرون إلى أن العلم والتكنولوجيا أدوات ووسائل ليس لها أخلاق، ويُمكن استعمالها لخير البشرية أو لدمارها. والاعتقاد بأن العلم قادر على حل أكثر المشاكل العلمية أمر يكذبه الوعى المتزايد بأن تكنولوجيا العلم تثير مشاكل جديدة في محاولاتها لحل المشكلات القديمة... وقد تأتى صعوبة البحث في مشكلة «معنى للحياة» من حقيقة أننا نثير أسئلة خاطئة، ونسىء تفسير النجاحات التي أحرزتها البشرية في فترات وجود الإيمان الموحد.

... لقد أخذ الإيمان أشكالاً عدة عبر التاريخ وسواء كان الاعتقاد بإله أو بفلسفة غير مادية، فإنه يحوي دائماً نظرة إلى الإنسان وامتداده لما وراء الزمن الحاضر، وكلما اتسعت الصلة كبر المعنى؛ ولهذا احتفظ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٤٩.

الدين والفلسفة رغم نقصهما الظاهر في القيم العملية(١) بجاذبيتها للبشرية)(٢).

ومن هذا الكلام وأشباهه يُمكن القول بأن ظلام المادية الملحدة آذن الله بالانقشاع؛ لأنه بُني على شفا جرف هار؛ ولأنه حارب أو تجاهل أهم الخصائص الفطرية للنفس الإنسانية، الروح، والإيمان بإله خالق، والإيمان بغيب وراء العالم المحسوس.

وغير بعيد ما ذكره مترجم «تاريخ الفكر الأوروبي الحديث» الأستاذ أحمد الشيباني (٢) ـ رحمه الله ـ حين ذكر في مقدمة ترجمته لهذا الكتاب أن مكتشفات جديدة في الفيزياء الحديثة على يد علماء من الغرب هدمت الحتمية المادية نظرية وأقنوما أساسياً من أقانيم الفلسفة المادية، وخاصة نظرية «هينبرغ» في اللاحتمية التي تعد بمثابة الإعلان الرسمي عن انهيار الحضارة الأوروبية العلمية فلسفة وعلوماً وأنظمة) (٤).

وعلى الرغم من علائم تراجع المد الإلحادي في الغرب، ومحاولة البحث عن إنسانية الإنسان بعيداً عن معطيات المادة؛ فإن أتباع الحداثة والعلمانية ما زالوا يعيشون في دائرة الخضوع والملق والمداهنة لمذاهب ومناهج المادية الإلحادية الغربية، والنصوص السابقة التي نقلتها والتي ينفي

<sup>(</sup>١) هذا رأي المؤلف، وهو رأي محصور على رؤية قاصرة، وتحصر الدين في النصرانية، ويظهر من ذلك جهله أو تجاهله للإسلام.

<sup>(</sup>٢) إنسانية الإنسان: ص ٢٢٠ ـ ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) أحمد الشيباني، ولد في عام ١٣٤١ هـ/١٩٢٣م في بادية الشام من قبيلة شمر، درس الابتدائية والثانوية في المدارس الألمانية، وتخصص في الدراسات الفلسفية والتاريخية والإسلامية، وألف وترجم عدداً من الكتب ومنها هذا الكتاب «تاريخ الفكر الأوروبي الحديث» لرولاند سترومبرج، والأستاذ أحمد له مواقف مشهورة ضد الحداثة وأتباعها المحليين، وهو يتحدث في شأنها وشأنهم عن علم واطلاع عميق، توفي ـ رحمه الله تعالى ـ في شعبان من عام ١٤١٦ه. انظر: تاريخ الفكر الأوروبي الحديث: ص ٧٨٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: مقدمة الأستاذ أحمد الشيباني لكتاب تاريخ الفكر الأوروبي الحديث: ص ١٠٣ دار القارئ العربي.

فيها الحداثيون العرب الغيبيات ويجعلون الإيمان بها من علامات التخلف!!.

نعم إن الأصوات المنادية بالعودة إلى شيء من الفطرة الإنسانية وشيء من ضروريات الكرامة الإنسانية؛ ليست هي البارزة أو القوية أمام الموجات العارمة من دعوات الحيوانية والمادية والإلحاد، ومقتضياتها في الحياة العامة والخاصة للناس، والتي خضعت لها أعناق الحداثيين في مهانة فكرية صارخة وفي ترديد ببغاثي بليد، هاهي مجلة «مواقف» تعلن ـ كما أعلن أدونيس من قبل ـ أن الإنسان العربي لايُمكن أن يكون «ثورياً!!» ألا بتخليه عن الإيمان بالغيب، وأول ذلك ـ عندهم ـ التخلي عن الإيمان بالله تعالى، تقول «مواقف»: (هل يُمكن العربي أن يحقق الثورة مادام يحيا ويفكر في إطار من القيم الموروثة المطلقة الثابتة؟ كيف يستطيع العربي، بتعبير آخر، أن يعيش ثورة تغير لحظة يعيش مطلقاً غيبياً ينفي التغير؟ هل يُمكنه أن يغير وضعه، ثورة تغير لحظة يعيش مطلقاً غيبياً ينفي التغير؟ هل يُمكنه أن العربي لايكون ثورياً إلا إذا تخلى عن إيمانه بالمطلق الغيبي؟ تعني الثورة، فيما تعني، نظرة جديدة، هذه النظرة تتضمن بالضرورة، نقداً لما سبقها، سواء كان دينياً أو غير ديني، وتتضمن، بالضرورة، تجاوزاً لما سبقها، سواء كان دينياً أو غير ديني، وتتضمن، بالضرورة، تجاوزاً لما سبقها، سواء كان دينياً أو

إن المضمون الإنساني التقدمي المنفتح على آفاق المستقبل هو ما يهم هذه المجلة في المقام الأول)(١).

وهكذا نلمس كيف يتجبر ويتكبر ذو العاهة ليشعر الناس أنه قوي سليم، وأن عاهته الفكرية لم تنقصه عن البشر العاديين فضلاً عن البشر الفائقين!!.

ولأن النقص المادي، والعاهة الحيوانية توجع بقايا الفطرة لديه، فإنه يغطي على ذلك بوصوله إلى التطرف المريض كما في النص السابق، وكما في نص آخر لعلماني عربي شهير يقول فيه: (ما عاد الإنجاز يقاس بالانسجام مع مفاهيم غيبية، بل مع عمل يتجه صوب أهداف موضوعية عقلانياً... فالإنسانية إذاً هي خالدة وحدها دون سواها، مستبدلاً بفكرة

<sup>(</sup>١) مجلة مواقف، العدد ٢، سنة ١٩٦٩م: ص ٣ ـ ٤.

الألوهية فكرة البشرية كما فعل كونت)(١١).

ومن أراد المزيد من أمثلة الهذيان والكره العميق للدين، والانحراف المتزمت، فليقرأ هذه الأسطر التي تنبيء عن حجم التفاهة العقلية التي تردى إليها بعض أبناء البلاد الإسلامية، ففي مقال في مجلة الناقد للكاذب الليبي المسمى «الصادق النيهوم» بعنوان لغة الموتى يتحدث عن «عالم الغيب» ومما قاله: (... كلمة «العالم الآخر» التي نحتها الكنهة من لغة الناس، لم تكن كلمة، بل كانت «عالماً آخر مجهولاً بأكمله» له ثلاث صفات جديدة مجهزة عمداً على مقاس السحرة:

الصفة الأولى: أنه عالم غائب عن عيون الناس، لايعرف أسراره أحد، سوى الكاهن الذي يتكهن بأسرار الغيب، وهي مغالطة شفوية بحتة لكنها ضمنت للكهنة، أن يحتكروا تفسير الشرائع حتى الآن.

الصفة الثانية: إنه عالم حي، لكن بوابته الوحيدة تقع وراء الموت، مما يعني عملياً أن مستقبل الأحياء يبدأ \_ فقط \_ بعد أن يموتوا.

الصفة الثالثة: أنه عالم خارج عن سنن الطبيعة، تنطق فيه الأصنام وترتاده التنانين المجنحة، لكنه هو العالم الحقيقي؛ لأنه أزلي وخالد، وهي صياغة تريد أن تقول \_ فقط \_ إن عالم الناس والأحياء ليس عالماً حقيقياً)(٢).

ثم يستمر في هذيانه ليصل إلى ما أسماه لغة الدين الذي أسس حسب زعمه لغة جديدة ومفهوماً جديداً هي لغة الإنسان الحي (فكلمة «عالم الغيب» في لغة الإنسان الحي، تعني - حرفياً - عالم المستقبل؛ لأن المستقبل هو العالم الوحيد الغائب، الذي يعرفه الناس الأحياء، ويوقنون بوجوده، دون أن يروه، ويعلمون أنه آت ويتحملون مسئوليته شرعاً، وقد التزم الدين بهذا التفسير الحي، ورفض كل تفسير سواه وجعله شريعة إلهية،

<sup>(</sup>١) المثقفون العرب والغرب لهشام شرابي: ص ١٧.

<sup>(</sup>۲) مجلة الناقد، عدد ۸، فبراير ۱۹۸۹ م/۱۹۰۹ هـ: ص ۱۰، وكتابه المسمى الإسلام في الأسر: ص ۸۰.

وسماه مقدساً لكي يميزه عن تفسير السحرة...)(١).

وبعد هذا الخلط المتعمد، يصل إلى التفسير المادي لعالم الغيب الذي جاء به الدين، والذي سبق أن مهد له بنفي اليوم الآخر والبعث وخلود الإنسان بعده، باعتبار أن ذلك من لغة السحرة والكهان، جاء ليفسر عالم الغيب تفسيراً دنيوياً مادياً بحتاً فيقول: (... إن العالم الذي قلبه الكهنة يستعيد توازنه فجأة في ثلاثة مواقع رئيسية:

في الموقع الأول: لم يعد عالم الغيب غائباً عن عيون الناس بل صار اسمه المستقبل، وصار بوسع الناس أن يعرفوا مستقبلهم سلفاً، بقليل من المنطق وعلم الحساب.

في الموقع الثاني: لم يعد عالم الغيب، رهناً بما يقوله الكهنة؛ لأن المستقبل الوحيد الذي يعرفه الإنسان الحي، مستقبل لايضمنه القول، بل يضمنه الفعل.

في الموقع الثالث: لم يعد عالم الغيب خارجاً عن سنن الطبيعة، بل صار طبيعياً، وصار قابلاً للتفسير العلمي، حتى إذا نطقت فيه الأصنام وارتادته التنانين المجنحة، فمستقبل الإنسان عالم مدهش ـ مثل عالم السحرة الغائب ـ لكنه لا يحتاج إلى لغة الأساطير.

هذا التفسير الديني لكلمة «عالم الغيب» رفضه الكهنة في جميع العصور بحجة أنه تفسير إلحادي قائم على إنكار البعث بعد الموت)(٢).

لعل هذا الكاتب لم يجد في نفسه الجرأة أن يهاجم قضية الغيب بصراحة، فراح يتستر وراء مهاجمة «أفكار الكهنة» أو «السحرة» ومن هناك يهاجم كل المفاهيم الدينية ليأمن من تهمة الإلحاد والمروق، وفي الحقيقة أن غاية كلامه ومنتهى عباراته أنه لا وجود لعالم الغيب، وإذا كان له وجود في اللغة الدينية ـ حسب تعبيره ـ فإنه وجود مادي أرضي حيواني، جرياً

<sup>(</sup>۱) مجلة الناقد، عدد ۸، فبراير ۱۹۸۹ م/۱۶۰۹ هـ: ص ۱۰، وكتابه المسمى الإسلام في الأسر: ص ۸۰.

<sup>(</sup>٢) المصدران السابقان.

على التفسيرات المادية الإلحادية التي أخذ بها الغرب منذ داروين وحتى ماركس وسائر الملاحدة والوجوديين.

إن هذا القول يوضح لنا تمام الوضوح فضاعة اللوثة المادية التي خيمت على بعض العقول المريضة فأفقدتها القدرة على رؤية الأمور في نصابها الحقيقي، فهي في تخبط دائم وفي اضطراب هائم ﴿أَمْ تَعْسَبُ أَنَّ أَصَابُهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْكَمْ بَلَ هُمْ أَضَلُ سَبِيلًا ﴿إِنَّ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولِلْمُ اللَّهُ الللْمُولِلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ

وفي مجلة الناقد مقال فيه دراسة عن وضع اليهود في فلسطين بعنوان «بعيداً عن ضباب الغيبيات» (٢) نفى فيه الأخبار التي جاء بها الوحي في التوراة وفي القرآن، والمهم في هذا المقال أنه جعل الغيبيات ضباباً، وذلك على وفق العقائد العلمانية الحداثية ذات الجذور المادية.

ويعبر البياتي عن تطوره نحو الماركسية!! بضمور الغيبيات عنده، والتي عبر عنها بالباعث الميتافيزيقي، فيقول: (وهنا كان لابد من ضمور الباعث الميتافيزيقي في نفسي، ونمو الدافع الاجتماعي والسياسي)(٣).

ولكنه لم يعلم بأنه قد اعتنق الغيبيات الماركسية من حتمية مادية، وصراع طبقي، وجدلية ديالكتيكية!!، بل هو يعلم أنه قد اعتنق الوثنيات الجاهلية البائدة مثل «عشتار» و«تموز» و«فينيق» وغيرها!!.

﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوٓا أَوْلِيآ أَوُهُمُ الطَّلغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتُ ﴾ (٤).

ومن رمزيات البياتي التي ينفي فيها الغيبيات ويرسخ المادية الجسدية قوله:

(بوابة الأبد

<sup>(</sup>١) الآية ٤٤ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٢) مجلة الناقد، العدد ١٨: ص ٦٩، ديسمبر ١٩٨٩ م/١٤١٠ هـ، والمقال لشفيق مقار.

<sup>(</sup>٣) تجربتي الشعرية: ص ٢٧.

<sup>(</sup>٤) الآية ۲۰۷ من سورة البقرة.

مغلقة ليس هنا أحد

يضحك من أعماقه الجسد)(١).

ويشبه هذه الرمزيات قول أحمد دحبور:

(مركب الغيب يعانى رمد الرؤيا يميد)(٢).

وقوله:

(لا صوت ينبع من عروق الغيب

يفصلنا عن الصوت الإله جدار نار

هل تخرق النار العصبية؟ تفتدى السر الكبير من الديار؟

«السر وجه الأرض جسر النبض،

أصوات تدوي في القرار»

هل تفتدي؟ والناقة العمياء، باب الخصب، ينهبها

الحصار . .

لا شيء غير النوم فوق الرمل نم

وسع كوى الذكرى.. انطفىء كالآخرين)(٣).

أمّا الرواية الإلحادية «مسافة في عقل رجل» فإن محورها: «نفي كل ما وراء الحس، وتقديس المحسوس» ومن أجل ذلك تجده يصف البعث الجديد للإنسان وللعقل البشري بأنه الذي يعتمد على نفي الغيبيات: الجنة والنار والبعث والقيامة والملائكة والشياطين والجن، ويعد بجنة على الأرض لا في السماء... إلى آخر هرطقاته (٤).

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ۲/ ۹۱.

<sup>(</sup>٢) ديوان أحمد دحبور: ص ٦٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٧٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: مسافة في عقل رجل: ص ١٠ ـ ١١.

ثم يصف حال المؤمنين بالغيب قائلاً: (... حال كثير من الناس يعتنقون الخرافات، يؤمنون بالغيبيات، يقاتلون من أجل الوهم أشرس من قتال الآخرين للوصول للحقيقة)(١).

وأقواله في نفي الغيب وجحد الغيبيات كثيرة، بل كل روايته تدور على ذلك<sup>(٢)</sup>.

ومن أقواله الشنيعة الساقطة: (... الغيبيات التي مرغت العقل الإنساني في الوحل دهوراً طويلة وتوارثها الفكر حتى بانت إحدى سماته، وارتبطت هذه الخرافات بقضية وجود الله، فأحاطتها بالشكوك، وطوقتها بالتمرد لذلك كان من الأهمية بمكان أن تشذب فكرة وجود الله من أغصانها السرطانية بالالتحاء لقفص العقل ورفض توارث فكرة وجود الله)(٣).

ويورد غالي شكري في كتابه «شعرنا الحديث إلى أين» مقطعاً من «نهر الرماد» لخليل حاوي يتضمن المطالبة بالانتفاضة على التاريخ والغيب والأمس، وذلك في قوله:

(إن يكن، رباه، لايحيى عروق الميتينا

غير نار تلد العنقاء

نار تتغذى من رماد الموت فينا

فلنعان من جحيم النار

مايمنحنا البعث البقينا:

أممأ تنفض عنها التاريخ

واللغة والغيب الحزينا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٥.

<sup>(</sup>۲) انظر على سبيل المثال: ص ۱۲۰، ۱۲۹، ۱۰۹، ۱۷۱، ۱۹۱، ۲۰۱، ۲۲۱، ۲۲۹، ۲۲۹.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٩١.

تنقض الأمس الحزينا

ثم تحيا حرة خضراء في الفجر الجديد)(١).

ويشرح صاحب الكتاب التبجيلي المسمى «مع خليل حاوي» في مواضع عديدة مقطوعة «نهر الرماد» ومما قاله عنها أن خليل حاوي (كان قد هدم «بنهر الرماد» الإيمان بالأساطير والتعاويذ والغيبيات) (٢)، وإن يكن قد فعل خليل حاوي هذا في نهر الرماد فإنه قد هدم الغيبيات من قلبه، وأخلد إلى الأرض كسائر الحداثيين، أمًّا الغيبيات في ذاتها فغير قادر هو وأهل الأرض جميعاً على هدمها؛ لأن حقائقها ثابتة، ودلائلها واضحة.

وقد نال خليل حاوي ثمرة هدمه للغيبيات من نفسه حين ضاقت عليه الأرض بما رحبت وضاقت عليه فانتحر ﴿كَتَاكِ ٱلْعَنَابُ وَلَعَنَابُ ٱلْآخِرَةِ ٱكَبُرُ لَوَ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴿كَتَاكُ وَلَعَنَابُ الْآخِرَةِ الْكَبُرُ لَوَ كَتَب وملاحق ومجلات وندوات (٤).

أمَّا نزار قباني فإنه كتب في رسالة بخط يده إلى جهاد فاضل، ونشرها هذا الأخير في كتابه فتافيت مشاعر، ومما قاله قباني في هذه الرسالة: (أنا شاعر لا أؤمن بالغيبيات وضرب المنادل، وقراءة فناجين القهوة، فلكي أؤسس وطناً معافى، لا بد لي من جرف كل هذا الخراب أولاً)(٥).

وفي «موسوعة الفلكلور والأساطير العربية» يقرر المؤلف أن الذهن الغيبي والجبري القدري آفات تقع في مواجهة العلم التجريبي، فيقول في مقدمة: (راعيت الاهتمام بالموروثات الروحية الانزيمية الطقسية، وما تقتضيه

<sup>(</sup>١) شعرنا الحديث إلى أين: ص ١٣٤.

<sup>(</sup>۲) مع خليل حاوي: ص ٤٩١.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٣ من سورة القلم.

<sup>(</sup>٤) انظر مثلاً: كتاب رسائل الحب والحياة، الشاعر العربي خليل حاوي انتحر احتجاجاً على اجتياح لبنان إصدار دار النضال ـ بيروت.

<sup>(</sup>٥) فتافيت شاعر: ص ٤٣، ٥٤.

من ذهن غببي أو جبري يفضي بدوره إلى آفات القدرية والسلفية، والاعتماد على البركة، وتوابعها، في مواجهة العلم التجريبي)(١).

وتالله لقد انفلت هؤلاء من كل ممسك فلا دين حفظوه، ولا عقل احترموه، ولا علم تجريبي حذقوه أو نقلوه، وقصارى ما قاموا به أن جعلوا عقولهم وأذهانهم مستعبدة للمذاهب الغربية المادية، وقاموا بدور الوسيط الذي ينقل الجراثيم والأمراض!!.

تقرأ لهم فإذا هم يتباكون على العقل، وعقولهم مستطرقة للغرب والشرق وللخرافات والوثنيات القديمة والحديثة.

ويندبون حرية الفكر، وهم قد استأسروا في مهانة ذليلة للمذاهب والمناهج والنظم الغربية.

ويتغنون بالحريات الشخصية وهم أشد الناس استبداداً وظلماً للمسلمين، الذين يريدون مقارعة الحجة بالحجة والعقل بالعقل، فإذا كانت لهم وسيلة إعلام فهي لزمرتهم وليس للآخرين شيء، وإذا كان لهم حكم وسلطة فدعاة الإسلام في السجون والمعتقلات، وتحت الأحكام العرفية والعسكرية، ثم يقولون الحريات الشخصية!!.

ويطالبون بالعلوم التجريبية ومناهجها وطرائقها، وهم في بعثاتهم لم يعودوا بشيء من ذلك بل عادوا بمحاربة الإيمان والعقائد والأخلاق، وأمثلهم طريقة من عاد وهو مرتاب في عقيدته وحضارته وأمته، وفي الوجه المقابل نرى أن الملتزمين بدينهم من أبناء الإسلام كانوا أبر بأمتهم وأحنى عليها حين تعلموا العلوم التجريبية وأسالوا أنهارها \_ حسب استطاعتهم \_ في أودية المسلمين.

أمًّا الهدَّامون والرجعيون الماديون من أتباع الحداثة والعلمنة فإنهم جلبوا أنجس وأخبث وأنتن ما في الغرب، وقاموا ببثه ونشره وإشاعته والدعوة إليه وإكراه الناس عليه، وجعلوه المنطلق لكل ثقافة وعمل وممارسة

<sup>(</sup>١) موسوعة الفلكلور والأساطير العربي لشوقي عبدالحكيم: ص ١٠.

على حد تعبير أحدهم في قوله: (فلتكن نقطة الانطلاق، التخلص من شوائب ومقومات الذهن الغيبي التهويمي المنتكس في كل حالاته)(١).

وفعلاً فقد كانت نقطة الانطلاق لهم، تكذيب خبر الله تعالى، وجحد الغيبيات الحقيقية الثابتة التي جاء بها الإسلام، وأمثلة ذلك كثيرة منها:

- نفي خلق الله لحواء من ضلع آدم عليهما السلام<sup>(٢)</sup>.
- نفي قصة أهل الكهف وجعلها مجرد أسطورة من الأساطير<sup>(٣)</sup>.
  - ـ نفي وجود الشياطين والجن، واعتبارها مجرد خرافة (٤٠).
    - نفي قضية قبض الروح وملك الموت<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٩.

<sup>(</sup>۲) انظر: الأعمال الشعرية لنزار قباني ۲/ ۸۹۰ ـ ۸۹۰، ومجلة الناقد عدد ۱۲ ص ٦ في يوليو ۱۹۸۹ م/ ۱۶۰۹ هـ، والقول للصادق النيهوم، ومجلة نون الصادرة عن جمعية تضامن المرأة العربية، العدد الثاني أغسطس ۱۹۸۹ م/ ۱۶۱۰ هـ: ص ۱۶ مقال لمحمد شعلان بعنوان ليست من ضلع آدم.

<sup>(</sup>٣) قال ذلك خالدة سعيد كما في قضايا وشهادات ٣ شتاء ١٩٩١ م/١٤١٠ هـ: ص ٧٠ وقاله فيصل دراج كما في قضايا وشهادات ٢ صيف ١٩٩٠ م/١٤١٠ هـ: ص ٥٨، وقاله حامد أبو أحمد في كتاب نقد الحداثة: ص ١٢١ وص ١٢٣، وهو الكتاب الذي أصدرته جريدة الرياض !! وإن كان المؤلف قد نقد الحداثة نقداً موجعاً في بعض الأحايين، إلا أنه لايفتا يثني على أصحابها مثل عصابة مجلة شعر: ص ٨٥ ولويس عوض ١٨٨ الذي يعتبره أستاذاً، واحترامه للبنيوية: ص ٣٨، وإطراؤه الزائد لزعيم البنيوية في هذه البلاد: عبد الله الغذامي: ص ١٠، ١١، ٥٤، ٥٥، ١٠، ١١، ١١،

<sup>(</sup>٤) قال ذلك محمد الأسعد في كتابه بحثاً عن الحداثة: ص ٦٦، وقاله نصر حامد أبو زيد في مقال له بعنوان النصوص الدينية بين التاريخ والواقع نشر في قضايا وشهادات ٢ صيف ١٩٩٠ م/١٤١٠ هـ: ص ٣٩٦، ٣٩٩، وقاله الملحد علاء حامد في مسافة في عقل رجل: ص ٨٨، ١١١، ٢٢٨، ١٣٤، ٢٠٠، وقال بأن الجن مجرد خرافة وأساطير، وأحمد كمال زكي في كتابه شعراء السعودية المعاصرون التاريخ والواقع: ص ٢٤٩ ـ ٢٥٠، ومنله شوقي عبدالحكيم في موسوعة الأساطير: ص ٢٦٣.

<sup>(</sup>٥) قال ذلك علاء حامد في مسافة في عقل رجل: ص ١٧١، ١٧٢، وفي قضايا وشهادات ٣١٤/٢، قاله وليد إخلاصي.

- ـ إنكار وجود إبليس نعوذ بالله منه ومن حزبه (۱).
- جعل إرم ذات العماد وما حصل لهم أسطورة من الأساطير<sup>(۲)</sup>.
  - ـ نفى وجود السحر وحصول الحسد من العائن<sup>(٣)</sup>.
- نفي ما حصل لقوم لوط في سدوم بسبب غضب الله عليهم لما عصوا أمره (٤).
- اتخاذ قصة عزير التي وردت في سورة البقرة معبراً لنفي الغيب جملة، ولنفي البعث (٥).
- التكذيب والجحد والتشكيك في أشراط الساعة التي أثبت الوحي حصولها مثل: الخسف والزلزلة والريح الحمراء وخروج الدجال وقوله للخربة أن تخرج كنوزها، ونزول مطر من السماء بعد يأجوج ومأجوج فتخرج الأرض خيراتها(٢).
- التكذيب بخروج يأجوج ومأجوج، واعتبار ذلك محض خرافة وأسطورة(v).

<sup>(</sup>۱) انظر: مسافة في عقل رجل: ص ۱۷۱، ۲۰۱.

<sup>(</sup>٢) انظر: ديوان السياب: ص ٢٠٢ حيث قدم لها بمقدمة خرافية أسطورية تدل على أنه يرى القصة كلها خرافة وأسطورة، أمَّا سميح القاسم فصرح بأن إرم مجرد أسطورة في ديوانه: ص ٣٠١ ـ ٣٠٢.

 <sup>(</sup>٣) قال ذلك نصر أبو زيد في المقال المذكور آنفاً في قضايا وشهادات ٢ صيف ١٩٩٠
 م/١٤١٠ هـ: ص ٣٩٦، ٣٩٩.

<sup>(</sup>٤) قال ذلك سميح القاسم في ديوانه هامش: ص ٥٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: ديوان أحمد دحبور: ص ٩١ ـ ٩٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ٥٥٣.

<sup>(</sup>۷) قال ذلك ناجي علوش في مقدمته لديوان السياب: ص [ زز ] وقاله السياب في ديوانه: ص ٥٢٩، وقاله أستاذ الأدب الحديث في جامعة الملك سعود: أحمد كمال زكي في كتابه شعراء السعودية المعاصرون: ص ١٣٠، وقال أدونيس في الأعمال الشعرية ٢/ ٥٥٣، وقاله محمد الماغوط في كتابه سأخون وطني: ص ٢٩ وقاله إحسان عباس في اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ١٣٠.

والأمثلة على ذلك في كلامهم كثيرة، ويكفيك من شر سماعه!!.

### الوجه الثاني من أوجه انحرافاتهم في الغيبيات: جعلهم الإيمان بالغيبيات الحقيقية تخلفاً ورجعية:

وقد سبق في مطلع هذا الفصل ذكر أساس منزعهم في هذا، وبيان أن التخلف والرجعية أليق بالمادي الأرضي الحيواني، الذي تردى إلى سفوح الكفر والضلال والمادية، وعجز عن التحقق بأوصاف الإنسان الحقيقي؛ حين ألغى من حساباته الروح والجانب المعنوي وأبى إلا الإيمان بالمحسوس كما تؤمن الحيوانات، وإن كان بصورة أكثر تطوراً، ولا غرو أن يكون المادي الملحد كذلك، فقد سنّ لهم أستاذهم «داروين» سنن هذا الاعتقاد الضال حين أرجع أصولهم إلى القردة.

ولعمر الله أنهم أشبه بالقردة من أي شيء آخر لاسيما في تقليدهم ومحاكاتهم لعقائد الغرب الضالة وانطراحهم أمام شبهاته المادية، وتأنثهم في التلقي عنه!!.

مرّ معنا في الوجه الأول وصف أدونيس للإيمان بالغيب عند المسلمين بأنه ظاهرة تخلف (١)، وهو من هذا المنطلق الادعائي يمهد لأوليائه طريق الإلحاد وجحد الدين كله، ولكن من خلال الالتفات حول مفاهيم التخلف والتقدم والماضي والحاضر والغائب والراهن إلى غير ذلك من الأساليب المعهودة في الحركات الباطنية من قديم، وهذه الطروحات الملتوية أحيانا هي البقية الباقية من عقائد النصيرية التي نشاء ودرج عليها أدونيس، وإن يكن قد خرج هو وقومه من المداراة والاختفاء خلف الألفاظ منذ أن سعى الاستعمار الفرنسي ـ أيام احتلاله لسوريا ـ في إخراج النصيرين من قواقعهم، وإنزالهم من جبالهم ليصبحوا بعد ذلك من المتحكمين في أعناق المسلمين وإعلامهم وثقافتهم، بعد أن أمن لهم الغرب الأوضاع، وأذاب مبادئ الولاء والبراء، وأحكام الكفر والإيمان والردة، فاجترأوا على الله تعالى وعلى دينه وعلى رسله الكرام.

<sup>(</sup>١) انظر: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٠٣.

ومن أمثلة هذا الاجتراء قول أدونيس: (لابد للطليعية من أن تنقد أشكال الوعي الغيبي الذي يعرقل نمو الوعي من جهة، ويشارك، من جهة ثانية، في ترسيخ الثقافة الماضوية واستمرارها)(١).

وسبق في الوجه الأول ـ أيضاً ـ نقل مقطوعته الإلحادية من «رحيل في مدائن الغزالي» التي تهكم فيها بالدين كله عقيدة وشريعة ورموزاً وتاريخاً وخص الغيبيات بقوله عن المسلمين:

(والشمس في ثيابهم

جارية صفراء

مدهونة الثديين بالمقلوب

بالحجر الأحمر بالكبريب بالغيوب

تسقط كل ليلة

في نشوة الإسراء)<sup>(٢)</sup>.

فالشمس ـ رمز المعرفة والتقدم ـ مستضعفة مسجونة مستعبدة كالجارية، ودهنت بأشياء متخلفة أو مستحيلة، ومنها الغيب الذي يراه أدونيس في هذا المقطع وغيره سبباً من أكبر أسباب التخلف والرجعية، ثم أضاف بأن المعرفة والتقدم يسقطها المسلمون في نشوة الأسرار، أي النبوة، التي لايعتبرها نبوة بل مجرد نشوة شخص.

هذه هي الحداثة في أبشع صورها ورموزها وطلاسمها.

وفي آخر المقطع يشرح أدونيس مشروعه الحداثي في سياق حربه وحقده على الإسلام القوة الوحيدة التي تتحطم على صخرتها الراسخة كل

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲۲۷/۳ ـ ۲۲۸.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ١٢٤.

محاولات الحداثيين والعلمانيين، ولاينسى أن يكرر أقواله في ذكر علامات التخلف عند المسلمين، التي عد منها المساجد والدروب المرصوفة بالليل أي جميع ماينبثق عن الإسلام، والتكايا ويرمز بها ـ في شتيمة واضحة ـ إلى العبادة والعباد، ثم يذكر الغيوب في جملة مايذكره من علامات التخلف ـ حسب نظرته الحداثية ـ كل ذلك في سياق توضيحه لمشروعه الرجس، الذي يلخصه في ثورة يدخل بها من جديد:

(لكوكب الغزالي

لهذه المقابر المبثوثة الأشباح والطقوس

في نفق الهواء والتاريخ، في الأقدام والرؤوس

لهذه الجدران

للكتب المدهونة الأوراق والرفوف

بالبطن والشهوة والأسنان

لهذه الأنصاب والأعلام والسيوف

لهذه المساجد الكنائس الدانية القطوف

لهذه الدروب

مرصوفة بالليل

للتكايا

علآمة الأسرار والغيوب

لكل هذا الزمن المكدس المشحون

بالرمل والسعار والطاعون)(١).

وفي فورة من الحقد الباطني والحداثي، يصف أدونيس بلاد المسلمين

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ١٤٩ \_ ١٥٠.

التي ينسبها إلى نفسه تحت عنوان «أرضي»، ويظهر أنه سوف يسعى لاجتثاثها من أصولها التي يسميها العروق الرجمية، ثم يصف هذه الأرض بأنها تعيش في الخرافة والتخلف فهي عرافة وتميمة، وهي رموز تخلف ويشير بها إلى الغيبيات في تشبيه ذميم من قلب سقيم، يقول أدونيس:

(لأرضى أجرح هذه العروق الرجيمة

لأرضى خبأت بين جراحى

غدي ورياحي

وأرضى عرافة وتميمة

وأرضى مخمورة ـ كتفاها

أميران من لؤلؤ، وجريمة)(١).

ومثله الماركسي الفلسطيني سميح القاسم الذي يقدم أوراق اعتماده للشيوعيين الروس من خلال هجائه الإلحادي للمسلمين وتعاليمهم، ومن خلال الكذب والافتراء عليهم، وذلك في قوله:

(كنت طفلاً آنذاك..

علمونى أن مجرى الأرض، في كف السماء

علموني أنه سبحانه، يحيي ويفني ما يشاء

علموني أن أطيع الأولياء

دون أن أسأل: من كانوا؟

وماذا صنعوا للتعساء؟!.

علموني الدجل، والرقص على الحبل

وإذلال النساء

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۱/۳۷۰.

علمونى السحر والإيمان بالأشباح والرقية والتعزيم والخوف إذا جاء المساء علموني مايشاؤون، ولم يستنبئوني ما أشاء فرس الخضر.. كفيل بي وحسبى الفقهاء!! يا أبي المهزوم. . يا أمي الذليلة! إننى أقذف للشيطان ما أورثتماني من تعاليم القبيلة إننى أرفضها تلك الطقوس الهمجية إنني أجتثها من جذرها تلك المراسيم الغبية إننى أبصق أحقادي وعاري في وجوه الأولياء الصالحين إننى أركل قاذورات ذلى وانكساري للتكايا والدراويش وأقزام الكراسي النابحين)(١).

عندما كتب سميح القاسم هذا السباب الحداثي كانت الشيوعية التي يتملق رضاها في أوج قوتها، ترى ماذا سيقول الآن في تملق رضا الليبرالية الأمريكية أو الصهيونية اليهودية التي تهاوت عند أعتابها رؤوس كثيرة وتيجان؟.

إن هذا المقطع وأشباهه ليدلنا بوضوح على تآمر جماعة المرتزقة من كتاب الحداثة والعلمانية، تآمر على عقيدة الأمة وشريعتها وحضارتها وتاريخها، تآمر تخرج أصحابه في المحاضن الخاصة ليكونوا علامات خزي وعار على أمتهم

<sup>(</sup>۱) ديوان سميح القاسم: ص ۲۳۸ ـ ۲۳۹.

وليكونوا لها عدواً وحزناً، ولكن كرامة الله لهذه الأمة بنصرها وحفظ دينها وكبت عدوها؛ معلومة معتبرة، ومأمولة منتظرة ﴿وَاللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلكَفِرُونَ ﴾(١).

وفي تلك الحقبة البائدة التي شاعت فيها مبادئ الشيوعية وعم طوفان العلمانية والاشتراكية، كان محمد الفيتوري ـ الذي أرجو أن يكون ما قيل اليوم عن أوبته صحيحاً ـ قد انغمس في هذا التيار الجاهلي الحاقد، فكان من ثمرات ذلك ديوانه المترع بالضلالات الاعتقادية، ومنها منادته به (انتقال الإنسان العربي، من واقعه القديم إلى واقعه الجديد، من واقع الركود الاجتماعي، والاستسلام الغيبي، الذي تتحكم فيه إرادة التقاليد، إلى واقع التناقضات الفكرية، والاضطرابات الاجتماعية، الذي تحركه إرادة التحول والتغيير)(٢).

وفي تلك الحقبة يكتب نقاد «الواقعية الاجتماعية» التي تعني أصحاب الانتماء اليساري، والماركسي خاصة، يكتبون كتباً كثيرة، ويصدرون مجلات منها «مجلة الثقافة الجديدة» ومن الكتب ذات الهوى الشيوعي الماركسي البحت كتاب «دراسات في الشعر العربي الحديث، وفق المنهج النقدي الديالكتيكي» الذي يقول فيه صاحبه: (إن التزام الشعر بالواقع والوجود لايعني كونه خطابات سياسية مرتجلة بقدر مالايعني كونه تصورات غيبية سوداوية فوقية، وإن شاعراً كالسياب الذي طرح مشاكله الذاتية والوجودية الكبرى «مشكلة الموت والجنس مثلاً» من خلال التجربة الثورية العربية التي التزمها، وهي مشكلة موضوعية على وجه التحديد استطاع أن يكون شاعراً ملتزماً على مستوى الواقع والوجود عندما لم تتحول أشعاره إلى خطابات سياسية مرتجلة أو رؤى وهمية ربوبية كاذبة) (٣).

والكتاب في مجمله دراسة مادية ماركسية لمجموعة من شعراء الحداثة العربية أبرز من خلالها المضامين المادية الجاحدة للغيب، في إخلاد واضح إلى الأرض والجسد والشهوات الحيوانية، وسقوط في ثلج باريس وغلايين

<sup>(</sup>١) الآية ٨ من سورة الصف.

<sup>(</sup>۲) ديوان الفيتوري ۲/١٦٦.

<sup>(</sup>٣) دراسات في الشعر العربي الحديث لامطانيوس ميخائيل: ص ٧٧.

الإنكليز في سوهو، واعطاف الداعرات في هوليود، وانعطاف المنجل الشيوعي في موسكو أو بكين.

وفي تلك الغمرة اليسارية تنافس الماديون اليساريون في الانغماس في بحيرة الشيطان الماركسي، ومن ذلك قول أحد نقادهم في مقدمة كتبها لديوان الشيوعي العراقي سعدي يوسف: (كان الشعب بقواه الوطنية وجماهيره وأدبائه، يخوض نضالاً مريراً ضد الاستعمار والحكومات الرجعية العميلة، والاقطاع والتخلف الثقافي، وسيطرة الفكر اليميني والغيبي، يوم بدأ سعدي يكتب الشعر، أو يحسب أنه يكتب الشعر...)(١).

وفي تلك الفورة الماركسية اليسارية (عقدت «رابطة الكتاب السوريين» يوم الخميس ١ تموز ١٩٥٤م اجتماعاً عاماً بمناسبة مرور ثلاث سنوات على تأسيسها، وفي هذا الاجتماع، قررت الرابطة الدعوة لمؤتمر للكتاب العرب يعقد في دمشق، وقد انعقد المؤتمر في مقر «الجمعية السورية للفنون من ٩ ـ ١١ أيلول ١٩٥٤م وانبثقت عنه «رابطة الكتاب العرب» التي كانت من أهم الأحداث الثقافية في الخمسينات وقد كان «للثقافة الوطنية» دور رئيسي في التمهيد للمؤتمر، والدعوة إليه والمشاركة فيه، وتصف «الثقافة الوطنية» (٢) بحوث المؤتمر بأنها لم تكن «مستمدة من الغيب...» لا ولم تكن أيضاً تنضح بالقلق والنزعات الغربية، والتفجع على مصير الإنسان في هذا العصر الآلي العجيب، الثقافة الوطنية العدد ١٥ تشرين أول ١٩٥٤م) (٣).

ويعبر أحمد دحبور عن عقيدته في اعتبار الإيمان بالغيب تخلفاً بقوله: (ركب الغيب يعاني رمد الرؤيا.. يميد)(٤).

وبقوله:

(لا صوت ينبع من عروق الغيب)<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>١) ديوان سعدي يوسف: ص ١٩ والقول لطراد الكبيسي.

<sup>(</sup>٢) مجلة حداثية ماركسية النزعة.

<sup>(</sup>٣) الحداثة الأولى: ص ٥٩.

<sup>(</sup>٤) ديوان أحمد دحبور: ص ٦٣.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٧٥.

أمًّا علاء حامد فإنه يعتبر إن الغيبيات التي جاء بها الإسلام قد مرغت عقل الإنسان في الوحل<sup>(۱)</sup>، ويعتبرها علامة موات فكري وخزعبلات يعتنقها الناس لإهدار دم الحقيقة الرابضة على مدخل التحليل العلمي<sup>(۱)</sup>.

وبعد هذه الأمثلة يتبين لنا فظاعة الجرم الحداثي ومقدار جنايته على الأمة في عقيدتها ودينها، ولكن مع ذلك نجد من يقول بأن الحداثة لا تعني الكفر، بل من يدعو إلى الجمع بينها وبين الإسلام، على طريقة القائلين: إن أردنا إلا إحساناً وتوفيقاً!!

## الوجه الثالث من أوجه انحرافاتهم في الغيبيات: السخرية بالغيبيات الحقيقية، وبالمؤمنين بها:

الاستهزاء بالدين وأهله من دأب أعدائه ـ دائماً ـ من أقدم العصور إلى اليوم، وقد مر في مواطن من هذا البحث ذكر نماذج من استهزائهم بدين الله وبالمؤمنين به، وبيان أن هذا الأسلوب من أساليب أسلافهم القدماء من كفار ومنافقي العصور الخالية، فهو إذن أسلوب رجعي، وطريقة ارتدادية يمارسها هؤلاء اليوم ولكن بتسمية كاذبة وادعاء أجوف، تحت عناوين التقدم والتحديث والتطور، فيا لها من مفارقات عجيبة!!.

ومن أمثلة السخرية بالغيبيات قول أدونيس في الخضر عليه السلام:

(ثم رأيتني مع الخضر

يده حول عنقى

یدی حول خاصرته

ورأيتني افترق عنه

بغتة

وأمشى على الهواء)<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: مسافة في عقل رجل: ص ١٩١.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٥٦٥.

ومن أبرز ألوان سخريته ما أورده في مقطوعة «رحيل في مدائن الغزالي» من أحداث عن حادثة الإسراء والمعراج، حيث جعل نفسه هو الذي أسري وعرج به، وأتى بشيء من أحداث الإسراء والمعراج وأضاف إليها من خرافات باطنيته، وسخريات ماديته في تهكم واستخفاف واضحين (۱).

وفي سورة من سورات التشاؤم والغضب بعد المرض الذي أصاب السياب، وبعد أن أهمله أصحابه من الشيوعيين والقوميين والتموزيين، يود أن يمشي على قدميه بدلاً من العكازين ولو كان مشيه إلى القبر أو إلى جهنم، وهنا يستخف بالعذاب وبالموكلين به، ويظهر في هيئة الساخر الذي لايبالى بهذه الأهوال العظيمة، يقول السياب:

(... وأسير أسير على قدمي!!

لو كان الدرب إلى القبر

الظلمة والدود والفراس بألف فم

يمتد أمامي في أقصى أركان الدنيا. . في نحر

أو واد أظلم أو جبل عال

لسعيت إليه على رأسي أو هدبي أو ظهري

وشققت إلى سقر دربي ودحوت الأبواب السودا

وصرخت بوجه موكلها

لم تترك بابك مسدوداً؟؟

ولتدع شياطين النار

تقتص من الجسد الهاري

تقتص من الجرح العاري)<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق ١٢١/١ ـ ١٥١.

<sup>(</sup>Y) ديوان السياب: ص ٦٩٢ ـ ٦٩٣.

وعلى نمط السياب يقف صلاح عبدالصبور، الذي يصف غيبيات الجنة باستخفاف ساخر في قوله:

(من نام فشف فمات

مات شهيداً، وتحول في أعطاف الجنة مصطبة يتكيء عليها رضوان)(١).

أمًّا أنسي الحاج فإن سخريته بالغيبيات تأتي في لون آخر، وذلك في قوله: (أفضل ما في الشيطان أنه على عكس أهل التعصب لايدعي امتلاك الحقيقة)(٢).

أمًّا نزار قباني فإنه يستعرض ـ كعادته ـ قائمة شتائمه وسخرياته الموجه إلى هذه الأمة وكل مايتعلق بكيانها ومقوماتها، ومن ذلك قوله لإحدى داعراته في قحّة لئيمة ينال من خلالها من الخضر عليه السلام، يقول:

(أعطيني الفرصة

كي ألتقط السمك السابح تحت مياه الخضر

قدماك على وبر السجادة.. حالة شعر

ويداك على البطن المتحمس للأطفال

قصيدة شعر

أعطيني الفرصة

كي اكتشف الحد الفاصل بين يقين الحب

وبين الكفر

أعطيني الفرصة

حتى أقنع أني قد شاهدت النجم

<sup>(</sup>١) ديوان صلاح عبد الصبور: ص ٧٢٤.

<sup>(</sup>٢) خواتم: ص ٦٥.

وكلمني سيدنا الخضر)<sup>(١)</sup>.

ومن أقواله الساخرة المستخفة، الموجهة نحو الغيبيات، حديثه عن الموت سواء كان مراده الموت ذاته أو ملك الموت، يقول قباني:

(لو كان للموت طفل لأدرك ما هو موت البنين

لو كان للموت عقل

سألناه كيف يفسر موت البلابل والياسمين

لو كان للموت قلب. . تردد في ذبح أولادنا الطيبين)(٢).

ويصف رجلاً اسمه «غودو» تحت عنوان «بانتظار غودو» بأنه من أولياء الله في تهكم واضح بالولاية والأولياء، بل يصفه بأنه الله تعالى وتقدس عما يقول الكافرون علواً كبيراً، يقول قبانى عن «غودو»:

(لم نره

لكن من رأوه فوق الشاشة الصغيرة

يبتلع الزجاج

أو يسير كالهنود فوق النار

ويخرج الأرانب البيضاء من جيوبه

ويقلب الفحم إلى نضار

يؤكدون أنه

من أولياء الله، جلّ شأنه

وأن نور وجهه يحير الأبصار...

. . . لتم نره

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لنزار قباني ١٩٨/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢٨٤/٢.

ولم نقبل يده

لكن من تبركوا يوماً به

قالوا بأن صوته

يحرك الأحجار

وأنه وأنه هو العزيز الواحد القهار)(١).

وفي سياق حقده «الشيوعي العمالي» على بلاد النفط يقول محمود درويش ساخراً بالجنة وبالوعد الحسن من الله للمؤذن وللشهيد:

(ومدينة البترول تحجز مقعداً في جنة الرحمن ـ قلتم لي

وطوبى للممول والمؤذن. . والشهيد!)(٢).

أمًّا زميله في الكفاح «الشيوعي»! سميح القاسم فإنه يتحدث عن ضياع البشر ويسوق أخبار الغيب في تهكم بآدم وحواء عليهما السلام، وخروجهما من الجنة، ويذكر قصة قابيل وهابيل في سياق أساطير أخرى مثل الإله الفرعوني «راع» و «خوفو» والوثن العربي «اللات»، ثم يختم ذلك بالسخرية من إيمان المؤمنين بالله وبقدرته المطلقة، كل ذلك في مقطوعة بعنوان «الخطيئة والوثن»، ومما جاء فيها:

(دوري مع الإعصار! يا قطعان! ضيعك الرعاة!

وابكي ربيعاً مات. . مات!

وتهيأي للمسلخ المشؤوم تهدر فيه زاكية الدماء

من القرون الخاليات!

من يوم أنشب آدم المغدور في حواء نابأ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ٢٨٩ ـ ٢٩٠.

<sup>(</sup>۲) دیوان محمود درویش: ص ۷۷۷.

يغتذي من لحمه المغبون ينهل من دماه! ويظل يؤمن أن في صلب الخطيئة هادر ينبوع أسرار الحياة

ويهز صوت الله أركان الوجود:

ـ اليوم تفقد جنتي! فاخرج يرافقك الشقاء مدى رحيلك في يباب الأرض

خلفك موصدعدني، وأمسك لن يعود!!

- دوري مع الإعصار! ياقطعان! ضيعك الرعاة! -

وابكي ربيعاً مات. . مات!

من يوم شاء الله أن تهوي يدا قابيل،

قاتلتين، غائصتين في الدم، في الحياة

ويروح يصرخ من وراء السدل

في عسف الطغاة.. الأغبياء من الطغاة

ـ قابيل! يا قابيل! أين مضت بهابيل خطاه؟!

إذهب يرافقك الشقاء. . جزاء فعلتك الحرام!

قدر عليك السهد المبرح والسقام

وتند عن أرض الخلود العاهرة

صرخات بُقيا اللحم والدم والعظام!...

- الرب «راع»(۱)!

ما زال يرمقه الملايين الرعاع

<sup>(</sup>١) يظهر أنه يقصد الله تعالى بهذا اللفظ بدلالة ما يليه من ألفاظ جلَّ الله وتعالى وتقدس.

يتعبدون ويرفعون له الذبائح والقرابين البريئة يسجدون الليل. حتى منتهاه ماذا وراء الصمت تكتم يا إله؟! ويضج إعصار الحقيقة بين أغلال تصفده بها الأوهام، غادرة الجموح، غبية التيار

ـ لا سر في صمت الإله!! لا شيء غير الجوع والحرمان والطوفان... والرب «راع»

نادمة المصير!

مازال يعبده الملايين الرعاع والمؤمنون الآبقون، وجوههم للات ترنو في خنوع أبله، قطعانهم في الرمل تزحف هاربين من الضياع إلى الضياع...

... واستسلموا للريح أن هدت عرائشكم وقصفت الكروم الخضر

إن الله يرزقكم غداً من عنده الخير الكثير! وإذا استباح الداء آلافاً من الأطفال فاستلقوا على أعتاب برجكم العتيد وعزّموا، تحمل نساؤكم توائم إن ربكموا على كل قدير!!)(١).

<sup>(</sup>١) ديوان سميح القاسم: ص ٣١١ ـ ٣١٦.

أمًّا ممدوح عدوان فإنه يسجل سخريته بالجنة والطريق التي توصل إليها في قوله:

(حینما نادی علی:

اطل باب تتوخاه إلى الجنة

قد يفضى إلى باب جهنم

إن سر الدين باق

فتعلم. . كيف تبقى عنده الآن وتسلم!»...

وذووا. . ماتوا اختناقاً

لم أجد فيهم شهيداً

وعلي أغلق الجنة باب إثر باب وتعمم

وأنا ما عدت أعلم

فيم أهرقنا دمانا

ووقفنا في الطريق!؟

وتركنا نسوة الحي على الدرب رقيق...)(١).

أمّا علاء حامد فيبلغ به حقده على دين الإسلام أنه وصف المؤمنين بالغيبيات بالمرضى النفسيين الذين يحتاجون إلى مصحات نفسية، وحقيقة الأمر كما جاء في المثل العربي «رمتني بدائها وانسلت» (٢)!!.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لممدوح عدوان، المجلد الأول، تلويحة الأيدي: ص ٦٨ ـ ٧٠.

<sup>(</sup>٢) مجمع الأمثال ٢/ ٢٣.

# الوجه الرابع من أوجه انحرافاتهم في الغيبيات: الإيمان بغيبيات تناسب أهواءهم وضلالهم:

كما سبق في بداية هذا الفصل أن الإيمان بما وراء الحس أمر فطري في الإنسان، الذي يتكون من طين وروح، فالطين هو الجسد المادي وطاقاته الحسية المتصلة بالحواس والأعصاب واللحم والدم وغيرها من أجهزة الجسم.

والروح قوام حياة الجسد، وهي منبثة فيه بكيفية لايعلمها إلا الله، انبثاث الماء في الشجر الأخضر، أو الزيت في ثمر الزيتون، وفيها الطاقة المعنوية التي بها يكون التفكير التصوري التجريدي الذي يدرك الكليات والمعنويات والتجريديات، ويدرك القيم العليا كالعدل والحق والخير، والجمال، ويحلم ويتخيل وغير ذلك من أعمال النفس وطاقات الروح.

والروح والجسد التي تنبني عليها هذه المناشط هي ـ رغم هذا التقسيم ـ تشكل كياناً موحداً، وطاقة متكاملة، هذا الكيان هو «الإنسان».

وقد عبثت الفلسفات المادية الحديثة بهذه المفاهيم غاية العبث، خاصة بعد ظهور خرافة داروين المسماة «النشوء والارتقاء»، فقد نحت هذه الخرافة بالإنسان منحى مادياً صرفاً، إذ جعلته مجرد مادة، مجرد جسد يأكل ويشرب ويسكن ويتناسل، أي أنه يولد ويموت جسداً خالصاً، أو حيواناً خالصاً، وحتى العقل الذي هو ميزة الإنسان الظاهرة الجلية أعادتها نظرية داروين إلى الاصطفاء الطبيعي!!.

وإذا كانت نظرية داروين هي الأساس الذي بني عليه الماديون الملاحدة أبحاثهم وفلسفاتهم الإلحادية وما تفرع عنها من علوم اجتماعية ونفسية وأدبية وسياسية، فإنه لابد من النظر في أصل هذه النظرية من جهة أنها تنفي الغيب ولا تؤمن إلا بالمحسوس، واتباع هذه النظرية والمتأثرون بها هم كذلك لا يؤمنون بالغيب إذا جاء على لسان رسول أو في وحي معصوم.

ولكن إذا جاء الغيب عن داروين او غيره من فلاسفة المادية فإنهم يسلمون به، ويؤمنون به.

بل إنهم في معرض دفاعهم وجدالهم عن فرضية النشوء والارتقاء لايترددون في اختراع عالم غيبي خاص بهم، يحيلون إليه ثغرات وسلبيات هذه الفرضية.

نأخذ النظرية في أصلها، فقد قامت على فرضيتين مسلمتين عند الداروينيين:

الأولى: أن العضويات الصغيرة في كل جيل من الأجيال تنزع دائماً إلى أن تختلف اختلافات طفيفة عن آبائها في جميع الاتجاهات الممكنة.

الثانية: أن التغيرات المفيدة تنتقل إلى الأجيال التالية وتتراكم حتى ينتج عنها تغييرات جسمية عضوية (١).

هاتان المسلمتان التي تنبني عليها نظرية التطور هي في حقيقتها «غيبية» فالفرضية الأولى مجرد تخمين غيبي خاطئ لايدل عليه أي دليل حسي أو عقلي، والفرضية الثانية كذلك، إذ لا دليل من المشاهد أو المحسوس أو المعقول على أن التغييرات تتوارث وتتراكم عبر الأجيال.

ولو افترضنا أنهم قالوا رأينا آثار التغيرات والتطورات في المتحجرات، كان هذا دليلاً على غيبيتهم من وجه آخر، فإنهم استدلوا بالأثر على المؤثر، وهذا استدلال بالحاضر على الغائب وبالمشاهد على غير الشاهد، وهذه غيبية محضة.

ثم إن هذه الفرضية لاتبرهن على صحة نظرية التطور، وإنّما تفترض منذ البداية أن نظرية التطور صحيحة، ثم جاءت الفرضية لشرح هذه النظرية، وهذه «مصادرة على المطلوب» بل التسليم بأن المخلوقات التي نراها الآن

<sup>(</sup>۱) انظر: التطور عملياته ونتائجه لـ«إدوادر دودسن»: ص ۱۳٦، ۳۹ه، وكتاب «الله يتجلى في عصر العلم»: ص ۷۲.

خلقت على هذه الخلقة وإن لم تتماثل أفراد النوع الواحد منها أقرب إلى المعقول من افتراض التطور ابتداء، وهذه حقيقة لم تستطع المتحجرات أن تنفيها (١٠).

ومن المسلمات المادية التي انبنى عليها هيكل المادية القول بأزلية المادة، وأنها «لاتفني ولاتستحدث من العدم» وعليها بنوا الزعم بأزلية الكون إلى حد جعل «برتراندراسل» يعتبره أمراً لايقبل الجدل<sup>(٢)</sup>، بل ويعتبر حتى مجرد السؤال عن علة أو سبب وجود هذا الكون من الأمور غير المنطقية!!.

أليست هذه المسلمة المادية اعتقاد غيبي محض؟ ثم أليس الحتم والقطع فيها واعتقاد ثباتها بصورة جازمة من المسلمات الغيبية؟.

بلى هذه غيبية ضرورية، ولكنها غيبية ضالة منحرفة.

ومن المسلمات المادية إرجاع جميع الكائنات الحية إلى خلية أولية تفرعت منها سائر الأنواع التي ترى اليوم، وخاصة الإنسان الذي يرونه تطور في إحدى مراحله من القرد!!.

وهذه غيبية مادية إلحادية، لا برهان عليها من حس ولا عقل<sup>(٣)</sup>، ومع ذلك سلمت بها عقول تحسب أنها على شيء من تجربة أو عقل أو حس ﴿وَمَن لَزَ يَجْعَلِ اَللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴾(٤).

ولأجل ذلك كله اضطرب داروين نفسه عند وصوله إلى هذه المضايق كما اعترف هو في كتابه «أصل الأنواع» حيث قال: (لايبلغ القارئ الخبير إلى هذا الموطن من البحث حتى تعتريه صعاب شتى ومشكلات عديدة تزعزع من ثقته في صحة مذهبي، ولا جرم أن بعضاً من تلك المشكلات

<sup>(</sup>١) انظر: مصرع الداروينية: ص ٤٨.

<sup>(</sup>٢) انظر نص قوله بالإنجليزية في مصرع الداروينية: ص ٤٩.

<sup>(</sup>٣) اقتبست هذه المسلمات من كتاب مصرع الدراوينية: ص ٤٧ ـ ٥٠.

<sup>(</sup>٤) الآية ٤٠ من سورة النور.

في الغاية القصوى من الشأن حتى إني ما فكرت فيها إلا وداخلني شك وحفت بي ريب، غير أن العدد الأوفر من تلك المشكلات ظاهر، لا مناقضة فيه لحقيقة مذهبي والبقية الباقية على فرض صحتها لاتقوض دعائم المذهب ولاتنفيه جملة على ما أدري.

ولنعدد هنا تلك المشكلات لنتخذها للبحث أساساً:

ا ـ إذا كانت الأنواع قد تدرجت متسلسلة عن أنواع غيرها، متحولة في خطى دقيقة من النشوء، فلم لاترى في شعب النظام العضوي تلك الصور الوسطى التي تربط بين بعضها وبعض؟ ولماذا لاترى الطبيعة في تهوش وتخالط يقتضيها تسلسل الصور، بل نرى الأنواع صحيحة لا خلل في نظامها ولا التباس.

Y ـ هل من المستطاع أن حيواناً له تركيب الخفاش وعاداته مثلاً قد يستحدث بالتهذيب وتغاير الصفات من حيوان آخر مختلف عنه اختلافاً بعيداً في العادات والتركيب العضوي؟ وهل نقوى على الاعتقاد بأن الانتخاب الطبيعي في مستطاعه أن ينتج من جهة عضواً في الغاية الأخيرة في اتضاع المكان كذنب الزرافة الذي تستخدمه لدفع الهوام عنها، وأن يحدث من جهة أخرى عضواً غريب التركيب دقيق التكوين متعدد المنافع كالعين مثلاً؟.

٣ - هل من المستطاع كسب الغرائز وتهذيبها بالانتخاب الطبيعي؟ وماذا تقول عن تلك الغريزة العجيبة التي تسوق النحلة إلى بناء خلياتها على صورة من الإتقان برزت بالسبق إليها مستكشفات عظماء الرياضيين وأهل الرأي منهم خاصة؟.

٤ - بم نعلل عقم الأنواع لدى تلاقحها، وانتاجها إنسالاً عقيمة لاتلد؟
 بينما يزيد التلاقح من صبوة التنوعات ويضاعف من قوة الإنتاج فيها!)(١).

هذه الأسئلة الجذرية التي تنسف نظرية داروين من أساسها يتجاوزها

<sup>(</sup>۱) كتاب أصل الأنواع، المجلد الثالث، الفصل السابع: ص ٤ ـ ٧١ نقلاً عن كتاب الإنسان والداروينية: ص ٢٢٢ ـ ٢٢٣.

داروين ويعتبرها إشكالات ظاهرية لاتناقض مذهبه!!.

ومع كونها من أعمق المعوقات لفرضية مثل هذه الفرضية إلا أنه تخطاها في تسليم غيبي للمقدمات والافتراضات التي وضعها، ولم يتمكن من الإتيان بإجابة صحيحة مقنعة لاعتراضات علمية وعقلية أوردها علماء في عصره وفي غير عصره وحتى اليوم (١).

والمقصود من كل هذا الإيراد أن داروين رغم ماديته المحضة ورغم إلحاده الذي اعترف في مذكراته أنه وصل إليه أخيراً، لاينفك عن إيمان بغيبٍ ما.

والماركسية المنطلقة في المادية إلى أبعد مدى لايستطيع أصحابها الانفكاك من «غيبية» مّا، وإن كانت غيبية منحرفة ضالة (٢).

فماركس أخذ من نظرية النشوء والارتقاء التي قالها داروين ونقلها إلى علم الاقتصاد وعلم الاجتماع، أخذ القول بالطبيعة الفاعلة الخالقة المؤثرة بدلاً من الله تعالى، وهذه غيبية وعبادة للطبيعة من دون الله، وأخذ القول بأن الكائنات تتطور تطوراً حتمياً تحت ضغط البيئة المادية الخارجية، وفي أثناء عملية الشطور تنقرض كائنات وأعضاء معينة لأنها لم تعد تلائم البيئة وينمو بدلاً منها أعضاء ووظائف جديدة أكثر تعقيداً، وهذا التطور والتغير يحصل على الكائنات الحية رغماً عنها، فلا إرادة لها ولا قصد، وإنما هو مفروض عليها من الخارج أرادت أم لم ترد، ولاتملك هذه الكائنات أن تبطيء أو تسرع أو تتحول عن هذا الطريق التطوري التصاعدي، فالأمر في تطبيقاً كاملاً على التطور الاقتصادي والاجتماعي"، وهذه الفرضيات الخرافية تطبيقاً كاملاً على التطور الاقتصادي والاجتماعي"، وهذه الفرضيات جميعها

<sup>(</sup>۱) انظر: مصرع الداروينية: ص ۱۱ ولماذا أهمل الإعلام اليهودي اعتراضات زميل داروين «دالاس». وانظر: الإنسبان والداروينية: ص ۲۰۹ ـ ۲۰۹، وهو ملي، بالنقولات المهمة في اعتراض العلماء التجريبيين على داروين ونظريته. وانظر: كتاب العلم يدعو للإيمان فهو مخصص للرد على الداروينية.

<sup>(</sup>٢) انظر: الفنون الصغرى للظاهري، السفر الخامس: ص ٤٠: الميتافيزيقيا الشيوعية.

<sup>(</sup>٣) انظر: الإنسان بين المادية والإسلام: ص ٥٥ - ٥٦.

"غيبيات" ولكنها منحرفة تائهة في أودية الخرافة والتخمين، وكذلك ما انبنى عليها عند الماركسيين من صراع الطبقات، والجدلية المادية الديالكتيكية، وتأثير العالم الخارجي على العقل، وتأثير أساليب الإنتاج وغير ذلك من الأمور التي لاتخضع لقياس ولاتجربة ليست في حقيقتها سوى مسلمات غيبية مادية ضالة خضعت لها أعناق هؤلاء فاقتفوا أثرها، في تسليم كامل وتبعية عبادية وثنية خالصة!!.

أمًّا عبيد الغرب من الحداثيين والعلمانيين فهم أقل من هذا الشأن وأذل، إذ غاية ثقافتهم ومبلغ علمهم وآفاق طموحهم أن يتبعوا المذاهب الغربية المادية ولايبتدعوا!! وإن يسيروا في ذيل قوافلهم مذعنين إذعان العبيد في أيدي النخاسين، أقول ذلك بعد طول تبصر ونظر في أقوالهم ومؤلفاتهم ومجلاتهم ومنتدياتهم، وإن اجتهد بعض منهم ليخرج بجديد من الأفكار والتصورات النتنة، فلاتجده يخرج عن أصول ومتون أساتذته الذين تلقى عنهم وأشرب حبهم في قلبه، فما أحرى هؤلاء بقول الشاعر:

(العبد لا تفضل أخلاقه لاينجز الميعاد في يومه فلا ترج الخير عند امرئ وإن عراك الشك في نفسه فقلما يلؤم في ثوبه

عن فرجه المنتن أو ضرسه ولا يعي ما قال في أمسه مرت يد النخاس في رأسه بحاله فانظر إلى جنسه إلا الذي يلؤم في غِرْسِه)(١)

وخاصة إذا قرأت أفكارهم المادية، وعبثياتهم الحيوانية وفوضوياتهم الخلقية، وقرنتها بأصول الفكر الغربي اتضح لك صدق هذه الأبيات في حقهم!!.

وأصدق منها وأدق وأكمل وأشمل قول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدَ ذَرَأَنَا لِجَهَنَّمَ صَالِحَ اللهِ عَالَى: ﴿ وَلَقَدَ ذَرَأَنَا لِجَهَنَّمَ كَالُوبُ لَا يَبْقِرُونَ بِهَا وَلَهُمَّ أَعَيْنٌ لَا يُبْقِرُونَ بِهَا وَلَهُمّ

<sup>(</sup>١) الأبيات للمتنبي في ديوانه ٢٠٥/٢ بشرح العكبري.

### ءَاذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَأَ أُوْلَتِكَ كَٱلأَنْعَلِمِ بَلَ هُمْ أَضَلُّ أُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْغَنْفِلُونَ ﴿ ﴾ (١٠).

وقد مرّ بنا في ثنايا البحث في مواضع عديدة كيف أنهم انخلعوا من الإيمان الحق والعقيدة القويمة والدين الصحيح، ليستقروا في قاع الحوض الآسن، خوض المادية والوثنية.

وفي الفصل الرابع من الباب الأول «التصورات المتأثرة بالوثنيات والديانات المحرفة» أدلة عديدة على مقدار انغماس الحداثيين في الإيمان بوثنيات جاهلية من وثنيات اليونان والبابليين والفراعنة والهنداكة والبوذيين والمشركين العرب.

ولا غرو أن يكون الحداثيون العرب بهذه المثابة في التعلق بهذه الوثنيات، فقد تلقوا هذا عن الغرب واستوردوا هذه المضامين مع ما استوردوه من مادية وعلمانية وحداثة، ولقد عبر بدر شاكر السياب عن الاتجاه نحو الخرافات والأساطير الغربية بقوله: (إن اللجوء إلى الخرافة والأسطورة وإلى الرموز من مظاهر الشعر الحديث المهمة... نحن نعيش في عالم لا شعر فيه أعني أن القيم التي تسوده قيم لا شعرية، والكلمة العليا فيه للمادة لا للروح، إذن فالتعبير عن المباشر عن اللاشعر لن يكون شعراً فماذا يفعل الشاعر إذن؟ يلجأ إلى الخرافات والأساطير التي لاتزال تحتفظ بحرارتها؛ ولأنها ليست جزءاً من هذا العالم)(٢).

هذه العبارات الواضحة الدلالة على ما نحن بصدده في إثبات إيمان الحداثيين بغيبيات وثنية وتعلقهم بأصنام جاهلية، ليس لها قيمة إلا كما لأوثان الجاهليين العرب: «هبل واللات ومناة والعزى» غير أن الميزة الوحيدة للأوثان والأساطير والخرافات التي تعلق بها الحداثيون وآمنوا بها وجعلوها رموزاً للانبعاث والتقدم والتجدد أنها مستوردة من الغرب!!.

<sup>(1)</sup> الآية ١٧٩ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢) مجلة شعر، العدد ٣ تموز ١٩٥٧م: ص ١١١ ـ ١١٢.

ولذلك تبنى الغرب هذا الاتجاه من خلال مؤسساته الثقافية الاستخبارية مثل مؤسسة «فرانكلين» وحرية الثقافة (۱) ومؤسسة «فلبرايت» ومؤسسة «فورد» ومؤسسة «روكفلر» (۲).

لقد قامت هذه المؤسسات بأدوار كثيرة في مواجهة الإسلام، في دعم العلمانية والأنماط الثقافية والسلوكية الغربية، وتجنيد العملاء المتدثرين بدثار الثقافة والأعلام، إلى غير ذلك من الأدوار والأعمال المشبوهة.

وكان العنصر الوثني والأسطوري - الآتي من الغرب أساساً - من أهم العناصر الذي دعمته هذه المؤسسات؛ ليقوم بدور داعم للثقافة الغربية التي تريد أمريكا ودولة اليهود خاصة بثه ونشره في المنطقة (٣).

ومن أقرب البراهين على تبني الوثنيات البائدة تسمي مجموعة من شعراء الحداثة بالشعراء التموزيين (٤)، وتسمى النصيري على أحمد سعيد باسم الوثن «أدونيس» وفي خرافات هذين الوثنين المنطلق الاعتقادي والعملي لهؤلاء الحداثيين، ولمن جاء بعدهم ممن تأثر بهم «ولايخلو حداثي مهما صغر من التأثر بهم».

ومن خلال هذا الانتماء الوثني ترسخت علاقاتهم بالوثنيات على أوسع قاعدة، وحاولوا أن يفلسفوا التجديد والتحديث والانبعاث من خلال أساطير تموز وأدونيس فلسفة توافق طموحاتهم الحداثية القائمة على هدم كيان هذه الأمة وتحطيم مقوماتها.

ولقد وجد جبرا والثلة التموزية الذين معه في إحياء الرموز الوثنية وإشاعتها خير مدخل إلى السوق الثقافي العالمي ـ الغربي بطبيعة الحال ـ وأبشع مخرج عن الأمة وتاريخها وحضارتها ودينها وقيمها، وقد عبر جبرا

<sup>(</sup>١) انظر: ما كتبه عنها وعن علاقتها بالحداثيين، الحداثي محمد الأسعد في كتابه بحثاً عن الحداثة: ص ٤٢ ـ ٤٣، ٨٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: الغرب في مواجهة الإسلام لمازن مطبقاني: ص ٣٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: الاعتراف بهذه الحقيقة في كتاب بحثاً عن الحداثة: ص ٤٢ ـ ٤٣.

<sup>(</sup>٤) وهم: أدونيس ويوسف الخال والسياب وخليل حاوي وجبرا إبراهيم جبرا.

عن هذا بقوله: (لقد نبهتنا نكبتنا الكبرى إلى حقيقة الذبول الذي أصاب شعباً كبيراً قروناً عديدة، إلى حقيقة العنة الروحية التي ماعدنا نستطيع تحملاً لها، فوجد شاعر كيوسف الخال في الأسطورة البابلية خير رمز لمعاناتنا)(١).

ويعني هذا القول أنهم وجدوا المبتغى الروحي الذي يريدون في هذه الوثنيات والأساطير، التي أنقذتهم من «العنّة الروحية» حسب تعبير جبرا.

ولايقتصر اعتقادهم في هذه الأوثان على مجرد استلهام مضامينها الخرافية \_ على ما في ذلك من وثنية وانحراف وضلال \_ بل توجهوا إليها بالعبادة والدعاء واعتقاد الخصيب والإحسان وطلب السقيا، شأنهم شأن أي جاهلي كان يركع للانصاب والأزلام، يقول السياب عن الوثن «عشتار»:

(عشتار، أم الخصب، والحب والإحسان، تلك الربة الوالهة) (٢). وينادي تموز متضرعاً:

(يارب، تمثالك

فلتسق كل العراق

فلتسق فلاحيك، عمالك)(٣).

ويقول أيضاً في دعاء وثني ضارع، واصفاً الوثن بالربوبية:

(يارب تمثالك

فاسمع صلاة الرفاق

ولترع فلاحيك عمالك

تمثالك البعل

تمثالك الطفل

<sup>(</sup>١) الحداثة الأولى: ص ١١٤.

<sup>(</sup>٢) ديوان السياب: ص ٣٨٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٣٥.

تمثالك العذراء)(١).

ويشابه هذا التضرع والعبادة الوثنية تضرع البياتي وتبتله العبادي للوثن عشتار إله الخصب عند الفينيقيين، يناديه ويبحث عنه، ويتمناه، ويتضرع إليه أن يخلصه من السماء من الدين وعبادة رب العالمين، ويتمنى أن تنهل عشتار كالنجمة مستجبية دعاءه ملبية تضرعه، هذا وهو الماركسي المادي!!.

(وتمزقت وناديتك باسم الكلمة

باحثاً عن وجهك الحلو الصغير

فى عصور القتل والإرهاب والسحر وموت الآلهة

وتمنيتك في موتي وفي بعثي وقبلت قبور الأولياء

وتراب العاشق الأعظم في أعياد موت الفقراء

ضارعاً أسأل، لكن السماء

مطرت بعد صلاتي الألف ثلجأ ودماء

ودمى عمياء من طين وأشباح نساء

لم يرين الفجر في قلبي، ولا الليل على وجهي بكاء

فمتى تنهل كالنجمة عشتار وتأتى مثلما أقبل في ذات مساء

ملك الحب لكي يتلو على الميت سفر الجامعة

ويغطى بيد الرحمة وجهى وحياتي الفاجعة)(٢).

ولست أريد هنا أن أستعيد ما سبق ذكره في الفصل الرابع من الباب الأول، وإنّما ذكرت بعض الشواهد على كون الحداثيين الذين يحاربون الغيبيات الحقيقية التي جاء بها الإسلام، ويجحدونها ويسخرون بها

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٣٦.

<sup>(</sup>۲) ديوان البياتي ۲،۹۰۲.

وبالمؤمنين الموقنين بما جاء من رب العالمين، والذين ما فتئوا يرددون أن الإيمان بالغيبيات رجعية، هؤلاء بأعيانهم آمنوا بغيبيات باطلة زائفة لا حقيقة لها، غيبيات جاهلية وثنية، وخرافات أسطورية.

قال الله تعالى: ﴿ أَفَعَن يَعْلَقُ كَمَن لَا يَعْلَقُ أَفَلَا تَذَكَرُونَ ﴿ وَمَا يَفْدُونَ وَمَا الله تعالَمُ مَا شَرُوت وَمَا يَعْمُونَ إِلَّ اللهِ لَا يَعْلَمُ مَا شَرُوت وَمَا تَعْلَمُ مَا شَرُوت وَمَا تَعْلَمُونَ فَنَا وَهُمْ يُعْلَقُونَ وَمَا يَعْمُونَ مِن دُونِ اللّهِ لَا يَغْلَقُونَ شَبَعًا وَهُمْ يُعْلَقُونَ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيْنَ يُبْعَثُونَ ﴿ إِلَهُمُ لِللّهُ وَمِدُ أَفَالِينَ لَا عَمْرَهُ أَلَيْنِ لَا عَمْرَهُ أَلَيْنِ لَا عَمْرَهُ أَلَا يَعْمُونَ وَاللّهُ وَمِدُ أَلَا الله يَعْلَمُ مَا وَلَا فِيلًا الله يَعْلَمُ مَا يَوْمِنُونَ أَلَا الله يَعْلَمُ مَا يَعْمُونَ وَمَا يَعْلَمُ مَا وَاللّهُ مَا يَعْمُونَ وَمَا يَعْلَمُ مَا وَاللّهُ مَا يَعْمُونَ وَهُمْ مُسْتَكَمِينَ ﴿ وَهُمْ مُسْتَكُمُونَ وَهُونَ اللّهُ عَلَمُ مَا وَاللّهُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ اللّهُ يَعْمُ اللّهُ مَا يَعْلَمُ مَا وَاللّهُ مَا يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ وَمَ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ مَا وَاللّهُ مَا يَعْلَمُ مَا وَاللّهُ مَا يَعْلَمُ مَا وَاللّهُ مَا يَعْلَمُ مَا وَاللّهُ مَا يَعْلَمُ مَا وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

ومن مقتضيات الفطرة أن الإنسان لابد أن يؤمن بغيب ولابد أن يتعبد لرب، ولكن الذي نراه من كلام الحداثيين أنهم ينفون الغيب ويجحدون الرب، فما حقيقة ذلك؟.

أمًّا الغيب فهم يؤمنون به رغماً عنهم بمقتضى الفطرة الإنسانية ولكنه - كما سبق - غيب وثني جاهلي مادي منحرف ضال، وأمًّا الرب فإنهم دانوا لأرباب كثيرة من الأشخاص والمناهج والمذاهب تركوا دين الإسلام، نعم، ولكنهم استعاضوا عنه بدين الحداثة، تركوا غيبات الإسلام، نعم، ولكنهم أخذوا بدلاً عنها غيبيات الأوثان وغيبيات الداروينيين وغيبيات الحداثة.

<sup>(</sup>١) الآيات ١٧ ـ ٢٧ من سورة النحل.

هذه حقيقة ثابتة، لست أنا وحدي الذي أقولها أو اكتشفتها بل قالها نقاد الحداثة أنفسهم، فها هو محمد جمال باروت يتحدث عن هذه القضية في مثال واحد هو «حركة مجلة شعر» التي عبر عن مقاصدها أحد أعلامها في قوله عن الشعر أنه (ميتافيزيقا الوجود، حينما يصبح الوجود معبراً عنه في الحياة)(١).

ويؤكد باروت على أن الفهم الذي قامت عليه حركة مجلة شعر (قاد إلى أوهام نخوية ومثالية وميتافيزيقية عن طبيعة الشعر ووظيفته، تحول معها الشاعر إلى نمط آخر من الأنبياء والعارفين والرأيين والمتعالين)(٢).

وينقل عن أحد نقاد مجلة شعر قوله: (وكل شعر لم يعبر عن صولة هذا القدر وعن الغصة الكيانية التي يقاسيها الإنسان أو عن الفرح الذي ينبثق عن رؤيا الشاعر إذ ينفذ إلى عالم الغيب وراء المرئيات وعن دهشته وتعجبه وافتتانه إذ ينتظر إليه، فليس شعراً)(٣).

أمًّا أدونيس الذي جعل الحديث من الماضي والغيبيات من ظواهر الخلل الفكري عند العرب (٤)، والذي جعل الإيمان الغيبي سبباً لعرقلة الوعي (٥)، والذي وصف الشاعر الثوري بأنه لايُمكن أن يكون ثورياً إلا برفضه لقيم السماء وتعلقه بقيم الأرض (٢)، يقرر مع هذا كله ـ في تناقض صارخ ـ: (أن الميتافيزيقية هي الخاصية الرئيسية في نتاجها الشعري الحديث [يقصد مجلة «شعر»] فالكائن العربي المعاصر هو، في شعرنا كائن ميتافيزيقي، يغوص إلى عمق الأعماق ويتضامن مع الآخر، ويحيا مصلوباً فوق الخيط الذي يصل بين سيزيف والمسيح، بين اليأس ويقين الأمل)(٧).

<sup>(</sup>١) الحداثة الأولى: ص ٥١ والقول لمطاع صفدي.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٦ ـ ٧٧ ونقل القول عن ماجد فخري.

<sup>(</sup>٤) انظر: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٠٣.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق ٣/٢٢٧.

<sup>(</sup>٦) انظر: زمن الشعر: ص ١٠٨.

<sup>(</sup>۷) مجلة شعر عدد ١٦ خريف ١٩٦٠م: ص ٢٥٠.

نعم قد يبدو هذا متناقضاً مع الأقوال السابقة، ولكن إذا نظرنا إلى الخيط الغيبي الذي يريد أن يصل به الميتافيزيقية الحداثية وجدناه يصل إلى اليونان والنصارى، وهذا المقصد يتفق مع المشروع الحداثي في محاربة الإسلام، سواء جاءت هذه المحاربة تحت راية المادية الإلحادية، أو تحت راية الوثنية اليونانية، أو تحت راية النصرانية أو النصيرية، فالهدف واحد.

وفي الوقت الذي يؤكد فيه زعماء العلمنة والحداثة العرب أن الإنجاز ما عاد يقاس بالإنسجام مع مفاهيم غيبية بل بالعقلانية والقيم الجديدة المستبدلة فكرة البشرية بفكرة الألوهية (١)، في الوقت ذاته يجعلون الحداثة ديناً وغيباً «ميتافيزيقيا» ويؤلهونها ويعبدونها.

يقول أحدهم: (الشعر هو الميتافيزيقيا وهو الأسطورة) (٢)، ويؤكد أن (اعتبار الشعر أسطورة أو ميتافيزيقيا تغلغل في المفاهيم النقدية بتأثير الترجمات المتتابعة لكتب الأساطير والأبحاث المتعلقة بها، مثل كتاب أدونيس لجيمس فريزر عام ١٩٥٧م الذي يقول مترجمه جبرا إبراهيم جبرا أنه كان ذا «أثر عميق في الإبداع الأدبي في أوروبا بما هيأه للشعراء والكتاب من ثورة رمزية وأسطورية نرجو أن يقبل عليها أدباؤنا أيضاً لإغناء أدبنا الحديث» ثم توالت الكتب المترجمة بعد ذلك مثل كتاب «ما قبل الفلسفة» واللغصن الذهبي» ونشرت عدة دراسات تعارض أو تعزز هذا الاتجاه، ووصل الأمر بدعاة «أسطرة» الشعر إلى القول بأن الشعر، ماهو إلا الميتافيزياء...)(٣).

ويصف باروت الأسس التي رست سفينة الحداثة في موانئها العديدة المختلفة، وليس من بينها مطلقاً أي ميناء إسلامي فيقول شارحاً أسس الرؤية الحداثية (٤):

<sup>(</sup>١) هذا القول لهشام شرابي في قضايا وشهادات ١٨/٢.

<sup>(</sup>٢) بحثاً عن الحداثة: ص ٨٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٠١.

<sup>(</sup>٤) من خلال دراسته لديوان «أغاني القبة» لخير الدين الإسلامي.

(١ - تشويش الوعي، ضمن المنظور الصوفي لعالم الداخل، والذي هو بالدرجة الأولى منظور كشفي، فالشعر لديه هو ما تلتقطه «عدسة الغيبوبة» في اكتشافها واستقصائها لـ «ساحة ما وراء الطبيعة» وهو ما «يفيض به اللاشعور المستعر ويخنس الوعي»...

٢ - الربط بين مفهوم «الرؤيا» الشعرية «اللاشعورية» إلى الحد الذي يترادفان فيه، ويصبح فيهما الشعر حالة من «السكر» و«الإشراق» تعطي الأولوية للبحث الميتافيزيقي عن المطلق)(١).

وهذا النص يعيدنا إلى ما سبق ذكره في الفصل الرابع من الباب الأول من تأثر الحداثة بالفرق المنتسبة إلى الإسلام مثل الفرق الشيعية، الرافضة، والباطنية بفرقها العديدة، والصوفية الفلسفية، التي يعتبر تراثها ـ المدنس بالشركيات والخرافات ـ معيناً لشعراء الحداثة، بجامع المجانسة بين كلا الاتجاهين في الإيمان بغيبيات ضالة خرافية وجحد الغيبيات التي ثبتت بالوحي الصحيح.

وهذا جانب آخر من جوانب الغيبيات الحداثية، يضاف إلى الجوانب السالفة الذكر.

وفي الكتاب الذي قرر فيه أدونيس أن الإيمان بالغيب ظلام ورجعية ووسبب لعرقلة الوعي(٢)، يقرر فيه أيضاً أن الحداثي يكشف الغيب ويعلم به، ويشبهه بالأنبياء شرفهم الله وأعزهم عن هذا التدنيس، كل ذلك تحت عبارات مموهة خادعة هي «الرؤيا» و«الرؤيا الإشراقية» و«الحلم» و«الكشف» و«الخيال، والتي تصب كلها في أن الشاعر الحداثي يعلم الغيب ويتجاوز حدود المحسوس والمعقول إلى آفاق يتحد فيها مع الحقيقة بالكشف الصوفي والاتحاد الصوفي، والاستبطان الصوفي، ولم يقل الباطني، مع أن العقيدة الباطنية أقرب إلى هذه المفاهيم من عقائد فلاسفة التصوف الذين شاركوا الباطنية في مفاهيمهم الضالة هذه.

<sup>(</sup>١) الحداثة الأولى: ص ٢٣٧ ـ ٢٣٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٢٧٥، ٢٧٧.

يقول أدونيس بعد أن وصف جبران خليل جبران بالنبوة وفصل حيثيات هذا النعت بأنها نبوة مفرغة من دلالتها الإلهية، وأن جبران بموقفه النبوي حسب تعبير أدونيس ـ وبطموحه النبوي صار (يرى الخفي المحجوب ويلبي نداءه، ويسمع أسرار الغيب، ويعلنها، والمعلوم عنده ليس إلا مطية إلى المجهول)(١).

بعد هذه الأوصاف يتحدث أدونيس قائلاً: (يصح في هذا الضوء، أن نسمي جبران كاتباً رؤيوياً، والرؤيا في دلالتها الأصلية، وسيلة الكشف عن الغيب، أو هي العلم بالغيب، ولاتحدث الرؤيا إلا في حالة انفصال عن عالم المحسوسات... وتتفاوت الرؤيا عمقاً وشمولاً، بتفاوت الرائين، فمنهم ممن يكون في الدرجة العالية من السمو، من يرى الشيء على حقيقته، ومنهم من يراه ملتبساً، وذلك بحسب استعداده، وأحياناً يرى الرائي في حلمه، وأحياناً يرى في قلبه وبقدر ما يكون الرائي بقلبه مستعداً لاختراق عالم الحس أو حجاب الحس تكون رؤياه صادقة... فالرؤيا إذن نوع من الاتحاد بالغيب بخلق صورة جديدة للعالم، أو بخلق العالم من جديد... والرؤيا إذن تعني ببكارة العالم، ويعني الرائي بأن يظل العالم له جديداً، كأنه يخلق ابتداء، باستمرار.

ومن هنا ضيقه بالعالم المحسوس لأنه عالم الكثافة، أي عالم الرتابة والعادة، وانشغاله بعالم الغيب الذي هو مكان التجدد المستمر، من حيث أنه احتمال دائم.

ومن هنا كذلك يرفض الراثي عالم المنطق والعقل، فالرؤيا لاتجيء وفقاً لمقولة السبب والنتيجة، وإنما تجيء بلا سبب في شكل خاطف مفاجيء، أو تجيء إشراقاً.

والرؤيا إذن كشف، إنها ضربة تزيح كل حاجز، أو هي نظرة تخترق الواقع إلى ما وراءه...

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/١٦٥ وقد أسند في الهامش الأقوال إلى مواضعها من كتب جبران.

والرؤيا هنا تتجاوز الزمان والمكان، أعني أن الرائي تتجلى له أشياء الغيب خارج الترتيب أو التسلسل الزماني وخارج المكان المحدود وامتداده...

والرؤيا إذن إبداع، ويُمكن تعريف المبدع، على صعيد الرؤيا، بأنه من يبدع في نفسه صورة خيالية أو مثالاً، ويبرزه إلى الوجود الخارجي» وكل شخص لاينطلق من هذا الإبداع في نفسه لايسمى مبدعاً...)(١).

أدونيس هنا يقر بعالم الغيب ويؤكده بل ويجعله مجال الإبداع وأفق الرؤيا، وهناك \_ في الكتاب نفسه \_ ينفي الغيبيات ويجحدها ويجعل الإيمان بها من علائم التخلف، لماذا؟.

الغيبيات التي يسعى أدونيس ـ وسائر الحداثيين ـ في اطراحها هي الغيبيات التي أثبتها الإسلام وجاء بخبرها القرآن وصحيح السنة، والغيبيات التي يثبتها هنا هي غيبيات الحداثة من الوثنيات والأساطير اليونانية، حتى السوريالية، ومن غيبيات داروين وماركس وفرويد، حتى غيبيات الباطنية والصوفية، المهم في ذلك كله ألا تكون هذه الغيبيات مما جاء به الإسلام، فهل من إباء في نفوس المسلمين يبعث حمية الإسلام في قلوب تحب الله ورسوله ودينه، فتدفع غائلة هذا الجور الحداثي والظلم الإلحادي الذي انفسحت له صدور المنتديات والملاحق الأدبية والمكتبات:

(إذا المرءُ لم يدفع يد الجور إن سطت وأقتل داء رؤية المرء ظالماً علام يعيش المرء في الدهر خاملاً؟ يرى الضيم يغشاه فيلتذ وقعه

عليه فلايأسف إذا ضاع مجده يسيء ويتلى في المحافل حمده أيفرح في الدنيا بيوم يعده؟ كذى جرب يلتذ بالحك جلده)(٢)

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٦٦ ـ ١٦٨.

<sup>(</sup>۲) ديوان محمود سامي البارودي ١١٦/١.

ومن نوافذ أدونيس على الغيب ـ غير ما سبق ذكره ـ قوله: (فينيق خل بصري عليك، خل بصري ألمح خلال نارك الغيب الذي يختبيء ـ الذي يلف جرحنا وألمح الركام والرمال والدجى والله في قماطه، الله الذي تلبسه إيامنا حرائقاً غصصاً وجدرا

هذا هو التجديد الحداثي!!، وهذه هي الغيبيات التي يرى من خلالها أهل الحداثة!!، تقديس لفينيق في مقابل الاستخفاف بالله \_ جلً وعلا \_، إعلاء لشأن الأوثان، وتهوين لجلال الرحمن \_ عَزَّ وَجَلَّ \_ إعادة بنيان الوثنية المندثر، ومهاولة لهدم بنيان التوحيد، وتقويض دعائم ملة الإسلام، هذا ملخص مراد الحداثة والحداثيين، وفي النص الأدونيسي السابق وما قبله خير برهان على هذا، ولكن الإمعات لا يفقهون!!.

ويشرح أدونيس خطته الحداثية التي تبدأ من بيارق الرفض ـ وكل باطني رافضي ـ وتنزل إلى معركة يحارب فيها القمر والهلال رمز المسلمين، ويقاتل الدين الذي يصفه بأنه عنقاء خرافية، عنقاء مشعوذة، وينحني لصداقة البرق والرعد: الحداثة والغرب وفروعها، ثم يجعل العقرب ـ شبيهه في الفسق والأذى ـ وطناً، ويصبغ هذا الوطن بالحلم الغيبي الوثني الحداثي، مجد يكتبه الكاهن سطيح والرخ الطائر الخرافي، فيقول:

(تحت بيارق الرفض أسرج كلماتي ـ في غضون وجهي عرس آخر والأرض بين يدي امرأة أحارب لحمى الممزق، انحنى لصداقة البرق، وبالرعد

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١٦٨/١.

أمسح جراحي

قاتل القمر أنا، قاتل العنقاء المشعوذة، أركب صهوة

السمندل واتنشق الجمر

العقرب يرتسم وطناً، الضفدع يلبس قناع التاريخ، المجد

يكتبه سطيح والرخ ـ لكن صراخي سيبقى: آه يا قفا العالم

آه يا عذوية الأشباء المنكرة)(١).

ولايستنكف أدونيس من وصف نفسه وكلامه بالغيبي، فقد لقن أتباعه ما يكفي لنفي الغيب الحقيقي، ولينشيء لنفسه عالماً من الهالات الغيبية لتتبعه العقول الغبية (٢)، يقول:

(وأنا الصاعق الحدود، أنا الرحم الأولية

ويقولون: هذا غموض

ويقولون: غيب

غيبي كلماتي

غيبي خطواتي

واجمحي وخذيني

أيها الشهوة الملكية)(٣).

وبعد هذا الاستعلاء الزعامي الإبليسي تسمع هتاف المصفقين من الأتباع المخذولين، وترى مكاءهم التبجيلي على صفحات الملاحق الثقافية وفي المنتديات:

(مثلما تخبط الرياح الرياح الرياح ادبروا، اقبلوا، أصاحوا، وصاحوا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) انظر إثبات ذلك وتوكيده في كلام كاظم جهاد في كتابه أدونيس منتحلاً: ص ١٢ ـ ١٣، ٢٢.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ٤٩٠ \_ ٤٩١.

مثلما تكمن الأفاعي تخفوا وكما تحرق المحاطيب لاحوا وكـما يبرد النحـاس ويحمي أشهروا، أغمدوا، أغذّوا، أراحوا)<sup>(١)</sup>

ومع أن فحيح الحداثة لاينقطع في كتابات أدونيس إلا أنه يمزجه بفحيح آخر مستجلب من الأصقاع الباطنية، بل إنه لاينفك يردد مضامين باطنيته في كل فرصة تتاح له، ومن أمثلته قوله:

(وقال القرمطي:

الجسد صورة الغيب

وحمل الأرض في كتفي ناقة وأعلن

أنا الداعية والحجة)(٢).

ثم يعقب على هذا مباشرة بخطاب يوجهه للقرمطى يدعوه أن يستغويه!! ليتوافقا ويتناصرا، وصولاً إلى الإباحية:

(استغونا أيها السبد استدرجنا

قل لنا من كذب ومخرق

مَن البلية

من خدع الجسد بنواميسه؟

استغونا استدرجنا

نتوافق نتناصر

ننصب الدعوة

وندخل في تميمة الإباحة)(٣).

<sup>(</sup>١) كائنات الشوق الآخر لعبدالله البردوني: ص ٢٣.

<sup>(</sup>٢) (٣) المصدر السابق ٢/ ٥٦٤ \_ ٥٦٥.

﴿ فَدْ بَدَتِ الْبَغْضَاةُ مِنْ اَفْوَهِهِم وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُم اَكْبَرُ ﴾ (١)، هـنا ندرك مظاهر التآمر الآثم، والخبث المتراكم والهدم المتعمد، والتوجه القاصد نحو كل دسيسة نجسة.

وقد تبحر أدونيس في ظلمات الغيبيات الوثنية والمادية والباطنية، ولم يقتصر على ذلك بل امتد إلى غيبيات ثابتة في أصلها، جاء الخبر عنها في الوحي المعصوم في الكتاب والسنة مثل: الشيطان والجن والسحر والكهانة والعرافة وأشباهها، غير أنه تحدث عنها بأسلوبه الحداثي الباطني، حيث سخرها في رمزية أسطورية لتحقيق مآرب حداثية، ومقاصد باطنية، فمن ذلك وصف نفسه ومن على منواله ومنهجه بالساحر والكاهن والعراف الشيطان؛ لأن هؤلاء \_ في تصوره \_ أصحاب قدرات غيبية خارقة وأفعال باهرة، ومناقضة واضحة للدين، فهو يضعهم في منصب الأسوة، ويجعلهم نماذج للاقتداء!!.

انظر إلى قرناء المرء تعرف بهم وإن أنت لم تكشفه عن خبر (۲). يقول أدونيس عن «العهد الجديد» عهد الحداثة:

(يجهل إن يتكلم هذا الكلام

يجهل صوت البراري

إنه كاهن حجرى النعاس

إنه مثقل باللغات البعيدة

هوذا يتقدم تحت الركام

في مناخ الحروف الجديدة)(٣).

ويتواصل مع صنوه الشيطان تواصلاً حقيقياً، فمرة يعد نفسه يرى كل

<sup>(</sup>١) الآية ١١٨ من سورة آل عمران.

<sup>(</sup>٢) ليزيد بن معاوية كما في مجمع الحكم والأمثال في الشعر العربي: ص ٤١٩.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢٦٤/١.

شيء من الخطوة الأولى على وفق دعواه الإلحادية بنبوة الشاعر الحداثي، ولكنه يحيل قدرته المزعومة هذه إلى كونه غنّى في عرس الشيطان وحضر ولكنمة الخرافة، وقد صدق وهو كذوب فإنه تلقى عن الشيطان وشرب من رجسه، وحضر ولائم خرافاته ﴿وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّمْكِن نُقَيِّضٌ لَهُ شَيَطَنا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ إِنَّ اللَّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

يقول أدونيس:

(قلت لكم أصغيت للبحار

تقرأ لي أشعارها، أصغيت

للجرس النائم في المحار

قلت لكم غنيت

في عرس الشيطان في وليمة الخرافة

قلت لكم رأيت

في مطر التاريخ، في توهج المسافة

جنية وبيت

وأنني أبحر في عيني

قلت لكم رأيت كل شي

في الخطوة الأولى من المسافة)(٢).

أي أنه يرى الغيب ويكشف المغيبات، ويرى مالايُرى، ويعرف كل شيء، ويتوقع ما يُمكن أن يحدث، وهي دعاوى دأب أدونيس على تكرارها ليطبع في أذهان اتباعه القدرة الخارقة له فتذعن له عقولهم وقلوبهم، وهذا ما حصل فعلاً!!.

<sup>(</sup>١) الآية ٣٦ من سورة الزخرف.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/٣٠٩.

وفي موضع آخر يدعو قرينه الشيطان قائلاً:

(أيها الشيطان يا مركبتي فوق النجوم...

أهجرُ الأحلام في أهدابك المرتجفة

وابْقَ في حنجرتي

أيها الشيطان يا مركبتي تحت النجوم)(١).

ولا يكتفي بشيطان واحد يقترن به بل يخترع شياطين أخرى ويدخل معهم في سياق، وهم أتباعه وأشباهه من الحداثيين، يقول: (أبتكر ماء لايرويني، كالهواء أنا ولا شرائع لي \_ أخلق مناخاً تتقاطع فيه الجحيم والجنة، أخترع شياطين أخرى وأدخل معها في سباق وفي رهان)(٢).

وفي حوار أجراه بين امرأة ورجل، ويريد نفسه بذلك، جعل نفسه من سلالة الشيطان، وهذه حقيقة من جهة عقيدته وأفكاره، وفي قوله هذا تمجيد للشيطان، وإجلال وتعظيم، وقد أوضحت آنفاً مراده بهذا، يقول أدونيس على لسان المرأة التي تسأل:

(۔ من أنت؟

ـ بهلول بلا مكان

من حجر الفضاء من سلالة الشيطان)(٣).

وهكذا \_ بعيداً عن أي التباس أو توضيح \_ يرسم أدونيس لنفسه وللحداثيين شجرة النسب غير الزكية، ويوضح موقعهم من هذه الشجرة: إنهم من سلالة الشيطان.

وهو إذ يكشف هذه الحقيقة لايزيد القضية إلا تأكيداً فمن اطلع على

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٣٤٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٥٠١ تحت عنوان «مزمور» وكان يعتبرها كلاماً نثرياً ثم بدا له أن يعتبر شعراً وقرر ذلك في عام ١٩٦٥م كما ذكر ذلك في ٦/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٧/٢.

وأيقن أنهم قد أزّتهم الشياطين وأخذت بأعناقهم في مستنقعات الزيف والضلال والعمالة ﴿ أَلَا تَرَ أَنَا آرَسَلْنَا ٱلشَّيَطِينَ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ تَوْزُهُمُ أَزًا ﴿ آلَ اللَّهِ وَالضلال والعمالة ﴿ أَلَا تَرَ أَنَّا آرَسَلْنَا ٱلشَّيَطِينَ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ تَوْزُهُمُ أَزًا لَهُم فهاهم باعترافهم الكامل ينتسبون إلى الشيطان بكل اعتزاز، لاجرم أن لهم هذه النسبة بأوسع معانيها ﴿ هَلْ أَنْتِثُكُمْ عَلَى مَن تَنَزَّلُ ٱلشَّيَطِينُ ﴿ اللَّهُ عَلَى مَن تَنَزَّلُ ٱلشَّيَطِينُ ﴿ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى مَن تَنَزَّلُ ٱلشَّيَطِينُ ﴿ اللَّهُ عَلَى كُلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللّ

وليس هذا الانتساب للشيطان والتمجيد له مما اختص به أدونيس بل غيره على منواله، ومن ذلك قول أنسي الحاج: (أفضل ما في الشيطان أنه على عكس أهل التعصب لايدعي امتلاك الحقيقة)(1).

ولاريب أنه أخذ خبث الشيطان وقذارته، إلى الحد الذي جعل أدونيس يخاطبه قائلاً: (أحييك يا أنسي، أيتها القصيدة المارقة، أيها الشيطان الأصغر يا صديقي يا أخي)<sup>(٥)</sup> في رسالة يؤكد فيها أدونيس أوصافاً شيطانية لاتليق إلا بهم منها قوله: (نحن هداميون، وكل منا قائد اللوعة والرماد، كل منا الهلع والضرب، الوجود حد لنا، وجودكم كريه، كريه عدو، لن نتقبله لن نصادقه. . . هكذا نعلن أنفسنا غواة وخائنين، الهاوية تأتي معنا، نعرف ذلك، سنعمقها، سنوسعها، سنضنع لها أجنحة من الريح والضوء)<sup>(٢)</sup>.

لو وصف إبليس نفسه وأعماله وطموحاته التخريبية بوصف ما أخاله

<sup>(</sup>١) الآية ١٩ من سورة المجادلة.

<sup>(</sup>٢) الآية ٨٣ من سورة مريم.

<sup>(</sup>٣) الآيات ٢٢١ ـ ٢٢٣ من سورة الشعراء.

<sup>(</sup>٤) خواتم: ص ٦٥.

<sup>(</sup>٥) زمن الشعر: ص ٢٣١.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٢٢٧.

يزيد على هذه الأوصاف ولو تتبعنا وصف الله تعالى لخطوات الشيطان لوجدنا أكثرها في هذا الوصف الذي أطلقه أدونيس على نفسه وصاحبه وسائر أتباع مذهبه.

ومن الانتساب للشيطان قول توفيق زياد: (ألف شيطان يغني، في فؤادي ويهني إنها فرحة عمري. فرحة أكبر مني من أزاميلي وأحلامي ومايصنع فني)(١).

فهذا شهد على نفسه، وصدق، وهو الماركسي الكذوب، أن الشياطين في فؤاده تغني، ولكن العجيب في أمرهم أنهم يفرحون ويفتخرون بذلك «فرح الجعل بدحروجته».

(وإذا الفاحش لاقى فاحشاً فهناكم وافق الشن الطبق)(٢)

ولذلك تجد الثناء على الشيطان وعلى مواقفه!! وخاصة في معصية لله ومعارضته لأمره، ويعتبرونه بهذا الموقف رمزاً لهم في الرفض والتجاوز، والإثم والعصيان والمخالفة للسائد، والرد على الله تعالى، والمناؤة لشريعته والتكذيب لخبره، وفي ذلك يقول أمل دنقل:

(المجد للشيطان. معبود الرياح من قالوا «نعم» من قال «لا» في وجه من قالوا «نعم» من علم الإنسان تمزيق العدم من قال «لا» فلم يمت وظل روحاً أبدية الألم)(٣).

<sup>(</sup>۱) دیوان توفیق زیاد: ص ۱۹۳.

<sup>(</sup>٢) لمسكين الدارمي. انظر: مجمع الحكم والأمثال: ص ٣٩٩.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة لأمل دنقل: ص ١١٠.

وكذب الحداثيون وصدق الله ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتَكِكَةِ اَسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُوّاْ إِلَّا إِلَيْكَ مِن الْجِنِ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ أَفَنَتَخِذُونَاهُ وَذُرِّيّتَكُ أُولِيكَآءَ مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُوّا بِنْسَ لِلظَّالِمِينَ بَدَلًا ﴿قَيْلَ ﴾(١).

وفي مواضع أخرى يصف أدونيس نفسه بأنه عرّاف، ويمارس العرافة، وهي صورة مكررة لوصفه نفسه بالكهانة، يقول أدونيس:

(وانشق الرغيف كأنه أفق النبي

وأنا العرافة

ودخلت في لهب المسافة

أتزوج النار البعيدة فيّ، اقتلع الزمن

کالعشب)<sup>(۲)</sup>.

ويقول:

(وأنا اليوم نكهة كوكبية

أتمرأى، وأصهر الدهر مرآة انخطاف لوجهي العراف

للنهار المسنون كالقلب، للفتح

لسحر الأبعاد والأطراف)(٣).

ويقول في المقطوعة نفسها:

(فأنا عاشق غريب تيممتها، والعرافة

كوكبي، يا بريد المسافة

<sup>(</sup>١) الآية ٥٠ من سورة الكهف.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١٩٦/٢.

رافقتني الرياح وأحجارها النبوية)(١).

وفي ميدان الكهانة والعرافة يركض إلى السحر والجن راسماً لنفسه هالات من القدرة على اكتناه الغيب \_ مع أنه ينكر الغيب \_ ولكنها طقوس الحداثة ولوازم الترؤس على الأتباع الأغمار حدثاء الأسنان سفهاء الأحلام.

يقول أدونيس:

(ساحر أنا واسمها البخور والجرن

ساحر أنا وهي مجاميري وهيكلي في بدايات الجمر

أتطاول في كثافة الدخان

راسماً إشارات السحر

ساحرا جرحها)<sup>(۲)</sup>.

ويقول عن مهيار، وهو الرمز الباطني والقناع الذي يختفي خلفه أدونيس: (مهيار

جسر إلى الهبوط حتى السحر والشقاء

في الجسد الأرض أو في جسد السماء

جسدي هنا، جسدي هنا لك ساحر

صوت یئن بلا صدی

يرتاد يفتح المدى

هو والمدي)<sup>(۳)</sup>.

وفي المقطع نفسه يقول قبل النص السابق:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/١٩٩ ـ ٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٢٩٥.

<sup>(</sup>T) المصدر السابق ۲۱۱/۲ ـ ۲۱۲.

(كنت أغامر في الغابات أركض خلف الجنيات أحلم أن الجنيات خبز)(١).

ولاينسى أن يستدعي عقيدته الشيعية في قضية السحر، فيتحدث عن كتاب «الجفر»(٢) كتاب السحر المزعوم الذي ينسبه الشيعة إلى بعض أئمتهم!!، يقول أدونيس:

(وجهي صخب طائر تقاسمه الصوت اسأليني أجب تكلم جفر رصدتني خيوله انطفاء الهمس...) $^{(n)}$ .

وفي هذا الاتجاه خاض البياتي كثيراً، خاصة في قضية السحر والساحر، مع كونه يعتقد الماركسية ويدين بدين الشيوعية المادية، إلا أنه يردد هذه الغيبيات على المنوال الذي سبق ذكره عند أدونيس يقول البياتي عن الشاعر الحداثي:

(يرتدي الشاعر ثوب الساحر الميت يخفى وجهه تحت القناع ويعاني في حضور الكلمات

وحشة النبذ بأرض النوم والسحر وآلام المخاض

حبه أعمى وشحاذ لنور الكائنات

يتبع الشمس التي مدت وراء القبر للموتى ذراع وعلى أرصفة الليل يغني الساحرات)(٤).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲/۹/۲.

<sup>(</sup>٢) تنسب الشيعة كتاب الجفر زوراً إلى جعفر الصادق ـ رحمه الله تعالى ـ.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٨١/٢.

<sup>(</sup>٤) ديوان البياتي ٢٠١/٢.

وفي آخر هذه التهويمة الكهنوتية التي يحاول أن يصف فيها شعراء الحداثة بالتقدم واستشراف الغيب، يتحدث عن الأمة وتاريخها فيقول:

(وأنا منتظر وحدي، هنا، من ألف عام دون أن يفتح باب في الظلام)(١).

وفي مقطوعة أخرى يجعل «وضاح اليمن»(٢) قناعاً للشاعر الحداثي فيقول عنه:

(يصعد من مدائن السحر من كهوفها وضاح متوجاً بقمر الموت ونار نيزك يسقط في الصحراء تحمله إلى الشآم عندليباً برتقالياً مع القوافل السعلاة وريشة حمراء

ينفخها الساحر في الهواء

يكتب فيها رقية لسيدات مدن الرياح)(٣).

هنا يقر بالسحر وبالسعالي، وإن اتخذها رمزاً لغرض مّا، وفي موضع آخر من كتبه يفتخر بأنه قد ضمر عنده الباعث الميتافيزيقي ونما الواقع الاجتماعي والسياسي<sup>(3)</sup>، أي الشيوعي الماركسي، ويريد بالباعث الميتافيزيقي، الباعث الغيبي عموماً والدين الإسلامي على وجه الخصوص، ودليل ذلك ما قرره قبل هذا الكلام من أن الكتب الدينية ليست سوى فخ كبير نصب للبشر ليقعوا فيه (٥).

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ۲۰۱/۲.

<sup>(</sup>٢) وضاح اليمن هو: عبدالرحمن بن إسماعيل بن عبد كلال، من خولان من حمير، شاعر جميل الطلعة كان يتقنع في المواسم، يقال: إنه قدم الحج فرأى أم البنين بنت عبدالعزيز بن مروان زوج الوليد فتغزل بها فقتله الوليد في نحو عام ٩٠ هـ. انظر: الأعلام ٣/ ٢٩٩.

<sup>(</sup>٣) ديوان البياتي ٢/٣٤٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: تجربتي الشعرية: ص ٧٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٩.

وفي مرثية قالها في «اخناتون» الرمز الفرعوني يحشد البياتي عبارات التبجيل والاحتفال.

ويسوق أخبار السحر وشعائره، والسحرة وأعمالهم، ويسهب في ذكر قدراتهم الخارقة وأفعالهم المبهرة ـ حسب ما يصوره له جهله وضلاله(١) على النمط الذي سبق شرحه في تأثرهم بالأساطير واهتمامهم بها.

وإن كان البياتي يؤمن بالطبيعة رباً على وفق عقيدته الماركسية إلا أنه يرى أن ساحراً آشورياً أحيا جسد ربته الطبيعة:

(وكان ضوء القمر الأحمر في آشور

يصبغ وجهي ويدي ويغمر الضريح

فدبت الحمرة في خدي ودب الدم في العروق

بكلمات سحره الأسود أحيا جسد الطبيعة الميت والجذور

وفجر السحاب والبروق

فأرعدت وأبرقت وأمطرت سماء ليل العالم الزهور)(٢).

ويقول عن عشتار التي طالما أعلن عن طاعته وعبوديته لها:

(حبي أغنية كتبتها ساحرة فوق معابد عشتار)(٣).

وينتسب إلى الإغريق وينتمي إليهم تعلماً، وإلى السحرة والمنجمين والحلاج وحركته الزنج انتساباً، من خلال مدحه أو رثائه ـ لا فرق ـ لأستاذه وقرينه في العقيدة «بابلو نيرودا»(٤) قدوة الحداثيين العرب، ومهبط مدائحهم وبكائياتهم!!.

<sup>(</sup>۱) انظر: ديوان البياتي ٢/ ٢٦٨ ـ ٢٦٩، ٢٧١، ٢٧٢، ٢٩٣، ٢٩٩، ٣١٣، ٣٣٤، ٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/٣٧٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٩٤/٢.

<sup>(</sup>٤) نيرودا ـ بابلو، شاعر ماركسي من شيلي، ولد عام ١٩٠٤ م، وتوفي عام ١٩٧٣ م، تقلب في أعمال سياسية رسمية في بلاده تحت لائحة الحزب الشيوعي، حصل على=

يقول البياتي:

(قاتلت مع الإغريق في مجاهل الشرق دفعت وأنا أمارس السحر أسيراً

فتعلمت من الأنهار كيف حمل النار إلى زماننا هذا

وأصطاد لك الفراشة ـ الوعل ـ الغزال ـ القمر

المنجمون احتشدوا في مدن الطفولة

الحلاج كان بقميص الدم مصلوباً

وكان قائد «الزنج» على الفرات ينهى لعبة الخليفة)(١١).

أمًّا الكهانة والعرافة والتنجيم فإن لرواجها في سوق الحداثيين عدة أسباب من أهمها أن طلائع هذا الاتجاه كالسياب والبياتي حملوا على عواتق شعرهم هذه المضامين ورسخوها وسنوها سنة سيئة عليهم وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة، وأنهم أرادوا تقليد الغربيين في عودتهم إلى الجذور الوثنية اليونانية والغيبيات الإغريقية.

وللبياتي مقطوعة بعنوان «الكاهنة» مترعة بالمعاني الخرافية وأهمها أنه جعل فكرته الحداثية بمثابة الكاهنة ولكنها تحت شفتيه، وقد صدق في هذا، إذ بين الحداثيين والكهان قواسم مشتركة عديدة منها الكفر بالله تعالى والكذب وخبث الطوية وسوء الفعال ونتن الخصال، يقول البياتي عن فكرته:

(وأنت تحت شفتي كاهنة تبوح بالأسرار)(٢).

ولاينسى أن يذكر العرافة وأقوالها وأفعالها وهو المادي الذي لايؤمن

<sup>=</sup> جائزة ستالين للسلام عام ١٩٥٠ م، وجائزة نوبل للآداب عام ١٩٧١ م، يردد الحداثيون العرب وخاصة اليساريون منهم اسمه، بهيام وتقديس. انظر: موسوعة السياسة ٦٤٣/٦.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٢٢١.

بما وراء المادة، ويذكرها أيضاً في سياق احتفاله بذكر صنوه الشيوعي «غيفارا» (١) فيا لها من مفارقة غريبة (٢)!!، ومثلها حديثه عن قارئة الكف (٣) وعن المنجمين (٤).

ولايشعر الحداثيون بأي حرج عقلي أو ثقافي في عدم التطابق بين مذاهبهم المادية التي تؤكد على الإلتزام بالمحسوس، والكفر بما وراء الحس مع إيمانهم ـ في الوقت ذاته ـ بغيبيات.

وليس هذا هو التناقض الوحيد في هذه الملة المليئة بالضلالات والخرافات والتناقضات.

لقد قرروا إدانة العقل والوعي<sup>(٥)</sup>، واعتبار هذه الإدانة أصلاً من أصولهم.

يقول إحسان عباس: (... ارتباط جانب من هذا الشعر بالرفض المطلق فيه تحد للعلم والعقل والنظام...)(٢).

ويقول ناقد حداثي آخر: (إن البلبلة والتشوش سمة مميزة للحداثة التي تريد أن تنطوي على وجود بدون وجود، وعلى نص بدون نص، وعلى سؤال بدون سؤال...

فالحداثة هي اللاذات، اللاأساس، اللاقول، اللاذاكرة حيث بالإمكان تمديد هذه المتوالية من اللاءات إلى ما لانهاية: اللامنطق، اللاعقل، اللاحداثة، وبذلك فإن الكتابة «الحداثية» تغدو ممكن قول أي شيء... إذا كان للضرورة من معنى في هذا السياق «الحداثي» هي حرية التحرر

<sup>(</sup>۱) سبقت ترجمته: ص ۸۱۶.

<sup>(</sup>۲) انظر: ديوان البياتي ۲/۳۱۹.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ٢/ ٣٤٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق ٣٤٨/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: الحداثة الأولى: ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>٦) اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ١٥٨.

من العقل)<sup>(١)</sup>.

لا أريد هنا أن أذكر كل ما لدي من أقوالهم التي من هذا القبيل، فهي كثيرة، ولكن المراد بيان بعض جوانب الإجابة على السؤال: كيف يؤمن الحداثيون بغيبيات مّا، وهم ماديون يجحدون ما وراء الطبيعة وما خلف الحس؟.

هذا سعدي يوسف الشيوعي العراقي يتخذ اسماً لنفسه «الأخضر بن يوسف» (۲) ويسهب في الحديث عنه وتلقى الحديث منه، فيفسر إحسان عباس ذلك بأنه (تعبير دقيق عما يسميه بعض الدارسين «القرين» حيث يصور فيها انفصام القرين عن ذاته، مع المشاركة بينهما في المسكن وشرب القهوة والحليب والملابس، بل حتى في مرافقة محبوبة واحدة. . . وللمقارنة أقول: إن موضوع «القرين» هذا قد عالجه خليل حاوي من قبل في المقطع السادس من قصيدته ووجوه السندباد. . .) (۳).

﴿وَمَن يَكُنِ ٱلشَّيْطَانُ لَهُ قَرِينًا فَسَآةً قَرِينًا ﴾(٤).

﴿ وَقَيَّضَــنَا لَمُمُمْ قُرَنَآهَ فَرَيَّـنُوا لَمُهُم مَّا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَ عَلَيْهِمُ الْفَوْلُ فِي أَمْدِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْجِنِ وَٱلْإِنِينَ إِنَّاهُمُ كَانُوا خَسِرِينَ ﴿ عَلَيْهِمُ اللَّهِمْ وَالْإِنِينَ إِنَّاهُمُ كَانُوا خَسِرِينَ ﴿ عَلَيْهِمُ اللَّهِمُ مِنَ ٱلْجِنِ وَٱلْإِنِينَ إِنَّاهُمُ كَانُوا خَسِرِينَ ﴿ فَاللَّهِمْ مَن اللَّهِمُ مِن اللَّهُمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهِمْ عَنْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّالِمُ

وهذا عبدالرحمن منيف البعثي العتيق، واللبرالي الجديد!! يملأ روايته مدن الملح بذكر الكهان والعرافين والمنجمين وقارئة الفنجان وقارئة الكف وفاتح الرمل ودعاء الجن وغير ذلك(٢).

<sup>(</sup>۱) قضايا وشهادات ۲ ـ صيف ۱۹۹۰ م/ ۱٤۱۰ هـ: ص ۲۹۲ من مقال للناقد الحداثي عبدالرزاق عيد بعنوان «الحداثة: عقدة الأفاعي».

<sup>(</sup>۲) انظر: دیوان سعدي یوسف: ص ۱۰۱، ۱۳۰.

<sup>(</sup>٣) اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ٦٠ ـ ٦١.

<sup>(</sup>٤) الآية ٣٨ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٠ من سورة فصلت.

<sup>(</sup>٦) انظر: مدن الملح ۱۰۸۱، ۲/،۳۰۰، ۱۰/۳ ـ ۱۱، ۱۱، ۱۷، ۱۷، ۵۳/۰، ۸۳، ۱۸، ۱۱۰ ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۱۱، ۱۲۱، ۱۲۱، ۱۲۵، ۱۲۸، ۱۲۹، ۱۷۰، ۱۳۴.

أمًّا كتاب الصوفية والسوريالية للطاغوت الحداثي أدونيس فهو مليء بالغيبيات السوريالية والصوفية الباطنية، ولايُمكن ذكر الشواهد منه، إذ الكتاب كله برمته شواهد على هذه القضية.

وقد رأينا فيما سبق أمثلة لغيبيات يقول بها ماركسيون عرب مثل سميح القاسم والبياتي، ولكن أعجب منهم في هذا الماركسي الفلسطيني «توفيق زياد» الذي رثى أحد زملائه الماركسيين (١) بقوله:

(يا أيها الغافي على صدر الخلود)<sup>(۲)</sup>.

(وعلات مشنقة الطغاة بهامة

تستطلع الأسرار في الأبد الأبيد)(٣).

أي خلود وأي أسرار وأي أبد عند شيوعي مادي ملحد؟.

أمًّا قصيدته المسماة «أمام ضريح لينين» فإنها تذكر بصوفي قبوري، أو بسادن وثني بوذي أو هندوكي، حيث يقول:

(أمامه وقفت خافض الجبين

ضريحك الذي يعيش في القلوب

يا لينين

أحسست أنني أنا المعذب الشقي

المعدم الذي نصيبه من الحياة كوخ طين

أملك كل شيء...

أمامه وقفت حابس الأنفاس

<sup>(</sup>۱) هو يوسف سلمان القائد الشيوعي العراقي اليهودي المعروف باسم فهد، وقد سبقت ترجمته: ص ١٣٥٩.

<sup>(</sup>۲) دیوان توفیق زیاد: ص ۷۹، ۸۰.

<sup>(</sup>۳) دیوان توفیق زیاد: ص ۷۹، ۸۰.

صوتك يحويني كما رج من نار

يصهرني

يصقلني

كالصليب كالألماس)(١).

وهي إلى آخرها من هذا القبيل.

وبعد فهذه هي الحداثة في أوضح صور تناقضها، وهي بشهادة أحد كتابها (لا أفق سوى العدمية والاستلاب...)(٢).

إذ إن أهم مميزاتها (تناقضاتها وثقتت رؤيتها لذاتها وللعالم...) $^{(n)}$ .

(إنها وعي المتاهة إذ تغدو المتاهة هي الحقيقة الواقعية الوحيدة...)(٤).

وهي الحداثة التي تحدث أنسي الحاج إلى أنها الاحتجاج المتمثل في صفاتها ومقوماتها ومميزاتها حيث يقول: (والحاجة اليوم أراها إلى كتابة تمزق حجابها بعدما تمزق وجدانها، إلى كتابة تقول: «المحرم والممنوع والمخيف والمهول والرائع والمدهش والمذهل والساحر والرهيب، ولو لعنت ورجمت واضطهد أصحابها حتى الموت. تقول البسيط والمرعب، القريب والأقصى، ضمن نظامها الخاص الذي هو حتماً، مهما انحرفت، نظام الإغراء، أي الفتنة الإلهية.

الحاجة إلى كتابة العري، عري الذات والفكر والدخيلاء والحلم والكابوس، والنظر والبصيرة والشوق والاستيهام والنوايا، عري المنطق،

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۳۱ ـ ۳۲.

 <sup>(</sup>۲) القائل هو عبدالرزاق عيد في قضايا وشهادات ۲ صيف ۱۹۹۰ م/ ۱٤۱۰ هـ: ص ۲۷۰.

<sup>(</sup>٣) (٤) مجلة الناقد، العدد ١ تموز ١٩٨٨ م/١٤٠٨ هـ: ص ٧.

عري الاقتناع، أي الشك، عري الإيمان، عري المحاكمة الذاتية والموضوعية، عري الخطايا عري الضعف والانحلال، عري الجنون، عري السقوط، عري الصلاة العارية، والهرطقة العارية والعربدة العارية)(١).

هذه هي الحداثة في أوضح صورها، في حيوانيتها وإلحادها وانحطاطها، فالحمدلله الذي عافانا وكرمنا على كثير ممن خلق تفضيلاً.



<sup>(</sup>١) مجلة الناقد، العدد ١ تموز ١٩٨٨م ١٤٠٨هـ: ص ٧.

# البابم الرابع الانحرافات المتعلقة بالأحكام والسلوك ونظام الحياة

## ويشمل الآتي:

توطئة:

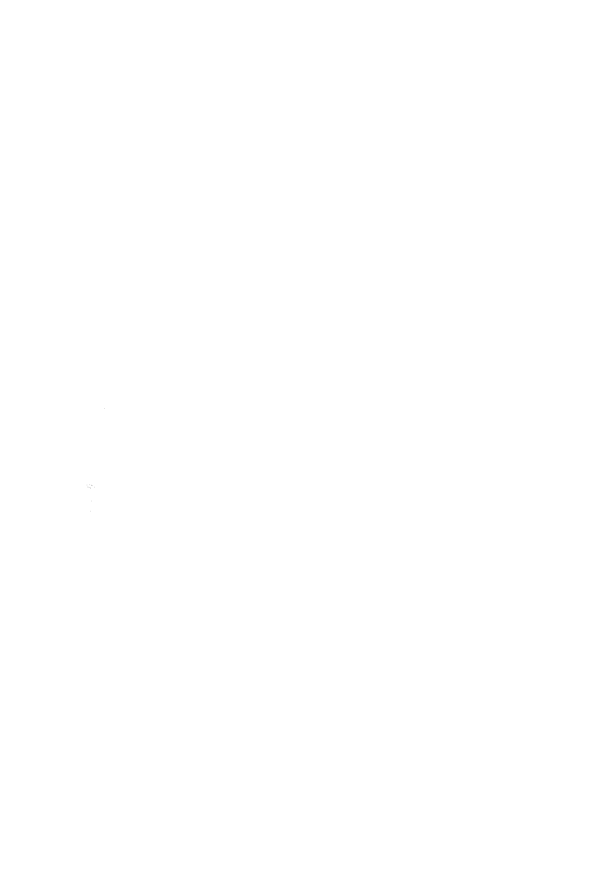
الفصل الأول: العبث بالمصطلحات الشرعية والشعائر الإسلامية.

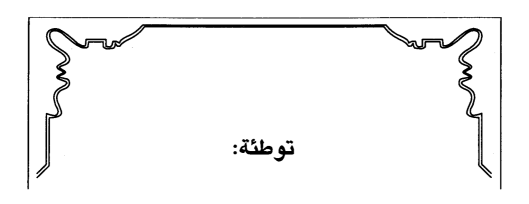
الفصل الثاني: محاربة الحكم الإسلامي والدعوة إلى تحكيم غيره.

الفصل الثالث: السخرية من الأخلاق الإسلامية والدعوة إلى الفصل الانحلال والفوضى الخلقية.

الفصل الرابع: الانحرافات في القضايا الاجتماعية والنفسية.

الفصل الخامس: الانحرافات في القضايا السياسية والاقتصادية.





لا يُمكن بحال من الأحوال فصل هذه القضايا عن الأسس الاعتقادية، والقواعد الفكرية.

بل هي، وإن بدت في هيئة خطوط متقابلة: «عقيدة وشريعة، فكرة ونظام، تصور وسلوك» إلا أنها في حقيقة الأمر متداخلة متمازجة.

فالعقيدة والتصور الفكري قاعدة، والتطبيقات الحكمية والسلوكية فروع عن تلك القاعدة.

ومهما كان الاعتقاد موغلاً في الرمزية أو التجريدية أو المثالية أو حتى الأسطورية الخرافية، فإنه لابد أن يؤثر في سلوك وعمل معتقده.

الوثنيون الإغريق أو الفراعنة أو عرب الجاهلية، ظهرت آثار عقائدهم في أعمالهم وأخلاقهم، في نظمهم، وعلاقاتهم، في أحكام ومناشط حياتهم.

والجاهليون المعاصرون من ماركسيين ووجوديين وليبراليين وعلمانيين وحداثيين، قادتهم عقائدهم وتصوراتهم إلى اتخاذ مواقف، واعتناق مبادئ والسير على نظم، والمضي في سلوك، والمشي على أخلاق معينة.

هذه حقيقة ثابتة وإن تفلسف في نفيها بعض المتفلسفين في سفسطة كاذبة!!.

خذ مثلاً مذهب «اللامنتمي» الذي يخص (الإنسان الذي يدرك ما تنهض عليه الحياة الإنسانية من أساس واه، والذي يشعر بأن الاضطراب

والفوضوية هما أعمق تجذراً من النظام الذي يؤمن به قومه)(١).

يقول مؤلف كتاب «اللامنتمي» بعد أن كتبه بسنوات عدة في مذكراته التي سماها «رحلة نحو البداية»: (حينما كنت أكتب اللامنتمي كنت أشعر بإحساس من الإثارة الهائلة والقلق، كان الكتاب ينصب من داخلي كما تنصب الحمم المنصهرة الخارجية من بركان، وكنت أعرف أنه كتاب جيد، كنت أكتب عن نفسي. . كان موضوع الكتاب هم العاجزين عن التكيف في الحضارة الحديثة، الرجال الخلاقين الذين يشعرون أن لا مكان لهم في سباق الفئران، ولكنني عنيت بأن أقرر أن اللامنتمي قد لا يكون خلاقاً.

إن افتقاره إلى فهم نفسه قد يكون كاملاً إلى درجة أنه لايبدأ في إنجاز مهمة التطهير من خلال الخلق، لقد تحول فان جوخ ونيتشه إلى شعلة متوهجة من اللاانتمائية، ولكن أكثر اللامنتمين لايتحولون إلى أكثر من جمرة خابية، فلاينتجون إلا بعض الدخان الأسود يلطخهم ويلطخ من حولهم، وقد كان لي أن أتبين جانباً كبيراً من هذه الظاهرة بين الجيل الأصغر في أمريكا بعدما يقرب من عشر سنوات...)(٢).

ويقول في كتاب «ما بعد اللامنتمي»: (حين كتبت اللامنتمي عام ١٩٥٥م كان الهدف منه هو أن أبين أن الوجودية قد انحرف عن طريقها الحقيقي، الذاتية، وأن بعض الفلاسفة الوجوديين حاولوا إلباس تعصبهم وفشلهم الشخصيين لغة مؤثرة ومجردة ولا معقولة، فأغرقوا في تعقيد الأمور، مما يجعلني أشعر أن مقاومتي للمشكلة الرئيسية، مع إصراري العنيف على الذاتية، ما هو إلا مساهمة متواضعة لكنها جديرة بالاهتمام في التفكير الوجودي)(٣).

يتضح من هذا أن «اللامنتمي» هو في الحقيقة «منتمي» أي صاحب

<sup>(</sup>١) اللامنتمي لكولن ولسن: ص ٥.

<sup>(</sup>٢) رحلة نحو البداية: ص ٢٨٩ ـ ٢٩٠.

<sup>(</sup>٣) ما بعد اللامنتمى: ص ١٠.

عقيدة ومذهب، وله غاية وهدف، وله أسلوب ومنهج، وله سلوك وطريقة يعبر بها عن عقيدته ومنهجه، سواء سميت ذلك المنهج «اللامنتمي» أو «الوجودية الجديدة» أو أي تسمية أخرى فإنها في النهاية انتماء، أي اعتناق لعقيدة ذات أثر تطبيقي ومسلكي في الواقع.

إذن العقيدة هي المحضن الأساسي لأي عمل يقوم به الإنسان، وذلك على مقتضى طبعه الذي خلقه الله عليه، كما أخبر بذلك الصادق المعصوم ﷺ: «أصدق الأسماء حارث وهمام»(١).

(فكل أحد حارث وهمام، له عمل ونية)(٢)، (إذ كل إنسان لابد له من حرث، وهو كسبه وعمله، ولابد له من هم هو مبدأ إرادته...)(٣).

فالإنسان مفطور على هذه القضية، ومجبول في كل أعماله الحسية والمعنوية على هذا الأمر، فهو إذا توجه لعمل فلابد لهذا التوجه من إرادة وقصد ونية وعقيدة وفكرة تسبق هذا العمل.

فكل إنسان يهم ثم يعمل، وكل إنسان له حرث وحركة وهو العمل والنشاط والممارسة، وله قبل ذلك هم وإرادة وقصد.

والنفس بطبعها متحولة متحركة ما دامت حية، والإرادة والحركة الإرادية من لوازم الحياة.

والإنسان المختار ـ مهما بلغت درجة انحطاطه الفكري والاعتقادي لايتصرف كيفما اتفق ولا دونما أسباب، ولا من غير دوافع.

والإرادة تنبعث في الإنسان من عقل مختار، له رؤية معينة «عقيدة، فكرة، مثل أعلى» منها ينطلق العزم على فعل أمر مّا أو تركه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في كتاب الأدب، باب تغيير الأسماء ٧٣٧، وأحمد في المسند ٤/ ٣٤٥.

<sup>(</sup>٢) الاستقامة ٢/٨٢٢.

<sup>(</sup>۳) مجموع الفتاوي ۲۹/ ۳۸۱.

فإذا وجدت الإرادة الجازمة، والقدرة التامة، وارتفعت الموانع وحصلت الشروط، وجد الفعل عندئذٍ.

وحاصل القول أنه لايتصور انفكاك الإنسان عن إرادة تحركها عقيدة أو فكرة مّا، تتحول بعد ذلك إلى ممارسة وتطبيق.

ومن أوضح الأدلة ما ذكرناه في ثنايا هذا البحث من حقائق حول قضية الصراع بين الإسلام والمادية المتمثلة \_ في هذا البحث \_ في قضية الصراع بين الإسلام من جهة والعلمانية والحداثة من جهة أخرى.

فالمؤمن بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد نبياً وبالقرآن والسنة منهجاً يعتقد ذلك يقيناً قاطعاً، ويوقن أن التدين لله تعالى لايتم بالصورة الصحيحة المقبولة إلا إذا كانت الحياة \_ كل الحياة \_ خاضعة \_ كل الخضوع \_ لله تعالى في كل شأن من شؤونها، وأن هذا المعنى الكامل الشامل الوحيد هو مقتضى كلمة التوحيد «لا إله إلا الله محمد رسول الله».

وقد حاول بعض جهلة المسلمين، وبعض ذوي الأهواء من أبناء المسلمين أن يحرفوا هذا المعنى، وأن يقصروا الإسلام على أنه مجرد عقيدة وقيم خلقية!!.

والعلمانيون من أبناء المسلمين، من يعتقد منهم بأن الإسلام دينُ حقٍ من عند الله تعالى، يدورون على هذا المفهوم الظالم الخاطئ الضال.

أمًّا الملاحدة منهم الذين لايؤمنون برب ولا إله ولا دين ولا رسول ولا كتاب، فقد تمادوا في الغي إلى أبعد مدى، وجحدوا كل أنواع الهدى، وركبوا ظلمات الخرافات والجهالات المادية المعاصرة.

والفريق الأول من العلمانيين أشد خطورة، وأنكى في حرب المسلمين؛ ذلك لأنهم يتظاهرون بأنهم أهل دين وإسلام، وأنهم لايرفضون الدين ولايردونه يقولون على زعمهم - أنهم إنما يرفضون التطرف الديني، والتزمت الديني!!، ويرددون بأنهم لايريدون سوى الإسلام الصحيح! الإسلام الذي يتوافق مع الحضارة، ومع التقدم، ويساير الحضارة الغربية!!.

ومع ضغط الصحوة الإسلامية المتزايدة، وانتشار الالتزام بالإسلام في أرجاء الأرض وفي أصناف المسلمين، بل وفي غير المسلمين، تظهر دعواتهم العلمانية تحت عناوين عديدة خادعة منها: «الإسلام المستنير» «العقلانية الإسلامية» «تجديد الفكر الديني» «استلهام جوهر الإسلام النقي» «الإسلام الحضاري» «مقاومة الجمود الديني» ومقاومة الإرهاب الفكري «الإسلام الديموقراطي» «حرية الاعتقاد والفتنة الطائفية» «النصوصية الجامدة» «السلفية الجامدة» «التمسك بروح الشريعة» «التحلى بروح الدين» «مراعاة المقاصد العامة للإسلام» «تنزيه الإسلام عن الألاعيب السياسية والواقع الاجتماعي الدنس» «الفرق الحضاري بين القرون الهجرية الأولى والواقع المعاصر» «التمييز بين الدين والدولة» «الفرق بين السلطة الدينية والسلطة المدنية الزمنية» «المصلحة أساس الشرع» «الحركات الإسلامية الشمولية تسعى إلى ردنا إلى الوراء مئات السنين» «الحركات الإسلامية تابعة لقوى خارجية» «وهى المسؤولة عن هزيمتنا الحضارية والعسكرية» «أخذ روح التشريع لا نصه» «تقديم المصلحة على النص» «أخذ لباب الإسلام وترك قشوره» «التحلل من قيود الخطاب السلفي» «تجريد القرآن من التفسير الأصولي السلفي» «وجوب إعادة تفسير القرآن حسبما يقتضيه العصر» «النص الشرعي وليد أوضاع اجتماعية وتاريخية معينة تغيرت الآن» «الإسلام مجرد عقيدة سمحة، وقيم أخلاقية»(١).

<sup>(</sup>۱) انظر الطرح العلماني بشقيه الملحد والمتستر بالدين وبالمصطلحات الملتوية والعبارات الغامضة وبالشبهات الخاطئة الكاذبة في الكتب التالية:

I = I إشكالية القراءة وآليات التأويل: لنصر أبو زيد، وسبق النقل منه في فصول مضت. I = I قبل السقوط لفرج فودة. I = I الملعوب له. I = I النذير له. I = I الإرهاب له. I = I المحقيقة الغائبة له، وقد شنّ فيها أبشع هجوم على الإسلام وقضاياه، وكانت سبباً في قتله. I = I = I ونقد عدد I = I = I = I المخصص عن فرج فودة، وهو تحت عنوان شهيد العلمانية وحرية الفكر!! I = I = I الحركات الدينية المعاصرة: لحسن حنفي وخاصة من: ص I = I = I آلى آخر الكتاب.

٩ - الأصولية الإسلامية: له.

.....

11 ـ أين هو الفكر الإسلامي المعاصر: لمحمد أركون، وهو مليء بالشواهد العلمانية المتطرفة، المتفرنسة، وخاصة الصفحات: ٥٥ ـ ٦٠ و ٧٩ ـ ١٠٨ و ١٠٩ و ١٢٥ ـ ١٣٦ و ١٤٧ .

١٢ ـ الفكر الإسلامي نقد واجتهاد: لأركون أيضاً: ص ٣٩، ٥٣، ٥٧، ٦٧، ١٣٥،
 ١٤٣، ١٥٧.

١٣ ـ الفكر الإسلامي قراءة علمية: له أيضاً، وقد سبق النقل عنه في الفصول الماضية.

18 \_ من الاجتهاد إلى نقد العقل الإسلامي: له أيضاً وهو كتيب صغير، ومثله في الحجم:

١٥ ـ العلمنة والدين، الإسلام المسيحية الغرب: وهو مترع بالمغالطات والغمز والجهل المركب.

17 ـ روجيه جارودي بعد الصمت، حول فلسفة الردة عند غارودي وآفاقها في الوطن العربي: للطيب تزيني في خمس وستين صفحة وعنوانه دليل عليه، حيث ألفه لتخفيف أثر إعلان جارودي دخوله في الإسلام، وحماية المرتدين من التأثر بذلك.

1۷ - فصول في الفكر السياسي العربي: له أيضاً: ص ١٦٥ عن القرامطة واشتراكيتهم ومضادتهم للإسلام، وص ١٨٥ - ١٩١ عن البابكية نسبة إلى بابك الخرمي «موقفها من الإسلام».

1۸ ـ الجزء الأول من التراث إلى الثورة بعنوان حول نظرية مقترحة في قضية التراث العربي: للتزيني أيضاً، وسار فيه على خطى أدونيس في الثابت والمتحول في أكثر أبوابه.

19 ـ الإسلام السياسي: لمحمد سعيد العشماوي، وهو عمدة في أبواب الضلال العلماني والعداء للإسلام، وهو في أصله مقالات ومحاضرات جمعها تحت هذا العنوان، وهو من أهم الكتب في هذا الباب.

٢٠ ـ أصول الشريعة: له أيضاً وهو كسابقه مع مقدمة تقريظ من توفيق الحكيم.

٢١ ـ في بيت أحمد أمين: لحسن أحمد أمين: ص ٢١٢ ـ ٢٢٨، ٢٤١ ـ ٢٥٨ بعنوان برتكولات حكماء المسلمين!!.

٢٢ ـ حول الدعوة إلى تطبيق الشريعة: له أيضاً، وهو أبشع علمانية من سابقه، يفيض
 بالسخرية والتهكم. انظر: مثلاً: ص ٢٧، ٣٦، ٣٩، ٤٦، ٤٦، ١١٢، ١١١، ١١١٠.

۲٤ ـ هوامش على دفتر التنوير: لجابر عصفور، وقد حشد فيه كل أدوات وعبارات=

# إلى غير ذلك من الأحاييل اللفظية، المبنية على عبارات مفخخة

.

الحرب العلمانية ضد الإسلام لطمس معالم وحقائق الإسلام، ويعتبر من الكتب المهمة
 في فهم الرجعية العلمانية، وفهم طريقة العلمانيين في المزاوجة البائسة بين أوروبا
 والإسلام وأصله مقالات ومحاضرات ألقاها ثم جمعها.

Yo ـ الأسس الفلسفية للعلمانية: لعادل ظاهر، وهو متطرف علماني شديد البغض للإسلام مع جهل فاضح به، وفيه تكرار وتعسف والتواء فكرة وأسلوب؛ ليظهر صاحبها في مظهر الفيلسوف!! الذي يحاول هدم الدين الإسلامي، وإقامة صرح للعلمانية على أسس قوية من خيوط العنكبوت!!.

٢٦ ـ العلمانية من منظور مختلف: لعزيز العظمة وهو كسابقه، يحاول مؤلفه تأسيس تاريخ وحاضر ومستقبل للعلمانية في البلدان العربية.

۲۷ ـ الكارثة التي تهددنا: لصلاح عيسى: ص ۲۱۳ ـ ۲۷۲.

٢٨ ـ أزمة الإسلام السياسى: لحيدر إبراهيم على.

٢٩ ـ الفتنة: جدلية الدين والسياسية في الإسلام المبكر: لهشام جعيط وخاصة: ص
 ٣٢٠ ـ ٣٢٠.

٣٠ ـ اغتيال العقل ومحنة الثقافة العربية بين السلفية والتبعية: لبرهان غليون: ص
 ١٤١ ـ ١٥٠، ١٩٠، ٣٠٩، ٣١٧، ٣٢٩، ٣٤١.

٣١ ـ نحو ثورة في الفكر الديني: لمحمد النويهي.

۳۲ ـ حول الدين والديمقراطية: لنجيب محفوظ: ص ۱۸ ـ ۲۱، ٤٠ ـ ۲۲، ٣٣ ـ ٦٣.

٣٣ ـ لتطبيق الشريعة لا للحكم: لخليل عبدالكريم وهو تعبير عن الرأي العلماني لحزب التجمع الوطني التقدمي الوحدوي في مصر.

٣٤ ـ الإسلام والعروبة، مناقشة لآراء التيار الأصولي: لمجدي رياض، ويقع في ١٤٠ صفحة يتحدث فيه مؤلفه عن العلمانية من وجهة نظر قومية ووطنية.

٣٥ ـ السلفية والوطنية: لعبدالقادر الشاوي من المغرب ويقع في ١٨١ صفحة ويشبه سابقه.

٣٦ ـ الإسلام على حقيقته: صادر من سلسلة دراسات عصرية من مكتبة القذافي السياسية وهو على ضوء هرطقات الكتاب الأخضر.

٣٧ ـ متهم بالكفر يبحث عن محكمة: لحمود العودي من اليمن يدافع فيه عن نفسه حين حكم عليه القضاء اليمني بالردة بسبب أقواله المارقة والمناقضة للإسلام.

٣٨ ـ المسيحيون والعروبة: لرياض نجيب الريس: ص ٤١ ـ ٤٨، ٥١ ـ ٥٩، ٣٣ ـ ٧١.

٣٩ ـ الحقيقة والوهم في الحركة الإسلامية المعاصرة: لفؤاد زكريا وهو من أهم الكتب في هذا الباب.

ومصطلحات مولدة من السفاح الثقافي الغربي، يحاولون النفاذ بها إلى عقول المسلمين من خلال مصطلحات وألفاظ الخداع والتلبيس<sup>(۱)</sup>، في محاولة دائبة لطمس حقائق الإسلام ومعالمه الصحيحة تحت سيل من الآراء الباطلة والشبهات الضالة المستوردة من أوروبا لتسويقها ونشرها وإذاعتها؛ ليكونوا بذلك رأس رمح في الغارة الجديدة على الإسلام وأهله، هذه هي حقيقتهم رغم كل محاولات الاستتار والتخفي!!

وهكذا نرى العقائد الجاهلية المعاصرة «عقيدة العلمنة» أو «عقيدة الحداثة» تفعل في أصحابها عند الممارسة ما كانت تفعله الأوثان القديمة بل أشد وأنكى.

كان الجاهلي القديم يذبح للصنم ويستقسم بالزلم، ويتبع أرباباً شرعوا له الأعراف الجاهلية، والعقائد الضلالية، ووضعوا له القيم والأخلاق وأنماط السلوك التي يعيش عليها.

لقد كانت الجاهلية الأولى تقوم على عقائد الكفر والشرك بالله تعالى، واعتقاد أنوثة الملائكة واعتقاد أنوثة الملائكة واعتقاد أنوثة الملائكة عليهم السلام -، ونفي إرسال الله أحداً من البشر أو إنزاله على أحد منهم ممن اصطفاهم - من شيء، وجحد الآخرة، واعتقاد أنهم إنما يعيشون ويموتون وما يهلكهم إلا الدهر، وجحد القدر، واعتقاد أن المنايا - مثلاً -

<sup>(</sup>١) انظر ذلك في:

١ ـ العقلانية هداية أم غواية لعبدالسلام بسيوني، وكتاب جدير بالقراءة وفيما يخص الموضوع
 المشار إليه في الأعلى انظر منه: فن الإرهاب المصطلحي: ص ١٠٢ ـ ١٠٤.

٢ ـ تزييف الإسلام وأكذوبة المفكر الإسلامي المستنير: لمحمد إبراهيم مبروك.

تزييف الوعي: لفهمي هويدي، وهو مناقشة جادة وعلمية للهجوم العلماني المدعوم في مصر ضد الإسلام جملة وتفصيلاً.

٤ ـ ثقافة الضرار: لجمال سلطان وهو من أهم الكتب في هذا الباب.

وله أيضاً جهادنا الثقافي يشبه سابقه.

٦ ـ غزو من الداخل: له أيضاً.

٧ ـ العصريون معتزلة اليوم: ليوسف كمال.

خبط عشواء من تصبه تمته ومن تخطئه يعمر حتى الهرم، وكان لهذه العقائد الكفرية أثرها البعيد على نظام حياتهم ونمط معيشتهم، فكانوا يحكمون بشريعة الجاهلية، وبها يحلون ويحرمون، ويجيزون ويمنعون، وكانت لأصنامهم الحضوة الكبرى والتأله الأكبر بما يقدمونه لها من عبادات وقربات.

وكانت هناك ـ على أساس من عقائدهم ـ الانحرافات الخلقية من خمر وميسر وفاحشة علنية أو مستترة، ووأد، وظلم متعدد الأوجه والأنواع: ظلم سياسي، وظلم اجتماعي، وظلم اقتصادي، من حمية قبلية وطبقية عنصرية أو مالية، إلى أكل الأموال بالباطل وسفك الدماء وانتهاك الأعراض إلى غير ذلك من أنماط حياتهم المليئة بالشر والفساد والرذيلة والانحراف.

ثم جاء الإسلام ليخرج هؤلاء \_ أولاً \_ من ضلال الاعتقاد الكفري وفساد التوجه الشركي، جاء الإسلام بمبدأ التوحيد «لا إله إلا الله» وبقضايا الإيمان الأساسية؛ لأنها هي الأصل الذي ينبني عليه أي تغيير بعد ذلك.

وبعد أن أسست عقائد الإيمان وتأسس توحيد الله مكان الأوثان، عالج الإسلام المشكلات الأخرى والانحرافات المتعددة، القضايا الاجتماعية والسياسية والاقتصادية والأخلاقية.

وأمر الله تعالى نبيه ﷺ أن يبدأ بالتوحيد يدعو الناس إليه، ويربي من استجاب منهم على مقتضاه أي أن الانحرافات لم تكن خارج الدعوة، أو خارج الاهتمام، ولكنه عالج هذه الانحرافات على أساس أن هذه المعالجة من مقتضيات التوحيد ومن لوازم الإيمان.

والمقصود أن الإسلام بعد أن أسس مبدأ التوحيد وقضايا الاعتقاد، شرع الشرائع، ووضح الأحكام، ووضع المنهج والنظام، ليخرج الناس من ظلمات العقائد التي انبنت عليها ظلمات الانحرافات والمفاسد العملية.

والجاهلية المعاصرة، على نمط الجاهلية القديمة، اتخذت أصناماً، واعتنقت عقائد، قادتها إلى مهاوي البلاء والردى وأركستها في أشر ما يُمكن أن يرتكس فيه إنسان. عقائد مادية إلحادية، وأرباب باطلة من نظم ومذاهب، وأعراف وأفكار وأشخاص وأسماء ورسوم، تملي عليهم أنماط حياتهم وفلسفة تصوراتهم ومعارفهم وأسس سلوكهم، وأصول أخلاقهم وقواعد سياساتهم واقتصادهم، بل ومفردات وفروع كل ناحية من نواحي حياتهم، وما يُرى ويشاهد ويلمس اليوم في «الدول المتقدمة» «الدول العصرية»!! من أفكار وأعمال وممارسات كلها شواهد على هذه الأنواع العديدة من الانحرافات الاعتقادية والعملية.

أمًّا أتباعهم مما يُسمى تلطفاً أو تظرّفاً «دول العالم الثالث» فإنهم على أسوأ وأردى مما عليه أسيادهم وإن بقيت عند بعضهم \_ خاصة الشعوب المسلمة \_ بقية من بقايا الدين الحنيف، أو بقايا الفطرة السوية.

أمًا أتباع الغرب في البلاد الإسلامية من المفكرين والمثقفين والإعلاميين والإداريين فإنهم - بلا ريب - قد بلغوا من الانحطاط والتردي درجات لايكاد يصدقها عقل، وانسحقوا بالكلية تحت أقدام أسيادهم، الذين معهم - مع انحرافهم - عناصر قوة مادية.

أمًّا أتباعهم وأولياؤهم فإنهم تركوا القوة الإيمانية بالتبعية الاعتقادية وما يترتب عليها من أنظمة وأنماط حياة وسلوك، ولم يستطيعوا أن يحوزوا القوة المادية التي يتمتع بها الغرب، فصاروا بلا دين ولا دنيا، أمًّا الدين فقد أضاعوه حين اتبعوا المذاهب والأفكار والعقائد المادية، وحين أخذوا معها مقتضياتها العملية من أنظمة وسلوكيات وممارسات حياة عامة أو خاصة، وأمًّا الدنيا فهم في درجة من التبعية السياسية والاقتصادية والعسكرية والأمنية لاتتيح لهم أن يكونوا أحراراً في اتخاذ ما يريدون اتخاذه، ولاشك أن هذا لازم من لوازم أتباعهم للعقائد والمذاهب المادية.

أمًّا حيازة التقنية والاكتفاء الذاتي في الغذاء والدواء والسلاح فهم أبعد الناس عنه، وإن تحقق لبعضهم شيء من ذلك، فهو كسب ضئيل مرتهن، مغموس في بحور الاستلاب والهزيمة والتبعية.

وفي الفصول الآتية سوف نرى من الشواهد والأدلة على هذه القضية الشيء الكثير.

فإن أتباع الملة الحداثية العلمانية، من أبناء المسلمين أو من أبناء البلدان الإسلامية، اتبعوا الجاهلية الاعتقادية والضلالات الفكرية، والانحرافات الفلسفية، وقد سبق بيان ذلك في الفصول الماضية، وتبع ذلك ولابد أن يتبعه \_ جاهليات أخرى، جاهلية في النظم والسياسات، وجاهلية في الاقتصاد، وجاهلية في التوجيه والتعليم، وجاهلية في النفس في ذاتها وسلوكها واجتماعها.

وتبع الفساد الاعتقادي والتبعية الاعتقادية ـ ولابد أن يتبعه ـ أن أصبحوا حرباً على دينهم وعدواً لأمتهم.

ومن حربهم الموجه ضد دينهم أنهم توجهوا إليه ـ بدافع من اعتقاداتهم المادية ـ بالثلب والسب والسخرية والاستخفاف والعبث بمصطلحاته شعائره وأصوله وأركانه وسائر قضاياه.

وهذا ما سوف نرى شواهده في الفصول الآتية، وهذه القضايا وإن كانت - في مجملها - قضايا عملية وممارسات فعلية، ليست - أصلاً - من قضايا الاعتقاد التي يهتم البحث بها على وجه الخصوص، ولكنها - كما أسلفت - لاتنفك عن الاعتقاد، إذ هي الصورة التطبيقية للاعتقاد، والممارسة العملية للفكرة المقتنعة، وهي - مع ذلك - المطلب العملي المقصود من الأتباع، والغاية المرادة من الذائبين في أحماض المذاهب والعقائد الغربية.

نعم يُسرُ الكفر وأهله بسلخ المسلم عن دينه، وإخراجه من النور إلى الظلمات في أي شكل وعلى أي هيئة ولو في صورة فكرية مجردة، فذلك مكسب للشيطان وحزبه، ولكن سرورهم أعظم وفائدتهم أجزل عندما يتعدى هذا السلخ إلى أن يصبح المسلوخ أداة لهم، وصورة عنهم، ووسيلة من وسائلهم، وامتداداً عملياً لهم في واقع المسلمين، إمَّا بنشر الفكرة العلمانية أو الحداثية أو غيرها من الأفكار الغربية، وإمَّا بممارسة العمل في منصب توجيه أو قيادة.

﴿ تَكَنَىٰ كَثِيرًا مِنْهُمْ يَتَوَلَّوْتَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَهِ ثَسَ مَا قَدَّمَتْ لَمُمَّد

أَنفُسُهُمْ أَن سَخِطَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي الْمَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ﴿ وَلَوَ كَانُواْ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالنَّمِنِ وَمَا أُنزِكَ إِلَيْهِ مَا الْغَذُوهُمْ أَوْلِيَاتَة وَلَكِنَ كَثِيرًا مِنْهُمْ فَنسِقُونَ ﴿ إِلَيْهِ مِنْ اللَّهِ ﴾ (١).

درست معالم الإيمان في قلوبهم فليسوا يعرفونها، ودثرت معاهده عندهم فليسوا يعمرونها، وأفلت كواكبه النيرة من قلوبهم فليسوا يحيونها، وكسفت شمسه عند اجتماع ظُلم آرائهم وأفكارهم فليسوا يبصرونها، لم يقبلوا هدى الله الذي أرسل به رسوله، ولم يرفعوا به رأساً، ولم يروا بالإعراض عنه إلى آرائهم وأفكارهم بأساً. . . لبسوا ثياب أهل الإيمان على قلوب أهل الزيغ والخسران، والغل والكفران، فالظواهر ظواهر الأنصار (۷)، والبواطن قد تحيزت إلى الكفار، فألسنتهم ألسنة المسالمين، وقلوبهم قلوب

<sup>(</sup>١) الآيتان ٨٠، ٨١ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>۲) الآية ۱۲ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الآية ٨ من سورة الصف.

<sup>(</sup>٤) الآية ٥٣ من سورة المؤمنون.

<sup>(</sup>٥) الآية ١١٢ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٦) الآية ٣٠ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٧) هذا وصف صنف منهم أمَّا الصنف الآخر فملحد مجاهر.

المحاربين ويقولون ﴿ءَامَنًا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَا لَهُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾(١).

رأس مالهم الخديعة والمكر، وبضاعتهم الكذب والختر، وعندهم في العقل المعيشي: أن الفريقين عنهم راضون، وهم بينهم آمنون ﴿ يُخَدِعُونَ اللّهَ وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا وَمَا يَغَدّعُونَ إِلّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشَعُهُونَ ﴿ إِلَّا قَد نهكت أمراض الشبهات والشهوات قلوبهم فأهلكتها، وغلبت القصود السيئة على إرادتهم ونياتهم فأفسدتها، ففسادهم قد ترامى إلى الهلاك، فعجز عنه الأطباء السعارفون ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَزَادَهُمُ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابٌ اللّهُ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ ﴿ إِلَى الْهُ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابٌ اللّهُ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ ﴿ إِلَى الْهُ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابٌ اللّهُ مِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ ﴿ إِلَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابٌ اللّهُ إِلَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّ

من علقت مخالب شكوكهم بأديم إيمانه مزقته كل تمزيق، ومن تعلق شرر فتنتهم بقلبه ألقاه في عذاب الحريق، ومن دخلت شبهات تلبيسهم في مسامعه حال بين قلبه وبين التصديق، ففسادهم في الأرض كثير وأكثر الناس عنه غافلون ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحُنُ مُقْلِحُونَ ﴿ إِنَّا إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَا يَشْعُرُهِنَ ﴿ إِنَّ اللَّهُمْ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَا يَشْعُرُهِنَ ﴿ إِنَّ اللَّهُمْ اللَّهُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَا يَشْعُرُهِنَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَا يَشْعُرُهِنَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

هذا حال ووصف فئة منهم لايريدون الظهور بمظهر المعادي الصريح تقية، يتخفون تحتها لإنفاذ مآربهم، ويكثر هؤلاء في البلدان التي يخافون فيها من أحكام الدين أو يأملون بلتبيسهم تحقيق القوة لهم والتمكين، وأكثر ما يكون هؤلاء في أهل التوجيه وأهل الأمر، أمًّا الفئة المعادية صراحة المحاربة جهرة، المضادة علناً، فيكثرون في البلدان التي يأمنون فيها حيث لايكون للدين وأهله شوكة، ويبرزون بكثرة من تحت أردية الفئة الأولى، حيث يعبرون بالنيابة عنها عما في قلوبهم، وينالون منها الحماية والرعاية والتأييد.

<sup>(</sup>١) الآية ٨ من سورة البقرة.

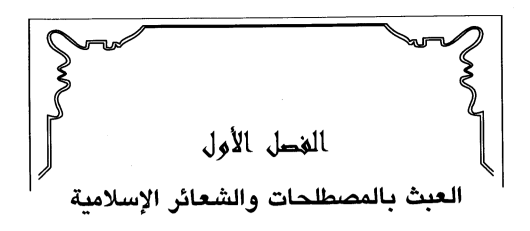
<sup>(</sup>٢) الآية ٩ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٠ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٤) الآيتان ١١، ١٢ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٥) صفات المنافقين تأليف: ابن القيم: ص ١٦ ـ ٢٠.





(الأساليب التي يتبعها المثقفون... تختلف عن أساليب الجيل السابق باتباعهم استراتيجية جديدة تقوم على التحليل التفكيكي والهجوم الاستهزائي الذي يكشف عن عورتها الأيديولوجية بطريقة غير مباشرة، ويظهر نفاقها الأخلاقي وتجردها من مشروعيتها الكاذبة.

بهذا المعنى، يشكل النص النقدي العلماني الصحيح، إذا قرئ كما يجب أن يقرأ، طعنة مسددة إلى قلب السلطة المهيمنة وإيديولوجيتها)(١).

من هذا النص وأمثاله يتضح مدى «العبث الحداثي» الذي امتدت أذرعه السرطانية إلى كل طهر وخير وحق وفضيلة، وتعدت إلى كل مقدس تحاول تدنيسه وتشويهه.

متخذة في سبيل ذلك شتى وسائل الهدم والتدمير والانتهاك.

وقبل الاسترسال في ذكر بينات هذه القضية من نصوص كلامهم، أرى أنه ينبغي الإشارة إلى المدارك التي من خلالها يتضح المغزى والمراد:

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ٣٧٥ من مقال بعنوان معنى الحداثة لهشام شرابي.

## المدرك الأول:

أن العبث بالمفاهم والألفاظ والمصطلحات وتدنيسها بالسخرية والاستهزاء وانتهاكها بالاستخفاف، وتشويشها بالتدليس والتلبيس خطة «جاهلية» يمارسها الجاهليون المعاصرون، كما مارسها أسلافهم الأقدمون.

قال تعالى: ﴿ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا وَيَسْخَرُونَ مِنَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ أَجَرَمُوا كَانُوا مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يَضَحَكُونَ ﴿ وَإِذَا مَرُوا بِهِمْ يَنْفَامُرُونَ ﴿ وَإِذَا اَنْفَلَبُوا إِلَىٰ أَهْلِهِمُ اَنْفَلَبُواْ فَكِهِينَ ﴿ وَإِذَا رَأَوْهُمْ قَالُواْ إِنَّ هَتُؤُلَا مِنْ الْخَالُونَ ﴿ وَمَا أَرْسِلُواْ عَلَيْهِمْ حَنْظِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّلَّا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

وقال تعالى: ﴿وَقَالُوا يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِى ثُرِّلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكْرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ۖ ۚ ۖ لَوْ مَا تَأْتِينَا بِٱلْمَلَيْهِكَةِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلِدِقِينَ ﴿ اللَّهِ ﴿ ٢٠٠٠ .

وقال تعالى: ﴿ كَذَلِكَ مَا أَتَى الَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِن رَّسُولٍ إِلَّا قَالُواْ سَاحِرٌ أَوْ جَمْوُنُ ﴿ ﴾(٤).

فهذا هو حال أهل الضلال والجاهلية والكفر والانحراف في صراعهم المستديم مع الحق، وفي حربهم المستمرة ضد الهدى والنور، صراع يقوم على محاولة ترسيخ الظلام وتقوية الانحراف، وتأييد الجاهلية وإقامة صروح المادية الحيوانية؛ من أجل هبوط دائم بالإنسان، ومحق مستمر لإنسانيته، وإبادة تامة لكل سبب يُمكن أن يرتقي به على حظوظ الدنيا وحاجات الجسد ومتطلبات الحيوان!!.

إن حجة المادي الجاهلي القديم أو الحديث حجة داحضة كما

<sup>(</sup>١) الآية ٢١٢ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الآيات ٢٩ ـ ٣٣ من سورة المطففين.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٦، ٧ من سورة الحجر.

<sup>(</sup>٤) الآية ٥٢ من سورة الذاريات.

وصف الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللّهِ مِنْ بَعَدِ مَا ٱسْتَجِيبَ لَهُ حَجِّنَهُمْ دَاجِضَةً عِندَ رَبِيمٍ وَعَلَيْهِمْ عَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِيدُ ﴿ اللَّهِ ٱللّهُ ٱلّذِى أَنزَلَ ٱلْكِنْبَ بِالْحَقِقُ وَالْمِيزَانُ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَ ٱلسَّاعَةَ قَرِيبٌ ﴿ اللَّهِ ﴿ (١).

وهم قد يلمسون اندحاض حجتهم وزيف باطلهم، ولكنهم يتمسكون بالباطل ويصرون على محاربة الحق، فلايجدون وسيلة لذلك إلا العبث والسخرية والاستهزاء لعلهم بذلك يصلون إلى مقاصدهم من خلال هذا اللغو ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَسْمَعُواْ لِمِلْذَا ٱلقُرْءَانِ وَالْغَوّا فِيهِ لَعَلَكُمْ تَعْلِبُونَ (﴿ ) (٢).

خطة قديمة حديثة، يمارسها هؤلاء الصغار في فرح وسرور بالخطة الصبيانية، التي طالما علقوا عليها الآمال، وخادعوا بها أنفسهم تحت شعارات ﴿لَعَلَكُمْ تَغْلِبُونَ ﴾.

لقد سلك أولئك وهؤلاء الطريق نفسه، مسلك الجاهلية الغارقة في الوحول، يحاولون بأسلوب العبث والاستخفاف أن يخدروا ضحاياهم بالكلام الفارغ، وأن يجذبوهم إلى حمأة الشر بزخارف الباطل، وأن يغطوا على عقولهم بهذه الأساليب التي تعمل في العقل الذي يتعاطاها عمل المخدر.

ويسير جداً على القوم أن ينكروا جميع البراهين القاطعة ويجحدوا كل الأدلة الصادقة، في سياق تلاعب بالألفاظ والمفاهيم، وعبث يبعثر ويهدم.

وفي الجملة لايعرف في معارك الصراع بين الحق والباطل، أعنف ولا أبلغ في الإجرام من هذا الاستعمار المادي، والاستعمار الحداثي العلماني، فأي إنسان ـ سوى الإنسانية ـ يقبل أن يكون كما قال أدونيس (فالحق أننا نعلن فوضانا وخيانتنا في ذلك العالم المحتفظ بالجيف المقدسة، ولانكتفي بل نقنع الجيوش بالخيانة. . . فنحن هدامون، وكل منا قائد اللوعة والرماد

<sup>(</sup>١) الآيتان ١٦، ١٧ من سورة الشورى.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٦ من سورة فصلت.

كل منا الهلع، الضرب، الوجود حولنا، وجودكم، كريه عدو، لن نتقبله، لن نصادقه... هكذا نعلن أنفسنا غواة وخائنين، الهاوية تأتي معنا، تعرف ذلك، سنعمقها سنوسعها، سنضع لها أجنحة من الريح والضوء)(١).

ليس في ميسور هؤلاء السماسرة إلا أن ينهلوا من مستنقع الفوضى والعبث ثم يفاخرون بعد ذلك بعملهم المنحط!!.

لقد استقال أتباع هذه العبثية والفوضية من كل قيمة يُمكن أن يركن إليها، من عقيدة أو فكرة أو نظام أو فطرة أو خلق، فعلى أي رأي من الآراء أو قيمة من القيم أو ضابط من الضوابط يُمكن أن يعول عليه دعاة الفوضى والهدم؟.

وحاصل هذا المدرك أن العبث بالمفاهيم والألفاظ، والفوضى في المعاني والمصطلحات، من أوسع أبواب تجار الحداثة والعلمنة، يخرجون من هذا الباب ما في طوياتهم من شر وإجرام، وفساد وضلال.

#### المدرك الثانى:

أن من أصول الحداثة \_ باعتراف روادها وأصحابها كما سوف يأتي \_ الهدم والفوضى والخلخلة للأفكار والمعتقدات الراسخة، والعبث والجنون والتخريب والتخبط والتشويش والعدمية المطلقة.

وهي ألفاظ قد تبدو لأول وهلة، ألفاظ فضح لمذهبهم وكشف لعقيدتهم ومسلكهم، من قبل مضاد لهم، ومخالف لمنهجهم.

غير أن الحقيقة أن هذه الألفاظ ـ ذات المضامين والأوصاف ـ هي ألفاظهم، والمصطلحات هي مصطلحاتهم، والنعوت هي نعوتهم التي أطلقوها على أنفسهم.

ولا عيب عندهم في إطلاق هذا على أنفسهم، وقد سبق في المدرك الأول نقل كلام أدونيس عن نفسه وعن الحداثيين بأنهم هدامون، غواة

<sup>(</sup>١) زمن الشعر: ص ٢٢٧.

خائنون فوضويون يسعون لاقناع غيرهم بالهدم والغواية والخيانة والفوضي (١).

لقد كان الأوائل من أدوات الغزو الفكري الغربي من العرب والمسلمين، يخجلون من وصفهم بالعملاء، ويدفعون عن أنفسهم وصف المذاهب الهدامة وينفون أن يكونوا آلات غزو فكري، ويتظاهرون بالانضباط والسعي للمصلحة والحرص على الخير والخلق!!.

أمًا أدوات الغزو الفكري المعاصر من حداثيين وعلمانيين فإنهم لايخجلون من هذه الأوصاف مطلقاً بل يفاخرون بها أعظم المفاخرة!!.

لأن هذه المذاهب الهدامة الحديثة تعتبر عند المشتغلين بها والمنافحين عنها تجارة تقاضوا أجرها من أسيادهم سلفاً، وهي تجارة دنيئة كمتاجرة البغايا بأعراضهن!!، تجارة يعمل فيها من انحرفوا بطبيعتهم حتى أضحوا غير صالحين لعمل نافع منظم، فتراهم يندفعون إلى هذه الأفكار الهدامة على قدر مايطمعون فيه من ربحها المادي أو المعنوي.

وهنا لانرى فكراً ولا عقلاً ولا أدباً، بل نرى السخرية، واللجاجة في الشر، والاندفاع في الرذيلة، ونجد متاجرين بالشغب والخراب، مفاخرين بالجرائم الفكرية متجهين إلى الفساد والعفن والانحطاط.

هل هذا من باب التجني الذي تقود إليه الخصومة؟ معاذ الله، فإن الله قد أمر بالعدل حتى مع الكافرين، ولكن هذا هو كلامهم عن أنفسهم، وهذا هو اعترافهم عن أعمالهم ومقاصدهم وغاياتهم.

يقول أدونيس: (لايستطيع الشاعر أن يبنى مفهوماً شعرياً جديداً إلا إذا عانى أولاً في داخله انهيار المفهومات السابقة، ولايستطيع أن يجدد الحياة والفكر، إذا لم يكن عاش التجدد، فصفا من التقليدية، وانفتحت في أعماقه الشقوق والمهاوى التي تتردد فيها نداءات الحياة الجديدة، فمن المستحيل

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٢٢٧.

الدخول في العالم الآخر، الكامن وراء العالم الذي نثور عليه دون الهبوط في هاوية الفوضى والتصدع والنفي)(١).

ويقول أيضاً: (سأحدد المعوقات بطريقة غير مباشرة، فأقول: الفن العربي الحقيقي هو الحرب، والفن لايحارب إلا في مجاله: نظام القيم، نظام اللغة والفكر، التراث، والحرب هنا تتضمن حركتين: تهديم البنية الثقافية ـ الفنية السائدة، وخلق بنية جديدة.

آخذ أمثلة: إن القصيدة أو المسرحية أو القصة التي يحتاج إليها الجمهور العربي، ليست تلك التي تسليه أو تقدم له مادة استهلاكية، ليست تلك التي تسايره في حياته الجارية، وإنّما هي التي تعارض هذه الحياة، أي تصدمه: تخرجه من سباته، تفرغه من موروثه، وتقذفه خارج نفسه، إنها التي تجابه السياسة ومؤسساتها، الدين ومؤسساته، العائلة ومؤسساتها، التراث ومؤسساته، وبنية المجتمع القائم، كلها بجميع مظاهرها ومؤسساتها، وذلك من أجل تهديمها كلها، أي من أجل خلق الإنسان العربي الجديد، هكذا يلزمنا ثورياً، مسرح ضد المسرح وشعر ضد الشعر، وقصة ضد القصة: يلزمنا تحطيم الموروث الثابت)(٢).

ويقول: (الهدم شرط أولي لكل شعر ثوري، بل لكل شعر حقيقي)<sup>(٣)</sup>.

وبعد أن ساق جملة أسماء (٤) من الذين يعتبرهم قدوته في الشك والرفض والهدم والفوضى قال موجهاً كلامه لأتباعه: (ولسوف نكمل ما بدأه هؤلاء، ونشك ونرفض ونغير، إذا استطعنا، إيقاعات الخليل، ونثور ونهدم

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٧٥ ـ ٧٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٩.

<sup>(</sup>٤) هم: امرؤ القيس، وأبو نواس، وأبو تمام، والشريف الرضي، والمتنبي، وأبو العلاء المعري، والحلاج، والرازي «يقصد محمد ابن زكريا الملحد»، وابن الراوندي، وشبلى الشميل، وفرح أنطون.

و «نعلن الفوضي» وسنأمل أن نكون أغنى وأعظم مما كانوا) (١١).

ومن أقواله في هذا الصدد قوله: (ليس الشاعر من يكتب القصائد، الشاعر هو من يخلق فضاء، لا «اعلّم»، بل أهدم وأحرّض)(٢).

وينقل مثل ذلك محمد جمال باروت عن ذوي الوعي النخبوى الليبرالي!! أصحاب قصيدة النثر التي يعتبرها أنسي الحاج «فناً قدرياً ونهضوياً في آن واحد وفعل عصيان على ألف عام من الضغط والعبودية والجهل والسطحية، إن أنسي يصوغ مشكلة «قصيدة النثر» ببنية وعي، ترى فيها شكلاً من الجنون الرافض اللاعن....

في سياق ذلك فإن «التخريب حيوي ومقدس» و«أول الواجبات التدمير» و«الهدم الهدم الهدم» حسب ما يرى أنسي، فشاعر «قصيدة النثر» «يستبيح كل المحرمات ليتحرر»)(٣).

نعم لقد قال أنسي الحاج ذلك في مقدمة ديوانه المسمى «لن» واعتبر ذلك عند الحداثيين ثورة تقدمية ونهضة ثقافية!!، إلى غير ذلك من نعوت المدائح الحداثية، التي أترعت بها الملاحق والمجلات والكتب والمنابر الأدبية، الموجهة إلى كلمات طلسمية لايفهمها قائلها، وإلى مضامين مزدكية تستجر أسارى الشهوات الهابطة.

يقول أنسي الحاج في مقدمة ديوانه «لن»: (لتكون قصيدة النثر قصيدة نثر . . . وفي كل قصيدة نثر نلتقي معاً دفعة فوضوية هدامة . . . يجب أن أقول أيضاً إن قصيدة النثر ـ وهذا إيمان شخصي قد يبدو اعتباطياً ـ عمل شاعر ملعون ، الملعون في جسده ووجدانه ، الملعون يضيق بعالم نقي . . . إنه يستبيح كل المحرمات ليتحرر ، لكن قصيدة النثر ، التي هي نتاج

<sup>(</sup>١) زمن الشعر: ص ٢٣٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٢٠.

<sup>(</sup>٣) الحداثة الأولى: ص ٢١٢ ـ ٢١٣، والأقوال التي يبين الأقواس من كلام أنسي الحاج نقلها باروت من مقدمة ديوان الحاج الذي سماه «لن»: ص ١٣.

ملاعين، لاتنحصر بهم، أهميتها أنها تتسع لجميع الآخرين الجميع يعبرون على ظهر ملعون.

... والمصابون هم الذين خلقوا عالم الشعر الجديد: حين نقول «رمبو» نشير إلى عائلة من المرضى، قصيدة النثر بنت هذه العائلة، نحن في زمن السرطان، نثراً وشعراً وكل شيء، قصيدة النثر خليقة هذا الزمن، حليفته، ومصيره)(١).

وليس هذا خاصاً بقصيدة النثر بل هو عام بفكرهم كله ويسلكهم جميعه، ومن أدلة ذلك ما سبق نقله، وما جاء في «البيان الشعري» الذي افتتحت به «مجلة شعر ٦٩» عددها الأول في أيار ١٩٦٩م الموافق صفر ١٣٨٩هـ: (... إن الشاعر الذي يصل في قصائده إلى النبوة، هو الذي يعرف كل شيء ولايعرف، وهو الذي يقول ولايقول، وهو الذي لايكون في العالم رغم أنه موجود فيه... الشاعر وحشي يقف ضد كل شيء، ويهدم حتى نفسه عندما يجد ذلك ضرورياً... إن الشاعر لايمكن إلا أن يكون مع المستقبل، لا لأنه كائن يتجاوز حتى نفسه، وإنما لأنه هادم جبار أيضاً...

فالشاعر في ضوء مثل هذه الرؤيا، محرض على الثورة والتمرد ومقاتل يحدق بعيني نسر إلى المستقبل الذي لايراه الآخرون)(٢).

والحداثة التي هي عقدة الأفاعي، حسب تعبير أحد نقادهم تعيش: (حيث لا أفق سوى العدمية والاستلاب، بعد إعلان نيتشه موت الله «سبحان الله وتعالى عما يقول الكافرون علواً كبيراً» والجمال معاً، والفن لم يعد يعوض عن الحياة بل يساهم في تعميق الاستيلاب نحوها، فسيموت الفن تاركاً إيانا في العراء، حيث الشمس السوداء للسأم والسوداوية شمس

<sup>(</sup>١) من مقدمة «لن» لأنسى الحاج، نقلاً عن قضايا وشهادات ٣/ ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) مجلة شعر ٦٩ العدد الأول، السنة الأولى أيار ١٩٦٩ م/١٣٨٩ هـ، بغداد: ص ٣ ـ ١٦، وأصحاب هذا البيان هم: فاضل العزاوي، سامي مهدي، فوزي كريم، خالد على مصطفى.

الفرح الحمراء، وقمر الكارثة الشاحب... إنها وعي المتاهة إذ تغدو المتاهة هي الحقيقة الواقعية الوحيدة...)(١).

ثم يضيف هذا الناقد الحداثي قائلاً: (إن البلبلة والتشوس سمة مميزة للحداثة التي تريد أن تنطوي على وجود بدون وجود، وعلى نص بدون نص وعلى سؤال بدون سؤال . . . فالحداثة هي اللاذات، اللاأساس، اللاقول اللاذاكرة، حيث بالإمكان تمديد هذه المتوالية من «اللاءات» إلى ما لانهاية: اللامنطق، اللاعقل، اللاحداثة، وبذلك فإن الكتابة «الحداثية» تغدو ممكن قول أي شيء)(٢).

وتقول إحدى الحداثيات في سياق حديثها عن الرواية الحداثية: (إن نشوء الرواية جاء في فترة تاريخية رحبت بالتجديد والتجريب وحتى التخريب والهدم الفني...

جاءت الثورة... ابتداء من القرن الثامن عشر واكتمالاً في القرن التاسع عشر لا لتقلب المعايير فقط، بل لتجعل من قلب المعايير معياراً في ذاته...)(٣).

أما محمد بنيس فإنه يتحدث عن الفوضوية والهدم الحداثي بقوله: (لا بداية ولا نهاية للمغامرة، هذه القاعدة الأولى لكل نص يؤسس ويواجه... توق إلى اللانهائي واللامحدود يعشق فوضاه وينجذب لشهوتها...)(1).

ثم يشرح الهدف من هذه الفوضى فيقول: (يهدف النقد إلى تفكيك المفاهيم والقيم والتصورات، داخل الشعر وخارجه، انطلاقاً من التحليل

<sup>(</sup>۱) قضايا وشهادات ۲/ ۲۷۰ ـ ۲۷۲ والقول لعبدالرزاق عيد تحت عنوان «الحداثة عقدة الأفاعي».

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٢٩٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٢٢٩ من مقال لفريال جبوري غزول، بعنوان الرواية الشعرية العربية نموذجاً لأصالة الحداثة.

<sup>(</sup>٤) حداثة السؤال: ص ١٨.

العلمي للوقائع والمعطيات، والعودة بالإنسان إلى بعده الواقعي، ماحياً كل المتعاليات التي تسلب منه قدرته على الفعل...)(١).

وتحدث محمد بنيس عن الشعر فيقول عنه: (بالنسبة لي هو حالة التدمير، فلايُمكن أن نكون في هذا العصر إلاّ أبناء عاقين لسلطة استبدادية وقاسية وعنيدة تراكمت عبر العصور...)(٢).

(... هكذا يكون الشعر انغراساً في تفكيك قواعد الكلام واجتياح الطاعة المعممة، واختراق أنساق الهدنة والتواطؤ...)<sup>(٣)</sup>.

وفي مقابلة مع أدونيس يقول عن شخصية مهيار التي اتخذها قناعاً باطنياً لأفكاره وعقائده: (فمهيار يدعو إلى ما أسميت في مكان آخر الهدم الجميل، الهدم الكامل لإعادة البناء...)(1). (... فمهيار نقيض كل نظام قائم على نصوص أصيلة...)(0).

ويتحدث عن القصيدة الحداثية قائلاً في لهجة أستاذ معلم!: (... والقصيدة يجب أن تكون مثل هذا المشهد الفوضوي... إنه غياب القانون، إنه الكونية، إنه زمن ما قبل العالم)(١٦).

ويتحدث في كتابه الصوفية والسوريالية عن أحد أساتذته الذين قلدهم وهو السوريالي «بريتون» للعبث والعصاب والجنون الأهلية والاعتبار، بوصفها وسائل أعطيت لنا لكي نحقق بها أصالة الحياة النفسية الشخصية)(٨).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٠ ويقصد بالمتعاليات «الله - جَلَّ جَلالُهُ - والنبوات والوحي والدين كله والأخلاق والنظم» كما بين ذلك في كتابه في مواضع عديدة منه.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ص ۲۰۶.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢١٨.

<sup>(</sup>٤) رأيهم في الإسلام: ص ٣٣.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٣٠.

<sup>(</sup>٦) أسئلة الشعر: ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٧) سبقت ترجمته: ص ۱۳۷.

<sup>(</sup>A) الصوفية والسوريالية: ص ٥١.

فلتهنأ الحداثة بأساتذتها الذين يرون الجنون والعبث أصالة للحياة النفسية!! ولتغتسل الحداثة بالبول على أنه الطهر، والنظافة ولتأكل من كل قمامة على أنها أشهى الطيبات وأحسن الموائد، فإن ذلك كله من الإبداع!!!.

وفي مقابلة مع أنسي الحاج يقول واصفاً الإبداع: (إنها الشهوة، شهوة الوصول... شهوة الذوبان، الإفلات، التبذير، الانتقام، شهوة القول، شهوة التسلية الشهوة الجنسية... شهوة الانتهاك...)(١).

ولما سئل عن آخر صرعة من صرعات الحداثة «قصيدة البياض» قال: (لم أدرس جيداً ولا قرأت من هذه القصائد، بالفرنسية أو بالعربية، ما يسمح لي أن أبدي رأيا في هذا النوع كنوع، الآن بين القصائد التي تسنت لي قراءتها مايقوم على لعبة تستهويني، لعبة عبثية يشتغل فيها العقل، بمنتهى الدقة والتقشف، لحساب هاوية تناديه... أنا مع التجارب كلما كانت نابعة من حاجة ذاتية، من الرفق الخلاق، مع التجارب حتى النهاية مع تجارب لا حدود لها، أنا ضد الشعوذة، ضد الزيف، ضد التقليد، ولكني مع المغامرة، مع التجرؤ، مع اللعب، مع التغيير، مع الصدم، بل أنا مع الفضحة...)(٢).

وفي كتاب «خواتم» يقول: (... إن الكتابة عبث، فلماذا لاتكون، فور ذاك، تمريغاً لعبث الوجود بعبثها، ولمحدودية الخلق بلا محدودية جنونها وهدمها...)(٣).

ويقول: (الكتابة هي دائماً فعل تخريبي... الكاتب التخريبي لايتقصد أن يكون كاتباً تخريبياً، إنه لقاء الفطرة ونداء الأشياء... إنه قدر الضالين سواء السبيل المعبد للعبيد، ومهما سالم الكاتب التخريبي سيظل «يصيب»،

<sup>(</sup>١) قضايا الشعر الحديث: ص ٣١٧ ـ ٣١٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٢٤ ـ ٣٢٠.

<sup>(</sup>٣) خواتم: ص ١٥.

ومهما سربله الحب سيظل يشعل الحرائق، ومهما انحط سيظل أعلى من عصره ومن ناصحيه)(١).

ويقول قباني في مقابلة أجراها معه جهاد فاضل: (أنا مع الشعر الجديد في مغامراته وهلوسته وهذيانه...)(٢).

وفي مقدمة كتبها سعيد عقل لما يسمى شعراً لتوفيق صايغ يقول: (إنه كل شيء سوى اللاشيء، هذا الذي جاء آخر الزمن، في عصر يتنفس العدم تنفساً، في الفلسفة والشعر وفي الفن جميعاً) (٣).

إنهم يشعرون بعدميتهم الذاتية فيمارسون ذلك عبثاً وفوضى في كلامهم، إنهم يعبرون بكل هذا الذي نقلناه عنهم؛ يعبرون عن ذواتهم، عن عقولهم المريضة، ونفسياتهم المنحرفة، وسلوكياتهم المنحطة، إنهم كما قال غالي شكري عنهم وعن شعرهم: (إن الشعر الحديث هو، بشكل ما، صورة عن حياتنا المعاصرة، في عبثها وخللها)(٤).

#### المدرك الثالث:

من أصولهم «تدنيس المقدس» واستباحة المحرم، والتحرر من المنع وإسقاط موازين الحلال والحرام، وهم يعتبرون ذلك أحد أهم إنجازات الحداثة وأهم مشروعاتها، ويفاخرون بذلك، ويروونه كثيراً في كلامهم.

وتدنيس المقدس نتيجة حتمية للفوضى والعبث الذي يمارسونه ويحتفلون به ويؤصلونه منهجاً لفكرهم وأدبهم وحياتهم وسلوكهم، فبئس الورد المورود!!.

عجماوات في إهاب إنسان ينطق، بل لعمر الله إن العجماوات أرفع

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۱۱۷ وقد نشر هذا الكلام في مجلة الناقد، العدد العاشر نيسان ۱۹۸۹ م/۱٤۰۹ هـ: ص ۱۱.

<sup>(</sup>٢) فتافيت شاعر: ص ٨٤.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الكاملة لتوفيق صايغ: ص ١٨.

<sup>(</sup>٤) شعرنا الحديث إلى أين: ص ١١١.

منهم درجة وأعلى منهم شأناً؛ لأنها لم تخرج عن فطرتها ولم تتجاوز مقتضيات خلقها التي خلقت عليها.

أما هؤلاء فقد انحدروا حتى ضج منهم الإنحدار، وهبطوا في دركات الحيوانية حتى انحطوا عن درجة الحيوان ﴿أَمْ تَعْسَبُ أَنَّ أَكَثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ الْحَيوانِ ﴿أَمْ تَعْسَبُ أَنَّ أَكَثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ الْحَيوانِ ﴿أَمْ تَعْسَبُ أَنَّ أَكُوبُ لَا اللَّهُمْ أَصُلُ سَكِيلًا ﴿ اللَّهُمْ قَالُوبٌ لَا اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُمُ اللّهُمُ اللّهُمُمُ

تقول قرينة أدونيس، ومروجة أفكاره: خالدة سعيد، عن الأعمال التي يقوم بها المبدع والحداثي والمجدد!! وأنها تقوم أصلاً على (زعزعة النموذج وإسقاط صفة الأصلية فيه، أو صفته المطلقة ورده إلى حدود الموروث التاريخي، فكانت هذه الأعمال توكيداً على أن الإنسان يملك موروثه ولايملكه هذا الموروث، ويملك أن يحيله إلى موضوع للبحث العلمي والنظر، كما يملك حق إعادة النظر فيما اكتسب صفة القداسة، وحق نزع الأسطورة عن المقدس...)(٣).

وتقول أيضاً: (وإذا كانت الحداثة حركة تصدعات وانزياحات معرفية ـ قيمية، فإن واحداً من أهم الانزياحات وأبلغها هو نقل حقل المقدس والأسراري من مجالات العلاقات والقيم الدينية والماضوية إلى مجال الإنسان والتجربة والمعيش. . إن ديوان «أغاني مهيار الدمشقي» قد شكل أول انقلاب بين العالمين ونقل المقدس إلى الحقل الإنساني، ولابد من القول في هذا المجال أن ديوان «لن» لأنسي الحاج قد أسهم في تجريح المقدس، ورفع لواء العصيان البشري، وإقامة لغة التجديف (٤٠)، غير أن مهيار يصوغ التجديف بلغة تبني الدينية الضدية، وترسم إله الدمار والتفكك

<sup>(</sup>١) الآية ٤٤ من سورة الفرقان.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٧٩ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) قضايا وشهادات ٣/ ٦٤.

<sup>(</sup>٤) التجديف: هو إعلان الكفر وإظهار الاستخفاف والعبث بالأديان.

وتؤسس لانقلاب القيم ومواقع المقدس)(١).

وتصف ناقدة حداثية أخرى هذا الأصل الحداثي وكيف نشأ عنه مايسمونه «الحركة الإنسانية» التي تقدس الإنسان وتعلي شأنه من جهة أنه كيان مادي بحت، أي «حيواني محض»، تقول هذه الحداثية: (أصبح الإنسان مع نزع هالة التقديس والألوهة عن الكون ومدبره، أصبح يقع في مركز الكون ويشكل مبدأ القيم والغايات، وعندئذ ترسخت الحركة الإنسانوية... توقف الإنسان عن الدوران حول المقدس، وحلت مشرعية إنسانية جديدة محل المشروعية الدينية السابقة، ونتج عن ذلك أخلاق جديدة وقوانين جديدة تنطبق على البشر دون استثناء)(٢).

فهذا هو أصلهم ومنزع عقيدتهم في تأليه الإنسان وجحد ألوهية الله تعالى وربوبيته، إلحاد قاحل، يقوم على أوهام مادية باطلة ومرض عقلي يتظاهر أصحابه بتمام العقل والإدراك: (ولو ظهرت عقيدة بين البهائم العجماء لما كانت أقل من هذه العقيدة «الوسخة» لا في المقاصد ولا في الأصول)(٣).

يقول عبدالرحمن منيف، واصفاً أهم أسس ومضامين الحداثة: (... إن إحدى مهمات الحداثة وأيضاً إحدى صفاتها، نزع القداسة عن الأشياء، والتحرر من القيود واللجوء إلى السخرية)(٤).

ويقول أحد النقاد الحداثيين: (فكر الحداثة داس كافة المحرمات الاعتقاده بأن الوجود خلو من كل سر...) (٥).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ٨٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٠٢/٢ والقول لأنيسة الأمين.

<sup>(</sup>٣) مذهب ذوي العاهات للعقاد: ص ٢٩.

<sup>(</sup>٤) قضايا وشهادات ٢١٩/٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢/٦٨٢ والقول لعبدالرزاق عيد.

ويقول أنسي الحاج: (الحاجة اليوم أراها إلى كتابة تمزق حجابها بعدما تمزق وجدانها، إلى كتابة تقول المحرم والممنوع والمخيف والمهول والرائع والمدهش والمذهل والساحر والرهيب، ولو لعنت ورجمت واضطهد أصحابها حتى الموت...

الحاجة إلى كتابة العري، عري الذات والفكر والدخلاء والحلم والكابوس والنظر والبصيرة والشوق والاستيهام والنوايا، عري المنطق، عري الاقتناع، أي الشك، عري الإيمان، عري المحاكمة الذاتية والموضوعية، عري الخطايا، عري الضعف والانحلال، عري الجنون، عري السقوط، عري الصلاة العارية، والهرطقة(۱) العارية والعربدة العارية)(۲).

وأنسي الحاج هو الذي وصف شاعر قصيدة النثر بأنه (يستبيح كل المحرمات ليتحرر)<sup>(٣)</sup>.

ويكتب أحد كتاب مجلة الناقد بمناسبة الذكرى الثانية لرحيل يوسف النخال مستلهماً من الخال: (شيطانية الرغاب)<sup>(3)</sup> و(أبدية الخرافية الفاسقة)<sup>(6)</sup>، ثم يقول: (علينا الإطاحة بأصنام اللغة، بتوابيت القداسة، بالقواميس المقابر، علينا تسجيل الجسد وترشيده...)<sup>(7)</sup>.

ثم يصف مجلة شعر ويغدق عليها مدائحه الحداثية الإلحادية فيقول: (... الدخول إلى مجلة شعر كالعبور إلى ملكوت رحمي أسر، أو إلى شرك كالح دابق أرض ممرغة ببوار، ولزوجة مبتراة من وميض الخلايا...)(٧).

ثم يخاطب يوسف الخال: (كيف انبثقت؟ ولماذا لم تصرف عنا هذي

<sup>(</sup>١) الهرطقة هي الإلحاد وسب الدين والعبث والسخرية به.

<sup>(</sup>٢) الناقد، العدد الأول تموز ١٩٨٨ م/١٤٠٨ هـ: ص ٧.

<sup>(</sup>٣) الحداثة الأولى: ص ٢١٣ نقل ذلك من مقدمة ديوانه «لن».

<sup>(</sup>٤) (٥) (٦) (٧) مجلة الناقد، العدد التاسع آذر ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٤٨.

الكأس، يا نصف إله محتضر، يا شيطاناً ما زال لنا؟)(١).

وما يدري العاقل من أي شيء يعجب، أمن هذه الصنمية الحداثية؟ أم من هذا الاعتراف الصريح بالإلحاد والشرك الكالح؟ أم من المدائح الحداثية التي تجعل الجعل وطعامه في درجة النحل وشهده؟!.

﴿ كَنَالِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبٍ مُتَكَيِّرٍ جَبَّارٍ ﴾(٢).

وفي مجلة الناقد أيضاً كتب أحدهم أهم ملامح الحداثة العربية، تحت عنوان «مقاربة الحداثة» فيقول عن السمة التي سماها الخروج من الجمعية إلى الفردانية: (... الفردانية محاولة تحرر ومشروع توكيد الذات، ولذلك تعمد إلى خرق المألوف واجتراح التراث ومناوشة الأعراف والتقاليد، فلا غرابة إذا اعتبرت الروح الفردية العمود الفقري لحركة الحداثة) (٣).

(... والحداثة هي فعل شمولي كوني تحترق المألوف والمعتاد سعياً وراء تحقيق مقاربة أفضل للقانون الأمثل...)(٤).

ثم يتحدث عن التعددية الوثنية الإغريقية ويجعلها المجال الواسع الذي تتحرك فيه الإبداعات، ويجعلها كذلك الأصل للحداثة الراهنة والمدد الفكري للتعددية المذهبية والحرية المعاصرة، يتحدث عن التوحيد ويشير إليه على أنه التخلف والجمود والسبب الأكبر للركود الإنساني!!، ويستطرد في وصف الوحدانية قائلاً: (من أهم مفرزات الوحدانية التقديس والتدنيس والتحليل والتحريم، وهي مفرزات إيمانية أن تحول التقديس إلى عصمة وتحول التدنيس إلى إدانة)(٥).

ثم يضيف: (الواحدانية تتناقض كل التناقض مع الحرية، إن وحدانيتها

<sup>(</sup>١) مجلة الناقد، العدد التاسع آذر ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٤٨.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٥ من سورة غافر.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، العدد ٨ في شباط ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٣٠ مقال لحنا عبود.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٨/٣٣.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٨/٣٣.

تحول دون تحقيق وعودها، فلاحرية مع الوحدانية... لذلك نجد النهضة الأوروبية حاولت إعادة الصيغة الوثنية التعددية، فقد وجدت فيها التعبير الأكمل لحرية الإنسان فكراً وجسداً، وهنا تبدأ الحداثة الثانية... وقد كانت الدعوة إلى الصيغة الوثنية واضحة كل الوضوح لدى رجال النهضة... إن الظروف الصناعية عدلت الكثير من الصيغة الوثنية للحداثة الزراعية، ولكنها أبقت على نواتها الأساسية، أمّا النواة الأساسية التي أبقت عليها فهي إسقاط القداسة عن كل شيء، لم يعد هناك شيء خالد قدسي أبدي لا في عالم الفكر ولا في عالم المادة)(١).

ثم يضيف: (ولاتزال مهمة الخلاص من الوحدانيات قائمة... وعلى هذا يُمكن القول إن الحداثة الصناعية أو الحداثة المعاصرة هي محاولة استعادة الصيغة الوثنية للحداثة الزراعية، في ظروف جديدة، أهم مايميزها الصخب والسرعة والاكتظاظ، وهذه الصفات تقف تماماً في الضفة المقابلة لصفات ظروف الحداثة الزراعية، أمّا القاسم المشترك فهو إسقاط القداسة عن كل شيء، فلا العروض ولا القوافي، ولا الأوزان والإيقاعات والكلمات والتصريحات، ولا العقائد والأفكار والمذاهب والآراء، ولا العادات والتقاليد والطقوس والممارسات، ولا الأحزاب والكتل والفئات والمجموعات والأفراد، ولا الأنظمة والقوانين والدساتير، ولا المكان والزمان والشهور والأيام تحظى بأي قدسية)(٢).

أمًّا المتفرنس محمد أركون فقد ناقش قضية المقدس والحرام وقرر بأن (المقدس متحول ومتحرك وليس ثابتاً أو ساكناً كما قد نتوهم، يضاف إلى ذلك أن المقدس يتعرض باستمرار للتلاعب به من قبل الفاعلين الاجتماعيين أي البشر...، ويُمكنني أن أقول: إن المقدس الذي نعيش عليه أو معه اليوم لا علاقة له بالمقدس الذي كان للعرب في الكعبة قبل الإسلام، ولا حتى بالمقدس السائد أيام النبى، لأن أشياء كثيرة تغيرت منذ ذلك الوقت في

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۸/۳۳.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٨/ ١٣٤.

ساحة المجتمعات الإسلامية والعربية، وإذن فينبغي أن ننظر للمقدس كشيء متحرك وفي الوقت ذاته جبار ومستمر، بمعنى أنه موجود دائماً ولكن بأشكال متنوعة شديدة الاختلاف)(١).

ومؤدى هذا القول إسقاط القداسة وإزاحتها مثل القول السابق<sup>(۲)</sup>، إلا أن الكاتب السابق كان أصرح وأوضح في طرح فكرته، أمّا أركون فإنه كأسلوبه دائماً ملتو معقد، وغاية قوله هذا أن المقدس في العهد الأول من الإسلام يُمكن أن يتحول إلى مدنس، والمدنس يتحول إلى مقدس، أي: \_ وحسب النص الذي قبله \_ يتحول التوحيد إلى تخلف ورجعية وركود وجمود، وتتحول الوثنية إلى تقدم وتجدد وتعددية وانفتاح!!.

ولعل أركون بهذا القول يبرر لنفسه وأتباعه غرقهم في تقديس الغرب وخاصة فرنسا، وتقديس محاضن العلوم الإنسانية الغربية وخاصة السوريون الذي يعمل فيه، وتقديس المناهج وخاصة المنهج المادي العلماني، وتقديس أعلام الفلسفة الغربية وخاصة ماركس ونيتشه (٣).

أمًّا محمد بنيس فإنه يتحدث في سياق «تدنيس المقدس» بصورة أكثر جرأة ووقاحة، حين يتحدث عن الإسلام وأركانه والإيمان وأركانه تحت عبارة «المتعاليات» ويقصد بها أولاً: الله ـ جلَّ وعلا ـ وثانياً سائر أركان وقواعد الإسلام العلمية والعملية، يقول بنيس: (أول مايجب أن يتجه إليه النقد هو المتعاليات بمختلف تجلياتها، ليس الغائب الذي يخلق الحاضر والمستقبل بل الإنسان هو خالق حاضره ومستقبله.

لا تستصغروا المتعاليات إنها المتحكمة في وعينا ولا وعينا... إن المتعاليات كمجال معرفي، تعتمد قناعة أساساً، وهي أن الإنسان موجود

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) وهو لحنا عبود.

<sup>(</sup>٣) انظر عن حياته ومجمل أفكاره كتاب العقلانية هداية أم غواية: ص ١٢٦ ـ ١٢٨ وخاصة المقابلة أجرتها معه مجلة فرنسية عن الإسلام وفيها صب جام حقده على أحكام الإسلام، وتبين فيها مقدار جهله به.

بغيره لا بنفسه، شبح عابر في دنياه، صورة لمثال، مصيره فوقه لا بين يديه، تغطيه السماء بحنينها مرة، وتحتفظ له الظلمات بالردع، هنا أو هناك)(١).

واضح تمام الوضوح أنه يقصد بالمتعاليات أركان الإيمان عند المسلمين: الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر.

وهذا كافٍ في الدلالة على مراده من نقد المتعاليات الذي يعبرون عنه أحياناً بـ «تدنيس المقدس».

وقد شرح بنيس مراده بكلمة «نقد» فقال: (يهدف النقد إلى تفكيك المفاهيم والقيم والتصورات، داخل الشعر وخارجه، انطلاقاً من التحليل العلمي للوقائع والمعطيات، والعودة بالإنسان إلى بعده الواقعي، ماحياً كل المتعاليات التي تسلب منه قدرته على الفعل، وتنسب لذاتها كتابة مصير الكون على جباهنا العارية)(٢).

هذا النقد الذي يشرحه بنيس في هذا النص يتفق مع صفقات التجارة الحداثية القائمة على «العبث» والانتهاك من أجل إسقاط دين الإسلام أصولاً وفروعاً، على أساس أن هذا العبث والانتهاك والسخرية والاستخفاف «عمل إبداعي» يستحق الإشادة والتشجيع!!.

ويقول جبرا إبراهيم جبرا: (الإبداع من صفته أن يكون غير متوقع، كلمة «الإبداع» هي أصلاً من البدعة، شيء جديد، أحياناً تكفر صاحبه، وأحياناً تمجد صاحبه، الإبداع يجب أن يكون فيه هذا العنصر غير المتوقع...

الإبداع يجب أن يبقى شيئاً غير مألوف أصلاً، سيبقى الإبداع ميزة المتفردين القلائل، في كل الحضارات الأمر كذلك، لكن الصفة هي الجرأة في تناول المحرمات. . كل شيء

<sup>(</sup>١) حداثة السؤال: ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٠.

قيل لك إنه محرم، حاول أن تفهمه، وحاول أن تمسه، اخترقه)(١).

كل شيء يُمكن أن تدعيه هذه المخلوقات الممسوخة، ولن تستنكف هذه اللمامة البشرية من أي وصف يُمكن أن يلصق بها؛ لأنه ليس في موازينهم التخريبية أي تحرج من أي وصف سخيف أو ساقط أو ضال أو باطل، قل إن شئت: عميل، مستغرب، عابث، ماجن جاهل، مخرب، مفسد، منحرف، إلى غير ذلك من الأوصاف التي لاينفونها عن أنفسهم، بل ويفتخرون بالاتصاف بها، لا ضير لديهم فالخراب عندهم تعمير، والفساد صلاح ونماء، والانحراف حرية واختيار، والكفر جرأة ورؤية، والضلال تقدم وتجديد، والعبث إبداع وتحديث!!، ومن هذه المنطلقات وأشباهها، توجهوا بالعبث والتخريب إلى المصطلحات الشرعية والشعائر الإسلامية، واستهدفوا من ذلك هدم دين الإسلام وتقويض مبانيه، وأنى لهم ذلك؟.

وبعد ذكر هذه المدارك الموضحة لأسس هذا العبث، نذكر هنا شواهد وأمثلة على عبثهم ببعض المصطلحات والشعائر، لا على سبيل الاستقصاء فإن ذلك متعذر، ولكن على سبيل التمثيل، وسوف أذكر جملة من المصطلحات والألفاظ والشعائر مرتبة حسب حروف المعجم ثم اذكر ما توفر لي من شواهد على عبثهم وانتهاكم وسخريتهم:

### \* الآية:

وهي الجملة من القرآن العظيم الدالة على حكم أو خبر (٢)، وقد استخف الحداثيون بهذه الكلمة الدالة على مضمون شريف عظيم، ومن ذلك قول نزار قبانى:

(في سفر إلى الأعلى.. وتأخذني خطوط العرض أمام تقاطع الفخذين والطرقات

<sup>(</sup>١) قضايا الشعر الحديث: ص ١٩٠ ـ ١٩١.

<sup>(</sup>٢) انظر: مفردات الراغب: ص ٣٣.

وأستلقي على ظهري وتنزل فوقى الآيات)<sup>(١)</sup>.

ويقول أنسي الحاج: (وأكره النكتة، كذلك لأنها معلبة، موجهة لتوليد ضحك السهرات الأكثر سخافة، وأمًّا النكتة الجنسية فلأنها، فوق ذلك، تهرج في موضوع مقدس، مهيب، ككل آية، هو الجنس)(٢).

ووضع يوسف الخال لمقطوعة من مقطوعات ديوانه عنواناً هو «الآية الأخيرة» (٣)، وفيها قال:

(في مواني الرخام أحتمي أحمل في قرارة البقاء آية أخيرة)(٤).

إلى أن قال في آخر المقطوعة:

(لا نور لا ظلام لا إله)(٥).

أمًّا أدونيس فإنه يفاخر بنفسه بصورة دائمة مملة، ويمتدح ذاته وفكرته الحداثية بتكرارية فاضحة ومن ذلك قوله:

(جامح أحتضن الأرض كأنثى

وأنام

موقظاً حبى فيها

لهباً يفتح، يستنزل فيها آية

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية ٢٦٣/٢.

<sup>(</sup>٢) خواتم: ص ٩٩.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية للخال: ص ٣٢٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٣٢٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٣٢٧.

إني كتاب، ودمي حبر، وأعضائي كلام)(١). ويقول تحت عنوان افتخارى: (هذا هو اسمى):

(ماحياً كل حكمة هذه ناري

لم تبق آية ـ دمي الآية هذا بدئي)(٢).

وفى مقطوعة جنسية قذرة يقول:

(أطلب إلى زماني مهلة لأكون آية تنطق بما سيكون الحب)<sup>(٣)</sup>.

فكل النصوص السابقة تدل على مدى العبث بمصطلح «آية».

#### \* الأذان:

وهو الإعلام بدخول وقت الصلاة بألفاظ ورد بها الشرع(٤).

ومن أمثلة عبثهم بهذه الشعيرة قول أحدهم في مقطوعة نشرها في مجلة الناقد بعنوان «أربع قصائد في المقاربات»:

(يؤذن مغرب

فتحط عائفة إزاراً فوق أبيضها الرهيق وتنحني في الماء ترمق شكلها شهباً وأعشاباً...

. . . من منائرها يؤذن مغرب

فألم أوراقي من المقهى وأحلم بالنجيل يحيط حمّصة بمائدة تشيل إزار عاشقة

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢٤٨/٢ .. ٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٢٦٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٩٩٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: معجم لغة الفقهاء: ص ٥٢.

ترامت فوق كف الغائبين مدى...

. . . كأن المغرب الفضاح أذن

فانتشلت قصيدتي ملموسة بمسيرها

كانت عشيقتنا تلملم نثرها خلف المكان)(١).

ويقول جبرا إبراهيم جبرا مصوراً التخلف والرجعية:

(لا مجد بعد اليوم ولا مسرة

إنّما طين آسن وحرف موات للبشر

فليرتفع صوت المؤذن في الخرائب

ولينزف العود لحنأ ميتأ

لمدينة جدرانها تنز بغضاً والحجر)(٢).

ويقول معين بسيسو مفاخراً بشيوعيته وإرثه للكفر الجاهلي القديم:

(ورثت عن أبي لهب

وزوجه، حمالة الحطب

ورثت جمرة وحبلاً من مسد

الحبل في أيديكمو

والجمر في يدي

كان بلال يؤذن في جرَّه

كان العبد المؤمن يملك فمه. . . ) $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>۱) مجلة الناقد، العدد التاسع، آذر ۱۹۸۹ م/۱۶۰۹ هـ: ص ٤٦، والكلام لحداثي مصرى اسمه حلمي سالم.

<sup>(</sup>٢) المجموعات الشعرية لجبرا: ص ١١٢.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لمعين بسيسو: ص ٤٤٨.

ويقول ممدوح عدوان:

(وآلاف الحناجر كل يوم تتخم الدنيا

تؤذن للصلاح وللفلاح . . ولايمر الصوتُ في الصحراء

ينبه غافلاً يقضي.. ولايدري

بأن الفقر، أن الغدر في الملأ

وأن النار في الدهماء

ويأبى أن يمر الصوت في الصحراء...

جميع رجالنا ماتوا

وهم يتولون آيات من الإسراء)(١).

ويقول:

(سوق النخاسة تفتح عند الأذان بصوت بلا المؤلب

«الله أكبر

حي على الثأر من فقراء البلاد»)(٢).

وقد يشتمون المؤذن ويسخرون منه، ويتضايقون من صوته، كما هي حال الشياطين عند سماع الأذان، ومن ذلك قول الفوضوي العابث محمد شكري في روايته الشطار التي تتحدث عن سيرة حياته: (أبقى في القهوة حتى تغلق بعد منتصف الليل أهيم في الشوارع منتظراً باب الله «المسجد الكبير» أن يفتح عند صلاة الفجر، أنام في أحد أركانه، على حصير تفوح منه رائحة الرطوبة البشرية، الحارس الخفاشي الدائم، أو أي نعاق مسجدي عابر، يأتي فيزعزعني في سباتي ويطردني...) (٣).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية الكاملة لممدوح عدوان ج ١ الظل الأخضر: ص ١٩ ـ ٧٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج ١ أقبل الزمن المستقبل: ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٣) الشطار: ص ٣٣.

ونحو هذا القول يقول بن جلون في روايته ليلة القدر عند سماعه للمؤذن: (أسدلي الستائر، قد ينخفض صوت هذا الغبي الذي ينهق، يجب أن يعاش الدين في صمت وتأمل، وليس في هذه الجلبة التي تكدر صفو ملائكة القدر)(١).

ولهم في هذا أقوال عديدة (٢).

## اسماء الله وصفاته \_ جلّ وعلا \_:

وهذه قد خاضوا فيها أشد الخوض وسخروا منها أعظم السخرية، وعبثوا بألفاظها ومعانيها أخبث العبث، وقد سبق ذكر ذلك في الفصل الثالث من الباب الأول<sup>(٣)</sup>.

# \* الألوهية:

وهي أعظم قضايا التوحيد وأساس كل شيء في هذا الدين، وقد سبق ذكر أقوالهم الخبيثة التي فيها العبث والسخرية بلفظ الألوهية وبمضامينها العظيمة، وذلك في الفصل الثاني من الباب الأول<sup>(1)</sup>.

## \* أهل الحق:

وهم: المسلمون وأهل السنة والجماعة على وجه الخصوص، وذلك لالتزامهم بالحق يهدون به، وبه يعدلون.

وبما أن أهل الحداثة لايؤمنون بالحق ولايعترفون بالخير والعدل والفضيلة فإنهم يحاربون هذه المفاهيم ويعبثون بمدلولها، كقول المتفرنس محمد أركون وهو يتحدث عن كتاب الرد على المنطقيين لشيخ الإسلام ــ

<sup>(</sup>١) ليلة القدر: ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: مسك الغزالي لحنان الشيخ: ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: ص ٦٦٤ ـ ٦٨١ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) انظر: ص ٤٨٠ ـ ٥٠٥ من هذا الكتاب.

رحمه الله -، ويعتبر ما فيه معبراً عن منطق: (العقل الإسلامي الأرثوذكسي)<sup>(1)</sup>، وأن هذا الكتاب (يتخذ أهمية كبيرة بالنسبة للتيار الإسلامي الراهن الذي يدافع عن خط الأرثوذكسية أي الإسلام الصحيح، أو مايعتبرون أنه الصحيح، ذلك أن مشكلة الأرثوذكسية بهذا المعنى واسعة جداً، فالمعنى . . . الأصلي لها يعني الخط المستقيم، أو الصحيح، والمعنى المصطلحي الديني يعني أن هناك إسلاماً وحيداً مستقيماً صحيحاً هو إسلام أهل السنة والجماعة بحسب السنين، أو إسلام أهل العصمة والعدالة بحسب الشيعيين، أو إسلام المحكمة أو الشراة بحسب الخوارج . . .)(٢).

فتأمل كيف يعبث بهذا المصطلح الشرعي القويم، ويدخل عليه اللفظ النصراني «أرثوذكسي» ويخلط بين الحق والباطل، بل يعتبر أن افتقار المعاجم اللغوية إلى لفظ «أرثوذكس» يدل على قصرها وضعفها، ويطالب باختراع واشتقاق ألفاظ مصطلحات جديدة توافق الحياة الجديدة (٣).

وبالطبع هو يعني الحياة الغربية بكل حاضرها، وماضيها من وثنية إغريقية إلى نصرانية محرفة، إلى مادية حيوانية جاهلية معاصرة، ولذلك لا مجال عنده لمفهوم أهل الحق أو المنهج الصحيح؛ لأنه قد تلقى عن أساتذته أنه لايوجد حق مطلق، ولا صواب محقق ولا ثوابت لازمة، ولا أصول راسخة.

### \* أهل السنة والجماعة:

وهم الذين ساروا على نهج رسول الله ﷺ وأصحابه في الأقوال والأعمال والاعتقادات.

وقد مرّ معنا في مصطلح أهل الحق كيف تعدى أركون بالعبث الكلامي السوربوني الفرنسي النصراني على هذا المصطلح.

<sup>(</sup>١) (٢) الإسلام والحداثة: ص ٣٥٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٣٥١.

ومن جنس هذا التعدي ما كتبه العلماني المصري والحداثي المغالي «جابر عصفور» تحت عنوان «إسلام النفط والحداثة» حين تحدث عن كتاب الشيخ عوض القرني «الإسلام في ميزان الحداثة» ومقدمة سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز لهذا الكتاب، وتناول عصفور المنهج الاعتقادي الذي يسير علماء وأهل هذه البلاد وهو منهج أهل السنة والجماعة، فقال في عبث وسخرية: (إن إسلام النفط يمتح من المخزون النقلي «الاتباعي» الذي ظل معادياً للحداثة طوال عصور التراث...)(۱).

(إسلام النفط يكرر الأصوات السابقة في التراث النقلي)(٢).

ويقول: (وأقل مايُمكن أن يفعله المتبع لهذا الخطاب، في حالة تصديقه، والخطاب ينبني لإيقاع التصديق، هو المسارعة إلى حضيرة «الاتباع»، والبحث عن السلامة في «التقليد»)(۳).

والمقال كله مليء بالمغالطات والهجوم الشرس على المضامين الاعتقادية والمنهجية لأهل السنة والجماعة، ولا غرابة في ذلك، فإن من يرى أن الدين وصاية ورجعية وهيمنة على قدرات الإنسان، فلا شك أنه سيصل إلى هذه المنحدرات الهابطة ولو كان تحت رايات الثقافة والعلم والعقلانية، فالدعاوى يسيرة، يستطيعها أي جاهل أخرق، ولكن الواقع يكذب ما يقول.

# \* الأولياء:

هم: المؤمنون بالله تعالى الذين قاموا بما أمرهم الله به ظاهراً وباطناً وتقربوا إليه بالنوافل بعد أداء الفرائض وتركوا ما لابأس به حذراً مما به بأس<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) (٢) المصدر السابق: ص ١٨٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: فتح الباري ٣٤٢/١١، وشرح الطحاوية: ص ٢٦٢ المكتب الإسلامي، وجامع العلوم والحكم: ص ٢٦٢.

قال الله تعالى: ﴿ أَلَا إِنَ أَوْلِيَآهَ اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا مُمْ يَعْمَرُونُ لَكُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

ومن أمثلة عبث الحداثيين بمصطلح الأولياء، قول نزار قباني مخاطباً عشقته:

(اقتلینی کاسیاً أو عاریاً

فلقد يجعلني القتل ولياً مثل كل الأولياء)(٢).

وفي قصيدة بعنوان «إفادة في محكمة الشعر» يقول:

(أيها الراكعون في معبد الحرف كفانا الــــدوار والإغماءُ

مزقوا جبة الدراويش عنكم واخلعوا الصوف أيها الأتقياء اتركوا أولياء؛)(٣)

أمًا أدونيس فإنه يحشد ألفاظ سبابه لعالم المسلمين في عبارات رمزية يقصد بها الدين الإسلامي وأهله وبلاده: «الرمل، العظام، الرخم، الجيف» وذلك في قوله:

(وبلادي امرأة من الحمى، جسر للملذات يعبره القراصنة وتصفق لهم حشود الرمل، ومن شرفاتها البعيدة تلمح عيوننا أشياء الناس - أضاحي لقبور الأطفال، مجامر للأولياء، شواهد من الحجر الأسود، والحقول مليئة بالعظام والرخم وتماثيل البطولة جيف ناعمة)(3).

<sup>(</sup>١) الآيتان ٦٢، ٦٣ من سورة يونس.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لنزار قباني ٢٢٦/٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٣/ ٤٠٧.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٢٢١.

### \* الإيمان:

هو الإيقان بأن الله تعالى هو الإله المستحق للعبادة دون غيره، وأنه هو الخالق المالك المتصرف له الأسماء الحسنى والصفات العليا، وبأن الملائكة والأنبياء والكتب واليوم الآخر حق، وبأن القدر حق، والإيمان قول باللسان واعتقاد بالقلب وعمل بالجوارح.

وقد تعدى الحداثيون على هذا المصطلح العظيم ونالوه بالسخرية والاستخفاف أعظم النيل وأشنعه، وقد مرّ معنا في الأبواب السابقة أمثلة على محاولتهم العبث بمصطلح «الإيمان» الذي يضادونه تمام المضادة، ويناقضونه المناقضة الكاملة:

يقول حسن حنفي: (وسأل أحدهم: هل الإيمان وهم، وكيف يوهم النص بالإيمان الخ؟ في حقيقة الأمر أنا أبدأ مما يؤمن به الناس، ومهمتي حتى ولو آمنوا بالشيطان أو بأي شيء آخر - هي أن أستفيد من إيمانهم كطاقة وأستغله لتغيير الواقع مؤقتاً، حتى أقضي على الأمية وحتى أعيد تنظيم المجتمع، وأسلم المجتمع الذي نقلته من مرحلة إلى مرحلة، إلى الإخوة العلمانيين، وإنهم سيشكرونني على ما فعلت)(1).

أمًا محمد أركون فإنه يعالج من وجهة نظر فرنسية سوربونية ما يسميه «الحداثة ومشكلة المعجم الاعتقادي القديم» وتحت هذا العنوان يقول: (هذه التعابير المصطلحية الأساسية التي ورثناها عن الماضي كمفردات الإيمان والعقيدة بشكل خاص، لم نعد التفكير فيها حتى الآن ونحن نستخدمها وكأنها مسلمات وبدهيات ونشربها كما نشرب الماء العذب... عندما يستخدم المرء بشكل عفوي هذا المعجم الإيماني اللاهوتي القديم لايعي مدى ثقله وكثافته وشحنته التاريخية وأبعاده المخيفة، وكل الأخطار المرافقة لاستخدامه...)(٢).

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٢٧ ـ ٣٢٨.

وهو بهذه الدعوة العابثة يدعو إلى تمزيق مفاهيم الإسلام، وتثبيت مفاهيم الإلحاد والحداثة والعلمنة؛ لأن هذه الأخيرة هي التي سوف يحتكم إليها ويقيس عليها، ويعبث بالمصطلحات والمفاهيم بناء على معطياتها الجاهلية، متأسياً في ذلك بأساتذته الغربيين، وقد أشار إلى هذا المعنى حين ذكر وجوب تفكيك المصطلحات الإسلامية فقال: (انظروا بهذا الصدد تفكيك جاك دريدا(۱) لكل الجهاز المفهومي للميتافيزيقا الكلاسيكية)(۱).

وعلى الرغم من كثرة استخفاف وعبث الحداثيين بلفظ الإيمان ومعانيه ومقتضياته إلا أن محمد أركون ما يزال يرى أنه يجب أن يفعلوا ما هو أكثر لإبعاد ثقله وكثافته وشحنته التاريخية!!، وأي شيء أكثر وأبشع وأخطر مما فعلوه؟!.

ها هو نزار قباني يقول:

(من بعد موت الله مشنوقاً

على باب المدينة

لم تبق للصلوات قيمة

لم يبق للإيمان أو للكفر قيمة)(١).

وها هي نوال السعداوي تقول في روايتها «سقوط الإمام»: (همس رجل في أذن جاره: أيدخل الإيمان قلوب الكلاب؟ رد الرجل: ولم لا؟ قال الجار: إذا عرفت الكلاب الوفاء فلماذا لاتعرف الإيمان، وهذا الكلب من أجود الأنواع، مستورد من وراء البحار كشف الله عنه الحجاب، ويعرف المذنب من البرئ ويأكل كبد الحوت ويبتسم في الصورة...)(٤).

<sup>(</sup>۱) جاك دريدا فيلسوف فرنسي، ولد في الجزائر ١٣٤٨ هـ/ ١٩٣٠ م، درس الفلسفة ثم عهد إليه بإدارة معهد الفلسفة، له عدة مؤلفات في الفلسفة منها: الكتابة والاختلاف وهوامش الفلسفة وناقوس الحزن وغيرها. انظر: موسوعة أعلام الفلسفة ١٥٢٥.

<sup>(</sup>٢) الإسلام والحداثة: ص ٣٢٩.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لنزار ٣٤٢/٣.

<sup>(</sup>٤) سقوط الإمام: ص ٨٦.

أمًا الفيتوري فيستخدم لفظ الإيمان استخداماً عابثاً بشكل آخر، حيث يقول:

(أنا لا أملك شيئاً غير إيماني بشعبي وبتاريخ بلادي وبتاريخ أرض أفريقيا البعيدة هذه الأرض التي أحملها ملء دمائي والتي أنشقها ملء الهواء والتي أعيدها في كبرياء)(١).

ولدرويش طريقة أخرى، يقول:

(آمنت بالحرف إما ميتاً عدماً

أو ناصباً لعدوي حبل مشنقة كنت الرماد أنا أو كان طاغيتي)(٢)

آمنت بالحرف نارأ لايضير إذا

ويخاطب عشيقته:

(يا من أحبك مثل إيماني)<sup>(٣)</sup>.

وما يُدرى أي إيمان يريد؟ أإيمانه بالشيوعية؟ أم إيمانه بالحزب الشيوعي الإسرائيلي «راكاح»؟

ونحو هذا قول البياتي عن عازف القيثار في مدريد ووصفه له بأنه: (يعيش ثورات عصور البعث والإيمان)<sup>(3)</sup>.

وقوله عن نفسه:

<sup>(</sup>۱) دیوان الفیتوری ۱۰۸/۱.

<sup>(</sup>٢) ديوان محمود درويش: ص ٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) ديوان البياتي ٢/ ٢٧٨.

(آمنت بالليل الذي لاينتهي ودفنت في جنح الظلام صباحي)(١)
اعترف هنا اعترافاً يدل عليه قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا اَوْلِياۤ وَهُمُ
الطَّلْعُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ النُّورِ إِلَى اَلظُّلُمَاتِ ﴾(٢).

أمًّا الليل الذي آمن به وعصور البعث والإيمان فهي المعنية بقوله:

(المجد للإنسان

لعالم يولد تحت الراية الحمراء

تحت راية العمال

یا رفیقنا تیلمان)<sup>(۳)</sup>.

فلشدة استخفافهم بمصطلح الإيمان نعتوا به الكفر والضلال والإلحاد ﴿ ثُمَّ لَرْ تَكُن فِتَنَائُهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾ (٤).

ومن هذا القبيل وصفهم لأنفسهم وأشباههم بأنهم مؤمنون!! بل واهبي الإيمان لغيرهم!!، ومن ذلك قول المقالح في رثاء ملازم يماني قتل في إحدى الثورات اليمنية:

(يا صانع التاريخ والحياه

يا من وهبت لي

لجيلنا الإيمان والحياه...

. . . فلتخرس الأقلام والشفاه

فها هنا ينتصب الإله)<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٥٣.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٥٧ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) ديوان البياتي ١/٣٢٩.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٣ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٥) ديوان المقالح: ص ١٢٣ ـ ١٢٤.

وفي افتتاحية العدد الأول من مجلة الأديب ذات التوجه الاشتراكي الماركسي، يكتب رئيس تحريرها النصراني الماركسي عن أهداف هذه المجلة التي (تطمح أن تكون معرضاً للإنتاج الفني والأدبي «العلمي، ومنبراً للرأي السياسي المنبثق من العقيدة الصادقة والإيمان الخالص...)(١).

فهل يريد عقيدته النصرانية أم الحداثية أم الماركسية؟ وهل يريد الإيمان الخالص بهذه أم بغيرها؟

﴿ قُلْ بِنْسَمَا يَأْمُرُكُم بِهِ إِيمَانَكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (٢).

أمًّا الحداثي العلماني يوسف إدريس (٣): (رجل النجاح الكلي والتطرف الكلي) (٤) حسب رأي مؤلفي كتاب رأيهم في الإسلام، والذين زادوا في وصفه بأنه صاحب: (الصدمات التي أحدثها نضاله العلماني فصدع أوصال الإسلام الرجعي) (٥)، يصف هذا الحداثي المتطرف الشعب المصري فيرى أنه لم يفارق الإيمان من عهد الفراعنة حتى اليوم، أي أنه يساوي بين الكفر والإسلام في مسمى الإيمان، وهذا تلويث مقصود، يقول: (... إن

<sup>(</sup>١) مجلة الأديب العدد الأول: ص ١ في ١/١/١ ١٩٤٢ م/١٣٦٠هـ بقلم ألبير أديب.

<sup>(</sup>٢) الآية ٩٣ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) يوسف إدريس طبيب مصري وأديب وقصاص حداثي علماني متفرغ لذلك وللعمل في جريدة الجمهورية، ولد في ١٣٤٥هم/ ١٩٢٧ م، وهلك سنة ١٤١١ هـ/١٩٩١م بعد أن كتب كثيراً من القصص والدراسات والمقالات المليئة بالمضامين اللادينية، وهو أول من خط مسرحيات بالعامية، وأغرق في وصف آفات المجتمع كالجريمة والشذوذ الجنسي، مصادم للناس، مسهب في الإنشاء، موهوب في الشتم والهجاء، يفخر بأنه صدع بنضاله العلماني أوصال الإسلام الرجعي، يرى أن الشعب المصري مؤمن من عهد الفراعنة، وأنه يجب عدم مقاومة أي غزو ثقافي، ويرى أن الإسلام لايصلح نظاماً للحكم، وغير ذلك من الأفكار المنحرفة، وقد رثاه الكتاب العلمانيون والحداثيون رثاءاً حاراً، احتفائياً كعادتهم، ونشرت ذلك الهيئة المصرية العامة للكتاب في أكثر من ألف صفحة، مع ملحق بأسماء أعماله التأليفية والصحفية تحت عنوان «يوسف إدريس ألف صفحة، مع ملحق بأسماء أعماله التأليفية والصحفية تحت عنوان الوسف إدريس ١٩٩٧م ـ ١٩٩١م، انظر: رأيهم في الإسلام: ص ٩٣، والصراع بين القديم والجديد

<sup>(</sup>٤) رأيهم في الإسلام: ص ٩٣.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٩٥.

المصريين شعب قديم عرف ديانات عدة تعاقبت منذ «آمون» فالشعب المصري ليس شعباً متعصباً بل مؤمناً، والفرق شاسع، إذ أن المؤمن يبحث عن الحقيقة بينما المتعصب يسير على حافة التحجر.

... فرجل كعبد الناصر لَمْ يكن ملحداً بل مؤمناً غير متعصب، لذا قاوم حركة الإخوان المسلمين...)(١).

أمًّا أدونيس فإنه لايبخل على نفسه بوصف الإيمان، وهو الذي لم يترك وصفاً كفرياً أعجبه إلا تلبس به، ومع ذلك يصر على تلويث هذا المصطلح العظيم بانتسابه كذباً وزوراً إليه، يقول:

(لا أنحني

ألا لأحضن موطني

أنا صدر أم مرضع تحنو، وجبهة مؤمن)(٢).

بل هو جبهة وثني علماني حداثي باطني.

## \* بر الوالدين:

في سياق مناداتهم بهدم النظم الاجتماعية يدعون أولاً إلى هدم بناء الأسرة؛ لأنها تمثل ـ عندهم ـ سلطة الأب وسيطرته التي يجب إزاحتها؛ لأن ذلك من الحضارة كما يقول أحدهم: (هدف النقد الحضاري في المرحلة القادمة هو نقد النظام الأبوي وتعريته إيديولوجياً وتفتيته سياسياً من الداخل)(٣).

(إن نزعة التغيير الاجتماعي هي في صميمها الإرادة لتغيير النظام الأبوي، أي إلى الحد من سلطة الأب، أو بالإطاحة بها كلياً واستبدالها بنظام آخر، نظام يقوم على الإخوة والمساواة والعلاقات الأفقية)(٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٩٠.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لأدونيس ١١٨/١.

<sup>(</sup>٣) الإسلام والحداثة: ص ٣٧٢ هشام شرابي.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٣٧٣.

(ويرمي هذا الطرح اتخاذ موقف ضدي إزاء الخطاب الأبوي بأشكاله المختلفة)(١).

أمًّا إحسان عباس فيجعل انهيار سلطة الأب وتفكيك نظام العائلة وتحدي السماء وإشاحة الوجه عن كل ما هو وراء الغيب من سمات الحداثة الشعرية (٢).

ومن أمثلة ذلك قول سميح القاسم:

(رضا الوالدين لنا

والخشوع طويلاً لأضرحة الأولياء

وقسمتنا جنة الأتقياء

وأنت لك النار والكستناء

لماذا إذن تزدرينا

وتقتل فينا

زكاة الرضا

وصلاة العشاء

وصوم العشاء

لماذا؟)<sup>(٣)</sup>.

\* تاريخ الإسلام وحضارته، وقرون الهجرة، والسلف الصالح:

استهدف الحداثيون تاريخ المسلمين بالتشويه والتنقص والذم، وخاصة قرون الهجرة الثلاثة الأولى، في الوقت الذي مجدوا وامتدحوا فيه تاريخ الوثنية الإغريقية والفرعونية والآشورية، وتاريخ الشيوعية، والاشتراكية، وتاريخ الإلحاد والإباحية.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٨١.

<sup>(</sup>٢) انظر: اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) لا أستأذن أحداً: ص ١١٥.

وحربهم لتاريخ الإسلام وماضي المسلمين يتسق مع مبدئهم القائم أصلاً على مضادة ومناقضة الدين القويم، وليس بالإمكان ذكر كل أقوالهم في هذا الصدد، لكثرتها، ولذلك سوف أورد بعض الشواهد على ذلك.

وقد اجتمع على حرب تاريخ الإسلام وحضارته النصراني والشعوبي والعلماني والماسوني لتنفيذ مأرب يهودي صهيوني يطمح إلى اقتلاع الأمة من تاريخها، وتشكيك الأجيال في حضارتها، وتمويه الهوية والانتماء، وإذابة الضوابط، ليقول العلماني ما لايعصم الدم، ويتحدث الباطني بتراث أجداده الملاحدة، ويهرف الشعوبي بكل مايذيب وجدان الأمة، وكلهم ليسوا سوى ورقة تائهة في زبالات التلمود، ومن أجل ذلك نرى تصميم الجميع على تحطيم كل قدر ومنزلة للأمة، وتدمير الجذور التاريخية وتشويهها بألوان من العبث العلماني والخواء الحداثي.

يصف البياتي عصر خلفاء الإسلام فيقول تحت عنوان «سقط الزند»:

(مجلسهُ كان يعج بدواب الأرض والهوام

من كل صعلوك شويعر، دعي، داعر نمام

كان \_ إذا ما أنشدوا أشعارهم \_ ينام

مفلطحا ومتخمأ

وكلما

أنشد منهم أحد تململا

وقال: لا!

ـ مولاي هل يخفى القمر

ويغضب الأمير

ويصفع الشاعر، فالقمر

يغيب كل ليلة في صفحة القدر

كان زماناً داعراً، ياسيدي، كان بلا ضفاف الشعراء غرقوا فيه وما كانوا سوى خراف وكنت أنت بينهم عراف وكنت في مأدبة اللئام شاهد عصر ساده الظلام قافية الهمزة كانت بغلة عرجاء يركبها الأمير كل ليلة ليلاء كل القوافي أصبحت، ياسيدي، كالبغلة العرجاء

كان زماناً داعراً، كان بلا حياء)(١).

ويصور ماضى المسلمين وتاريخهم في صورة مزرية كريهة فيقول: (وشهريار مات

وريث هذا العالم المدفون في أعماقنا يموت

المعدن الخسيس والياقوت

سفينة تغرق في عاصفة، تابوت يضم عظمين وعنكبوت)<sup>(۲)</sup>.

(وريث هذا العالم المدفون في الأعماق يلهث مهزوماً على قارعة الطريق

يحمل وجه هالك غريق

ينام في المقهى ككلب جائع أفاق)(٣).

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ۲۹/۲ ـ ۳۰.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٨٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٨٦.

ويقول عابثاً بتاريخ المسلمين منذ البعثة:

(قدمت أوراقي انتخابي لرسول الرب

وقوسيار الشعب

من أجل أن تشرق شمس الله.

على الغد المسكون بالخوف وبالأشباح

لكنه سلمنى لفرق التعذيب والسجون والبوليس

والنفى والتشريد

فالعملة الرديئة

قد طردت في مدن الأزمنة الحديثة

العملة الجيدة الجديدة

وعور «روما» طردوا أشرافها وطردوا

العشاق والثوار

ونصبوا الأحذية المثقوبة

والرمم الصلعاء والأبواق

من أين يأتي الحب يا حبيبتي، ونحن محكومون بالإعدام ونحن في السيرك وفي حديقة الحيوان

واللغة المومس والتاريخ والأوهام

والعقم واليباب

محاصرون منذ ألفي عام

نحاول الخروج من دوائر الأصفار)(١).

<sup>(</sup>١) ديوان البياتي ٢/ ١٢٨ ـ ١٢٩.

وبعد هذه الهجيات الحداثية الشيوعية الحاقدة يعقب بذكر عقيدته الشيوعية التي يرمز لها بجبال القفقاس حيث كانت دولة الاتحاد السوفيتى:

(أحمل كل ليلة من جبل «القفقاس» هذي النار)(١).

انفصال كامل عن الأمة عقيدة وتاريخاً، في ضميمة نتنة من إلحاد وإباحية وشيوعية، وتهديم بالمطرقة الماركسية لأروقة الذهب الجميلة.

ويقول في موضع آخر:

(مرتجفاً مقرور

ألفاً من السنين أو تزيد

تحت ركام الورق الميت والجليد)(٢).

ويقول:

(وقضية شعبي العربي الخارج من منفى التاريخ)(٣).

## ويقول:

(والتافهون وراء حائطنا وكلابهم تعوي وعالمنا يا أرض ميدي بالقبور فقد أمّا الذين وراء حائطنا فقلوبهم جيف معطرة

يرنون للموتى بإعجاب يصحو على أصوات حطاب أطعمت للفيران أعشابي يرنون للموتى بإعجاب للبيع في حانوت قصاب)(1)

ديوان البياتي ٢/١٢٨ \_ ١٢٩.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق Y/ ۱۷۷.

<sup>(</sup>T) المصدر السابق ٢/٤٤٣، ٤٤٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١٢٩/١ ـ ١٣٠.

ويقول:

(من لا مكان

لا وجه، لا تاريخ لي، من لا مكان.

تحت السماء، وفي عويل الريح اسمعها تناديني «تعال»!

. . . مستنقع التاريخ يعبره رجال

عدد الرمال...

وأنا وآلاف السنين

متثائب ضجر حزين

من لا مكان...

لا شيء ينتظر المسافر غير حاضره الحزين

وحل وطين

وعيون آلاف الجنادب والسنين

وتلوح أسوار المدينة، أي نفع أرتجيه؟ من عالم ما زال والأمس الكريه)(١).

من عنوان «الحريم»:

(وعمائم خضر وصيادوا الذباب

يخمسون «قصيدة عصماء!!» في ذم الزمان

وقبور موتاهم وحانات المدينة والقباب وسحائب الأفيون والشرف القديم

ما زال يلعب بالحصى والرمل

مازال التنابلة العبيد

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١٣٤/١ ـ ١٣٥.

يستنزفون دم المساكين الحزاني الكادحين على وسائد من عبير ويزاولون تجارة القول المزيف والرقيق ما زال «هولاكو» و«هارون الرشيد» ولم يزل «فقراء مكة» في الطريق وقوافل التجار والفرسان والدم والحريم

يولدن ثم يمتن عند الفجر في أحضان «هارون الرشيد»)(١١).

وبعد هذا البيان الشيوعي الهجائي الرخيص، يبشر بشيوعيته التي سوف تهدم الشرق القديم وتهدم تاريخه ـ حسب آماله الماركسية ـ وذلك في قوله: (وثورة الجيل الجديد على القديم...

حتى حملت معي السلاح سلاح شورتنا على الشرق القديم وهدمت أسوار الحريم)(٢).

وأوشاب البياتي من هذا القبيل كثيرة (٣)، وهي لاتدع مجالاً للشك أن الرجل قد انتصب بكل عدائية وبغض لهذه الأمة يحاول هدمها بكل الوسائل وفي شتى الميادين، ويسعى جاهداً لبناء صروح الإلحاد النخرة!! والتي ليست في فكرها وتاريخها وواقعها سوى أعجاز نخل خاوية!!.

أمًا عصابة شعر ذات الهوية الأمريكية والسراديب الصهيونية، فإنها قد أسفت في هذا الميدان غاية الإسفاف، ومن ذلك قول يوسف الخال:

(أي ملكِ كذاك يبنى على القوة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١٩٩/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ١٣٣/١، ١٣٤، ١٣٥، ٢/٠٠ ـ ٤١، ٥٦.

يبقى، فلا يزول ويبلى أين مجد العربان بعد ازدهار

حط في قمة الجلال وحلا؟...

هكذا يمحي ظلام الليالي

ويضيء الصباح مهما تولى)(١).

وهو صاحب المصطلحات الحداثية المتداولة بعده، فالبحر هو الغرب وهو التقدم، والرمل هو الشرق المسلم المتخلف، والماضي التاريخي للمسلمين هو الرمال الضريرة، كما في قوله:

(... یا عجوز الدهر قصی، قصی حکایات أمسی

ما طوتها كف الرمال الضريرة:

ألف جيل يردُ في ألف جيل

ردة الموج في المياه الأسيرة)(٢).

(أبسط ما في الأمر أن يوسف الخال شاعر ملتزم شجاع يحمل بقلب مخلص هموم الأقلية، ويروث على مبادئ مئات الملايين أهل البر والبحر معاً، وليس هذا فحسب، بل سر موهبة هذا الطائفي ونبوغه أنه حجب شعراء الحداثة من شعراء مئات الملايين عن التزام ديني يتغنى به شعر عربي حداثي. . . إن شاعر الحداثة من أبناء مئات الملايين هو الذي يستحيي من الالتزام لقضية الدين والخال هنا مبشر ضائق بالدين الإسلامي وتاريخه سالفاً وحاضراً)(٣).

ويقول الخال أيضاً: (وألف سنة وأنا أمضغ القات، لألف سنة وأنا

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية ليوسف الخال: ص ١٠٤ ـ ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٢٩ ـ ٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) القصيدة الحديثة وأعباء التجاوز: ص ١٣٨.

أركب جواداً ميتاً، لألف سنة وأنا بلا وجه قناعي لوحة على قبر)<sup>(۱)</sup>. ويقول:

(في بيت أبينا فاقة وجوع، لفصول ألف لم تمطر، التراب برص على جسد الأرض هلال آخر ويمضى)(٢).

ثم يتحدث عن أماله الصليبية المتدثرة بالحداثة المفصلة في الغرب لتصلح لكل الأجساد المعادية للحق، يقول الخال بعد الكلام السالف:

(وها أنا أنتظر، منجلي في يدي وساعدي تائق

إلى الفعل...

العشب يطلع من جديد، النهر يصل إلى البحر

المسافر يعود إلى خاصته، الحلم يجتاز العتبة

ومع الصبر يجيء الوقت

وإلى أن يجيء، هللي يا دقائق العمر، تعري...) (٣).

ولن أستغرق في ذكر شواهد من كلام عصابة شعر على حربهم الشرسة على تاريخ المسلمين.

وأنتقل الآن إلى الشعوبي الخليع «نزار قباني» الذي سلط سياط ألفاظه النتنة على تاريخ المسلمين وأسلافهم الأخيار من عهد الخلفاء الراشدين إلى عصر خلفاء بني عثمان، يقول ساخراً بالخلفاء الراشدين ـ رضي الله عنهم ـ، تحت عنوان «إلى صاحبة السمو حبيبتي سابقاً»:

(وتزوجت أخيراً ملكاً

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية ليوسف الخال: ص ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٠٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٠٤.

من ملوك الخلفاء الراشدين وملكت الدين والدنيا معاً فاسجدي شكراً لرب العالمين)(١). ويقول:

(كنت أريد

أن أنهي عصر البربرية وأقتل آخر الخلفاء)<sup>(۲)</sup>.

ويقول:

(عندما قررت أن أقتل آخر الخلفاء

وأعلن قيام دولة للحب

تكونين أنت مليكتها)<sup>(٣)</sup>.

ويقول:

(يا أيها الوطن المحاصر

بين أسنان الخلافة، والوراثة والإمارة)(٤).

أمًّا قصيدته «الوصية» فهي كلها من أولها إلى آخرها في ذم تاريخ المسلمين ورموزهم وشعارات عباداتهم وحياتهم، وهي تملأ عشر صفحات من ديوانه، أذكر بعضاً منها:

(أفتح صندوق أبي

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لنزار قباني ١٧٨/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٣٩٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٤٠١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٣/ ٢٣٩.

أمزق الوصية

أبيع في المزاد ما ورثته:

مجموع المسابح العاجيه

طربوشه التركي والجوارب الصوفيه...

أسحب سيفي غاضبأ

وأقطع الرؤوس والمفاصل المرخية

وأهدم الشرق على أصحابه

تكية تكيه

افتح صندوق أبي

فلا أرى

إلاّ درويش ومولويه...

أفتح تاريخ أبي

أرى الذين ليس يرى

أوعية. . مدائح دينيه

أوعية.. حشائش طبيه

أدوية للقدرة الجنسيه

أبحث عن معرفة تنفعني

أبحث عن كتابة تخص هذا العصر أو تخصني

فلا أرى حولي سوى رملٍ وجاهليهُ

أرفض ميراث أبي

وأرفض الثوب الذي ألبسني

وأرفض العلم الذي علمني
وكل ما أورثني من عقد جنسية...
أحرق رسم أسرتي.. أحرق أبجديتي...
أدخل مثل البرق من نافذة الخليفه
أراه لايزال مثلما تركته
منذ قرون سبعه
مضاجعاً جارية روميه
أقرأ آيات من القرآن فوق رأسه
مكتوبة بأحرف كوفية

عن الجهاد في سبيل الله والرسول والشول والشريعة الحنفية . . . ) (١).

ويقول في مقطع آخر:

(فاعذروني أيها السادة

إن حطمت صندوق العجائب

وتقيأت على وجه أمير المؤمنين)(٢)

ويقول:

(فنحن محبوسون في محطة التاريخ كالخرفان) (٣). ويقول:

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۳/ ۲٤۹ ـ ۲۰۸.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣/٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٣/ ٢٩٣.

(نسطو على متاحف التاريخ في الظلام ونسرق الخيول والدروع والأعلام نسرق سيف خالد، نسرق ديوان أبي تمام ونسرق المجد الذي يخصهم، ونسرق الأيام خير لنا أن ندفن السذاجة ونترك التاريخ في الثلاجة)(١).

أمًّا الماركسي الفلسطيني معين بسيسو فله أسلوبه في السخرية بتاريخ المسلمين ورموزهم وشخصياتهم وخاصة في مقطوعته البذيئة «مقامة إلى بديع الزمان» التي يقول فيها مبتدأ بالسخرية بالسند الحديثي:

(حدثني وراق في الكوفة

عن خمار في البصرة، عن قاض في بغدان

عن سائس خيل السلطان

عن جارية، عن أحد الخصيان

عن قمر الدولة، حدثني قال:

كنا في مجلس مولانا

في شمس الرابع من رمضان

مولانا أنطقه الله فصاح

من يقعى خلف الأبواب

من الفقهاء، من الشراح

ـ مولانا في بابك عبدك وأواء النطاح

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ٣٣٣.

وهنالك عبدك، خفاش بن غراب والشيخ الواثق بالله، ابن مضيق صاحب ألف طريق وطريق تسلكه الزنديقة والزنديق مولانا عطس ثلاثاً يرحمه الله وانتصبت أذناه

> - إلى وأواء النطاح وانزلق الشيخ من الباب وبرك أمام السلطان مولانا كفاً في كف ضرب وهمهم يا وأواء

أقسمت ثلاثأ للجارية الرومية وطفاء

أن أطرق مخدعها

ضلت قدمي، واختلطت في عيني الأبواب وصحوت مع الديك، فإذا بي

أتمدد في ذنبي

في حجرة أحد الغلمان

وتنحنح، بسمل، حوقل،

وأواء النطاح، وصاح:

ليس على مولانا السلطان جناح فالقسمة غلبت والعبرة في النية لا أين تسير القدمان وسواء في المخدع أنس أو جان والذنب على الجارية فلو وضعت في باب المخدع مصباح ماضلت قدما مولانا والله أعلم والسلطان وخازن بيت المال)(١).

أي تشويه لتاريخ المسلمين أبشع من هذا؟!، إنها الطبيعة الذبابية المريضة التي لاتلتقط إلا الأسوأ والأخبث، كما الذباب الذي يترك الجسم السليم ولا يقع إلا على الجروح والقروح.

ويقول شاعر الأرض المحتلة!! محمود درويش:

(من يشتري تاريخ أجدادي

من يشتري نار الجروح التي

تصهر أصفادي؟ . . .

من يشتري تاريخ أجدادي

بيوم حرية)<sup>(٢)</sup>.

ويقول:

(متى نشتري صيدلية

بجرح الحسين ومجد أمية)(٣).

<sup>(</sup>۱) الأعمال الشعرية لمعين بسيسو ص ۲۹۱ ـ ۲۹۳. وانظر له من هذا القبيل: ص ۳۳۱ ـ ۲۰۳۲، ۲۰۰۰ ـ ٤٠٠.

<sup>(</sup>۲) دیوآن محمود درویش: ص ۳۲۱.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٦١.

ويقول زميلهما سميح القاسم:

(أطفالنا ملوا البطولات المكررة القديمة

سئموا سروجاً كالحات

صار فارسها المغيار

عافوا سيوفاً لاكها الزنجار، والذكرى القسيمة)(١).

ويقول مازجاً بين ذم التاريخ وذم الألوهية بل جحدها:

(أي قنين خرافي الألوهه

سمل الأعين في تاريخنا، أدمى وجوهه!!)<sup>(٢)</sup>.

وأقواله من هذا القبيل عديدة (٢٦)، ولذلك اعتبره إحسان عباس منادياً يقتل التاريخ (٤).

أمًّا أدونيس فإنه من أشد الحداثيين حرباً على تاريخ المسلمين وأكثرهم حقداً عليه حتى قال عنه إحسان عباس: (وأمّا أدونيس فإنه يطيل الوقوف عند الجوانب السلبية في تاريخنا، حتى لتبدو لهجته رفضاً كلياً...، ولاريب في أن نظرة أدونيس إلى الماضي متصلة بمبدأي الرفض والتحول المتلازمين...)(٥).

وأمامي الآن كمية كبيرة من الشواهد على بغض أدونيس وعبثه وسخريته وانتهاكه لتاريخ المسلمين والسلف وقرون الهجرة، وتشويه الرموز التاريخية الإسلامية، وتلميع الرموز المنحرفة التي ذكرت في التاريخ، وتسمية حضارة المسلمين بالحضارة الذبيحة، ووصف تاريخ المسلمين بأنه ركام

<sup>(</sup>١) ديوان سميح القاسم: ص ٢١٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٧٧٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٢٣٧ ـ ٢٣٩، ٢٧٨، ٤٩٢، ٦٠١، ٥٣٠ ـ ٥٣١.

<sup>(</sup>٤) انظر: اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ١١٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١١٦ ـ ١١٧ ونحو ذلك في الحداثة الأولى لباروت: ص ١٠١.

ومشلول وسكران وقذر، وضيقه من كون التاريخ يدوَّن بميلاد نبي وهجرة نبي، ومناداته بقطع الجذور مع الماضي وافتخاره بأن ذلك مهامه وأعماله الكبيرة، ودعوته لتفجير التاريخ ومحو تاريخ الأسلاف والخروج من ملكوت الآباء، وغير ذلك من المعاني والمضامين الباطنية النصيرية، والعلمانية الحداثية، وغير مستغرب على طائفي حاقد أن يكون كذلك؛ لأنه قد نشأ في جو التشيع الغالي المارق، وتشبع ببغض المسلمين وتاريخهم ورمورهم، وأكتفي هنا بالإحالة على مواضع هذه القضايا التي ذكرت (۱۱)، وقد بلغت من استخفاف الحداثيين بتاريخ المسلمين أن زعم بعضهم أنه لا وجود حضاري للمسلمين وإنما هو وجود وهمي (۲)، ولخص إحسان عباس نظرتهم للتاريخ في تسع نقاط دالة على مقدار ما استبطنته قلوبهم المريضة من عداء وبغضاء، يقول إحسان عباس:

# (... والتاريخ في رأي بعضهم قد يكون:

- بقية الرطوبة الأولى التي جفت، وصار ماتبقى منها إلى ملوحة أو إلى مرارة
  - ـ أو هو خلاصة الزرنيخ بعد مزجه بالرماد أو التراب والحجارة
    - ـ أو هو حجر يرشح منه الماء.
  - ـ أو هو حجر فيه ماء تمتصه الشمس وتحيله بخاراً ثم يعود حجراً
    - ـ أو هو دوامة: يغرف من ماء النهر ليعود ويصبه فيه

<sup>(</sup>٢) انظر: بحثاً عن الحداثة لمحمد الأسعد: ص ٩٠.

- أو هو أمواج تشتد حين تدخل الشمس في السنبلة أو برج الحوت أو القوس
  - ـ أو هو مجال للمحار والقصب واللؤلؤ والعنبر المدور الأزرق
  - ـ أو هو كرسي من الزجاج فيه مركب ملتصق بالشمس أو سرطان،

أو طائر منبسط في جسد الإنسان يصدح أو يطير أو يعيش في القبور

- أو هو غول جبار يقضى على الموجود ويملأ العمار والخراب)(١).

## \* التسبيح:

وهو عبادة قولية، من أجلّ أنواع ذكر الله تعالى، وفيه تنزيه الله ـ جلَّ وعلا ـ وتقديسه.

ومن عبث الحداثيين بالتسبيح قول محمود درويش عن وطنه: (وطني عيونك أم غيوم ذوبت أوتار قلبي في جراح إله! هل تأخذن يدي؟ فسبحان الذي يحمي غريباً من مذلة آه)(٢) \* التهنة:

عبادة من العبادات، وحقيقتها: إقلاع العاصي عن الذنب مع الندم والعزم على عدم العودة قبل أن تغرغر الروح أو تطلع الشمس من مغربها.

ومن العبث الحداثي بهذا المصطلح قول أدونيس يصف نفسه وحداثته:

<sup>(</sup>۱) اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ۱۲٦ ـ ۱۲۷. وانظر أقوالهم الأخرى فيما يلي: بحثاً عن الحداثة: ص ٥٥، وقضايا وشهادات ١٧١/١ ١/١٥٥ ـ ٢٥٦، ٢١/٣، والرسيم في الإسلام: ص ١٦، ٢٠، ٤٠، ٥٩، ٥٢٠، والإسلام والمحداثة: ص ٢١٥، والأدب ومذاهبه لمحمد مندور: ص ١٣ ـ ١٤، وديوان صلاح عبدالصبور: ص ١٤٤، والمجموعات الشعرية لتوفيق صايغ: ص ١٣٩، ٤١٥، وديوان محمود درويش: ص ٤٦١، ٤٥٤، وديوان المقالح: ص ٤٧٥، وديوان الفيتوري ١/ ٢٢٠، وديوان دحبور: ص ٢١١، وفتافيت شاعر: ص ١٢١.

<sup>(</sup>۲) دیوان محمود درویش: ص ۲۳۷.

(أصعد أتفجر

ألبس الهدير والتهدج

أتموج بالرعب

أتحرر من التوبة، العظة، العودة

أتحرر من الصبر

من دمي والتاريخ الراقد فيه

اتجزأ وأعرى وأوسوس نفسى ضد نفسى

أضع نفسي خارج كل شيء، وأقول للجنون الرشيق أن يسرق أهدابي كنسيم غربي

أنقطع أنفصل، أنفصم

اختبيء تحت شفتي)(١).

هنيئاً للحداثيين برائدهم المفاخر بالجنون، وبالكلام التافه الذي لا معنى له ولا قيمة، وبالفوضى التي يُلعقهم غبارها!!.

## \* التوحيد:

وقد مر الحديث عنه في الباب الأول مفصلاً (٢).

## \* التلاوة:

يقول صلاح عبدالصبور في مسرحية الحلاج عابثاً بالمفاهيم الشرعية ومستخفاً بالصلاة وتلاوة القرآن والحج والصوم على لسان قدوته الحلاج الذي كان هو بدوره مستخفاً بهذه العبادات تحت شعار الحقيقة والغناء والذوق والعشق الإلهى:

(نصلى . . . نقرأ القرآن

نقصد بيته، ونصوم في رمضان

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٨١٥.

<sup>(</sup>٢) وانظر مثلاً: كلام أركون في كتاب الإسلام والحداثة: ص ٣٦٢.

نعم، لكن هذي أول الخطوات نحو الله.

خطى تصنعها الأبدان

وربى قصده القلب

ولايرضى بغير الحب

تأمل: إن عشقت ألست تبغي أن تكون شيبة محبوبك)(١).

أمًا نزار قباني فإنه يعلن رفضه للمسلمين وأعمالهم، ويصورهم في صورة تخلف، يخلط فيها أمور الجاهلية والضلال بأمور الإسلام والحق، ليخرج بمزيج غير متجانس يرفعه شعاراً للرفض والتمرد على الإسلام الذي يعلن الحرب على التخلف والخرافة القديمة أو الحديثة، يقول قباني:

(أرفضكم أرفضكم

يا من صنعتم ربكم من عجوة

لكل مجذوب بنيتم قبة

وكل دجال أقمتم حوله مزار

حاولت أن أنقذكم

من ساعة الرمل التي تبلعكم

في الليل والنهار

من الحجابات على صدوركم

من القرآن التي تتلى على قبوركم

من حلقات الذكر

من قراءة الكف

ورقص الزار)<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٥٠٢.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لنزار قباني ٣٠٧/٣ ـ ٣٠٨.

# \* جبل عرفات:

يقول أحدهم: (بعضهم يفكر جدياً في شراء سور الصين، وجلب جبل جليد من القطب الشمالي لتحويل جبل عرفات إلى ملعب للتزلج. هؤلاء العرب البراميل أحفاد أولئك الذين اخترعوا الإبل والشعر والشعر والنساء والفتوحات حتى وصلوا إلى الصفر)(١).

قال الله تعالى: ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَكَمِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى الْقُلُوبِ (٢٠٠٠).

وهؤلاء قد انغمسوا في رذائل الباطل والضلال حتى عظموا الأصنام والأوثان والمذاهب الجاهلية، المادية الإلحادية، وعظموا أصحابها، ولايُمكن أن يجتمع هذا التعظيم الجاهلي مع تعظيم شعائر الله التي هي من صفات المؤمنين.

#### \* الجمعة:

يقول نزار قباني على سبيل التهكم والازدراء:

(وأنبياء الله يعرفونني

عليهم الصلاة والسلام

الصلوات الخمس لا أقطعها

يا سادتي الكرام

وخطبة الجمعة لاتفوتني

يا سادتي الكرام

<sup>(</sup>۱) مجلة الناقد، العدد الثامن شباط ۱۹۸۹ م/۱۹۰۹ هـ: ص ۲۲ من مقال بعنوان إشارات ضد الحداثة لكاتب ليبي اسمه فرج العشقة.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٢ من سورة الحج.

من ربع قرن وأنا

أمارس الركوع والسجود

أمارس القيام والقعود

أمارس التشخيص خلف حضرة الإمام...

وهكذا يا سادتي الكرام

قضيت عشرين سنة

أعيش في حظيرة الأغنام

أعلف كالأغنام

أنام كالأغنام

أبول كالأغنام

أدور كالحبة في مسبحة الإمام

لا عقل لي، لا رأس، لا أقدام

استنشق الزكام من لحيته

والسل في العظام

قضيت عشرين سنة

مكوماً كرمزة القش على السجادة الحمراء

أجلد كل جمعة بخطبة غراء

أبتلع البيان والبديع والقصائد العصماء

أبتلع الهراء

عشرين عاماً وأنا يا سادتي

أسكن في طاحونة

ما طحنت قط سوى الهواء)(١).

وبعد هذا الشتائم الهابطة يقرر موقفه من إمام الصلاة وخطيب الجمعة، وهما يرمزان للدين كله فيقول:

(یا سادتی

بخنجري هذا الذي ترونه

طعنته في صدره والرقبه

طعنته في عقله المنحوز مثل الخشبه

طعنته باسمى أنا

واسم الملايين من الأغنام

يا سادتي:

أعرف أن تهمتي

عقابها الأعدام

لكنني، قتلت إذ قتلته

كل الصراصير التي تنشد في الظلام والمستريحين على أرصفة الأحلام)(٢).

وفي مقال للصادق النيهوم، بعنوان «سيعيش عبدالمولى في بيت مولاه» يناقش دور الجمعة السياسي، ويطالب بجعله منبراً للحوار السياسي، ثم يقترح إلغاء نظام الجامع، يقول: (مرة، كل أسبوع، يجتمع جميع العرب في يوم اسمه يوم الجمعة، داخل مكان اسمه الجامع، في اجتماع دوري عام على مستوى الأمة، لكن المواضيع التي تطرح أسبوعاً أمام هذا المؤثر، تبدو دائماً جانبية جداً ومفتعلة جداً وجوفاء، وغير ضرورية، ولاتحتاج إلى

<sup>(</sup>١) (٢) الأعمال الشعرية ٣/ ١٣٠ \_ ١٣٥.

عناء الاجتماع أصلاً، مصدر هذه المفارقة، أن المواطن المسلم يتنازل عن صوته في لقاء الجمعة، من قبل أن يولد، ويتعلم أن يجلس صامتاً مطأ طيء في حضرة واعظ يقرعه على ذنوبه من فوق المنبر، وفي مشهد مقلوب إلى هذا الحد، يكون من البديهي أن يقف كل شيء على رأسه، حتى يتكلم أهل السماء ويسكت أهل الأرض، ولكن المشهد له وجه آخر، عندما يستعيد وضعه الحقيقى:

فيوم الجمعة الذي يتحدث عنه القرآن، يوم مخصص للحوار السياسي، وليس للصلاة فقط... فالإصرار على إلغاء نظام الجامع، فكرة سياسية، لها مبرر سياسي قوي...)(١).

### \* الجنة:

وقد سبق الحديث عن عبثهم وسخريتهم بالجنة وما فيها(٢).

\* الحج:

الركن الخامس من أركان الإسلام.

وقد انتهكوا حرمة هذه الشعيرة العظيمة بأنواع عديدة من الانتهاك، وقد ترد بعض الألفاظ عندهم بمعناها اللغوي. غير أن الاستعمال الشرعي لهذا اللفظ هو الأكثر والأشهر فينصرف إليه المراد، ومن ذلك قول حسن حنفي تحت عنوان «الوحي والواقع، ودراسة في أسباب النزول»: (... فشعائر الحج والطواف ورمي الجمرات والسعي بين الصفا والمروة والتكبير، كلها كانت شعائر جاهلية دخلت في بيت إبراهيم)(۳).

وقول صلاح عبدالصبور عن القاهرة بعد شهر من التجوال: (لقاك يا مدينتي حجى ومبكايا)(٤).

<sup>(</sup>۱) مجلة الناقد، العدد التاسع آذار ۱۹۸۹ م/۱۶۰۹ هـ: ص ۱۲ ـ ۱۳، وكتابة الإسلام في الأسر: ص ۸۷ ـ ۹۳.

<sup>(</sup>٢) انظر: ص ١٤٢٩ ـ ١٤٥١ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) الإسلام والحداثة: ص ١٥١.

<sup>(</sup>٤) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ١٩٧.

ونحوه قول توفيق صايغ: (في موطني إلى موطني أحج)<sup>(١)</sup>.

وقوله:

(جئتك أحج فأعدتني

شوقي نفور، وإيماني هباء)(٢).

وقول أمل دنقل يخاطب عشيقته:

(وعيناك فيروزتان تضيئان

في خاتم الله كالأعين...

وكانت لنا خلوة، إن غدا

لهما الخوف أصبح في مأمن

مقاعدها ما تزال النجوم

تحج إلى صمتها المؤمن)<sup>(٣)</sup>.

وقول معين بسيسو:

(وجه حزيران هو الحجر الأسودُ

نلمسه نتحسه، ونحج إليه)(٤).

وقول سميح القاسم:

(ليلاً أحج إليك يا حبي القديم...

<sup>(</sup>١) المجموعات الشعرية: ص ٣٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٨٨، ونحوه: ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لأمل دنقل: ص ٨٩.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية لبسيسو: ص ٤٠٤.

والجرح رحماني الرحيم)(١).

\* الحجاب والشرف:

وهو حشمة للمرأة وصيانة لها، وعفاف، وطاعة لأمر الله تعالى.

وقد استهدف ملاحدة هذا العصر وإباحيوه هذه القضية غاية الاستهداف، وشنوا عليها وعلى أصحابها أشرس أنواع الهجوم والذم، وأقبع أنواع الحرب بالدعاية المضلة، والكتابة والخطابة الضالة، وبالسياسيات الجائرة المستبدة، التي حتمت على المسلمات خلع حجابهن، اقتداء بالغربيات الداعرات.

وكلام الحداثيين والعلمانيين في هذه القضية كثير لايتسع له هذا المقام، ولكن نورد بعض الأمثلة، ومنها قول نزار قباني تحت عنوان «الخرافة»:

(حقنونا بسخيف القول ليلاً ونهاراً

درسونا

«ركبة المرأة عورة»

«ضحكة المرأة عورة»

«صوتها من خلف ثقب الباب عورة»

صوروا الجنس لنا غولاً بأنياب كبيرة

يخنق الأطفال يقتات العذاري

خوفونا من عذاب الله إن نحن عشقنا

هددونا بالسكاكين إذا نحن حلمنا

فنشأنا كنباتات الصحاري

<sup>(</sup>١) ديوان سميح القاسم: ص ٧٢٣.

نلعق الملح ونستاف الغبارا)(١).

وهناك مقطوعة للبياتي بعنوان «الحريم» حشد فيها اعتراضاته الماركسية على الحجاب والشريعة وتاريخ المسلمين، ثم يبشر في آخرها بالثورة الشيوعية التي سوف تجتاح كل شيء، يقول مخاطباً المرأة:

(شفتاك جرح لايزال دماً يسيل

على وسادتنا طوال الليل، يا عصفورتي جرح يسيل ويظل فارسها يغني تحت شرفتها طوال الليل آلاف الحريم

يولدن ثم يمتن عند الفجر إلا أنت يا حلمي الجميل وعمائم خضر وصيادوا الذباب

يخمسون «قصيدة عصماء!» في ذم الزمان

وقبور موتاهم وحانات المدينة والقباب

وسحائب الأفيون والشرق القديم

ما زال يلعب بالحصى والرمل

ما زال التنابلة العبيد

يستنزفون دم المساكين الحزاني الكادحين...

وقوافل التجار والفرسان والدم والحريم

يولدن ثم يمتن عند الفجر في أحضان هارون الرشيد...

وثورة الجيل الجديد على القديم...

سلاح ثورتنا على الشرق القديم

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لنزار ٢٥٩/١ ـ ٦٦٠.

وهدمت أسوار الحريم)(١).

وقد وسّعت نوال السعداوي مفهوم رفع الحجاب، واتخذت قضية رفع الحجاب شعاراً بطريقة توهم أن هذا المشروع العلماني المرفوع ضد عفة المرأة وطهارتها ليس مقصوراً على الحجاب بل هو أعم من ذلك وأشمل حين زعمت بأنها لاتطالب برفع الحجاب عن وجه المرأة فقط بل مشروعها يتضمن «رفع الحجاب عن العقل» وهي مغالطة علمانية، وعبث من أصحاب المادية الحيوانية، ليفهموا الناس أنهم مع العقل والمنطق ولصالح العقلانية والإنسانية!! في حين أن الأمر عكس ذلك تماماً، ففي أغلفة مجلة «نون» الصادرة عن جمعية تضامن المرأة العربية والتي يرأس تحريرها سيئة الذكر «نوال السعداوي» كتبوا تحت عنوان «من نحن» وذكروا عشر نقاط تعرف بمشروعهم التغريبي ومنها (وشعارنا رفع الحجاب عن العقل) وتشرح نوال السعداوي هذا الشعار في العدد الثالث من مجلة نون، وتسهب في تباكيها على العقل العربي، عقل الرجل وعقل المرأة، ثم تذكر أنها حاربت (النساء اللاتي يرتدين الحجاب أو الطرحة حول رؤوسهن ثم يضعن المساحيق والزينة والرموش الصناعية واللؤلؤ ويرتدين فساتين طويلة لامعة . . حاربنا الفساد والتستر وراء الحجاب والشعارات الدينية . . . )(٢).

ومن عناوين مجلة «نون» أو قل مجلة نوال السعداوي لافرق: (لماذا تسعد المرأة بالحب وتشقى بالزواج) (٣).

(أريد الأمومة ولا أريد الرجل)(٤).

(أيتها النساء تفلسفن)(٥).

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ۱/ ۱۹۹ ـ ۲۰۰.

<sup>(</sup>٢) مجلة نون، العدد الثالث نوفمبر ١٩٨٩ م/١٤١٠ هـ: ص ٤ ـ ٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، العدد الأول مايو ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، العدد الأول مايو ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١٠.

(الحجاب والختان والإسلام)<sup>(۱)</sup>.

وفيه أكاذيب وتلفيقات ومغالطات كثيرة، وهجوم وقح على الحجاب والإسلام، وعبث وتلاعب بالألفاظ والمفاهيم، ونحو ذلك تحت عنوان «حجاب المرأة كشف الرجل»<sup>(۲)</sup> وفيه: (كيف يُمكن أن نفهم أن المرأة في المجتمعات العربية بالرغم من بعض المؤشرات الإيجابية ما زالت لم تتحرر من الأقنعة ومن مختلف أشكال الحجاب التي ألصقتها عليها كجسد وككيان)<sup>(۳)</sup>.

أمًّا كتاب المرأة المسمى «هاجر» والذي تولى إصداره مجموعة من العلمانيين (٤) من الناشر «سيناء للنشر» المعروفة بالتوجه العلماني المتطرف ضد تطبيق الإسلام، وضد نظمه وأحكامه، هذا الكتاب مليء بالمضامين العلمانية العابثة بالمفاهيم والأخلاق والمعاني والمصطلحات وخاصة في المقالات الآتية:

"ثنائية الجنس أم ثنائية الفكر" لحسن حنفي.

و «المرأة: البعد المفقود في الخطاب الديني المعاصر» (٢) لنصر أبو زيد، وفيه صب حثالة حقده على الإسلام ونظمه ومبادئه، باسم مهاجمة الخطاب الديني المعاصر، أو محاربة الأصولية، أو مناقشة التطرف.

أمًّا أبشع أنواع التطرف العلماني فيمكن الاطلاع على نوع منه في المقال المعنون بـ«المرأة منطقة محرمات، قراءة في أعمال قاسم أمين»(٧)

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٢ ـ ٢٣.

<sup>(</sup>٢) (٣) المصدر السابق: ص ٤٢.

<sup>(</sup>٤) وهم سلوى بكر، وهدى الصده، ونصر أبو زيد، وملك هاشم.

<sup>(</sup>٥) انظر: هاجر: ص ٣٥ ـ ٥٠.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ٥١ - ٨٢.

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق: ص ١٤٤ ـ ١٥٩ لهدى الصدة.

حيث ناقشت الكاتبة قاسم أمين (١) أول من دعا إلى التبرج والسفور ومشابهة الغربيات، ومع ذلك فإن الكاتبة تعتبره سلفياً تراثياً محافظاً جامداً، لم يصل إلى التحرر المطلوب ولم يدع إلى إنسانية المرأة بل دافع عن الشريعة الإسلامية، والتزم أحكامها فيما يتعلق بحقوق المرأة وواجباتها!! إلى آخر ما هنالك من عبارات تدل بجلاء على الخطوات العلمانية الظلامية، وفضاعة التطرف العلماني وجرأته.

أمًّا الفصل المخصص لدراسة «مفهوم الشرف» (٢) فقد توجهت سهام التلاعب والعبث العلماني إلى مفاهيم الشرف والعفة والحجاب والطهارة والحشمة، بصورة غير معقولة إلى حد أن إحداهن جعلت لفظ «الشرف» نوع من «دعارة الكلمة» ثم أضافت: (دعارة الرأي والكلمة في مجتمعي تصيبني بالغثيان، وهي في رأيي أخطر من دعارة الجسد) (٣)!!!.

وآخر جعل كلمة «الشرف» ومضمونها ناتجة عن هيمنة الرجل الاقتصادية فقال: (ولأن الرجل كان في مختلف عصور التاريخ ولايزال أقوى اقتصادياً من المرأة بسبب كونه أكثر تحرراً من عبء الأولاد، فرض الرجل على المرأة على مر العصور معنى للشرف يناسبه ويحقق مصلحته)(1).

أمًّا زعيمة التحرر الجاهلي العلماني نوال السعداوي فإنها قصرت الشرف على قضية البكارة والمحافظة عليها وقالت: (منذ أكثر من ثلاثين عاماً وأنا أكشف عن المفهوم الهزيل للشرف في بلادنا، فكيف يُمكن أن

<sup>(</sup>۱) هو: قاسم بن محمد أمين المصري، ولد سنة ۱۲۷۹ هـ/۱۸۹۳م كردي الأصل، درس الحقوق في فرنسا، وعاد إلى مصر سنة ۱۳۰۲ هـ/۱۸۸۵م فكان وكيلاً للنائب العمومي، فمستشاراً بمحكمة الاستئناف، جاء من فرنسا بالأفكار العلمانية، وأشهرها إبعاد حكم الإسلام عن الحياة، والدعوة إلى تحرير المرأة وفق النمط الغربي وهو بذلك من طلائع الغزو العلماني في بلاد المسلمين. انظر: الأعلام م/١٨٤٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: هاجر: ص ١٦١ ـ ١٧١ وقد شارك فيه كل من لطيفة الزيات وجلال أمين ووال السعداوي.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٦٤ والكلمة للطيفة الزيات.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٦٦ والقول لجلال أمين.

يرتكز هو «المفهوم على خلايا هزيلة في النصف الأسفل من جسم المرأة؟!)(١).

ثم هاجمت الحجاب من خلال قصة ذكرتها أو اختلقتها عن فتاة متحجبة، وبما أنها هاجمت المفهوم الهزيل للشرف فإنها تحدثت في الأخير عن المفهوم السمين للشرف!! حيث قصرته على (أن الشرف هو الصدق...)(٢).

وما هو الصدق عندها؟ لم تشرح ذلك، ولكن الذي يظهر أنها تريد أن تكون النساء مثلها في السفور والتبرج والاختلاط، بل في الدفاع عن البغاء الجماعي، الذي خرجت من أجل تأييده في مظاهرة في أمريكا تضم أكثر من ثلاثمائة ألف شاذ يطالبون بمزيد من الحرية للشواذ (٣).

والصدق عند نوال السعدي هو أن يعلن البغاء بحرية؛ لكي يقضي على البغاء السرى والدعارة الخفية!!.

تقول نوال السعداوي: (إن البغاء لا يحدث إلا إذا أعطيت الحرية لجنس<sup>(٤)</sup> وحرمت على الجنس الآخر<sup>(٥)</sup>، وإن المرأة تستحق ما يمارسه الرجل من حرية جنسية، فهي لا ينبغي أن تكبل نفسها بقيود رجل واحد، بل يجب أن تتمتع كما تشاء)<sup>(١)</sup>.

وتقول: (إن البغاء لم يظهر في المجتمعات البدائية لأن الحرية الجنسية كانت ممنوحة للشباب من الجنسين)(٧).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۱۹۸ ونحو هذا القول ذكرته في كتابها دراسات عن المرأة والرجل في المجتمع العربي: ص ٥١٥، ٧٩٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٧١.

<sup>(</sup>٣) انظر: العقلانية هداية أم غواية: ص ٥٨.

<sup>(</sup>٤) تقصد الرجال، والجنس الآخر هو النساء.

<sup>(</sup>٥) تقصد الرجال، والجنس الآخر هو النساء.

<sup>(</sup>٦) حق المرأة بين مشكلات التخلف الاجتماعي ومتطلبات الحياة لعزيز السيد جاسم: ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٧) دراسات عن المرأة والرجل في المجتمع العربي: ص ٢٨٦.

وتقول: (إن البغاء لا يُمكن أن يحدث أيضاً في مجتمع يساوي بين الجنسين في القيود الجنسية، إن المساواة بين الجنسين سواء في الحرية أو في القيود تمنع حدوث البغاء، إن البغاء لايحدث إلا إذا أعطيت الحرية لجنس وفرضت القيود على الجنس الآخر)(١).

وكلامها من هذا القبيل كثير مكرور، يجده من ينظر في رواياتها ومقالاتها وكتبها.

كما أن كلام العلمانيين والحداثيين والإباحيين حول هذه القضية كثير جداً، وقد نصبوها لسهام شهواتهم وشبهاتهم؛ من أجل تحقيق غاياتهم في التمرد على الدين، والاستمتاع بالعهر والسفور والدعارة تحت مسميات التحرر والتقدم والانفتاح (٢)!!.

# \* الحجر الأسود:

يقول عنه أدونيس العميل السري للأعداء كما أثبت ذلك كتَّاب الحداثة (٣): (وأعترف:

نيويورك، لك في بلادي الرواق والسرير الكرسي والرأس، وكل شيء

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) انظر على سبيل المثال: كتاب المرأة في شعري وفي حياتي لنزار قباني، وكتاب خلف الحجاب، وموقف الجماعات الإسلامية من قضية المرأة لسناء المصري، وكتاب المرأة العربية والمجتمع التقليدي المتخلف لسلوى الخماش، وكتاب التحديات التي تواجه المرأة العربية في نهاية القرن العشرين من منشورات جمعية تضامن المرأة العربية في مصر، والكتاب عبارة عن مجموعة مقالات أصلها محاضرات ألقيت في مؤتمر عن المرأة برئاسة نوال السعداوي، وفي آخر الكتاب بيانات المؤتمر وأسماء المشاركات فيه، وبيانات جمعية تضامن المرأة، وفيها كلها أكلح صورة للتطرف العلماني، وأوضح مثال على عمق الأذرع اليهودية في هذه التجمعات المشبوهة، وكتاب حكم الأصوات، النساء العربيات يتكلمن للجزائرية عائشة لمسين.

للبيع: النهار والليل، حجر مكة وماء دجلة)(١).

وما يُدرى أهذا اعتراف ورضوخ أم استنكار ورفض؟ والأول أحرى وأليق به وبمنهجه الفكري ومنشطه العملي؛ ذلك أنه جعل من علامات التخلف عند وارث الرمل - أي: وارث الدين والتراث - حمل الحجر الأسود، وذلك في قوله:

(وارث الرمل

يحمل الحجر الأسود خبزآ

والشمس ظلاً وماء)(٢).

أمًّا البياتي فإنه يصور التخلف في اسم «عائشة» التي تطوف حول الحجر الأسود في أكفانها وذلك في قوله:

(عائشة تطوف حول الحجر الأسود في أكفانها

وعندما ناديتها هوت على الأرض رماداً وأنا هويت

فنثرتنا الريح

وكتبت أسماءنا جنباً إلى جنب على لافتة الضريح)(٣).

إنه يصور العلاقة الجدلية \_ حسب اعتقاده \_ بين تخلف البلاد العربية والإسلامية والدين الإسلامي، وقد استخدم رمز «عائشة» الذي كان أدونيس أول من استخدمه، ثم هجره وأخذه البياتي واستخدمه، ويُمكن من هذا الاسم أن نستشف النزعة الشيعية عند البياتي الرافضي وأدونيس النصيري.

ثم إن البياتي جعل عائشة تطوف حول الحجر الأسود الذي هو ـ عنده ـ علامة تخلف وتراثية وأصولية، وتطوف في أكفانها سواء قلت في إحرامها

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢٩٣/٢.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق Y/ ٤٣٢.

<sup>(</sup>٣) ديوان البياتي ٢٥٨/٢.

أو حجابها أو غير ذلك، فإنه يريد أن يصل إلى أن عائشة والحجر الأسود والطواف والحجاب كلها مرايا تخلف وجمود؛ ولذلك هوت على الأرض رماداً عندما ناداها!!.

ولَمْ يتذكر البياتي أنه قال في «مس بيجام»(١) من موسكو، وقال في «أمهات جنود ألمانيا الديمقراطية»(٢) ما يدل على أشنع تخلف وأرخص تبعية.

ولَمْ يتذكر أيضاً أنه قال عن برلين وعن الراية الشيوعية:

(أموت من أجلك

تحت الراية الحمراء

يا مدينة الأحلام)<sup>(٣)</sup>.

ما يؤكد مقدار عمق التدين الجاهلي الماركسي في نفسه، وهو القائل تحت عنوان «ميدان ماركس انجلز»:

(صوت لينين الأخضر العميق لايزال

يهدر في العالم

والرايات في الجبال

تسد دروب الشمس

والآلات والأنوال أسمعها تنبض في قلوبكم

يا إخوتي العمال

ألمح وجه العالم الجديد في عيونكم

في أعين الأطفال

<sup>(</sup>۱) عنوان مقطوعة في ديوانه ١/ ٣٤١.

<sup>(</sup>٢) عنوان مقطوعة في ديوانه ١/٣٣٤.

<sup>(</sup>۳) ديوان البياتي ۱/ ٣٣٢.

في عبرات أم «فاتزاروف» في قصائد «بريشت» وفي أقوال لينين وهي تلهم الأجيال وتصنع الرجال ألمحها في وطني تزلزل الجبال يا أخوتي العمال)(۱).

هكذا تكون العبادة الماركسية والكهنوتية الشيوعية، إلى حد جعل بعض الماركسيين العرب يكتب عن ذلك مفصلاً تحت عنوان «رواسب الدين في تقديس لينين» (٢) وفيه أثبت أصناف التقديس والتعبد الذي يمارسه الماركسيون تجاه الشيوعية ورموزها، وفي ديوان البياتي شواهد كثيرة جداً على هذا المعنى (٣).

وعلى منوال البياتي قرينه في الشيوعية «معين بسيسو» القائل:

(وجه حزيران هو «الحجر الأسود»

تلمسه، تتحسسه، ونحج إليه)(٤).

رابطاً بين هزيمة حزيران والحجر الأسود، أي أنه يحيل الهزيمة إلى

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۳٤٣/۱.

<sup>(</sup>٢) في بيت أحمد أمين: تأليف حسين أحمد أمين: ص ٣٥١ ـ ٣٦٢.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية لمعين بسيسو: ص ٤٠٤.

استمساك المسلمين بالإسلام!! علماً أن الإسلام لما يدخل بعد في أي معركة مع اليهود منذ تأسست دولتهم في فلسطين.

أمًّا عزيز العظمة فإنه يجعل الإسلام على تخوم الوثنية في نشأته وفي شعائره، ويستدل على ذلك بالطواف والسعي وتقديس الحجر الأسود حسب قوله النابع من جهله وحقده على الإسلام، وذلك في قوله: (فليس ثمة شأن طبيعي أكثر من أن التوحيد الإسلامي ولو على تخوم الوثنية وغيرها من الأديان...، وأنه تعاطى مع الوثنية المكية ـ الطواف، السعي، تقديس الحجر الأسود، ولاتتمتع الدبلوماسية الدينية التي مارستها عبقرية محمد)(۱)، أي أنه على أخذ هذه الشعائر من الوثنية الجاهلية لتحقيق مآرب سياسية، ووفق خطة دبلوماسية.

### \* الحق:

من المؤكد والثابت أن من أصول الحداثة إدانة العقل والوعي وقوانين العلم والنظام والمنطق، ومحاربة التقعيد وكل ما هو مقنن، وكل ما تعارف عليه الناس، وكل ما هو مؤسسي (٢).

وعلى هذا الأساس حاربوا معايير الفطرة البشرية ومنها «الحق» الذي عبثوا بمفهومه بعد أن نفوا وجوده، ونفوا أهميته وضرورة وجوده، ومن أمثلة العبث بمصطلح الحق قول الزير نزار قباني:

(كلما سافرت في جسد حبيبتي إني أشف، وأتطهر، وأدخل مملكة

<sup>(</sup>۱) مجلة الناقد، العدد ٩ آذار ١٩٨٩: ص ٩ تحت عنوان «الآيات الشيطانية لسلمان رشدى قميص عثمان المعاصر».

<sup>(</sup>۲) انظر هذا الأصل الحداثي في: الحداثة الأولى: ص ۲۳۷، وزمن الشعر: ص ۱۰، ۱۹ واتجاهات الشعر العربي لإحسان عباس: ص ۱۰۸، وقضايا وشهادات ۲۹۲/۲، ومجلة الناقد، العدد الأول: ص ۷، وص ۸۲، والعدد ۱۳: ص ۱۲، ۱۳، ۱۳، ۳۵، وحداثة السؤال: ص ۱۸، ۲۰۸، ۲۰۸، وأسئلة الشعر: ص ۱۲، وقضايا الشعر الحديث: ص ۲۹۱، ۲۹۷، والصوفية والسوريالية: ص ۱۱، ۱۲، ۲۱، ۲۲، ۵۰.

الخير والحق والضوء، وماذا يكون الشعر الصوفي، سوى محاولة لإعطاء الله مدلولاً جنسياً؟)(١).

والمتأمل في أقوالهم الموجهة ضد عقائد الإسلام وشرائعه يجد أنهم لم يستبقوا ممكناً في حربهم وعدائهم وانتهاكهم وعبثهم وسخريتهم به.

ودين الإسلام في عقائده وشرائعه وأعماله وأخباره حق محض، وقد تبين بالأدلة والحقائق أنهم وقفوا ضده وعادوه أشد العداوة، واستخفوا به غاية الاستخفاف، تمشياً مع عقائدهم الباطلة وأفكارهم الهابطة، ومع جاهليتهم المادية المعاصرة.

# \* الحلال والحرام:

وعلى أساس من القاعدة الحداثية المذكورة آنفاً أسقطوا معايير الحلال والحرام، وتصدوا بكل عدوانية لهذه المعايير في شريعة الإسلام، على اعتبار أنهم يحاربون أول مايحاربون دين الله تعالى بكل أصوله وتفاصيله.

ولهم في إسقاط موازين الحلال والحرام طرائق عديدة، مرة بالجحد الكامل لها، ومرة بالفصل بين الأدب والعقيدة، ومرة تحت دعوى أن الشرط الجمالي حر طليق لايخضع للقاعدة الدينية ولا الأصول الاعتقادية ولا الضوابط الشرعية!!!.

وكل هذه مسوغات علمانية لإلغاء دور الدين والقيم، والتلاعب بالمفاهيم والمضامين والأفكار ورميها في أسواق السمسرة الفكرية.

(وهذا الأدب الحديث بأيدلوجيته أصبح بريداً من برد الانسلاخ الفكري تحددت هويته من أحمق ظاهرات الجنون البشري من إيغال في الحسبانية والهيبية وتحطيم الثوابت وفرض المحال وتحذير العقل بجنون الخيال واستباحة كل محرم في سبيل إبداع أدب!!...، وتسلم قيادة هذا الأدب عملاء الصهيونية والصليبية والعلمانية من جماعة حوار وشعر ومواقف!!، وكل هذه الوجوه الكالحة إمًا نصرانية وإمًا طائفية نصيرية أو درزية، أو

<sup>(</sup>١) أسئلة الشعر: ص ١٩٦.

لامنتم صرح بأنه يروث على قيم الشرق، والمؤسسات الأجنبية تبذل في صنع الزعامات الأدبية والترويج لها مالاتبذله في صنيع الزعامات السياسية!... أصبح الأدب الحديث أيديولوجية فكرته موجهة ضد شخصيتنا ومأثورنا...)(١).

ولذلك تعمد أصحابه فك ارتباط القول بأي معيار شرعي، وإلغاء أي ضابط يمنعه من العدوان والتخريب، بحجة أن الضوابط والمعايير الفكرية أو الفنية تتنافى مع الإبداع وتتناقض مع التقدم، بل سولت لهم أنفسهم أمراً فصبر جميل، وجهاد طويل، ونصر من الله وفتح قريب.

ومن نَماذج التلاعب بالحلال والحرام، قول الشهواني الفارغ نزار قباني:

(ما أنت؟ ما نهداك؟ إن قهقهت عواصفي وشهوتي الملجمة لايعرف الطوفان في جرفه ما حلل الله وما حرمه)(٢)

وحسبك بهذه الجرأة الوقحة دلالة على ماثم من سلوك وخلق وما خلفهما من عقائد وأفكار. ومن هذا القبيل قوله أيضاً:

(أشهد أن لا امرأة

قد غيرت شرائع العالم إلاّ أنت

وغيرت خريطة الحلال والحرام

إلا أنت)(٣).

\* الخطابا:

والكلام عنها يدخل ضمن الكلام عن مسألة الحلال والحرام.

<sup>(</sup>١) هكذا علمني ورد زورث لابن عقيل الظاهري: ص ١٩٢ ـ ١٩٣.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لنزار ١/٧٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٧٤٥.

ولقرارهم إسقاط موازين الجلال والحرام تفاخروا بالذنوب والخطايا الاعتقادية كالإلحادية والوثنية، والضلال والكفر والشيطنة، وقد سبق ذكر أمثلة كثيرة لهذه القضايا في الفصول السابقة، وتفاخروا كذلك بالخطايا العملية كالزنا واللواط وشرب الخمر وتعاطي الحشيش وغير ذلك من الرذائل.

بيد أن المراد هنا ذكر تلاعبهم وعبثهم بلفظ الخطايا، ومن ذلك ما كتبته مجلة الناقد بخط عريض «خطايا تقدس الحياة»(١).

ومن ذلك قول نزار قباني:

(شهوتي سيف حجازي

ونهداك كأرض الروم

من مات على أسوارها

كفر عن كل الخطايا)(٢).

## \* خطباء الجمعة:

لبغضهم الشديد للصلاة والطاعات أبغضوا أهلها والقائمين بها والداعين إليها، وهذه صبغة كل عدو للحق من قديم الزمان.

يقول نزار قباني:

(لو أعطى السلطة في وطني

لقلعت نهار الجمعة أسنان الخطباء)(٣).

ويقول:

<sup>(</sup>۱) مجلة الناقد، العدد الثامن شباط ۱۹۸۹ م/۱۶۰۹ هـ: ص ۷۷ ـ ۷۰ لعقل العويط وقد عرفته المجلة بأنه شاعر وناقد أدبى من لبنان.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لنزار ٩١/٢.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية ٣/ ٢٢١.

(قضیت عشرین سنة

مكوماً كرزمة القش على السجادة الحمراء

أجلد كل جمعة بخطبة غراء)(١).

### \* الخير:

كما سبق في الحديث عن قيمة «الحق» فإنهم تناولوا قيمة «الخير» بالتناول نفسه.

يقول نزار قباني: (كلما سافرت في جسد حبيبتي أني أشف وأتطهر، وأدخل مملكة الخير والحق والضوء)(٢).

ويقول أيضاً: (قيم الخير والشر، نحن اخترعناها، وهي ليست كلاماً نهائياً مكتوباً على اللوح الإلهي) (٣).

ويقول: (... العمل الفني لايخضع لمقاييس الخير والشر، سماوية كانت أم أرضية)(٤).

والطيبة نوع من أنواع الخير، ونزار يحاربها ويرفضها، ويقول:

(نرفض أن نكون بعد اليوم طيبين

فالطيبون كلهم أنصاف ميتين)<sup>(٥)</sup>.

قال الله تعالى: ﴿ ٱلْخَيِيثَاتُ لِلْخَبِيثِينَ وَٱلْخَبِيثُونَ لِلْخَبِيثَاتِّ وَٱلطَّيِّبَاتُ لِلطَّيِّبِينَ وَٱلْطَيِّبُونَ لِلْخَبِيثَاتِ أَوْلَاَلِيَّبُونَ اللَّهِبُونَ لِلْطَيِّبَاتُ أَوْلَاَيْكُ مُبَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ لَهُم مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ اللَّالُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) (٣) (٤) أسئلة الشعر: ص ١٩٦، ١٩٧.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية ٣/١٤٧.

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٦ من سورة النور.

# \* دار السلام:

اسم من أسماء الجنة، كما قال تعالى: ﴿ لَمُتُمَّ دَارُ ٱلسَّلَدِ عِندَ رَبِّهِمْ وَهُوَ وَلِيُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ (١).

وقد أطلق محمد شكري في روايته الشطار التي يتحدث فيها عن حياته اسم «دار السلام»(٢) على بيت الدعارة التي تديره الداعرة «للا الغالية»(٣).

#### \* الدعاء:

عبادة من أجل العبادات، وقربة من أعظم القربات.

وقد تناول الحداثيون الدعاء بالانتهاك العابث والاجتراء الفاسق، وجعلوه محلاً للتندر والسخرية ومجالاً للاستخفاف والتلاعب، ومن أمثلة ذلك قول نزار قباني، الذي يصف فيه أسباب التخلف، ويجعل منها المكث في الجوامع للعبادة، وطلب النصرة من الله تعالى، يقول:

(نقعد في الجوامع إ

تنابلاً كسالى

نشطر الأبيات أو نؤلف الأمثالا

ونشحذ النصر على عدونا

من عنده تعالى)<sup>(٤)</sup>.

ويقول:

(يا سادتي الكرام

من ربع قرن وأنا

<sup>(</sup>١) الآية ١٢٧ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) (٣) الشطار: ص ٤١.

<sup>(</sup>٤) الأعمال الشعرية لنزار ٣/٨٩.

أمارس الركوع والسجود أمارس القيام والقعود

أمارس التشخيص خلف حضرة الإمام

يقول: «اللهم امحق دولة اليهود»

أقول: «اللهم امحق دولة اليهود»

يقول: «اللهم شتت شملهم»

أُقول: «اللهم شتت شملهم»

يقول: «اللهم اقطع نسلهم»

أقول: «اللهم اقطع نسلهم»

يقول: «اغرق حرثهم وزرعهم»

أقول: «أغرق حرثهم وزرعهم»

وهكذا يا سادتي الكرام

قضيت عشرين سنة

أعيش في حظيرة الأغنام

أعلف كالأغنام

أنام كالأغنام

أبول كالأغنام

أدور كالحبة في مسبحة الإمام لا عقل لى لا رأس لا أقدام

أستنشق الزكام من لحيته

والسل في العظام...)<sup>(۱)</sup>.

لم يعد نزار قباني داعية المجون والخلاعة والدعارة والإباحية فحسب، بل أصبح داعية الردة والمروق، في مزيج من انتكاسات الروح وحيوانية الجسد وعفونة الفكر، تخلّف في قلوب الشباب والشابات ندوباً من الشك والاستخفاف بالدين والدعاء والإله العظيم، إن لم تودي بعقائدهم جملة وتفصيلاً.

ومن أقواله الرديئة البذيئة جعله الدعاء سراباً في قوله:

(نركب أحصنة من خشب

ونقاتل أشباحاً...

وسراب..

وننادي:

يارب الأرباب

نحن الضعفاء وأنت المنتصر الغلاب

نحن الفقراء وأنت الرزاق الوهاب

نحن الجبناء وأنت الغفار التواب

شعراء الأرض المحتلة

ماعاد لأعصابي أعصاب)(٢).

فهو يجعل الدعاء محض سراب، وعلامة على الضياع والتخلف والهوان، والصيغ الدعائية التي أوردها ليست لسوى التندر والعبث، والمقطوعة كلها تدل على هذا المعنى الأرعن.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ١٣٠ \_ ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣/١٥٧.

ومثله وأخبث منه الباطني النصيري أدونيس الذي يجعل السنوات مكسورة، والحياة متخشية والبلاد ساقطة لما آمن الناس برب يدعونه ويرجونه، ويأتي بالدعاء على صيغة ما كان يدعى به أيام الدولة العثمانية ليربط معاني النفرة من الدين بكل هذه القضايا، فتاريخ المسلم مكور وساقط ومتخشب والدعاء سببه، والنظام الحاكم الذي كان يحكم بالإسلام قوامه، ولذلك توجه بالذم والشتم إلى هذه القضايا مبشراً برجال وراء التخوم يسكن فيهم البرق، من هم؟ إنهم رجال الحداثة وأتباع الباطنية والوثنية القديمة والحديثة!!.

يقول أدونيس: (اعبري يا سنواتنا مكسورة الجناح، التصقي بجباهنا خشبة، السقوط بلادنا، و«لتنصر اللهم السلطان ابن السلطان مالك البرين والبحرين»

أنتم أيها الشيوخ ابحثوا لنا عن رجال وراء تخومنا رجال يسكن فيهم البرق، باسمهم نضرب نقودنا، باسمهم ترقد نساؤنا فوق وسائد الزئبق)(١).

أمًّا التقدمي!! الماركسي محمود درويش فيسأل بعد انسلاخه عن تراثه وأصالته وهويته، وانتمائه إلى «راكاح» والماركسية، يسأل سؤال التوبيخ والتقريع على حالات التخلف التي يعيشها الفلسطنيون الذين لم يؤمنوا بالشيوعية ديناً!!.

(سمعت في المذياع

تحية المشردين للمشردين

قال الجميع: كلنا بخير

لا أحد حزين،

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/٢٣٠.

فكيف حال والدي؟

ألم يزل كعهده، يحب ذكر الله.

والأبناء والزيتون؟ . . .

وكيف حال جدتي

ألم تزل كعهدها تقعد عند الباب؟

تدعو لنا

بالخير والشباب والثواب!)<sup>(١)</sup>.

والتقدمي الآخر!! سميح القاسم يقول عابثاً ساخراً جاهلاً:

(ما الذي تجديكم الآن أناشيد الكرامة؟

صوبوا كل التعاويذ بوجه الطائرات!

ألبوا الله عليها

واقذفوها بالوصايا العشر

والجفر، وآيات السماء البينات

كنت طفلاً آنذاك

علموني أن مجرى الأرض، في كف السماء

علموني أنه، سبحانه، يحيي ويفني مايشاء

علموني أن أطيع الأولياء

دون أسأل من كانوا؟

وماذا صنعوا للتعساء؟:!

علموني الدجل، والرقص على الحبل

<sup>(</sup>۱) دیوان محمود درویش: ص ۳۹ ـ ۳۷.

وإذلال النساء

علموني السحر والإيمان بالأشباح

والرقية والتعزيم

والخوف إذا جاء المساء

علموني ما يشاؤون ولم يستنبئوني ما أشاء

فرس الخضر كفيل بي

وحسبى الفقهاء!!

يا أبي المهزوم، يا أمي الذليله

إنني أقذف للشيطان ما أورثتماني

من تعاليم القبيله!

إنني أرفضها تلك الطقوس الهمجيه

إنني أجتثها من جذرها

تلك المراسيم الغبيه

إنني أبصق أحقادي وعاري

في وجوه الأولياء الصالحين

إنني أركل قاذورات ذلي وانكساري

للتكايا والدراويش

وأقزام الكراسي النابحين!

إنني أصرخ من قعر جحيمي:

يا وحولاً لصقت في نعل تاريخي العظيم

إنني أحكم بالموت عليك

فأعدي كفناً من جلد أنصاف الرجال! وإذا شئت نقوشاً، وصليباً، ونجوماً، وهلال ووصايا وابتهال طرزيها بيديك!!)(١).

ولايحتاج المسلم ـ لكي يعرف دخيلة القوم ـ أكثر من هذا الكلام السخيف الهابط، وأحمد الله على نعمة الإسلام والعقل، وقل لهواة الغواية ودعاتها: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكِيْوُونَ إِنَّ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ إِنَّ وَلَا أَنتُمْ عَدِدُونَ مَا أَعْبُدُ أَن عَايِدٌ مَا عَبَدُمْ أَن وَلا أَنتُمْ عَدِدُونَ مَا أَعْبُدُ أَن عَايِدُ مَا عَبَدُمْ أَن وَلا أَنتُمْ عَدِدُونَ مَا أَعْبُدُ أَن لَكُمْ دِينِ أَنْ عَايِدٌ مَا عَبَدُمْ أَن وَلا أَنتُم عَدِدُونَ مَا أَعْبُدُ أَن لَكُمْ دِينِ أَنْ عَايِدُ اللهُ اللهُ عَلِيهُ اللهُ اللهُ وَلِلْهُ اللهُ عَلِيهُ اللهُ اللهُ عَلِيهُ وَلِي دِينِ اللهُ عَلَيْهُ وَلِي دِينِ اللهُ ا

واعلم بأن هذه القاموس الهجائي ظاهرة مشهودة تفسر عمق استكبار القوم عن منهج الله تعالى، وبغضهم لدينه القويم، وغارتهم العنيفة ـ المدفوعة الأجر ـ على هوية هذه الأمة ومقومات نهضتها وحياتها.

وثالث شعراء الأرض المحتلة بعد درويش وسميح، توفيق زياد الدرزي الماركسي، يتحدث بنفس مقتبس من كتاب «رأس المال» فيقول:

(ومن أين تأتي النقود

وهذي السموات رغم الدعاء

ورغم الصلاة صباح ومساء

أبت أن تجود ولو بالقليل

من الذهب المفتدى

لنملاء منه اليدين)(٣).

<sup>(</sup>۱) ديوان سميح القاسم: ص ۲۳۷ ـ ۲٤٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الكافرون.

<sup>(</sup>۳) دیوان توفیق زیاد: ص ۱۷۷ ـ ۱۷۸.

ولك أن تتصور درزياً يدعو أو يصلي فكيف إذا أضاف الماركسية إلى درزيته؟!.

أمًّا عبدالعزيز المقالح فإن طريقته في العبث بالدعاء لها كيفية أخرى، وذلك في خطابه للقاهرة قائلاً:

(يا أم النور «مدد»

يا مئذنة السارين «مدد»

لم يبق أحد

ما عاد على درب القادمين أحد)(١).

أمًّا أمل دنقل فيقول:

(يا بقايا المومياء

نحن أسبلنا العيون الرمدة

حين أنكرناك قبل الفجر

«والفجر إلى اللحظة لم يأت»

وجاء

بدلاً منه: الوباء...

ودعونا الله أن يكشف عنا الغمة المنعقدة:

أعطنا ليلة حب واحدة

أعطنا ليلة صدق واحدة

وتنسمنا صدى الدعوة، غربلنا الهواء

لم يكن إلا الوباء

<sup>(</sup>١) ديوان المقالح: ص ٩٣.

جرباً تحت الجلود:

الظفر لايجدي ولايجدي الدواء

جرب أوغل حتى الأفئدة)<sup>(١)</sup>.

أمًا محمد شكري فإنه يسوق في روايته «الشطار» قصته مع عقد نكاح أجراه وهو الذي لايؤمن بشريعة ولا دين!! أجراه وكتبه لأنه حسب قوله: (لم تحضرني أية شريعة تمنع ما سأقوم به، إن الفقر فوق القانون)(٢).

وبعد أن كتب للرجل والمرأة كتاب عقد النكاح قال: (سلمت للرجل نسخة وأمّنت الأخرى عند السي عبد الله، جاءنا بالشاي مرة أخرى ودعا بالبركة، رفعنا أنا والسي عبد الله أيدينا وشرعت أقرأ دعاء الخير والسي عبد الله يردد آمين، ثم أخذت أتمتم بصوت خفيض قصيدة مهيار الديلمي التي أحفظها عن ظهر قلب:

أعجبت بي بين نادى قومها أم سعد فمضت تسأل بي

مد لي الرجل أوراقاً ملفوفة رفضها قائلاً:

أبداً لا، إنه على خير...

انصرف الزوجان فقال لي السي عبد الله:

هذا أعظم عمل خير تقوم به في حياتك، سيكون لك مستقبل عظيم إن شاء الله) $^{(7)}$ .

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ قُلُ هَلَ نُنَيْثُكُمْ بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْمَلًا ﴿ إِنَّ الَّذِينَ صَلَّ سَعَيْهُمْ فِ الْخَيْرَةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴿ إِنَّ الْإِنْكَ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَتِ رَبِّهِمْ الْخَيْرَةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴿ إِنَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأمل دنقل: ص ٧٤٠.

<sup>(</sup>٢)(٣) الشطار: ص ٦٤ ـ ٦٠.

وَلِقَابِهِ خَطِلَتْ أَعْمَلُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَمُمْ يَوْمَ الْقِيَلَةِ وَزْنًا ۞ ذَاكِ جَزَاؤُمُمَ جَهَنَّمُ بِمَا كَفَرُواْ وَأَغَذُواْ مَايَنِي وَرُسُلِي هُزُوًا ۞ ﴿ ( ) .

ونحو هذا العبث الإلحادي الخاسر عبث بن جلون في مقطع من روايته «ليلة القدر» حيث قال على لسان فتاة الرواية: (كنت أسير وأنا أحث الخطى، كانت تفصلنا أمتار قليلة، وكنت أسمعه يتمتم ببضع كلمات، في مايشبه الصلاة، لم يعد يتكلم عن الوحش ممزقاً جسد فتاة شابة بل عن الله ونبيه، وكان يردد هذا التعزيم: بسم الله الرحمان الرحيم، وصلى لله وسلم على آخر الأنبياء، سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه، باسم الله الأعلى، الحمد لله الذي جعل المتعة العارمة للرجل تكمن في الداخل الدافئ للمرأة، الحمد لله الذي يتقدم وفق ماتبتغي الحمد لله الذي يتقدم وفق ماتبتغي أختي أنت التي تسبقيني لكي أشم عطرك. . . يا مجهولتي التي أرسلها القدر لكي تشهد بعظمة الله على الرجل والمرأة الذين سيقترنان عند حلول الليل، أحمد الله وأنا عبده، عبدكِ أنا، فلاتغفي، أن الشمس تغيب تدريجياً ومعها يسقط كبريائي مهشماً، باسم الله الرحمان) (٢).

أمًّا نوال السعداوي فإنها تصوغ صورة تهكمية بالغة السوء كصاحبتها عن الآخرة والجنة، وذلك في روايتها «سقوط الإمام» حيث تتحدث على لسان الإمام الشخصية الرئيسية في الرواية: (... أنا وحدي ولا أحد معي ومن حولي أرض كالصحراء، والنهر على مدى البصر تطل من ورائه هضبة خضراء، قلت أنا في العالم الآخر، وهذه هي الجنة تلوح من بعيد، حلقي جاف منذ الطفولة، والظمأ شديد، وثقتي في دخول الجنة مائة في المائة مثل ثقتي بالله، في جيبي توصية من النبي وبعض صكوك التوبة من بنك الإيمان أخرجتها كلها من جيبي لحارس الباب رضوان عليه السلام، كان أمياً لا يقرأ الحروف المكتوب، قلت له أنا الإمام وألقيت عليه إحدى خطبي

الآيات ١٠٣ ـ ١٠٦ من سورة الكهف.

<sup>(</sup>٢) ليلة القدر: ص ٤٧.

المعروفة، لم يفهم شيئاً فهو لايتكلم اللغة العربية انتظرت طويلاً تحت شمس حارقة ورأسي عارياً سألته ما بالك لاتحتفل بخطبي وكان يحفل بها الناس في كل أنحاء العالم؟ وهز رأسه علامة عدم الفهم، ثم لمحت وجه امرأة يقترب من بعيد. . . كانت زوجتي القديمة، توسلت إليها أن تتوسط لي لدى رضوان قالت لن تشفع لك إلا زوجتك الجديدة... رأيت المنادي ينادي: يا أهل الآخرة غضوا أبصاركم حتى تمر زوجة الإمام. . . فسلمت عليها وقلت لها: لقد كتبت في الدنيا خطباً كثيرة كنت أبدؤها باسم الله وأختمها بالصلاة على النبي فحق لي بذلك دخول الجنة... وأشارت إلى أن أتبعها فتعلقت بذيل فرستها، لم تكن الفرسة تمشي على الأرض لشدة الزحام وكثرة إشارات المرور، رأيتها تطير في الجو أجنحة من الفولاذ، ورأس صغير مدبب كرأس صاروخ من آخر طراز، قلت: ما هذا؟ قالت: أنعم الله عليك بطائرة جديدة بدل الفرسة القديمة، وركبت في مقعدي في الصف الأول وإلى جواري ريس الأمين، ومن شق الباب لمحت وجه قائد الطائرة... وعند الإقلاع جاءنا صوته من سقف الطائرة يتلو آيات القرآن ويدعو الله أن يحمي الطائرة من السقوط، أقلعت الطائرة بعون الله. . . واهتزت الطائرة فربطنا الأحزمة على البطون وعاد الصوت من السقف يقرأ القرآن ويدعو الله أن يحمي الطائرة من السقوط أثناء الهبوط، وانزلقت عجلات الطائرة فوق أرض خضراء ملساء ناعمة كالسندس وقلت وصلنا الجنة؟ وقالت زوجتي الشرعية: ليس بعد ولن تدخل الجنة قبل أن يشفع لك المسيح، وتسدد ديونك في الدنيا...)(١).

هذا نموذج آخر - وليس الأخير - للعبث الحداثي، والفوضوية العلمانية الموجهة قصداً وعمداً إلى ديننا وعقيدتنا، نموذج يجمع دمامة الفكر وانحطاطه مع دمامة الأسلوب والتركيب، في منهج يراد له أن يكون الوسيلة السريعة لتشويش الأفكار وتحطيم العقائد والمثل، وتهديم قواعد الإيمان.

<sup>(</sup>١) سقوط الإمام: ص ١٢١ ـ ١٢٢.

﴿ ذَالِكُمْ وَأَتَ اللَّهَ مُوهِنُ كَيْدِ ٱلْكَنفِرِينَ ﴿ إِلَّا ﴾ (١).

\* الدين:

في أكثر فصول البحث شواهد وأدلة على عبثهم بالدين عقيدة وشريعة.

#### \* الذنوب:

استخف الحداثيون بالذنوب لاعتقادهم أنه لايوجد شيء اسمه «ذنوب»، وهذا مبني على عقيدتهم في جحد الربوبية والألوهية والنبوات والمعاد، ولذلك قالوا كما قال أسلافهم ﴿لَوْلَا يُعُذِّبُنَا اللّهُ بِمَا نَقُولُ حَسّبُهُمْ جَهَمَّ يُصَلَونَهَا فَيَشَلَ اللّهُ بِمَا نَقُولُ حَسّبُهُمْ جَهَمَّ يُصَلَونَهَا فَيَشَلَ المصيرُ فَي اللّهُ (٢).

يقول أحدهم عن الدين وتعاليمه:

(خدعتنا تعاليم هذي الكتب

عن وصايا الشريط الطويل

وعن أغنيات الخشب...

خدعتنا مقاعدنا المدرسية

لم تعد النار ناراً وتلك الجنان جناناً

سوى في الكتب...

سأدخل مع روحي الآن حرب

وألقي بها في مهب الذنوب

المعدة للصالحين هناك

ويرتع فيها هنا جنرال

ويرتع رب

<sup>(</sup>١) الآية ١٨ من سورة الأنفال.

<sup>(</sup>٢) الآية ٨ من سورة المجادلة.

سأحي ذنوبي هنا كلها وأخوّض في جنّتي الأرض مثل حريق عجول سيبتديء الآن فصل اللعب وأركض عبر الشوارع أصرخ:

يا محسنين:

لله ذنب!

لله ذنب!)<sup>(۱)</sup>.

فهذا القول المجتريء على الله تعالى، يقوله من لم يؤمن بالجنة ونعيمها والنار وسعيرها؛ لأنه خارج عن تعاليم الكتب السماوية، وواقع تحت هيمنة الاستيلاء الأوروبي الروحي والمادي، وخاضع لتعاليم المادية الحداثية.

أمًّا أنسي الحاج فإنه يصف الكاتب التخريبي الذي يحتفل به غاية الاحتفال ويحتفي بفساده وعبثه وفوضوية وهدمه؛ يصفه بأوصاف عديدة منها قوله: (مهما سالم الكاتب التخريبي سيظل «يصيب» ومهما أحب سيظل يشعل الحرائق، ومهما انحط أخلاقياً سيظل أعلى من عصره... ينبعث في المعاصي، يفسد، مع أنه نقي وبرئ...)(٢).

## \* الربوبية:

سبق الحديث عن هذه القضية مفصلاً في الفصل الأول من الباب الأول<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مجلة الناقد، العدد ٨ شباط ١٩٨٩م: ص ٣٥ بعنوان «قصيدتان» لإبراهيم نصر الله، من فلسطين.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، العدد ١٠ نيسان ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ١١ ـ ١٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: ٧٥٥ ـ ٢٨٦ من هذا الكتاب.

بحكم أنهم لايرون أن هناك ما هو حق وباطل أو حلال وحرام أو خير وشر أو إيمان وضلال، فإنهم لايرون أن هناك ردة عن الدين، لكونهم ـ بكل وضوح ـ ينفون الدين كله.

ومع أن أقوالهم وأعمالهم وعقائدهم التي أذاعوها توجب الحكم عليهم بالردة وترفع عصمة الدم عنهم إلا أنهم في الأجواء السياسية العلمانية المستوردة من الغرب، أذاعوا كل ما في صدورهم العفنة من كفر وإلحاد، في مراغمة ومعاندة للدين وأحكامه وشرائعه وعلمائه ودعاته!!.

وتناولوا قضية الردة - على طريقتهم الهوجاء - بالشتم والمحاربة والاستنقاص والسخرية، واعتبروا أن إطلاق حكم الردة على صرحاء الكفر والإلحاد من التخلف الديني والتزمت والتطرف الأصولي، واعتبروه كذلك من عوائق التحرر والانطلاق!!.

كتب المقالح مقدمة لديوان أمل دنقل، ومن عناوينها «تمجيد التمرد في زمن الخضوع» (۱) ذكر تحت هذا العنوان أن صديقه أمل دنقل (عانى بالإضافة إلى محنة الفقر والتشرد وإلى محنة القمع والارهاب محنة التكفير، نعم محنة التكفير، وكانت قصيدته «كلمات سبارتاكوس الأخيرة» واحدة من القصائد التي وضعها «زعماء محاكم التفتيش» على مشرحة التكفير، والقصيدة تدعو إلى التمرد ضد الطغيان وتمجد دور العبد سبارتاكوس الذي المتشق السيف في وجه العبودية وفي وجه روما العابثة بإنسانية الإنسان ومطلع القصيدة وهو الأكثر إثارة يقول:

المجد للشيطان معبود الرياح

من قال «لا» في وجه من قالوا «نعم»

من علم الإنسان تمزيق العدم

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأمل دنقل: ص ٣٤ ـ ٣٧، ٣٩.

من قال: «لا» فلم يمت وظل روحاً أبدية الألم

... وقد فهم صغار العقول في محاكم التفتيش المعاصرة أن الشاعر يمجد إبليس وأنه بذلك قد كفر، وأن دمه قد صار حلالاً... كان الشاعر متهماً منذ كان متنبي القبيلة وصوت أحزانها، ورجال الدين يتهمونه بالتجديف والإلحاد...)(۱).

ومن العجب أن ترى وتسمع وتقرأ الكفر الصريح ثم يتباكون بعد ذلك على حظهم، ويندبون نصيبهم؛ لأنهم وقعوا فريسة رجال الدين، أو رجال محاكم التفتيش!!.

(يشتمني ويدعي أن سكوتي معلن عن ضعفه!

يلطمني، ويدعي أن فمي قام بلطم كفه!

يطعنني، ويدعي أن دمي لوث حد سيفه)<sup>(۲)</sup>.

هب أن ما يقوله المقالح في دفاعه عن دنقل صحيحاً، وأنه لم يرد تمجيد إبليس بل أراد سبارتاكوس العبد الشجاع الذي وقف في وجه القيصر<sup>(٣)</sup>.

هب أن هذا التأويل والتبرير كان صحيحاً، فماذا يقول المحامي المقالح في قوله:

(وعيناك: فيروزتان تضيئان

في خاتم الله كالأعين)(١).

وقوله:

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأمل دنقل: ص٣٤ ـ ٣٧، ٣٩.

<sup>(</sup>٢) لافتات لأحمد مطر ١/١٥، والنقل عنه لا يعنى تزكيته فعنده طوام فكرية واعتقادية.

<sup>(</sup>٣) انظر: الأعمال الشعرية الكاملة لأمل دنقل: ص ٣٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٨٩.

(خصومة قلبي مع الله ليس سواه)<sup>(۱)</sup>. وقوله:

(فهل نزل الله عن سهمه الذهبي لمن يستهين به هل تكون مكان أصابعه. بصمات الخطاه؟)(٢).

هل يقول المقالح أن هذا القول ليس كفراً وليس ردة؟ وأن رجال محاكم التفتيش هم الذين يريدون تحميل أمل دنقل جريمة لم يقترفها، ويقولونه قولاً لم يقله؟.

وهذا الدفاع الذي دافع به المقالح عن دنقل، نال المقالح مثله من جابر عصفور في مقطوعته المسماة «الاختيار» من ديوانه «الكتابة بسيف الثائر علي بن الفضل» والتي قال فيها:

(كان الله قديماً حياً، كان سحابه

كان نهاراً في الليل...

صار الله رماداً

صمتاً

رعباً في كف الجلادين

أرضأ تتورم بالبترول

حقلاً ينبت سبحات وعمائم

بين الرب الأغنية الثورة

والرب القادم من هوليود

في أشرطة التسجيل

<sup>(</sup>١) (٢) المصدر السابق: ص ٣٤٤.

في رزم الدولارات رب القهر الطبقي ماذا تختار؟

أختار الله، الأغنية الثورة)(١).

بعد هذا الإلحاد الصريح والاستهانة الوقحة بالله الجليل العظيم، يتصدى جابر عصفور للدفاع الطويل المستميت عن المقالح $^{(1)}$  كما تصدى المقالح للدفاع عن أمل دنقل.

وصدق الله العظيم القائل: ﴿ اَلْمُنَفِقُونَ وَالْمُنَفِقَاتُ بَعَضُهُم مِّنَ بَعْضَ اللهُ فَنَسِيَهُمُّ يَأْمُنُونَ وَالْمُنَفِقَاتُ بَعْضُهُم مِّنَ بَعْضَ الْمُعُرُوفِ وَيَقْبِضُونَ أَيَدِيهُمُّ نَسُوا اللهَ فَنَسِيهُمُّ إِلَّمُنَافِقِينَ وَالْمُنَفِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْكُفَّارَ نَارَ جَهَنَمُ خَلِينِ فِيها هِي حَسِّبُهُمُ وَلَعَنَهُمُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ مُقِيمٌ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ مُعَلِينَ فِيها هِي حَسِّبُهُمُ وَلَعَنَهُمُ اللهُ وَلَهُمْ عَذَابُ مُقِيمٌ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

والقاسم المشترك بين دفاع كل من المقالح وجابر عصفور أنهم يحاولون إسقاط وصف الردة والكفر عن هذه الأقوال النجسة، ويسعون في إسقاطها بتأويلات وشروح حداثية، وحسبك بالشروح الحداثية انتفاخاً وورماً ومطاطية!!.

﴿ وَلَوْ نَشَاء لَا لَأَرَيْنَكُهُم فَلَعَرَفَنَهُ بِسِيمَهُم وَلَتَعْرِفَنَهُم فِي لَحْنِ الْقَوْلِ ﴾ (٤) وتالله لقد عرفوا في لحن القول وفي صريحه، وفي غامضه وواضحه؛ أنهم أصحاب انحراف وأحلاس تخلف وردة، ولكن الذي يحرق قلب المؤمن أنها «ردة ولا أبا بكر لها» (٥).

<sup>(</sup>١) الكتابة بسيف الثائر على بن الفضل: ص ٥ \_ ٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: الإسلام والحداثة: ص ١٩٥ ـ ٢٠٠.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٦٧ ـ ٦٨ من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٤) الآية ٣٠ من سورة محمد.

<sup>(</sup>٥) عنوان رسالة صغيرة الحجم كبيرة المعنى للشيخ الفاضل أبي الحسن الندوي رحمه الله.

وفي قضية الردة يتحدث عزيز العظمة ـ الذي لايواري سوأة إلحاده ـ عن طه حسين وكلامه الذي كذّب فيه وجود إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام وبناء الكعبة، فيقول: (خلاصة القول أن الردة التي جوبه طه حسين بها، قامت على أساس إعادة الاعتبار للأسطورة، وإرجاع النص إلى مكانته المتعالية على التاريخ المؤسسة له في الخيال ورفض إمكانية المساءلة ووسمها بالخروج، واستندت هذه الردة... بتكفير من يكذب وجود إبراهيم وإسماعيل، إلى إعادة الاعتبار لمفهوم الكفر والردة في عصرٍ هما ممجوجتان فيه)(١).

واستقر الفكر الحداثي والأدب الحداثي على هذا المنظور، تبعاً لأساتذتهم في المادية.

وتخدرت أحاسيسهم تحت وطأة هذا الأفيون القاتل فراحوا يعيثون في الأرض فساداً، فقد سقط في حسهم وفكرهم أي معنى لقضية إيمان وكفر، وإسلام وردة، فانطلقوا يعبثون بكل شيء تحت حماية أمثالهم من الحكام العلمانيين الذين ملأوا السجون بعلماء الإسلام ودعاته الذين يطالبون بتحكيم شرع الله في كل شأن، بدلاً من تحكيم أهواء البشر وزبالات أفكار البشر.

وهذا معين بسيسو له مقطوعة بعنوان «المرتد» يخاطب فيه نظيره، ويطالبه بقوله:

(اركع للورقة

اغرس قلمك . . . )<sup>(۲)</sup>.

ثم يقول في آخرها معتزاً بشيوعيته ومفاخراً بطاغوتها لينين:

(المهرب أين المهرب

لم تقهر أطفال لينين ولم تغلب

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لمعين بسيسو: ص ٣٠٨.

قد كذب المخلب...)(١).

ويقول ممدوح عدوان:

(أنا الذي ما وصلت إلى جذوري الفراسة

أواجه المرأة كالغريب

أذوب في الردة والإسلام والسياسة)(٢).

ويقول:

(ميت في صفوف الجهاد وفي الردة الناكرة)(٣).

هذا هو الأدب الحديث بمدارسه ومذاهبه أصبح بريداً من برد الانسلاخ الفكري، تحدد هويته هذه العبثيات اللاهثة، وهذه الظواهر الرعناء من الأقوال والمواقف، وجوه كالحة، وأفكار ساقطة وعقائد أنجس من روث الخنزير!!.

ومن عجائبهم والعجائب جمة في سوق الحداثة!! إنهم قد يطلقون على المهتدي بعد كفر وضلال لفظ «الردة» كما فعل الخبيث المسمى «الطيب تيزبني» في كتابه المسمى «روجيه غارودي بعد الصمت، حول فلسفة الردة عند غارودي وآفاقها في الوطن العربي» فقد اعتبر هذا الأفاك الأشر إعلان جارودي دخوله في الإسلام وتركه للشيوعية والاشتراكية «ردة»!!.

فسبحان الله كيف يقلبون الموازين ويعبثون بالمصطلحات ويخادعون بالمفاهيم المغلوطة!!، فما أجدرهم بقول القائل:

(وجوهكم أقنعة بالغة المرونة

طلاؤها حصافة وقعرها رعونة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣١١.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لممدوح عدوان ج ١ تلويحة الأيدي المتعبة: ص ٦٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج ١ أقبل الزمن المستحيل: ص ٤٩.

صفق إبليس لها مندهشاً وباعكم فنونه وقال إني راحل ما عاد لي دور هنا دوري أنا أنتم ستلعبونه!)(١).

# \* الرسل والرسالات:

مضى الحديث عن هذه المصطلحات في الفصل الثالث من الباب الثاني (٢).

# \* الركوع:

عبادة من العبادات العظيمة، ومن جحد وجوبها أو صرفها لغير الله أو سخر بها فقد خرج من الإسلام.

وللحداثيين في العبث بهذه الشعيرة العظيمة أساليب منها قول البياتي عن الحلاج:

(الحلاج كان بقميص الدم مشبوحاً على القاموس

في عيونه: مدينة أصابها الطاعون

ركعتان في العشق

تعالي

حامل القربان ألقى وردة فى النهر)(٣).

(ماذا أضاف الدم للقاموس؟

ركعتان في العشق)(٤).

<sup>(</sup>١) لافتات أحمد مطر ١/٨٨.

<sup>(</sup>۲) انظر: ص ۱۲۶۹ ـ ۱۲۹۳.

<sup>(</sup>٣) (٤) ديوان البياتي ٣٤٨/٢ ـ ٣٤٩: ص ٣٥٠ ونحوه في ص ٣٥١.

وقوله عن الشاعر الحداثي: (رجل بالموت مضاء، قلق، تحسبه أعمدة ووهاد وجسور، يركع في منتصف الليل أمام العنقاء، هنالك عاصفة تعوي وتزمجر عبر البار الإغريقي)(١).

وقول نزار قباني في تصوير أسباب التردي والضياع ـ حسب عقيدته الشهوانية المادية ـ:

(يا سادتي الكرام

من ربع قرن وأنا

أمارس الركوع والسجود

أمارس القيام والقعود...

وهكذا يا سادتي الكرام

قضيت عشرين سنه

أعيش في حظيرة الأغنام)(٢).

وقوله:

(مر عامان والمآذن تبكي والنواقيس كلها خرساء

أيها الراكعون في معبد الحرف كفانا الدوار والإغماء

مزقوا جبة الدراويش عنكم واخلعوا الصوف أيها الأتقياء)(٣)

ويقول سميح القاسم:

(ووحدي كنت، في القمة وحدي

راكعاً أبكي أصلي أتطهر)<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/٤١٩.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لنزار قباني ٣/ ١٣٠، ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/٤٠٧.

<sup>(</sup>٤) ديوان سميح القاسم: ص ٤٠٥.

وليس هذا اعترافاً منه بالركوع والسجو والصلاة أو احتراماً لها، بل رأى ذلك \_ وفق شيوعيته \_ نزولاً وهزيمة وحزناً، وذلك في قوله بعد المقطعين السابقين:

> (نازلاً كنت: على سلم أحزان الهزيمه نازلاً يمتصني موت بطيء صارخاً في وجه أحزاني القديمه: أحرقيني احرقيني لأضيء! لم أكن وحدي وحدى كنت في العتمة وحدي راكعاً أبكى أصلى أتطهر جبهتى قطعة شمع فوق زندي وفمي ناي مكسر کان صدری ردهة كانت ملايين مئه سجداً في ردهتي كانت عبوناً مطفأه!)<sup>(١)</sup>.

وممدوح عدوان يعبث بلفظ الركوع بأسلوب آخر حيث يقول:

(الحياة انسكبت فيضاً

وصارت مومسأ

كنا نؤاتيها بلا طعم

ونحياها كعادة

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ٤٠٥ ـ ٤٠٦.

وعرفنا وجهها جوعاً وإدماناً ذُللنا فيه، صنّاه

ركعنا في محياه عباده)(١).

قال الله تعالى واصفاً أهل الهلاك: ﴿ وَلَنَجِدَنَّهُمْ أَخْرَصَ ٱلنَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْقٍ ﴾ (٢) الآية.

أمًّا أحمد دحبور فيقول:

(الأشبال الثلاثة والزهرة ففروا من جديد:

أركع: اقبليني اقبليني

ها أنا لا أبتعد، ها أنا لا أتقدم) (٣).

\* الزكاة: الركن الثالث من أركان الإسلام.

يقول سميح ساخراً مستخفاً بالمعاني والشعائر الإسلامية ومدنساً لمضامينها الشرعية، وذلك تحت عنوانٍ إبداعي مبتكر!! (سيبويه - ٥ - ص):

(رضا الوالدين لنا

والخشوع طويلأ لأضرحة الأولياء

وقسمتنا جثة الأتقياء

وأنت لك النار... والكستناء

لماذا إذن تزدرينا

وتقتل فينا

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لممدوح عدوان ج ٢ يألفونك فانفر: ص ٨٢.

<sup>(</sup>۲) الآية ٩٦ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) ديوان أحمد دحبور: ص ٥٣٠.

زكاة الرضا وصلاة العشاء وصوم العشاء لماذا؟)(١).

#### \* السجود:

عبادة من أجل العبادات ولايجوز صرفها لغير الله ومن جحد وجوبها أو صرفها لغير الله أو سخر بها فليس له في الإسلام نصيب.

وبما أن السجود عبادة أهل الإسلام فقد تناوشها أهل الحداثة بالأقوال الخبيثة انتهاكاً وسخرية وعبثاً بهذه الشعيرة العظيمة، ومن ذلك كلام أدونيس في مقطوعته الجنسية الداعرة المسماة «تحولات العاشق» والتي هي مزيج من الوزن والنثر مع غلبة النثر كما وصفها(٢)، يقول في هذه المقطوعة واصفاً فرج امرأة!!:

(أيها الجرح يا جحيماً يضيئني أيها الجرح يا موتي الأليف في الجرح أبراج وملائكة نهر يغلق أبوابه وأعشاب تمشي رجل يتعرى يفتت ريحاناً يابساً ويهلل ثم يسجد ويغيب)(٣).

<sup>(</sup>١) لا أستأذن أحداً: ص ١١٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: مقدمة الأعمال الشعرية لأدونيس ١/٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/ ٢٩٥.

(يا روح عناصر هذا العالم، يا أضواء الليل الفضية والزرقاء ها أنذا أسجد في الحضرة سكران ضيفاً لمليكة هذا الليل المسكون بروح الصهباء أهذي والخمر معي تهذي، قيثار العشق، أعريك أمامي في الحان)(١).

ومر معنا في الحديث عن «الركوع» كلام نزار قباني الذي يصف أنه في حظيرة الأغنام من عشرين سنة؛ لأنه يمارس الركوع والسجود والصلاة والدعاء (٢٠)، ونحوه كلام سميح القاسم السابق ذكره (٣٠).

ولمحمود درويش مقطوعة بعنوان «شهيد الأغنية»!! يقول فيها:

(يا أنت!

قال نباح وحش:

أعطيك دربك لو سجدت

أمام عرشي سجدتين!

ولثمت كفي في حياء مرتين

أو.. تعتلى خشب الصليب

شهيد أغنية وشمس)<sup>(٤)</sup>.

هذا شاعر الأرض المحتلة!! وكلامه مشحون بهذه الألفاظ والمصطلحات والمعاني الجاهلية الدالة على مقدار سراديب الظلمات الحداثية، وهذا هو الشاعر الثاني في الأرض المحتلة!! سميح القاسم يقول:

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ۲/۴۱۳.

<sup>(</sup>٢) انظر: الأعمال الشعرية لنزار ٣/ ١٣٠ ـ ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: ديوان سميح القاسم: ص ٤٠٥ ـ ٤٠٦.

<sup>(</sup>٤) دیوان محمود ودرویش: ص ۱۰۳ ـ ۱۰۶.

(يا بيتنا الباقي يا بيتنا المعبد يا بيتنا المعبد يا من على عتباته أسجد وأشم طيب حذاء من شيد!)(١). ويقول المقالح هازئاً بالساجدين والدين كله: (لمن أخا الأوهام والخيال تقدم السجود؟ ما كل ما تريده يكون وأي شيء قد أردته فكان؟ ما تاريخك الجديد والقديم مقبرة للخزي والهوان مقبرة للخزي والهوان وحيثما ذهبت بائعاً وراكعاً تهون تسخر منك الكلمات في اللسان)(٢).

ومن نماذج الجهل بالدين والاستخفاف به في الوقت نفسه، وصف ابن جلون لصلاة الجنازة، التي تؤم الناس فيها امرأة، ولعل ذلك من مقتضيات المساواة العلمانية بين الرجل والمرأة!، يقول بن جلون: (وفي الجامع الكبير عُينت طبعاً لأؤم صلاة الجنازة، قمت بذلك بغبطة داخلية، ومتعة قريبة من التستر، كانت إحدى النساء تأخذ تدريجياً بثأرها من مجتمع رجالي بلا حزم يذكر، على أية حال، كان ذلك صحيحاً بالنسبة لرجال عائلتي، وعندما كنت ساجدة لم أتمكن من منع نفسي من التفكير في الرغبة الحيوانية التي كان جسدي البارز بذلك الوضع، سيثيرها لدى أولئك الرجال

<sup>(</sup>١) ديوان سميح القاسم: ص ٤٨٤.

<sup>(</sup>٢) ديوان المقالح: ص ١٦٥ ـ ١٦٦.

لو علموا بأنهم يصلون خلف امرأة، لن أتكلم عن الذين يجسون أعضاءهم بمجرد رؤيتهم لعجزهم مقدم على هذا النحو، سواء كان عجز امرأة أو عجز رجل، استسمحكم على هذه الملاحظة، فهى تطابق الواقع ويا للأسف!)(١).

هذا القول صورة من الاستخفاف والجهل بالدين، فصلاة الجنازة ليس فيها سجود، ولكنه يصورها كذلك، ويجعل الإمام امرأة ثم يجعل منظر السجود منظراً مثيراً للرغبة الجنسية، وكل إناء بالذي فيه ينضح!!.

وقد سجل مشاعره نحو الشذوذ الجنسي، وتعاطفه مع أصحابه وتسويغه لفاحشة اللواط في كتابه «أقصى درجات العزلة» والتي يظهر فيه في سربال طبيب معالج وخبير نفسى ممارس<sup>(٢)</sup>.

### \* السعى:

شعيرة من شعائر الحج والعمرة، يؤديها المسلم عبادة الله تعالى.

وقد تناولها الجاهليون المعاصرون بالتنقص والانتهاك ونسبتها إلى الجاهلية القديمة، كما في قول حسن حنفي: (... فشعائر الحج، الطواف، ورمي الجمرات، والسعي بين الصفا والمروة والتكبير، كلها كانت شعائر جاهلية دخلت في بيت إبراهيم، جاء الوحي لإعادة توظيفها في أصلي العدل والتوحيد) (٣).

أي أن هذه الشعائر العظيمة ليست من شرع الله الحكيم العليم، بل هي مجرد تأثر بالجو الجاهلي الذي كان سائداً قبل مجيء الإسلام، بل هي مجرد توظيف أو إعادة توظيف، وكأن الإسلام لم يأت إلاّ ليقوم بأدوار تلفيقية وانتهازيات سياسية!، بئسما سولت لهم أنفسهم، ثم يضيف هذا الجاهلي المتعدي أن الوحي جاء لإعادة توظيفها في أصلي العدل والتوحيد، وهي يجري في هذه التسميات على درب المعتزلة ولكن في التسمية فقط،

<sup>(</sup>١) ليلة القدر: ص ٢٧ ـ ٢٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: أقصى درجات العزلة لطاهر بن جلون.

<sup>(</sup>٣) الإسلام والحداثة: ص ١٥١.

أمًا في المضمون فإن هذا الذي شرحه حسن حنفي في كلامه يوصل إلى مستنقع الحداثة والعلمانية.

وهذا القول الذي قاله حسن حنفي عن الطواف والسعي هو عين ما قاله عزيز العظمة في دفاعه عن نظيره سلمان رشدي في آياته الشيطانية، حيث يتضامن هذا مع ذاك في حرب وثنية معاصرة ضد الإسلام وقضاياه، حرب مدفوعة التكاليف، مدعومة الاتجاه، محمية من الصليبية والصهيونية العالميتين، ولكن هذه المرة تحت شعارات التحرر الفكري الذي ينادي به العرب المنحاز ضد الإسلام، انحيازاً له جذوره العميقة في نسيج المجتمعات الغربية، وينفذه بعض أبناء البلدان المسلمة الذين صنعوا على أعين الغرب، فإذا بنا نراهم وهم لايضمرون للإسلام إلا شراً، ولا لدعاته إلا عداوة ولا لشريعته إلا تنكراً، عادوه لأنه ضد شهواتهم المحرمة، وعقائدهم المظلمة، ومظالمهم المفترسة، ومصالحهم الآثمة ومطامعهم الفاجرة.

يقول عزيز العظمة مهاجماً مغالطاً كاذباً: (إن التوحيد الإسلامي ولد على تخوم الوثنية وغيرها من الأديان، . . . إنه تعاطى مع الوثنية المكية، الطواف، السعي، تقديس الحجر الأسود، ولاتمتنع الدبلوماسية الدينية التي مارستها عبقرية محمد)(١).

وقد نقل أدونيس في تلمود الثابت والمتحول كلام الزنديق ابن الراوندي في جحده للنبوة وهو يشبه كلام حسن حنفي وعزيز العظمة، وأيد ذلك على أساس الانتصار للعقل حسب زعمه (٢).

إن العقول الكليلة لاتعرف الحقيقة على وجهها، وأنى لها أن تعرفها وقد غطت المادية وإباحيتها وظلاميتها وحيوانيتها على عقولهم فأصبحوا يمارسون العنصرية الفكرية في عداء عنيف، وليس هناك أشد من عداء

<sup>(</sup>١) مجلة الناقد، العدد التاسع آذار ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: الثابت والمتحول ٢ ـ تأصيل الأصول: ص ٧٤.

المرتدين، وفي حقد مخيف، وليس هناك أخبث من حقد الناكصين!!.

إنهم يريدون ـ في أحسن أحوالهم ـ إسلاماً بلا عقيدة ولا شريعة، وديانة بلا عمل ولا بذل ولا جهاد، وملة بغير دولة ولا نظام، واتباعاً أعمى للغرب شبراً بشبر وذراعاً بذراع!!.

#### \* السماء:

ويريدون بالسماء \_ عند إطلاقهم ألفاظ الشتائم والسباب \_ الله \_ جلً وعلا \_، والوحي والدين والشريعة والعقيدة والنبوات، ولهم في استعمال لفظ «السماء» بهذه المعاني طرائق عبث عديدة تفضي في حسبانهم إلى تدمير الدين وسحقه، حسب ما في خبيئتهم الحداثية والعلمانية النجسة.

وقد سبق ذكر أوجه وأمثلة ذلك في الفصل الثاني من الباب الأول، في المظهر الثامن من مظاهر الانحراف في توحيد الألوهية (١).

### \* السنة والبدعة:

من جهلهم المركب أنهم جعلوا مايسمونه الإبداع قرين البدعة، وجعلوا محاربة البدعة نظير محاربة الإبداع.

وهم يجهلون أو يتجاهلون أن لكل من البدعة والإبداع معنى يخصه، اللهم إلا إذا أرادوا أن الإبداع هو الإلحاد والكفر والشك والريب والعهر والفوضوية ـ كما هو حال الحداثة وأهلها ـ فإن محاربة هذا من أعظم الجهاد في سبيل الله، ليس لأنه بدعة في الدين، وإنّما لأنه ضلال وكفر وفسوق وانحراف، يوصل البشرية إلى الهلاك والدمار، ويقودها إلى الحيوانية المرتكسة والشهوانية الهابطة.

ومن أدلة هذا الجهل المركب مناقشة أبي جهل الحداثي المسمى جابر عصفور للكتاب النادر «الحداثة في ميزان الإسلام» حيث تعرض في هذه المناقشة المتهالكة لما يطلق عليه إسلام النفط، الذي يقول عنه: (إن إسلام

<sup>(</sup>١) انظر: ص ٥٠٦ ـ ١٩٥ من هذا الكتاب.

النفط يمتح من المخزون «النقلي والاتباعي» الذي ظل معادياً للحداثة طوال عصور التراث. . . إن إسلام النفط يكرر الأصوات السابقة في التراث النقلي . . . ) (١).

ثم يورد حملة من الأحاديث والآثار التي تأمر بالالتزام بالإسلام والاعتصام بالسنة والبعد عن البدعة، والاستمساك بالجماعة وترك التفرق والمحدثات، وبعد ذلك يقول: (هذه الدوال تشير إلى أصول نقلية يتم تأويلها في الممارسة الإيديولوجية فتتحول إلى مخايلات تقترن التقليد بسلامة الدين وتصل أعمال العقل بالبدعة، وتربط البدعة بالضلالة المفضية إلى النار، وفي الوقت نفسه، تتسع بمفهوم البدعة لتجعل منها قرينة كل فعل إنساني يسعى إلى اكتشاف أفق مغاير...)(٢).

ومن هذا القول يُمكن التيقن بمدى عمق جهلهم بدين الإسلام، وعمق البغض له أيضاً.

وعلى هذه المقدمة الجاهلية الباطلة وضع النتيجة القائلة بأن الإبداع يعني البدعة والحداثة تعني الإحداث، وحيث إن الإسلام أمر بالسنة ونهى عن البدع والمحدثات فلابد حينئذٍ من الصراع بين الإسلام أو مايسميه إسلام النفط والحداثة.

وعلى الرغم من المقارنة الباطلة، والمقدمة والنتيجة الخاطئة، فإنه ينبغي أن نبين أن الإسلام عندما يواجه الحداثة ويناقضها لا على أساس أنها بدعة أو محدثة، فالبدع والمحدثات إنّما تكون في الدين ويقصد بها القربة إلى الله رب العالمين، بل يحاربها على أساس أنها ضد الدين جملة وتفصيلاً، ومحاولة جابر عصفور هذه محاولة ضمن المحاولات العلمانية المغالطة، التي تحاول أن تصور أن الحداثة ما زالت ضمن الإطار العام للإسلام!! ولكن أصحاب المخزون النقلى والنصوصية

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٨٠.

الاتباعية يأبون ذلك ويحاربونه!! ثم هو لايقول بأن ذلك هو موقف الإسلام الصحيح من الحداثة، وإنّما يلبس تلبيساً آخر حين يصور أن هذا الموقف هو موقف فئة يُسمى إسلامها "إسلام النفط» أو "الإسلام النقلي» أو "الإسلام الاتباعي».

(ومن الطبيعي أن يمثل خطاب الحداثة نقيضاً صارماً لكل ما ينطوي عليه خطاب إسلام النفط من دلالات، فالحداثة تعني الإبداع الذي هو نقيض الاتباع والعقل الذي هو نقيض النقل)(١).

(يضحكني العميان

حين يقاضون الألوان

وينادون بشمس تجريديه

تضحكني الأوثان

حين تنادي الناس إلى الإيمان

وتسب عهود الوثنية، يضحكني العريان

حين يباهي بالأصواف الأوروبية!)(٣).

ومن هذا القبيل الذي ذكره جابر عصفور عن الإبداع والبدعة والأحداث والحداثة، ومحاربة السنة والاتباع والتسليم للوحي، قول أدونيس

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٠ من سورة محمد.

<sup>(</sup>٣) لافتات لأحمد مطر ١/ ٨٧.

في وصف كلمات الحداثة ومبادئها الشائهة الهرمة:

(اقرع أيها الزمن اقرع

الأبواب تسمع ولاتفتح

والسناطير تقتل السمع

ثمة سلاسل، مسامير، قضبان

بشر بأقدام أربع، تصهل وعلى اللجام أحلام وعطور

التقديس التصديق العجز

السكوت الإمساك الكف التسليم التسليم

ثمة أصوات تتعالى

اليدعة البدعة! المحدث، المحدث!

نبطل سنة قديمة

ترد للإنسان اسمه

ونبدأ

اقرع أيها الزمن اقرع)(١).

ويقول عن الحداثي:

(تطالع بجوارحك الغيب، وتحيا مطبوعاً على البدعة)(٢).

وهو عين الكلام الذي قاله جابر عصفور في ندوة الإسلام والحداثة مما يدلنا على تقليد الحداثيين لبعضهم وتكراريتهم القسيمة بل هم كما قال الله تعالى: ﴿ أَتَوَاصَوا بِهِ مَا بَلُ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ (الله تعالى: ﴿ أَتَوَاصَوا بِهِ مَا بُلُ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ (الله تعالى: ﴿ أَتَوَاصَوا بِهِ مَا بُلُ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ (الله تعالى: ﴿ أَتَوَاصَوا بِهِ مَا بُلُ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ (الله تعالى) الله تعالى:

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/٤٦٥ ـ ١٥٤٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٥٥٩.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٥ من سورة الذاريات.

### \* سواء السبيل:

هو الطريق المستقيم، طريق الإسلام المبين، الذي قال فيه الله تعالى: ﴿ وَمَن يَتَبَدَّلِ الْكُفْرَ بِٱلْإِيمَٰنِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَآءَ ٱلسَّكِيلِ ﴾ (١)، وقال سبحانه: ﴿ وَمَن كَفَر بَعْدَ ذَلِكَ مِنكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَآءَ ٱلسَّكِيلِ ﴾ (٢).

أمًا أهل الحداثة الذين ﴿قَدْ صَلُواْ مِن قَبّلُ وَاَضَلُواْ كَثِيرًا وَصَلُواْ عَن سَوَآءِ السَّكِيلِ ﴾(٣) فإنهم يفاخرون بضلالهم هذا ويفسادهم وتخريبهم، كما قال أنسي الحاج: (الكاتب التخريبي لايتقصد أن يكون كاتباً تخريبياً، إنه لقاء الفطرة ونداء الأشياء، فهذا هو دوره بمجرد أن يعبر عن تجربته، عن فكره، بمجرد أن يفتح فمه

إنه قدر الضالين سواء السبيل المعبِّد للعبيد.

ومهما سالم الكاتب التخريبي سيظل «يصيب» ومهما سربله الحب سيظل بشعل الحرائق.

ومهما انحط سيظل أعلى من عصره ومن ناصحيه...)(١).

# \* السورة:

آيات من القرآن العظيم ذوات فاتحة وخاتمة وأقلها ثلاث آيات(٥).

وقد هزيء بها الحداثيون غاية الهزء وعبثوا بلفظها ومعناها غاية العبث، كقول معين بسيسو:

(تسافرين في كتاب الماء

سورة إقرأ

<sup>(</sup>١) الآية ١٠٨ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٢ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٣) الآية ٧٧ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٤) خواتم: ص ١١٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: البرهان في علوم القرآن ١/٢٦٤.

ترجعين في كتاب النار سورة اكتب تكتبين سورة المقاومة والأرض قادمة)(١). وقوله: (هذا هو الكبش الذي كتبنا بقرنيه على الحيطان سورة البرتقال والرمان والذي كسرنا على قرنيه والذي كسرنا على قرنيه بيضة الوطن)(٢).

وسمى مقطوعة له «سورة يوسف سلمان» (۳)، وهذا تدنيس مقصود لمصطلح سورة، حيث أضافه إلى الشيوعي العراقي اليهودي المسمى «فهداً» (٤) وقال عنه: (... السلام على النبي والرسالة) (٥).

ومن هذا التدنيس قول ممدوح عدوان:

(حقنتك البلايا بوهم

فبايعت لسع السياط

ومنذ قبلت بها الله.

كنت تعانق ذُلُّك

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لمعين بسيسو: ص ٥٩٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦٨٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٩٤.

<sup>(</sup>٤) سبقت ترجمته: ص ۱۳٥٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٦٩٥.

جاءك ضفأ

تكارمت حتى قبلت به سيد البيت

أطعمته الزاد

ثم اكتفيت بما قدمت سورة المائدة

قل: أعوذ من الكلمات التي علموني)(١).

ومنه قول أحمد دحبور:

(ستأتى الريح بالبياع والشاري

وبالمتمسكين بآية الكرسي ماع لعابهم نفطأ على الصحراء

سيطلب لحمنا لوليمة الجزار والضاري

ونأخذ شعرة من خصلة الجني

نحرقها ليسعفنا فلايأتي

كذلك علمتنا سورة الموت:

يكون لكم من الغازين أعداء ومن أمرائكم أعداء)(٢).

وقوله:

(من دمي يتساقط الدم

والمقاتل «يبصم» الأنعام والأعراف) (٣).

#### \* الشر:

سبق الحديث عن إسقاطهم قضية الحق والخير والشر والحسن والقبح عند الحديث عن مصطلح الخير والحق.

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لممدوح عدوان ج ٢ يألفونك فانظر: ص ٦٥ ـ ٦٦.

<sup>(</sup>٢) ديوان أحمد دحبور: ص ٢٨٧ ـ ٢٨٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٣٦.

ومن أقوالهم في العبث بهذا المفهوم قول نزار قباني: (... ليس ضرورياً أن يصطدم الله والشاعر؛ لأن سلطة الأول محصورة في مبادئ الخير والشر، وتقييم أعمال البشر، أمًّا التالي «يقصد الشاعر» فيحكم على أرض أخرى، هي أرض الإبداع الفني، والعمل الفني لايخضع لمقاييس الخير والشر سماوية كانت أم أرضية، الفعل الشعري فعل حر، كما أن الله في تصوري، هو حرية مطلقة قبل كل شيء، وأنا لا أستطيع تصوره على غير هذه الصورة.

... قيم الخير والشر نحن اخترعناها، وهي ليست كلاماً نهائياً مكتوباً على اللوح الإلهي، لذلك أعيش باستمرار في حالة اصطدام مع الخير والشر بصورتهما البشرية...)(١).

لايُمكن وصف هذا الكلام بغير كلمة «العبث» النابعة من أقبية الخرافات الحداثية والعقد العلمانية، ولايُمكن اعتبار هذا القول فلسفة أو نظرية عقلانية؛ لأن للفلسفة شروطها وللعقل ضوابطه، ولكنها شهوات بهيمية، يصادر صاحبها من خلالها أي شيء يقف ضد أهوائه الحيوانية، مع ما في هذا الكلام من استخفاف بمقام الله تعالى، وإعلاء لمنزلة الشاعر!! وأي شاعر؟ إنه شاعر الحداثة على الخصوص، شاعر الدعارة والعهر، والإلحاد والكفر والضلالة والظلام، شاعر الشرك النجس والفكر الدنس، والانحطاط والتخلف والمادية المتمثل في القول السالف، وفي قول أنسي الحاج: (... الشر الأدبي والفكري هو في الغالب إثراء للروح، يعلي الإنسان ويزيده بالتمرد والانعتاق، إنه خير متألم أو متكبر، قلق، متمرد، «ملعون» ومهما أوغل في العصيان أو الخطيئة لايصبح اعتداء على الإنسان ولا عملاً ضد الحرية ولا مؤامرة على الحقيقة بل العكس)(٢).

هل هناك أسوأ أو أخبث من هذا العبث؟ تمجيد للشر والرذيلة، وإعلاء لشأن الشرير الدنيء الذي يمارس الشر والدناءة والخبث، واعتراف صارخ بأنه

<sup>(</sup>١) أسئلة الشعر: ص ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) مجلة الناقد، العدد ١٨ كانون الأول ١٩٨٩ م/١٤١٠ هـ: ص ٦.

فعلاً يمارس هذه الدنايا، وكفى بذلك سوءاً وشراً، ولكن الحداثي يقلب المعايير فيعتبر هذه الشرور خيرات وفضائل!! بل مهما أوغل في العصيان والشر فإن الشاعر والمفكر الحداثي ثرى الروح بالشر - حسب وصف أنسي الحاج - لايصبح عدواً للإنسان ولا عملاً ضد الحرية ولا مؤامرة على الحقيقة!! هكذا يقولون ويتصورون ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لاَ نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا الحقيقة!! هكذا يقولون ويتصورون ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لاَ نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا الحقيقة! هكذا يقولون ويتصورون ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لاَ يَشْعُهُن اللَّرَضِ قَالُوا الحقيقة المنافقة على المنافقة في المنافقة والنظم؟ وأي مؤامرة على الإنسانية أعظم من مؤامرة ثرى الروح بالشر، مليء النفس بالخبث والتمرد، مترع الحياة بالتدمير والرفض والفوضوية؟.

أليست هذه هي الأشياء التي يفاخرون بها ويمدحون أنفسهم بالاتصاف بها؟ بل ويفاخرون بالكفر والشرك والشيطنة.

#### \* الشرك:

هو جعل شريك مع الله تعالى في العبادة أو الخلق والتصريف أو جعل مثيل له في أسمائه وصفاته (٢).

يقول أحد المعجبين بأستاذ الحداثة يوسف الخال:

(رجيم في دنس العالم ورجسه الهائل، جذاب ومنفر،

بين ضراعة الطهارة، وشيطانية الرغاب...

الدخول إلى مجلة «شعر» كالعبور إلى ملكوت رحمي آسر، أو إلى شرك كالح دابق، أرض ممرعة،...

كيف انشبقت؟ ولماذا لم تصرف عنا هذي الكأس، يا نصف إله محتضر ما شيطاناً ما زال لنا)(٣).

<sup>(</sup>١) الآيتان ١١، ١٢ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) انظر: المفردات للراغب: ص ٢٥٩، والتوفيق على مهمات التعاريف للمنادي: ص ٤٢٨، والكليات للكفوي: ص ٥٣٣، والقول المفيد على كتاب التوحيد للشيخ ابن العثيمين ١٦/٢.

<sup>(</sup>٣) مجلة الناقد، العدد ٩ آذار ١٩٨٩ م/ ١٤٠٩ هـ: ص ٤٨ والقول لزهير غانم.

وتعقيبه بلفظ الشيطنة، بل وأوصافه للخال ومجلة شعر، تؤكد أن مراده «شرك» من الإشراك وليس «الشرك» الذي يصطاد به، وكفى بذلك وصفاً، وكفى به خسراناً مبيناً!!.

#### \* الشريعة:

وهي الدين الذي شرعه الله تعالى وأمر بلزومه واتباعه من العقائد والأحكام هذا على وجه العموم، ويراد بها إذا قرنت بالعقيدة الشرائع الحكمية على وجه الخصوص<sup>(۱)</sup>.

وكما تصدى الحداثيون والعلمانيون لعقيدة الإسلام بالرفض والرد والاستهزاء، فقد تصدوا لشريعة الإسلام كذلك بالإعراض والإنكار والجحد والسخرية والاستخفاف.

بل العقيدة العلمانية تقوم كلها أصلاً على وجوب رفض الشريعة، وإنكار حق الله تعالى في التشريع والحكم، وجعل الإنسان شريكاً مع الله، بل دون الله في التشريع، وهذا من أعظم الشرك وأبشعه وأخطره، ولهم في العبث بألفاظ الشريعة ومفاهيمها ومصطلحاتها الشيء الكثير، وكتبهم ومجلاتهم مليئة بذلك.

ومن هذا مايذكرون في إعلامهم من مثل «الحكومة الشرعية» و«الأوضاع الشرعية» و«الدساتير الشرعية» و«العقد والقانون شريعة المتحاكمين» إلى غير ذلك من الإطلاقات المحتوية على التلبيس والدنيس والتلاعب بالألفاظ والمصطلحات، وتسويق الضلالات تحت العبارات الموحية بأحقيته، وتوزيع الباطل تحت مصطلحات تُلمح إلى مشروعيته، حتى إذا شاع وذاع وانتشر وتمكن، لم يكن عليهم من بأس أن يعلنوا حقيقتهم فقد استساغ الأغرار وضعاف العقول هذا الطعم، وجرى في أعراقهم وقلوبهم مجرى الدم، وقبلوا بالمضمون الكفري والإلحادي، وتشبعوا بالشبهات والشهوات فأصبح الانفكاك عنها أشد عسراً.

<sup>(</sup>۱) انظر تعریف الشریعة والأقوال في ذلك: الكلیات للكفوي: ص ۷۲، التوقیف علی مهمات التعاریف للمناوي: ص ۲۲۸، معجم لغة الفقهاء للقلعه جي: ص ۲۹۲، القاموس الفقهي لسعدي أبو حبیب: ص ۱۹۳.

ومع ذلك كله لم تسلم «الشريعة» في لفظها ومعناها من عبثهم كقول نزار قباني:

(كوني إذن حبيبتي واسكتي واسكتي ولاتناقشي في شرعية حبي لك لأن حبي لك أنا أكتبها وأنا أنفذها)(١).

## \* الشهيد:

درجة عالية يعطيها الله تعالى من مات مؤمناً مجاهداً في سبيل الله.

وهذا الدرجة الرفيعة والمنزلة العالية عبث بها أهل العلمنة والحداثة أشد العبث، فجعلوا من مات منهم على كيفية معينة شهيداً، ولو كان أكفر الكافرين وأشد الطغاة الملحدين، ولنأخذ أمثلة على ذلك من أقوالهم.

كتب أحد الماركسيين اللبنانيين في أحد كتبه عنواناً هو: «حسين مروة  $^{(7)}$  شهيداً.. ولايزال ساهراً» $^{(9)}$ ، وحسين مروة هذا من كبار منظري الإلحاد الماركسي، ومن أعمدة الحداثة العربية، قتل عام ١٤٠٧هـ - ١٩٨٧م فندبه الحداثيون ندباً شديداً وبكوه أشد ما يكون البكاء.

كتب أحد أتباع الحداثة المحليين: (أرض أولى بلا مروة... في إحدى البيوت يدخلون رصاصهم إلى رأس لا ذنب لها سوى أنها تنقش الحبر على قامة النهار، رأس شيخ كان للتو يتلو أناشيدة لمن بقي من العائلة، رأس كانت تنطق حمى هذا الزمن الواقف، هذا الزمن المتهلهل، هذا الزمن المؤامرة، من فوهات بنادقهم التي جعلوا صوتها مكتوماً لعارهم وذلهم، أطلقوا النار على

الأعمال الشعرية لنزار ٢/ ٤٩٠.

<sup>(</sup>۲) سبق: ص ۷۰۸.

<sup>(</sup>٣) شخصیات وأدوار لمحمد دکروب: ص ٣٣.

الرأس فتهاوى جسد الدكتور العالم حسين مروة هو ينزف آخر الحقيقة، وأخر شهادات هذا العبث، وهذا الخواء)(١).

أليس وجود الماركسي في بلاد المسلمين دليل الخواء والتخلف؟ ثم أليس وصف هذا الشيوعي بالعالم الذي ينزف آخر الحقيقة من أوضح الأدلة على العمه الاعتقادي والتقليد الأعمى؟ ولم يبق على هذا الحداثي المحلي إلا أن يطلق وصف الشهادة على حسين مروة، وإن كانت عبارته تدل على شيء من هذا المعنى!!

ذلك أن أستاذ الحداثة، والأب العضوي للحزب الشيوعي اللبناني «حسين مروة» الشيعي الأصل، النجفي الدراسة الماركسي الانتماء أوصى أتباعه قائلاً: (إن موت الشهيد الشيوعي هو موت الموت)(٢)!!.

والحداثي اللبناني مؤلف كتاب «شخصيات وأدوار» أداة من هذه الأدوات الناعقة بالمديح الفارغ والخطابية الجوفاء ومثله أتباع الحداثة المحليين.

ولم يقتصر مؤلف «شخصيات وأدوار» على وصف حسين مروة بالشهادة بل منحها لشيوعي فلسطيني قتل عام ١٣٩٢هـ، ١٩٧٢م، فتحت عنوان «غسان كنفاني (٣) ـ الشهيد ـ الرمز» قال: (... أمًّا استشهاد الكاتب المناضل غسان كنفاني فقد جاء حلقة مأساوية كفاحية، تؤكد الصفة المأساوية

<sup>(</sup>۱) اليمامة عدد ۹۰۰ في ۱۲۰۷/۸/۱۰ ص ۱۲۶، والقول لسعد الدوسري. وانظر: العدد نفسه: ص ۷۶، ومجلة اقرأ، العدد ٦١٤ في ۱٤٠٧/٨/٤هـ: ص ۳٤.

<sup>(</sup>۲) شخصیات وأدوار: ص ٤٠.

<sup>(</sup>٣) غسان كنفاني، كاتب وروائي فلسطيني، شيوعي الملة، ولد في عكا عام ١٣٥٤ هـ/ ١٩٣٦ م، عمل في وكالة غوث اللاجئين ثم مدرساً في الكويت، ثم في بيروت محرراً أديباً في جريدة الحرية الأسبوعية، ثم تولى تحرير جريد المحرر ذات الاتجاه الناصري ثم أسس مجلة الهدف التي كانت تصدر عن الجبهة الشعبية لتحرير فلسطين وظل كذلك حتى قتل سنة ١٣٩١ هـ/ ١٩٧٧ م، له مجموعة من المؤلفات الحداثية، قصص وروايات أطفال ويعتبره الحداثيون من كبار مبدعيهم، وخاصة بعد أن تحول من القومية إلى الفكر التحرري التقدمي !! الماركسي. انظر: شخصيات وأدوار للماركسي اللبناني محمد دكروب: ص ٢٧٣ ـ ٢٧٤.

الكفاحية لأدبه نفسه...)(١).

ويكتب الماركسي العراقي عبدالوهاب البياتي مقطوعة بعنوان «الشهداء لن يموتوا»<sup>(٢)</sup> ويقصد بهم قتلى الملة الشيوعية الإلحادية.

وتحت عنوان «رسالة في زجاجة إلى جمال عبدالناصر» يقول الماركسي الفلسطيني معين بسيسو:

(سقط شهداً

كي يستبدل أحد الفقراء

رغيفأ بجريده

كي نكتب نحن الشعراء التعساء

قصيدة) (۳).

أمًّا الماركسي الفلسطيني الآخر محمود درويش فإنه يضفي هذا الوصف بطريقة أخرى، وعلى فئة أخرى هي فئة العشاق، فبعد أن ذكر معشوقته وسرد تعبيرات جنسية قال عن نفسه:

(لى زمن تؤرخه بذور الجنس والعشب الذي يمتد

خلف الشيء والنسيان

أحضر

كنت شاهده وشاهدها

وصرت شهيده وشهيدها

أتى من الشهداء

إلى الشهداء

أنا المتكلم الغائب

<sup>(</sup>١) شخصيات وأدوار: ص ٢٢٧. وانظر: ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>۲) ديوان البياتي ۲/۱۲۲.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لمعين بسيسو: ص ٩٣٠.

أنا الحاضر أنا الآتي)<sup>(١)</sup>.

فتأمل زمنه المرتبط بالجنس، بل ببذور الجنس كما يقول، وكفى بذلك حيوانية وحياة رخيصة!!، ومع ذلك يصف نفسه بأنه شهيد الحب أو الجنس، لا فرق بين ذلك عند أهل الحداثة!!.

وفي مقطوعة أخرى يصف حبه لمعشوقته «ريتا» فيقول:

(وتسأل للمرة الألف عن حبنا

وأجيب

بأنى شهيد اليدين اللتين

تعدان لي قهوتي في الصباح)(٢).

أمًّا نزار فإن قاموس شهوانيته لايتردد في وصف الأعضاء الجنسية بوصف الشهادة عابثاً بهذا المصطلح الكريم، يقول:

 $(2a^{(7)})$ .

ويصف العاشق الميت على دين المحبوب \_ أياً كان دينه \_ بأنه شهيد، وذلك على لسان العرافة الكاهنة «قارئة الفنجان»:

(یا ولدی قد مات شهیداً

من مات على دين المحبوب)(٤).

\* الصبر:

صفة للنفس المطمئنة تقتضي ملازمة طاعة الله والبعد عن معاصى الله

<sup>(</sup>۱) دیوان محمود درویش: ص ٥٦١ \_ ٥٦٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦٤٣.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لنزار ١/٣٤٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/ ٦٤٨.

وتحمل مرارة البلاء (١)، وقد أمر الله تعالى بالصبر ووعد أصحابه بالأجر الجزيل.

أمًّا نزار قباني فإنه بعد ذلك من موبقات الأخلاق والأعمال ويربط قضية الصبر بقضية الإيمان بالله تعالى، فيقول:

(ولم نزل نبحث في الظلام عن قبورنا

ولم نزل كالأمس أغبياء

نردد الخرافة البلهاء

«الصبر مفتاح الفرج»

ولم نزل نظن أن الله في السماء

يعيدنا لدورنا...

ولم تزل نمضغ ساذجين

حكمتنا المفضلة:

«الصبر مفتاح الفرج»

إن الرصاص وحده

لا الصبر مفتاح الفرج)(٢).

# \* الصراط المستقيم:

هو دين الإسلام القويم، وقد مرّ معنا كلام أركون عند الكلام عن مصطلح أهل السنة \_ والذي سخر فيه بهذا الوصف وبوصف الخط المستقيم والصحيح (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: التوقيف على مهمات التعاريف: ص ٤٤٧، والتعريفات: ص ١٣١.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لنزار ٣/ ١٤٥ ـ ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: الإسلام والحداثة: ص ٣٥٠.

أمًّا أدونيس فيعتبر الصراط والتبرك والوعيد والكرامات والحدود الشرعية علائم تخلف وجمود، وسبب انشطار وضعف، وذلك في قوله:

(رجل يتبرك بخف الوالي، رجل يسقط شقين مقطوعاً بالصراط، رجل يمشي بساقين خيطين، رجل مهروس بالنذير... رجل ميت يجلد ثمانين جلدة...)(١).

ويعبث بلفظ الصراط الأخروي في قوله:

(هكذا أسأل:

أنت صراطى كيف أقطعك)(٢).

\* الصلاة: الركن الثاني من أركان الإسلام.

تناول الحداثيون لفظ الصلاة تناولاً تدنيسياً مقصوداً، وسعوا في العبث بهذه الشعيرة والتلاعب بمفاهيمها في إطار خطتهم القائمة على تهديم قضايا الدين ومصطلحاته وشعائره، وكلامهم العابث بهذه الشعيرة العظيمة \_ مما جمعته من أقوالهم \_ كثير، سأكتفي بذكر بعضه والإحالة على الآخر خشية التطويل.

يقول أدونيس:

(كل برهة

يغسل المجهول وجهه

بصلاتي

بينابيع حياتي)<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢٢٩/١، والتبرك بخف الوالي أو غيره ممنوع شرعاً ولكنه ساق هذا مع غيره جهلاً أو هوى إمعاناً في التلبيس والتدنيس.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق Y/ ۲۰۱.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٩٧.

ويقول:

(أين ذنبي

حينما أوقظ للثورة قلبي

وأصل لدواليه لريفه)(١).

ويقول:

(فینیق یا رماد یا صلاة)(۲).

ويعتبر الصلاة غباراً وغرقاً وموتاً فيقول:

(في غبار الصلوات

غرق الفجر ومات)<sup>(٣)</sup>.

(يا حضورنا، لأيامنا الميتة وحفر صغيرة كأجسامنا

مسقوفة بالصلاة والرمل)(٤).

ويصلي لوثنه الإغريقي فينيق ويدعوه دعاء العابد المتضرع:

(صلیت یا فینیق

أن يهدأ السحر، وأن يكون

موعدنا في النار في الرماد

صليت أن يقودنا الجنون)(٥).

ويصلي لغباره وتيهه وضلاله:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/١٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٦٦٦/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢٠٧/١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/ ٢٣٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ١/ ٣٣٥.

(تائه الوجه أصلي لغباري وأغني روحي المغتر به)<sup>(۱)</sup>.

ويقول:

(وأصلي صلاة الذئاب الجريحة)(٢).

ويقول:

(للوجوه التي تتيبس تحت قناع الكآبة

انحني لدروب نسيت عليها دموعي

لأب مات أخضراً كالسحابة

وعلى وجهه شراع

أنحني، ولطفل يباع

كي يصلي وكي يمسح الأحذية

«كلنا في بلادي نصلي كلنا نمسح الأحذية»)(٣).

ويقول:

(أريد أن أصلي

للكوكب المشدوه في السماء)(٤).

ويقول:

(۔ من أنت؟

ـ رمح تائه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٣٤٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/ ٣٧٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/٤١٣.

رب يعيش بلا صلاة)(١).

ويقول:

(والخيام حناجر مشدودة والحبال صلاة)(٢).

ويقول:

(هذه بلادي

فخذان من صلاة

مسافة من شرر وتيه)<sup>(٣)</sup>.

ويقول عن تاريخ المسلمين:

(ت: تاريخ مسقوف بالجثث وبخار الصلاة)(٤).

ويقول:

(صارت كفاي زنابق، صارت عيناي صلاة) (٥٠).

وأقواله من هذا النوع كثيرة معادة مكررة (٦).

ويقول السياب متحدثاً عن الله تعالى:

(وأصوات المصلين ارتعاش من مراثيه

إذا سجدوا ينز دم)(٧).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٤١٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٤٧٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ١٤٢ ـ ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢٦٠/٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢/ ٣٦٢.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق ٢/١٠، ١٩٨، ٢٠٨، ٣٣٩، ٣٩٠، ٣٩٠، ٤١٣، ٢٧٥ و ٢/٨٧، ١١٤، ٢١٤.

<sup>(</sup>۷) ديوان السياب: ص ٣٩٨.

وتقول نازك:

(نحن رتلنا ونادینا وقدمنا النذور بلح من بابل السکری وخبز وخمور وورود فرحـه

ثم صلينا لعينيك وقربنا ضحيه وجمعنا قطرات الأدمع الحرى السخيه وصنعنا مسحه)(١)

وتقول:

(عمرنا نحن نذرناه صلاة فلمن سوف نصليها لغير الكلمات؟)(٢) ويقول البياتي:

(الحب والأمل الوريف عبدته وهماً هناك

وصلاتك العذراء ـ يا قلبي تضاعف من أساك)<sup>(٣)</sup>.

ويقول مخاطباً الأرض:

(ما كان يا أم الجميع، ستهرمين! ولايكون

كانت قوافلنا بلا نجم، وقد كنا نعيد

صلواتنا الخرساء للصبح البعيد

كنا نعيد

صلواتنا يا أم للصبح الجديد)(٤).

ويتباهى بشيوعيته الجاهلية قائلاً:

(أحمل كل ليلة من جبل «القفقاس» هذي النار

<sup>(</sup>١) ديوان نازك الملائكة ٢/ ٤٦٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٤٩١. وانظر: ٢/ ٣٤٥.

<sup>(</sup>٣) ديوان البياتي ١/ ٤١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١٤٤/١.

أصرخ بالبوقات

ومدعى الثورات

في الوطن الغارق في البؤس من المحيط للخليج

والنوم والصلاة

أسعد حالاً هذه الدواب

وهذه الطبيعة الصامتة الخرساء

من فقراء المدن المرضى ومن حثالة الأموات في الأرياف)(١).

ويقول:

(فأنا لوح من الطين وخيط من دخان

كتبوا فيه الرقى والصلوات)<sup>(۲)</sup>.

ويقول:

(أكلت برتقالة الشمس وفي دمي توضأت وصليت إلى الصحراء) (٣). ويقول:

(وكان على الأسوار حبى يقاتل

فصلت للنيران في عرصاتها)(٤).

وله أقوال أخرى من هذا القبيل(٥).

ويقول صلاح عبدالصبور على لسان الحلاج:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٩٩/٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/٤٥٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/٣١١.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق ١١٥/١، ٢٥٧/٢، ٤٣١.

(سألت الشيوخ، فقيل

تقرب إلى الله، صل ليرفع عنك الضلال، صل، لتسعد

وكنت نسيت الصلاة، فصليت لله رب المنون

ورب الحياة، ورب القدر

وكان هواء المخافة يصفر في أعظمي، ويئز كريح الفلا

وأنا ساجد راكع أتعبد

فأدركت انى أعبد خوفى، لا الله.

كنت به مشركاً لا موحد

وكان إلهى خوفي

وصليت أطمع في جنته

ليختال في مقلتي خيال القصور ذوات القباب

وأسمع وسوسة الحلي، همس حرير الثياب

وأحسست أني أبيع صلاتي إلى الله.

فلو اتقنت صنعة الصلوات لزاد الثمن

وكنت به مشركاً لا موحد

وكان إلهي الطمع . . . )<sup>(١)</sup>.

فهو يأخذ المبدأ الضال الذي يقوله بعض المتصوفة «ما عبدتك رغبة في جنتك ولا خوفاً من نارك» ثم يتذرع به إلى ترك العبادة، كما تذرع فلاسفة المتصوفة من أصحاب الاتحاد ووحدة الوجود، يترك التكاليف، وهنا يلتقي العبث الصوفي مع العبث الحداثي في درب يوصل سالكه إلى سقر وبئس المقر!!.

<sup>(</sup>١) ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٥٧٨ ـ ٥٧٩. وانظر له من هذا النوع: ص ٣٦٨ ـ ٣٦٨، ٥٠٢.

ويقول يوسف الخال:

(وقدمي دم وقبلة

وقدمي صلاة)<sup>(١)</sup>.

ويقول:

(على حبال الليل والنهار

لنا الصلاة أو ركوب موجة تحملنا)<sup>(٢)</sup>.

ويقول توفيق صايغ:

(وأصابعها تعبث بشعري

وفمها يقرن الغناء بالصلاة)(٣).

ويقول:

(وترطن الصلاة

المهمهمة بلغة غريبة

لإلهة مجهولة)<sup>(١)</sup>.

ويقول أنسي الحاج:

(الصلاة تسقي الله كما يسقي الحب المرأة)(٥).

سبحان الله الغنى الحميد

ويقول أمل دنقل:

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية ليوسف الخال: ص ٢١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٥٩. وانظر له: ص ٢٧٧.

<sup>(</sup>٣) المجموعات الشعرية: ص٠٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٣٩. وانظر: ص ٣٦٨.

<sup>(</sup>٥) خواتم: ص ٦٥. وانظر: ص ٦٦، ٦٧.

(وعيناك: فيروزتان تضيئان

في خاتم الله كالأعين

تمدان لي في المغيب الجناح

مدى خلف المدى الممعن

سألتهما في صلاة الغروب)(١).

ويقول نزار قباني:

(أفترش شعر حبيبتي كما يفترش المؤمن سجادة صلاة)<sup>(۲)</sup>.

ويقول:

(في بلادي

حيت يحيا الناس من دون عيون

حيث يبكى الساذجون

ويصلون ويزنون

ويحيون اتكال)<sup>(٣)</sup>.

ويقول:

(صليتُ في معابد ليس لها إله

وأرخص الخمور ذقت. . أرخص الشفاه)(٤).

ويقول لعشيقته:

(شكراً من الأعماق

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأمل دنقل: ص ٨٩.

<sup>(</sup>۲) أسئلة الشعر: ص ١٩٦.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية الكاملة لنزار ١/٣٦٦ و ١/٢١٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/ ٤١٠.

يا من جئت من كتب العبادة والصلاة) (١). ويقول لأخرى:

(أشهد أن لا امرأة

تمكنت أن ترفع الحب إلى مرتبة الصلاة إلا أنت)<sup>(٢)</sup>.

ويقول في كفر قاحل وإلحاد أصلع:

(من بعد موت الله مشنوقاً على باب المدينة

لم تبق للصلوات قيمة

لم يبق للإيمان أو للكفر قيمة)(٣).

ويقول عن جمال عبدالناصر أنه:

(موجود في أوراق المصحف

في صلوات مصلينا)(١).

وأقواله العابثة بهذه الشعيرة كثيرة (٥).

ويقول محمود درويش:

(هكذا الشاعر، موسيقى، وترتيل صلاة

ونسيم إن همس

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢٠/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٧٥٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٣٤٢/٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٣/ ٣٧٢.

<sup>(</sup>۵) انظر مثلاً: المصدر السابق ۱/۸۲۵، ۲/۱۷۷، ۱۸۵، ۲۹۷، ۲۰۱، ۱۳۰، ۱۳۰ ـ ۱۳۰، ۱۷۲. ۱۲۲، ۱۷۲.

يأخذ الحسناء في لين إله)(١).

ويقول:

(على يديك تصلي طفولة المستقبل)(٢)

ويقول في رثاء أو امتداح أحد رفاقه:

(منذ عشرین سنهٔ

وأنا أعرفه في الأربعين

وطويلأ كنشيد ساحلي وحزين

كان يأتينا كسيف هو من نبيذ، كان يمضي كنهايات صلاة) (٣).

ويقول:

(والقمم اللولبية تبسطها الخيل سجادة للصلاة السريعة)(٤).

ويقول عن معشوقته:

(نظرت إلى عسل يختفي خلف جفنين

صليت من أجل ساقين معجزتين)<sup>(ه)</sup>.

أمًا سميح القاسم فيجعل الظلامية آتية من الركوع والصلاة والطهارة، حيث يقول:

<sup>(</sup>۱) دیوان محمود درویش: ص ۲۹.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٥٨٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٦٢٢.

<sup>(</sup>۰) المصدر السابق: ص ٦٤٠. وانظر أقواله الأخرى من هذا القبيل في الصفحات: ٩٩، ١٥٠، المصدر السابق: ص ٣٤٠، ٤٨٤، ١١٥، وفي ديوانه ورد أقل: ص ٥٣.

(ووحدي كنت، في القمة وحدي راكعاً... أبكي، أصلي، أتطهر جبهتي قطعة شمع فوق زندي وفمي ناي مكسر)(١).

ويقول:

(اتركوني أصلى قليلاً

لآباء لحمي

لآباء وجهي وصوتي...

لآباء كينونتي الباقية

واتركونى أصلى قليلاً

لزيتونة واعية

واتركوني أصلي قليلأ

على قدمي دالية)<sup>(۲)</sup>.

ويتحدث توفيق زياد عن طموحات الطبقة العاملة وتاريخها المتمثل في معاداة الدين المتجسد في:

(الأديرة المملؤة صلباناً

وفضائح

والرجس المتجسد في الصلوات)(٣).

<sup>(</sup>۱) ديوان سميح القاسم: ص ٤٠٥ ـ ٤٠٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٤١٦. وانظر: ص ٥٢٩. وانظر: ديوان «لا أستأذن أحداً»: ص ١١٥، ١٣٩.

<sup>(</sup>٣) ديوان توفيق زياد: ص ٥٨٧. وانظر: ص ١٧٧ ـ ١٧٨.

ويقسم المقالح أن يموت في درب أحد العسكر الذين قتلوا في إحدى الثورات اليمنية:

(... أقسمت أن أموت

في دربك المبدأ والصلاة)(١).

بل جعله إلهاً:

(فلتخرس الأقلام والشفاه

فهاهنا ينتصب الإله)(٢).

ويقول عن القاهرة:

(هي خمرنا وصلاة غربتنا وسهادنا والدمع والحزن)<sup>(٣)</sup>

ويقول الفيتوري مادحاً طلائع الحداثة (٤) تحت عنوان «إيقاعات على طبل شرقي»:

(عربي الدم والراية

كفاك على الجرح

وعيناك دموع وصلاة!)<sup>(ه)</sup>.

ولممدوح عدوان مقطوعة بعنوان «صلوات داجنة» (٢) وأقوال أخرى من هذا الجنس (٧).

ولأحمد دحبور توسع في العبث بلفظ الصلاة، ومن ذلك قوله:

<sup>(</sup>١) (٢) ديوان المقالح: ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٥١٨. وانظر: ص ٥٦٤.

<sup>(</sup>٤) هو الشاعر أمين نخلة.

 <sup>(</sup>۵) دیوان الفیتوری ۲/ ۶۲۹. وانظر: ۱/ ۱۹۸ و ۲/ ۱۷۶.

<sup>(</sup>٦) الأعمال الشعرية لممدوح عدوان ٢/ لا بد من التفاصيل: ص ٧٠.

<sup>(</sup>V) انظر: المصدر السابق ١٩/١ ـ · ٢٠

(في دمي نهر من الغيب الحزين يفتح الباب على الموتى، يصلي لليقين: لك يا مرج الرياح البكر، تنسل صلاتي من خفايا غاية الغول، أريج الخوف، تنسل صلاتي)(١). ويقول:

(كرمة أنت. . ألف جوع يصلي)<sup>(٢)</sup>.

ويقول:

(وأصحو.. ألمح الشفق المندّى صلاة فوق جرح الأمس تطفو)<sup>(٣)</sup>.

ويتحدث عن صلاة أمه قائلاً:

(وأمي بصلاة حسبتها رابحه)(٤).

ويتهكم بالصلاة وأهلها قائلاً:

(كلهم يثقبون المراكب(٥)

هاهم: من التل حتى الصلاة

يمر عليهم وزير الهبات، فيثني على بارئ الكائنات بما

هو أهل، ويلقى على رأسها حجر

ثم يذبح من أهلنا نفراً

<sup>(</sup>۱) ديوان أحمد دحبور: ص ٨٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٩٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١١٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٣٩٨.

<sup>(</sup>٥) وهذه إشارة رمزية إلى الخضر عليه السلام، تدل عنده على أن أهل الدين يفسدون !!.

رحمة، لعنة، لعنة، رحمة أسأل الله ألا يسمم بالعفو حزني)(١).

وعبثهم الماكر بلفظ الصلاة مما لايُمكن حصره، ذلك أنهم في غيابة جب المادية، وعماية فوضوية الحداثية وهدمها وتخريبها لم يتركوا قضية من قضايا دين الإسلام إلا واستهدفوه بأعمالهم الجاهلية وألفاظهم القبيحة، وكلما كانت القضية ذات منزلة عظيمة في الإسلام شحذوا أسنة حقدهم ضدها، ومن الملاحظ بجلاء أنهم في قضايا الاعتقاد ركزوا على الركن الأول وهو الإيمان بالله؛ لأنه الأساس لكل عقيدة وعمل في الإسلام، وفي قضايا العمل ركزوا على الصلاة والحكم بما أنزل الله؛ لأنها من أظهر علائم التعبد والاستسلام لله تعالى.

ذلك هو الأدب الذي أُدبوه، والعلم الذي لقنوه، والمنهج الذي قلدوه، ليسيروا في ظل أشد ألوان العدوا؛ ضد الإسلام، وتحت أحقر الرايات، رايات اليهود المهتمين بتخريب الإنسان واستحماره.

# \* الصوم: الركن الرابع من أركان الإسلام.

وقد مرّ معنا كلام سميح القاسم حين جعل الزكاة والصلاة والصوم من علائم التخلف<sup>(۲)</sup>، وتقرير صلاح عبدالصبور لعقيدة إسقاط التكاليف التي قال بها الحلاج وسائر ملاحدة التصوف، حيث قال على لسان الحلاج:

(فكيف إذن نصفي قلبنا المعتم؟

ليستقبل وجه الله، يستجلي جمالاته

نصلى نقرأ القرآن

نقصد بيته، ونصوم في رمضان

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۱۹هـ - ۵۲۰. وانظر أقوال المشابهة في الصفحات من ديوانه: ص ۷۸، ۲۰۳، ۱۰۸، ۱۹۲۷، ۵۱۹.

<sup>(</sup>٢) انظر: لا أستأذن أحداً: ص ١١٥.

نعم، لكن هذى أول الخطوات نحو الله.

خطى تصنعها الأبدان

وربى قصده للقلب

ولايرضي بغير الحب

تأمل: إن عشقت ألست تبغى أن تكون شيبه محبوبك؟

فهذا حبنا لله

أليس الله نور الكون

فكن نوراً كمثل الله.

ليستجلى على مرآتنا حسنه)(١).

فإقراره في أول النص بالفرائض والأعمال الشرعية ليس على الوجه الشرعي بل على طريقة المسخ الصوفي إذ جعلها بعد ذلك مجرد خطى تصنعها الأبدان، ثم إذا وصل حالة الحب والعشق سقطت التكاليف وزال وجوب الأوامر الشرعية.

#### \* الضلال:

وهو العدول عن الطريق المستقيم يسيراً كان العدول أو كثيراً، وهو ضد الهداية والاستقامة والصلاح<sup>(٢)</sup>.

وقد وصف الحداثيون أنفسهم - طوعاً واختياراً - بالضلال بل وتفاخروا به، مؤكدين من خلال ذلك حقيقة أمرهم من جهة، ومستخفين بوصف الضلال من جهة أخرى، وهذا غاية مرادهم، لاسيما أنهم في ضلالهم عن صراط الله المستقيم، تعمدوا بكل الوسائل أن يكون في مضادة صريحة وجريئة مع دين الإسلام الذين يزن به المؤمنون، ويحكمون من خلاله على الأعمال والأشخاص بالهدى أو بالضلال، وما داموا في معركة صريحة ومفتوحة مع الدين القويم، فإنهم يحاولون اختصار المسافات لأتباعهم

<sup>(</sup>۱) دیوان صلاح عبدالصبور: ص ۵۰۲.

<sup>(</sup>٢) انظر: مفردات الراغب: ص ٢٩٧.

ليردوهم وليلبسوا عليهم فكرهم ومفاهيم عقيدتهم، فينفروهم من الحق والهدى والخير؛ لأنها - بزعمهم - عوائق التحرر والإبداع، ويزينوا لهم الباطل والردى والشر؛ لأنها عندهم أرقى طرائق الإبداع، وأرفع أساليب التقدم!!.

يقول أدونيس واصفاً نفسه وحداثته:

(ضال ضال لن أعود، السقوط حالتي وشرطي، الجنة

نقیضي)<sup>(۱)</sup>.

ويقول موضحاً بعض لوازم ضلاله:

(الضياع الضياع

الضياع يخلصنا ويقود خطانا

والضياع، ألق وسواه قناع

والضياع يوحدنا بسوانا

والضياع يعلق وجه البحار

بر ؤانا

والضياع انتظار)(٢).

ويقول:

(ها أنا أتقدم نحو القرار السحيق)<sup>(٣)</sup>.

وقال الله تبارك وتعالى: ﴿وَمَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْ تَهْوِى بِهِ ٱلرِّيحُ فِي مَكَانِ سَحِقٍ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٣٨٣.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ١/٣٩٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) الآية ٣١ من سورة الحج.

أمًّا نزار قباني فيقدم شكره وامتداحه للضلال قائلاً: (شكراً

لأيام التسكع تحت أقواس الغمام، وماء تشرين الحزين ولكل ساعات الضلال، وكل ساعات اليقين)(١).

أمًّا محمود درويش فإنه يجعل الماركسي منقذاً من الضلال في تلاعب واضح بهذا المفهوم، يقول في وصف أحد الماركسيين، وربما في وصف نفسه:

(يهذي خارج الذكرى: أنا الحامل عبء الأرض والمنقذ من هذا الضلال...)(٢).

ويشرح أحد النقاد ـ في احتفالية حداثية معهودة ـ مرامي رواية ليلة القدر لابن جلون، ويثني على قول «زهرة» الشخصية الرئيسية في الرواية حين قالت:

(أنا ضلال لايأسره دين)<sup>(٣)</sup>.

وهذا القول الذي يشير إليه هذا الناقد ويمتدحه هو في رواية ليلة القدر كما يلي:

(- إنني في قطيعة مع العالم، أو على الأقل مع ماضيّ الشخصي، لقد اقتلعت كل شيء، إنني مقتلعة عن طواعية، وأحاول أن أكون سعيدة، أي أن أعيش حسب إمكانياتي، بجسدي الخاص، لقد اقتلعت الجذور والأقنعة أنا تيه لا تمسكه ديانة، أسير لا مبالية وأعبر الأساطير)(1).

ولن أجد أصرح وأوضح من كلام أدونيس الذي يصف به شعراء

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لنزار ٢٦/٢.

<sup>(</sup>۲) دیوان محمود درویش: ص ۵۹۶.

<sup>(</sup>٣) انظر: هذا الثناء من عبده وزان في مجلة الناقد، العدد الثامن من شباط ١٩٨٩م/ ١٤٠٩هـ: ص ٦٦ تحت عنوان الانتقام من الماضى.

<sup>(</sup>٤) ليلة القدر: ص ٦٣.

الحداثة، وبقول ينطبق على الحداثيين من الشعراء والقصاص والنقاد والمفكرين، يقول أدونيس:

(والحق أن شعراء التجربة في العالم العربي «ضالون» «ساقطون» لأنهم مغايرون وأفذاذ)(١).

فعلى الرغم من استخفافه بمضمون الضلال والسقوط إلا أن هذا القول يعد شهادة واضحة من أستاذ خبير بالحداثة وداعية كبير من دعاة الحداثة، وهو بهذا يصف نفسه وتلامذته وسائر القطيع الحداثي، والحق ماشهد به العدو على نفسه!!.

#### \* الطواف:

شعيرة من شعائر العبادة في الحج والعمرة، حيث أوجب الله تعالى على مريد البيت بحج أو عمرة أن يطوف بالبيت العتيق سبعة أشواط بنية (٢).

وقد مرَّ قولهم في هذه الشعيرة عند الكلام عن السعي<sup>(۳)</sup>، ومن أبشع الأقوال وأخبثها نقل أدونيس لكلام الزنديق ابن الراوندي الذي (يرى أن الشريعة الإسلامية تتناقض مع العقل، يقول مثلاً: «إن الرسول أتى بما كان منافراً للعقول مثل الصلاة وغسل الجنابة ورمي الحجارة، والطواف حول بيت لايسمع ولايبصر، والعدو بين حجرين لاينفعان ولايضران، وهذا كله مما لايقتضيه عقل...، وما الطواف على البيت إلا كالطواف على غيره من البيوت)<sup>(3)</sup>.

وليس هنا مجال نقض كلام ابن الراوندي وذيله المعاصر؛ لأن هذه القضية مبنية أصلاً على جحدهما وجود الله تعالى وألوهيته وجحد النبوة

<sup>(</sup>١) زمن الشعر: ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: معجم لغة الفقهاء: ص ٢٩٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: مجلة الناقد، العدد التاسع آذار ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٩، والإسلام والحداثة: ص ١٥١.

<sup>(</sup>٤) نقل أدونيس لكلام ابن الراوندي الملحد مؤيداً له في الثابت والمتحول ٢ - تأصيل الأصول: ص ٧٤.

ولوازمها (۱)، وهذه مبارك أهل الشرك والكفر والإلحاد في قديم الزمان وحديثه، وهي مجال المجادلة والرد والنقض.

### \* العبادات:

ذكرتُ جملة من العبادات التي عبثوا بمفاهيمها ومعانيها، وهنا أذكر مايتعلق بمصطلح العبادة، الذي حاولوا اللعب بمضمونه والتدنيس لمعناه، من أجل إسقاط المفهوم المحترم والمحتوى المقدس عند المسلمين، يقول البياتي:

(الحب والأمل الوريف عبدته وهماً هناك وصلاتك العذراء \_ يا قلبي \_ تضاعف من أساك)<sup>(۲)</sup>.

(تنام، فتحلم اليقظة في عيني مع السهر فدائيُّ الربيع أنا، وعبد نعاس عينيها وصوفي الحسى والرمل والحجر سأعبدهم، لتلعب كالملاك، وظل رجليها

على الدنيا، صلاة الأرض للمطر)(٣).

ويقول:

(عيناك يا معبودتي هجرة... عيناك يا معبودتي منفى...

ويقول محمود درويش:

معبودتي! ماذا يقول الصدى

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق ٢/ ٧٥ \_ ٧٦.

<sup>(</sup>۲) ديوان البياتي ۱/۱3.

<sup>(</sup>۳) دیوان محمود درویش: ص ۱۰۱.

ماذا تقول الريح للوادي؟

. . . عيناك يا معبودتي عودة

من موتنا الضائع تحت الحصار...

ونحن يا معبودتي

أي دور

نأخذه في فرحة المهرجان)(١).

ويقول ممدوح عدوان، عن الحياة التي يحرص عليها ويؤلهها:

(الحياة انسكبت فيضاً

وصارت مومسأ

كنا نؤاتيها بلا طعم

ونحياها كعادة

وعرفنا وجهها جوعأ وإدمانأ

ذللنا فيه صناه

ركعنا في محياه عبادة)(٢).

# \* عقد النكاح:

مرّ عند مصطلح الدعاء كلام محمد شكري الذي حكاه عن نفسه حيث عقد بين رجل وامرأة عقد نكاح إباحي، سخر فيه من عقد النكاح ومن طريقته عند المسلمين، ومارس باعترافه دور القواد والمحلل والماجن العابث بالدين والأعراض (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٢٠ ـ ٣٢٤.

 <sup>(</sup>۲) الأعمال الشعرية لممدوح عدوان ج ۲ يألفونك فانفر: ص ۸۱ ـ ۸۲. وانظر له أيضاً
 في المصدر السابق ۲/۲۷، ۳۹/۱.

<sup>(</sup>٣) انظر: رواية الشطار: ص ٦٤ - ٦٠.

#### \* العقيدة:

يعتبر أركون أن المعجم الاعتقادي عند المسلمين عقدة في طريق انتشار الحداثة، وذلك حين كتب: (الحداثة ومشكلة المعجم الاعتقادي القديم) (۱) ونبه الأتباع والمقلدين ودعاة الحداثة بأنه (ينبغي أن نسير في موضوع الحداثة بتؤدة وبطء، فالأرض مزروعة بالألغام، ولكنك تستخدم كلمات كثيفة جداً ومثقلة بالدلالات التاريخية دون أن تحاول تفكيكها أو تحليلها. . كل هذه التعابير المصطلحية الأساسية التي ورثناها عن الماضي «كمفردات الإيمان والعقيدة بشكل خاص» لم نعد التفكير فيها حتى الآن، ونحن نستخدمها كأنها مسلمات وبدهيات ونشربها كما نشرب الماء العذب. . عندما يستخدم المرء بشكل عفوي هذا المعجم الإيماني اللاهوتي القديم لايعي مدى ثقله وكثافته وشحنته التاريخية وأبعاده المخيفة، وكل الأخطار المرافقة لاستخدامه)(۲).

الأصلاء أتباع الحق والهدى يُنتقدون عند هذا وأضرابه لاستخدامهم المصطلحات النقية، ذات المضامين الصادقة والمدلولات الخيرة، أما هم فلم ينتقدوا أنفسهم لاستخدامهم بل لانغماسهم في المصطلحات الضالة ذات المضامين الباطلة والمدلولات الشريرة، والتي من شأنها أن تهبط بالإنسان وتبتعد به عن مراقي السمو والفلاح، ليصبح مجرد شيء من الأشياء، أو حيوان من بهيمة الأنعام، هم لايصدقون ذلك لأنهم أشربوا في قلوبهم عجل المادية، فإذا قيل لهم: لاتفسدوا في الأرض ولاتهبطوا بإنسانية الإنسان قالوا إنما نحن مصلحون، ألا إنهم هم المفسدون ولكن لايشعرون.

ومن عبثهم بمصطلح العقيدة والإيمان، ما كتبه نصراني اشتراكي في افتتاحية العدد الأول من مجلة الأديب، حيث اعتبرها (منبراً للرأي السياسي المنبثق من العقيدة الصادقة والإيمان الخالص) (٣).

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ٣٢٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٢٧ ـ ٣٢٨.

<sup>(</sup>٣) شخصيات وأدوار: ص ٤٣ والقول لأبير أديب.

وإطلاقه للفظ العقيدة الصادقة والإيمان الخالص هنا لا يقال بأنه في مدلوله اللغوي أو في إطلاقه العام، لأن هذين اللفظين أصبحا بالاستعمال الشرعي والتداول العربي الإسلامي يدلان على العقيدة الإسلامية، والإيمان بالله ورسوله ودينه، فاستعمالهما في العقيدة الشيوعية الإلحادية تشويه وعبث وتدنيس رخيص.

والعقيدة والإيمان التي يتحدث عنها هذا التقدمي!! تتمثل في الماركسية التي يقول بأنه قد اكتشف على عتبتها عالم سحري، وفي أصحابها الذين (يمارسون حياة كفاحية مغلفة بهالة من الغرابة والمخاطرة والأسرار، واكتشفت وجود شيء فكري يطلق عليه اسم النظرية الماركسية، وبلد شاسع اسمه الاتحاد السوفيتي يحاط نظامه الاشتراكي بالغريب العجيب والمدهش. . . واكتشفت وجود نوع مترجم من الأدب الروائي الكفاحي استهواني جداً، يطلقون عليه أدب الواقعية الاشتراكية وكان مكسيم غوركي في روايته «الأم» تحديداً هو أول من دفع بي إلى اكتشاف هذه الاكتشافات كلها ووضعني على عتبة ذلك العالم السحري)(١).

# \* علماء الإسلام وشخصياته:

في الوقت الذي تسابق أهل الحداثة والعلمنة في إطراء فلاسفة وكتاب ومفكري وأدباء وسياسي الغرب، وامتدحوهم واحتفلوا بهم، وتسابقوا في الثناء عليهم وتعداد مآثرهم وتفصيل أحوالهم، في الوقت ذاته توجهوا إلى علماء الإسلام ودعاته ومفكريه وأدبائه وقادته وخلفائه وسلاطينه بالذم والشتم والقدح والاستخفاف.

وهذه القضية نتيجة حتمية للانتماء الاعتقادي والهوية الفكرية!! ولازم من لوازم التغرب العقلي والاستلاب الروحي الذي يعيشه الحداثيون بكافة مذاهبهم وأصنافهم.

بل إن بعضهم ـ من باب إثبات الوجود والقدرة الثقافية والتواصل الثقافي ـ يورد من أسماء الغربيين وأسماء كتبهم ومصطلحات مذاهبهم، ما يؤكد أن الكاتب أو المتحدث ليس سوى معمل ترجمة وجسر توصيل، وأداة تسويق.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥١ ـ ٥٢. وانظر: ص ٥٩ ـ ٦٠.

فإذا أضيف إلى ذلك أن هذا الرأس المستعار والقلم المستأجر والفم الممتلىء بمياه مستنقع الظلمات المادي، أضحى مستعمرة فكرية ومستوطنة اعتقادية، يضج بما تضج به كل المستعمرات والمستوطنات من تخلف وقذارة وتبعية وهوان.

إن من أبرز الغارات التخريبية التي تشنها الحداثة والعلمانية على دين المسلمين وتراثهم وتاريخهم تلك المحاولات البائسة التي تتوجه إلى رموز هذا الدين توجه الحاقد الذي يستهدف الطعن والتشويه متخذاً أسلوب تزوير الحقائق مسلكاً وطريقة طمس المعالم منهجاً، في جهد متواصل لخداع الأمة والتلبيس عليها وزعزعة ثقتها بتاريخها وأمجادها ورجالاتها وحضارتها.

وليست هذه الغارات الهدامة مجرد حركة عارضة في تيار الهوج المادي الإلحادي، بل هي خطة مقصودة ومعركة مخطط لها، ها هو أدونيس يعلن بأن السلفية بما فيها من عقائد ومبادئ وقيم وأشخاص هي «ارتدادية تلقينية»(١).

أمًّا طيب تزيني الماركسي الملحد فإنه يعلن قائلاً: (نحن العرب أبناء القرن العشرين لسنا بحاجة مثلاً، إلى استلهام المسيحية الأولى أو الشعراء الصعاليك أو أبي ذر الغفاري وغيرهم ممن سبقهم وممن خلفهم... ولسنا بحاجة إلى امرئ القيس... أو إلى معركة ذي قار، أو إلى محمد بن عبد الله وأبي بكر وعمر وغيرهم ممن سبقهم وممن خلفهم، أقول نحن لسنا بحاجة إلى ذلك كله لكي نمنح «مرحلتنا القومية» الناهضة مشروعيتها في أن تكون باتجاه توحيدي.

... أقول نحن لسنا بحاجة إلى ذلك كله أو إلى غيره من هذا القبيل، لكي نمنح «مرحلتنا القومية» الناهضة مشروعيتها في أن تكون باتجاه عقلي علمي علماني ومادي جدلي) (٢٠).

وهذا القول المظلم يحتوي عدة موبقات منها أنه يقرن النبي ﷺ وصحابته

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) من التراث إلى الثورة: ص ٧٣٦ ـ ٧٣٧.

مع أهل الكفر والجاهلية، في استفزاز واضح لمشاعر المسلمين، وانتهاك إلحادي جلى.

ومنها أنه يناقض عقائد أهل الإسلام بأطروحاته الماركسية، المادية العلمانية، ويصادم أساسيات التقدم والنهوض بإلغائه شخصيات الإسلام العظيمة، واعتبار أنها لا قيمة لها في ميزان النهضة والنماء!! في خلط متعمد بين الحقائق والأوهام، والطهارة والقذارة، وجمع ظالم بين النور والظلام، والهدى والضلال.

وهي لغة التزوير العلمانية المعروفة، والخطابية الإلحادية المشهورة.

فهو يسقط رموز الخير والفضل والعطاء والنور والنماء، وينفي أن يكون لها أي تأثير في ميدان الفاعلية الإيجابية مع أن العكس هو الصحيح، وشواهد التاريخ ووقائع الأيام، وحديث الحضارات تشهد بذلك، ويشهد به المنصفون من غير أهل هذا الدين.

وهو يعلي رموز الشر والباطل والجاهلية والهبوط، ويجعلها من موجبات النهضة والعلو، مع أن العكس هو الصحيح، وشواهد الواقع المعاصر تشهد بأن الإنسان منذ أن ترك الدين وارتقى في براثن المادية الجاهلية لم يزدد إلا نكوصاً وتعاسة وبلاء، وأكبر شاهد على ذلك ما حصل في الاتحاد السوفيتي من انهيار تام للنظام الاعتقادي والسياسي والاقتصادي، الذي راهن التزيني وغيره على أنه هو المنقذ للبشرية!! فإذا بأبنائه الذين تربوا على مبادئه وتشربوا عقائده أول من يسعى في هدمه وإزاحة كابوس ظلمه وظلامه عن الناس.

غير أن هذا الطرح الذي ذكره التزيني كأساس من أسس العلمانية والحداثة ليس طرحاً خاصاً به أو مقتصراً عليه، بل هو عام عند جميع الحداثيين، ولكل واحد منهم حظه ـ قل أو كثر ـ من هذا الأساس التصوري الذي ينطلقون منه (فهذه الفوضى كانت نزوة أناس مقطوعي الجذور، فتنهم نموذج غربي معين...)(١)، كما قال أحد نقاد الحداثة، والذي أضاف بعد

<sup>(</sup>١) أفق الحداثة وحداثة النمط: ص ٦٧.

ذلك بأن سرقة وتقليد الأفكار الغربية لاتقتصر على فكرة أو فكرتين، أو مفهومين إذاً لهان الأمر، ولكنها تتعلق بشبكة كاملة من المفاهيم (١).

وإذا ذهبنا نستعرض أقوالهم في النيل من علماء الإسلام وشخصياته والتهكم بهم والإشادة بالشواذ والمنحرفين في التاريخ من الأسود العنسي إلى علي بن الفضل إلى حمدان قرمط إلى ابن الصبّاح إلى ابن الراوندي وابن سبعين وابن عربي، فإننا نجد ركاماً هائلاً من الأقوال والشواهد، وقد سبقت الإشارة إلى بعض هذا في الفصل الرابع من الباب الأول المعنون بالتصورات المتأثرة بالوثنيات والديانات المحرفة.

أمًّا إشادتهم وامتداحهم للشخصيات الغربية من فلاسفة ومفكرين وساسة وذوي مذاهب وفنون، فإنها من الكثرة بحيث يصعب حصرها وجمعها، ومن الوضوح بحيث لاتحتاج إلى شواهد وأدلة، إذ القوم لاينكرون هذا، بل يذكرونه ويفاخرون به، ويجعلونه من علائم الثقافة الواسعة، والاطلاع العريض.

حتى قال بعضهم: (لقد أصبحنا نسبق الغربيين إلى تطبيق مفاهيمهم قبل أن تكتمل عندهم، وقبل أن نحيط نحن بها علماً)(٢).

(وهكذا نجد أن طريقة تعامل الكثيرين من المثقفين العرب مع العلوم الجديدة القادمة من الغرب خلال العقدين الأخيرين كان لها نتائج سلبية خطيرة، من بينها أننا أضعنا حوالي عشرين عاماً في مناخ غامض ملتبس لايؤدي إلا إلى البلبلة وسوء الفهم، وقد نتج عن ذلك كم هائل من الكتب الغربية المستعجمة أو المبتسرة التي تزيد الظلام إظلاماً بدلاً من أن تنير شمعة أو توضح فكرة)(٣).

إن الحداثة في موقفها من الشخصيات يتكون من مزيج هجومي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٨٣.

<sup>(</sup>٢) نقد الحداثة: ص ٧٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٠.

تخريبي شامل هو يتمثل في: (الطعن في شخصيات الإسلام، وإحياء أسماء الزنادقة والملاحدة والطائفين، والإشادة بالشخصيات الغربية).

هذا المزيج الخبيث تكمن وراءه قضايا أساسية في هذا الاتجاه لها أفق عدائي محدد، يتلخص في محاولة هدم الإسلام وإزاحته وإبعاده عن الواقع، نعم، هم لايستترون أو يدارون في هذا الهدف، اللهم إلا فئة منهم ترى أن من أسباب نجاح خطتهم التخفي والاستتار والتلبيس والتدليس والمحاورة والمداورة.

ولهم في النيل من شخصيات الإسلام وعلمائه أسلوبان:

أحدهما عام، والثاني خاص، فأمًّا العام فقد ذكرنا بعضاً منه في كلام التزيني وأدونيس، ويعتمد هذا الأسلوب على الإسقاط الجملي للشخصيات والتاريخ الإسلامي، وقد سبق شواهد على ذلك عند مصطلح «تاريخ الإسلام» في هذا الفصل.

ومن رمزياتهم في هذا الباب إطلاق ألفاظ الخفافيش والرمل والأعشاب اليابسة، والموتى في كهوف الزمان، والطمي والترسبات والجثث والاجترار، وغير ذلك، يقول أدونيس:

(ثمة وارثون خفاف كالريش، يحملون الطمي والترسبات)(١).

(ينتظرني خوان الفتوى

باقات الكتب...

وتحت الخوان يجثم النهم وطعام الأمعاء

ويتكوم الفضاء جثة تسكر حولها مناقير الجوع

والعودة إلى أول الدائرة

وراء الاجترار وخطوطه عرضاً وطولاً وإلى أسفل سافلين)(٢).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/٥٥٠ ـ ٥٥١.

أمًّا محمود درويش فيلخص الشخصيات الإسلامية في شخص الخليفة ويقول:

(دمعتي في الحلق يا أخت

وفي عيني نار

وتحررت من الشكوى على باب الخليفه)(١).

ويلخصها البياتي في العمائم الخضر، وبعض شخصيات التاريخ الإسلامي فيقول:

(وعمائم خضر وصيادو الذئاب

يخمسون «قصيدة عصماء» في ذم الزمان

وقبور موتاهم وحانات المدينة والقباب

وسحائب الأفيون والشرق القديم

ما زال يعلب بالحصى والرمل

ما زال التنابلة العبيد

يستنزفون دم المساكين الحزاني الكادحين...

ما زال «هولاكو» و«هارون الرشيد»

ولم يزل «فقراء مكة» في الطريق

وقوافل التجار والفرسان والدم، والحريم

يولدن ثم يمتن عنده الفجر في «أحضان هارون الرشيد»)<sup>(۲)</sup>.

ماذا يريد البياتي أن يصل إليه من هذه الأسماء «عمائم، قبور، حانات، قباب، مزج بين هولاكو وهارون الرشيد، والعبيد والحريم والخليفة

<sup>(</sup>۱) دیوان محمود درویش: ص ۳٤٦.

<sup>(</sup>٢) ديوان البياتي ١٩٩١.

والدم»؟ كلها تصب في الغاية الحداثية المذكورة آنفاً.

وأمًا الأسلوب الثاني وهو تخصيص شخصيات من علماء الإسلام ودعاته للطعن والتجريح فيهم، فهو الأسلوب الشائع المنتشر بينهم، وأقوالهم كثيرة في هذا الغرض، لاتخص في سياقهم المظلم، شتيمة أو استنقاص الشخص المعين فحسب، بل تتعدى إلى مجمل دين المسلمين وتاريخهم وقيمهم ونظام حياتهم وحضارتهم، ونكتفي هنا ببعض الشواهد:

منها مقطوعة أدونيس السيئة التي سماها «السماء الثامنة، رحيل في مدائن الغزالي» والتي حشد فيها ألفاظ هجومه وسبابه وشتائمه الحداثية على الغزالي - رحمه الله - لكونه من علماء الإسلام، وقد بدأ هذه المقطوعة بقوله:

(قافلة كالناي والنخيل

مراكب تغرق في بحيرة الأجفان

قافلة مذنب طويل

من حجر الأحزان

أهاتها جرار

مملؤة بالله والرمال

هذا هو الغزالي)<sup>(۱)</sup>.

وفيها يقول:

(يبتديء السقوط في مدائن الغزالي)<sup>(٢)</sup>.

(أهدم كل لحظة

مدائن الغزالي

<sup>(</sup>۱) الغزالي قد سبقت ترجمته: ص ٤٨٤.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية ٢/ ١٢١.

أدحرج الأفلاك فيها أطفىء السماء)(١).

وهي مقطوعة طويلة مليئة بهذا الضرب من الأقوال النجسة، والتي لايريد بها الغزالي في شخصه، بل يريد بها الإسلام كله: (وأي بارقة أمل في شبيبة ترتاح لمجمل هذا الأدب، أو بالأحرى لأخص خصائص قبحه؟.

وأمنية كل عربي اليوم أن يكون له وجود معتبر، هوية مستقلة تحوي مميزات الأمم ولاتذوب في خثارة من نبذتهم الأمم الحضارية من أصحاب المقاهى والنار جيلة والحشيش والهيبة!!.

إله يغرق في الرمال.. كلمة كافرة مفلسة يؤنس شبيبتنا بها طائفي، ويراد منه أن يكون رائداً وموجهاً ومعلماً لأدبنا الحديث!!... وهذا الطائفي الذي خرج من وراء الكواليس ليكون من قدر أمتنا الخائب أن يكون هو وأضرابه من معالم الأدب الحديث: افترى على الحضارة ما ليس فيها وليس عنده بديل صحيح.. إنه يتكلم بأسلوب البحث العلمي تارة، وبهيبية الأدب الحديث تارة عن ميتافيزيقيات طائفية هي منتهى الخرافة والرجعية، يبشر بهذه الكهانة الوثنية بعد تعتيم شديد، ويصب اهتمامه على تحطيم الثوابت الحضارية في أمتنا.. إن وثنيهم الكبير يصوغ قصيدة الغبار ليمزج شبيبتنا بالريح)(٢).

(... لاحظوا أن «مدينة الغزالي» تساوي «الإسلام» في سياق الشاعر، وتعني كل ماض عربي يحتمل أن يعيش في الحاضر) (٢٠).

وهذا نزار قباني يخاطب إحدى عشيقاته وقد هجرته إلى مخادنة أمير من أمراء النفط حسب قوله، فيقول لها:

(طالما كنت تريدين أميرا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/١٢٣.

<sup>(</sup>٢) القصيدة الحديثة وأعباء التجاوز لأبي عبدالرحمن بن عقيل الظاهري: ص ١٢٢ ـ ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٢٧.

تتسلين به وقتاً قصيرا يتسلى بك \_ يا سيدتى \_ وقتا قصيرا ويمد الأرض من تحتك ورداً وحريرا فاشربي نفطاً، وسبحان الذي جعل البترول مسكأ وعسرا وتزوجت أخيرأ ملكأ من ملوك الخلفاء الراشدين وملكت الدين والدنيا معأ فاسجدى شكراً لرب العالمين رزاق الطير على أشكالها مسقط الغيث، ملاذ التائهين باعث الأموات من أكفانهم بارئى المرضى، وكافى المعدمين واهب النفط لمن يختارهم من بنيه الصالحين)<sup>(١)</sup>.

ويقول:

(وما زلنا نطقطق عظم أرجلنا ونقعد في بيوت الله ننتظر بأن يأتي الإمام علي.. أو يأتي لنا عمر ولن يأتوا ولن يأتوا

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لنزار ٢/ ١٢٧ \_ ١٢٨.

فلا أحد بسيف سواه ينتصر)(١).

ويقول عن جمال عبدالناصر:

(رفيق صلاح الدين هل لك عودة فإن جيوش الروم تنهى وتأمر)(٢) وهذا الإقران تدنيس لشخصية مجاهد وقائد من قواد المسلمين العظام، وقد قال في مدح عبدالناصر ما هو أعظم وأشنع، قال:

(قتلناك يا آخر الأنبياء)<sup>(٣)</sup>.

وقوله مشبهاً له بموسى عليه الصلاة والسلام:

(تركناك في شمس سيناء وحدك

تكلم ربك في الطور وحدك)(٤).

ومن التدنيس تلقيب زوجته «ريما» العراقية بلقب «بلقيس» (٥) وتدنيس اسم هذه الصالحة حين أطلق اسمها على ديوان في رثاء زوجته بعد أن قتلت، وكان مما قاله فيها من قبل:

(أيقظتني بلقيس في زرقة الفجر وغنت من العراق مقاما)(٦)

ومن التدنيس المقصود لأسماء الصالحين والصالحات إطلاق عصابة الفجور والسفور في مصر على إصداراتها اسم «هاجر» حيث قالوا في

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ٣٥٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣/ ٣٨٩. وانظر: مجلة الناقد، العدد الثامن: ص ٢٢ مقال لليبي فرج العثة يقول متهكماً بصلاح الدين ـ رحمه الله ـ «تصور الأيوبي في مؤتمر دولي !!».

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٣/ ٣٥٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٣٠٦/٣.

<sup>(</sup>٥) بلقيس ابنة ملك سبأ من ملوك اليمن، تولت عليهم وكانت مشركة وقومها كذلك، وكانوا يعبدون الشمس، ثم كان من شأنها ما ذكره الله تعالى في سورة النمل في الآيات ١٩ ـ ٤٤، ومنها قولها: ﴿رَبِّ إِنِّ ظُلَمْتُ نَفْيِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَنَ لِللهِ رَبِّ الْمَلِينَ ﴾. انظر: البداية والنهاية ٢١/٢.

<sup>(</sup>٦) الأعمال الشعرية لنزار ٣/ ٥٠١.

المقدمة (لم يكن اختيارنا «هاجر» اسماً لكتاب المرأة من قبيل الصدفة أو محاولة للبحث عن الغرابة والاختلاف، لكن هل يوجد من هو أكثر من «هاجر» تعبيراً عنا، فهاجر أم العرب جميعاً، والدة الأنبياء، أشهر جارية في التاريخ، أول مصرية تتغرب عن الوطن، هي الحالة الأولى، الأعمق على دور المرأة المكرس منذ أزمنة سحيقة: أن تكون وعاء للنسل والإنجاب، وهي أعظم قصة حفظتها لنا الذاكرة الإنسانية عن معاناة المرأة ونضالها في سبيل البقاء، المرأة التي هُجرت فهاجرت وسعت في الأرض سعياً مكبداً في سبيل حياتها وحياة وليدها الطريد.

باختصار: إن هاجر هي التجلي الأول للمسألة النسائية وإشكاليتها في التاريخ البشري المعروف وهي أسطورة المرأة / البشر، لا المرأة / الآلهة، وأخيراً فإن هاجر هي أول حالة تمييز عنصري عرفتها الإنسانية)(١).

نحن أمام نموذج من نماذج التلاعب الخبيث بالمفاهيم والحقائق، إلى حد جعل المرأة الصالحة التقية «هاجر» (٢) وسيلة لتسويق آراء أهل العهر ومشاريع الساقطين والساقطات من أهل الإباحية والسفور والفسوق، وفي القول الآنف من الكذب العلمي والتاريخي والافتراء وما يناسب العقائد العلمانية وأهلها، وفيه استنباطات ضالة مرتكزة على خلفية أضل وقاعدة أعمى وأغوى من كل عمى وغواية.

وبالمنظور العلماني الحداثي نفسه عن «هاجر» يقول محمود درويش:

<sup>(</sup>۱) كتاب المرأة «۱» هاجر: ص ٦.

<sup>(</sup>Y) هي أم نبي الله تعالى إسماعيل بن إبراهيم عليهم الصلاة والسلام، كانت جارية لسارة فوهبتها لزوجها إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام فأولدها إسماعيل ثم جاء بها إبراهيم وبابنها إسماعيل وهي ترضعه حتى وضعهما عند البيت عند دوحة فوق زمزم بأمر من الله تعالى، ولما انصرفت سألته عن ذلك فأخبرها بأن الله أمره بذلك قالت: إذا لايضيعنا، ثم لما عطشت وعطش ابنها ذهبت تلتمس الماء فأنبع الله الماء من تحت قدم إسماعيل، ثم نشأ إسماعيل وتزوج في جرهم وأنجب وكانت من ذريته قريش وسائر عدنان من العرب، وخير الخلق محمد على، وبني إسماعيل وإبراهيم البيت وصار مثابة للناس وأمناً. انظر: البداية والنهاية ١٩٣/١ ـ ١٦٠.

روكان يُلحقون حياتها

بدموع هاجر كانت الصحراء جالسة على جلدي

وأول دمعة في الأرض كانت دمعة عربية

هل تذكرون دموع هاجر \_ أول امرأة بكت

في هجرة لا تنتهي؟

الخليل عليه الصلاة والسلام.

يا هاجر، احتفلي بهجرتي الجديدة من ضلوع القبر حتى الكون انهض (١).

وهاجر ليست عربية، ولكنها مسلمة قانتة طائعة لربها تعالى ولرسوله

وهجرتها ليست مأساة وظلماً وانتهاكاً بل كانت طاعة منها لله ولنبيه، وكانت أساساً لعز وخير وهدى وإيمان وصلاح وتقوى، ونبوة جاءت بعد ذلك في ذريتها.

أمًّا درويش وعصابة السفور في مصر فإنهم يصورون رحيلها مع زوجها وابنها إلى البلد الحرام على أنها هجرة أسى وظلم وقسوة وحرمان، وليس ذا بغريب على من يتلقى ضلالاته من الكتب المحرفة، ويستنبط أباطيله على ضوء المناهج المادية الهائمة في سديم الفوضى والخراب والعمى.

## \* الغيبيات:

وقد خصصت فصلاً كاملاً عنها في الباب الثالث(٢).

### \* الفاتحة:

سورة من القرآن هي السبع المثاني، وأعظم سورة فيه.

<sup>(</sup>۱) دیوان محمود درویش: ص ۴۸۳.

<sup>(</sup>٢) انظر: ص ١٥٣٨ ـ ١٦٣٦ من هذا الكتاب.

يقرن أدونيس الفاتحة بالصليب قائلاً: (الشارع أمرأه

تقرأ، حين تحزن، الفاتحة

أو ترسم الصليب

والليل تحت نهديها

محدب غریب)<sup>(۱)</sup>.

## \* الفرقة الناجية:

وهم أهل السنة والجماعة الذين نجوا من التفرق والهلاك في النار، وقد مرّ معنا كلام أركون عن ذلك عند مصطلح أهل السنة (٢)، أمّا جابر عصفور، وله في عقله من اسمه نصيب، كما قال الشاعر:

وقلما أبصرت عيناك ذا لقب إلا ومعناه إن فكرت في لقبه (٣)

فإنه يتحدث في هجومه على علماء الإسلام ودعاته ويرمي بسهام حقده على الإسلام تحت مسمى أنه يهاجم "إسلام النفط» وهي جُنة يتخذها ليصد عن سبيل الله، كما اتخذ أسلافه أيمانهم جُنة.

يتحدث "عصفور العقل" أن الإسلام في هذه البلاد يقوم على مقولة تعتمد على ثلاثية النقل والاتباع والتقليد، ثم يفسر ذلك وفق هواه العلماني، ثم يقول: (وإذ تبرر هذه المقولة حتمية الوصاية وتؤكده، فالإنسان الخطأ بطبعه لن ينجو من الضلالة إلا بإرادة متعالية عليه، هذه الإرادة يسبق في حال مقدورها إيقاع الضلالة على البعض وإيقاع الهداية على البعض المقابل. ولكن لأن الضلالة كالنجاة، مقدورة سلفاً، فإن خطاب الفرقة الناجية ينطق ماهو مقدور عليها ولها، فهو خطاب ينفرد بالمعرفة دون غيره،

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: الإسلام والحداثة: ص ٣٥٠.

<sup>(</sup>٣) بيت من الشوارد ذكره ابن القيم في زاد المعاد ٢/ ٣٣٦.

ويمتلك اليقين دون سواه، فيتسم بنبرة تسلطية، قطعية، قمعية، على نحو لايُمكن أن يتصف معه هذا الخطاب بأنه خطاب حواري... بل يصبح خطاباً أحادي الاتجاه، تعاليمياً، أمرياً، مخايلاً، يقوم على وهم احتكار الحقيقة نقلاً، وإيهام الهداية اتباعاً، وضرورة التصديق بها تقليداً)(١).

وغير خاف على من له أدنى بصيرة ومعرفة بالدين الإسلامي وبمنهج أهل السنة والجماعة «الفرقة الناجية» أن هذا القول مليء بالمغالطات والشبهات والألاعيب اللفظية، فكلامه عن القدر وإرادة الله تعالى ليست عند أهل السنة بهذا المفهوم الفج الضال، وقد سبق بيان منهج أهل السنة في ذلك عند الحديث عن القدر.

أمًا أن أهل السنة يعتقدون اليقين والقطعية في اعتقادهم، فهذا لا ريب فيه، وهو يقين يقوم على الدليل والبرهان وليس على التشهي والهوى.

أمًّا أن خطابهم يتسم بالتسلط والقمعية، فإن كان مراده بذلك أنهم يحكمون بشريعة الله ويوقرون أحكامه ويتبعون أوامره وينتهون عن نواهيه، ويقفون عند حدوده، ويطبقون ذلك كله، فهم يعملون ذلك وفق عقيدتهم وإيمانهم بالله تعالى، ولايرد المسلم عن ذلك أية ألفاظ هجائية أو شتائم علمانية، فمن آمن بالله وبكتابه ورسوله وجب عليه أن يقوم بمقتضى ذلك، رضي بذلك من رضي وغضب من غضب.

غير أن من الجدير تأمله في هذا الصدد أن العلمانيين اللادنيين الذين أخذوا هذه الضلالات عن أساتذتهم الغربيين اعتنقوها بيقين وقطعية، مع أنها لا تقوم إلا على أوهام بشرية، وحماقات عقول بهيمية، وخطابهم وحالهم يتسم \_ فعلاً \_ بالتسلط والقمعية، فها هي سجون الأنظمة العلمانية في بعض بلاد المسلمين تضج بالظلم والقهر لأولياء الله تعالى الذين يطالبون بتحكيم شريعته في الأرض، وها هي مؤتمراتهم ومؤامراتهم مع دول الغرب والشرق

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ١٨٧ ـ ١٨٣. وانظر: ص ١٨٧.

ومع دولة اليهود لمحاربة دعاة الإسلام، تحت مسمى محاربة الإرهاب ومقاومة التطرف كما حدث في شوال سنة ١٤١٦هـ في المؤتمر المسمى «مؤتمر شرم الشيخ» لمحاربة التطرف!!.

ومن قبل كم علق على مشانق الأنظمة العلمانية من شيخ وداعية، وكم ملئت المحتشدات الصحراوية من صالح وصالحة، وكم هُجُر من بلده وبيته وأهله من مؤمن تقي، ﴿وَمَا نَقَمُوا مِنْهُم إِلَّا أَن يُؤْمِنُوا بِاللهِ الْعَزِيزِ اللهِ الْعَزِيزِ اللهِ الله الثقافية العلمانية، فحدث عن عصابات احترفت الإجرام باسم الثقافة، والرذائل باسم الفن والتسلط باسم الحرية، ومع ذلك يزعمون أنهم أصحاب الحوار والديموقراطية والحرية الفكرية!! بلى إنهم في الظلم راسخون، وللقمع والتسلط محترفون، ولمعاداة المسلمين ودعاة الدين قائمون، وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون!!.

### \* القدر:

وقد خصصت فصلاً كاملاً عنه في الباب الثالث من هذا الكتاب(٢).

## \* القرآن:

وسبق الحديث عن موقفهم منه في الكلام عن الكتب المنزلة في الباب الثاني (٣).

## \* القيامة:

وسبق الحديث عن ذلك عند الكلام عن اليوم الآخر في الفصل الأول من الباب الثالث<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) الآية ٨ من سورة البروج.

<sup>(</sup>۲) انظر: ص ۱٤٥٢ ـ ٣٧٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: ص ۱۰٤٧ ـ ۱۱۹۲.

<sup>(</sup>٤) انظر: ص ۱۲۰۹ ـ ۱۲۹۳.

### \* الكتب المنزلة:

وقد خصصت فصلاً كاملاً عنه في الباب الثاني(١).

#### \* الكعة:

هي بيت الله العتيق.

وقد مر معنا ذكر موقف طه حسين من هذه القضية، في حديثه عن إبراهيم وإسماعيل وبناء البيت العظيم، ومن أوقح أقواله في هذا الصدد قوله في شأن الكعبة: (ليس مايمنع قريشاً من تقبل هذه الأسطورة التي تفيد أن الكعبة من تأسيس إسماعيل وإبراهيم كما قبلت روما قبل ذلك ولأسباب مشابهة أسطورة أخرى صنعها لها اليونان تثبت أن روما متصلة بإيناس ابن بريام صاحب طروادة)(٢).

أمًا السياب فإنه يحشد في قصيدته «في المغرب العربي» ألواناً شتى من ألفاظ الكفر والسخرية بالله تعالى ورسوله ﷺ منها قوله:

(فنحن جميعاً أموات

أنا ومحمد والله.

وهذا قبرنا: أنقاض مئذنة معفرة

عليها يكتب اسم محمدِ والله.

على كسرة مبعثرة

من الآجر والفخار

فيا قبر الإله، على النهار

ظل لألف حربة، وفيل

<sup>(</sup>۱) انظر: ص ۱۰٤۷.

<sup>(</sup>۲) قضایا وشهادات ۱/۳۹۱.

ولون أبرهة

وما عكسته منه يد الدليل

والكعبة المحزونة المشوهة)(١).

ويقول البياتي:

(إذا كان البعض يحج إلى كعبته كل عام فأنا أحج إلى كعبتي في كل كلمة أكتبها)(٢).

ويقول سعدي يوسف عن قريته:

(وكعبة أسرى إليها الصبا ونام فيها الطير لما عبر)(٣)

ويقول الفيتوري:

(والطلاسم في تعاريج المرافيء

والرجال أسود يحتضرون حول الكعبة السوداء

والصور التي تنهار فوق قواعد الصلبان)(٤).

## \* الكفر:

وهو ضد الإيمان، ونقيض الإسلام.

وقد أعجب الحداثيون بألفاظ الشرك والكفر والضلال ووصفوا أنفسهم بأوصافها، مجاهرين مفاخرين، كما سبق بيانه عند مصطلح الضلال، وذلك من مقتضيات «التحرر الحديث» الذي يسلتزم عند أتباعه أن يكونوا في الصف المقابل للإيمان والهدى والخير والحق والعدل والتقوى والصلاح.

ذلك أنهم قد تلقوا من شياطين المذاهب الغربية التي أشربوا حبها، أن

<sup>(</sup>١) ديوان السياب : ص ٣٩٥ ـ ٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) تجربتي الشعرية: ص ١١.

<sup>(</sup>٣) ديوان سعدي يوسف: ص ٥٦٣.

<sup>(</sup>٤) ديوان محمد الفيتوري ٢/ ١٠٠.

الوقوف ضد هذه الأوصاف يعني الحرية والانطلاق والتقدم والنهوض!! ﴿ شَيَطِينَ ٱلْإِنِسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ عُرُورًا ﴾ (١).

ولاشك أن عقولاً استساغت أن تهجر الهدى وتعتنق الهوى والفكر والردى لهي عقول استولى عليها الخبال والضلال، والتحقت بصفوف الأعداء الغزاة، الذين ما فتئوا يكيدون لهذا الدين من بداية ظهوره.

إن استهانتهم بلفظ الكفر ووصفه، وامتهانهم اللفظي له يندرج ضمن لعبة العبث الحداثية التي يراد لها أن تكون جسراً لإبطال أحكام الشرع وتكذيب أخباره، ها هو أحدهم يدرس نصوص الوحي على أنها أسطورة تاريخية ثم يتحدث عن نظيره وسلفه في هذا الأمر طه حسين ويخلص إلى أن حكم الردة الذي وجه إليه بسبب تكذيبه للقرآن العظيم، ليس سوى إعادة اعتبار للأسطورة، وإرجاع النص أي الوحي، إلى مكانته المتعالية ثم يقول: (واستندت هذه الردة... بتكفير من يكذب وجود إبراهيم وإسماعيل إلى إعادة الاعتبار لمفهوم الكفر والردة في عصرٍ هما ممجوجتين فيه)(٢).

ولا ريب أن هذا المادي العلماني يعبر عن وجهة نظر الردة الجديدة التي اجتاحت العالم، واكتسحت العالم الإسلام في هذا العصر (وهي ردة جاءت مع زحف أوروبا السياسي، والحضاري على الشرق الإسلامي، وإنها أعظم ردة حدثت في التاريخ الإسلامي من عهد النبوة إلى عصرنا هذا، إنها «ديانة» اللادينية والإلحاد التي أثرت على ما لا يحصى من أفراد الطبقة المثقفة من المسلمين، ولكن بالعكس من حركات الردة وتياراتها الماضية؛ إن من يقع في أسرها، وينكر بديهيات الدين وحقائقه لا يذهب إلى معبد أو كنيسة، ولا يعلن تغييراً لديانته، ولا يتنبه مجتمعه الإسلامي إلى خطره، ولا يحسب له أي حساب، ولا يعامل بالمقاطعة والفصل من المجتمع كما

<sup>(</sup>١) الآية ١١٢ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) الإسلام والحداثة: ص ٢٧٠.

كان يعامل المرتدون السابقون)(١)، بل أضحى ـ في ظل الدولة العلمانية ـ كل مارق معارض للدين محل الصدارة والحماية والتمكين، وكل مدافع عنه، داع إليه، مجاهد في سبيله محل القتل والتشريد والإيذاء والتشريد، والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لايعلمون.

وإذا كان أهل الحداثة والعلمنة ينظرون إلى الدين الإسلامي نظرة الغربيين إلى الدين النصراني، فإنهم - حتماً - سيصبحون، وقد أصبحوا بالفعل، يقاومونه ويناقضونه ويردونه على اعتبارات عديدة من أهمها أنهم ينظرون إليه - حسب نظراتهم الإلحادية - أنه دين أساطير، وهذا ما دعى أحد منظريهم إلى التصريح بأن (عنوان الحداثة العلمانية في يومنا هذا هتك أساطير البداية)(٢).

وعلى ذلك فإنهم لايستحيون من الانتماء الكفري أياً كان لونه أو عنوانه، فما أكثر الذين ينادون اليوم بالعلمانية، أو ينتسبون للماركسية أو ينتمون إلى الوجودية، أو يجاهرون بالانضمام إلى أي فكرة أو مذهب أو مجموعة كفرية.

حتى لقد بلغ بأحد رواد الحداثة الفكرية أن اعترف صراحة بأنه مؤمن!! ولكنه إيمانه يكفره أي يؤدي به إلى الكفر، وقائل ذلك هو حسن حنفي الذي يجيب على مناقشة أحدهم حين وصفه بأنه مؤمن، وأنه يخشى عليه من الاتصاف بوصف الإيمان!! أجاب حسن حنفي (أنت تعني الإيمان السلفي التاريخي المتوارث عبر التاريخ، وهو الشيء الذي تخافه علي، لذلك فإن إيماني يكفرني، كما أنه يكفرك أيضاً)(٣).

وقال أيضاً: (نحن منذ فجر النهضة العربية الحديثة وحتى الآن نحاول أن نخرج من الإيمان السلفي)(٤).

<sup>(</sup>١) في مسيرة الحياة لأبي الحسن الندوى: ص ٢٦٩ ـ ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) الإسلام والحداثة: ص ٢٧١ والقول لعزيز العظمة.

٣) الإسلام والحداثة: ص ٢١٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ۲۱۸.

وقال: (أنا ماركسي شاب)(١).

وقال: (أنا مفكر وضعي، أقصد أنا وضعي منهجي ولست وضعياً مذهبياً، إن كل ما يخرج عن نطاق الحس المادي والتحليل أضعه بين قوسين)(٢).

ومع ذلك يُعد عند الحداثيين من أصحاب التيار الإسلامي اليساري أو مايسمونه التيار الإسلامي المستنير!!، فإذا كان هذا هو الإسلام!! فأي دين بقى وأي كفر أتقي؟.

أمًّا أدونيس فيسخر من الوعيد بالكافرين، وذلك في قوله:

(عائشة جارتنا العجوز مثل قفص معلق

تؤمن بالركام والفراغ والطرر

وبالقضاء والقدر...

تقول إن عمرنا سحابة بلا مطر

تقول إن الأرض أبشع الأكر

صورها الإله تحت عرشه

ومن عل دحرجها

خطيئة كأنها البشر:

يا ويل من كفر ويل من كفر

يا سعده من اعتبر . . .

عائشة جارتنا تقبة

حياتها جلودُ صوفٍ وخراف ورع

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢١٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢١٩.

وحكمة تعود بالأرض إلى سديمها

تحتجز الحياة في تكية

من ورق الرمال

وطحلب الليالي)(١).

صورة كالحة دبقة من صور الاجتراء الإلحادي والتهكم الحداثي بالدين والتراث، وبالمصطلحات الشرعية والأحكام الإسلامية.

أمَّا توفيق صايغ فيقول:

(من فضة براك

فتنة باجمان، ويا أزاهير اكفرى)<sup>(۲)</sup>.

أمًّا نزار قباني فإنه أكثر من تلاعبه بلفظ الكفر كإكثاره التلاعب بأعراض النساء، يقول:

(من يعص قلب امرأة يكفر)<sup>(٣)</sup>.

ويقول:

(وابقى أحبك رغم يقيني

بأن التلفظ باسمك كفر)(٤).

ويخاطب إحدى عشيقاته أو معشوقيه!! قائلاً: و المدادي المدادي المادية

(إن كنت نبياً

خلصني من هذا السحر

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١٦٣/١ \_ ١٦٤.

<sup>(</sup>٢) المجموعات الشعرية: ص ٤٢٠.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لنزار ١٣٢/١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١/ ٢٧٢.

من هذا الكفر

حبك كالكفر فطهرني

من هذا الكفر)<sup>(١)</sup>.

ويقول:

(أرجوك بالأوثان يا سيدتي

إن كنت تؤمنين في عبادة الأوثان)(٢).

ويقول:

(فعلنا الحب تكراراً وتكراراً

صرخنا مثل وحشين، نزفنا مثل وحشين

وأمطرنا وأرعدنا

وتبنا وكفرنا وركضنا

في براري الحب أحراراً)(٣).

ويقول:

(أعطيني الفرصة

كي أكتشف الحد الفاصل بين يقين الحب

وبين الكفر)<sup>(٤)</sup>.

(أعطيني الفرصة حتى أقنع، حتى أؤمن، حتى أكفر)(٥).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ٦٧٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٧١١/١.

<sup>(</sup>T) المصدر السابق 127/ 128 - 188.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١٩٨/٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢/ ١٩٩.

ويقول:

(يا بيروت الجوع الكافر والشبع الكافر)<sup>(۱)</sup>. ويقول:

(أردت أن أنقل الثورة

إلى مرتفعات نهديك ففشلت أردت أن أعلمك الغضب والكفر والحرية

ففشلت)<sup>(۲)</sup>.

ويقول:

(فاعذروني أيها السادة إن كنت كفرت وصفوا لي صبر أيوب دواءً فشربت)<sup>(٣)</sup>.

ويقول ـ تعالى الله عما يقول ـ:

(من بعد موت الله مشنوقاً

على باب المدينة

لم تبق للصلوات قيمه

لم يبق للإيمان أو للكفر قيمه)(٤).

ويقول:

(يثير حزيرانٌ جنوني ونقمتي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/٣٢٦.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق ۲/۲۹۳.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٣/ ٢٧٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٣٤٢/٣.

فأغتال أوثاني وأبكي وأكفر)(١).

وهكذا نجد أن المجاهرة بالكفر والانتماء إليه أضحى من أسهل الأمور، وأيسرها على لسان شاعر الحداثة، ونرى أن التلاعب بلفظ الكفر ومضمونه يهيء الفرصة لللاعبين في هذا الحقل أن يفاخر الواحد منهم بانتسابه إلى الكفر والضلال من غير مراعاة لأي ضابط أو احتياط من أي نقد أو خوف من أي حكم!!، واستتبع انتماءهم الفكري للكفر وافتخارهم الشعري به، انتماء لأمم أخرى، لا رابط بينهم وبين العرب إلا الرباط الجاهلي الذي جعل كفار مكة يفرحون بانتصار الفرس على الروم، لكون الفرس مثلهم في عبادة الأوثان.

ها هو توفيق زياد يفتخر بأسياده الروس، ويسخر بإطلاق لفظ الكفر عليهم:

(في هذه النشره

الروس الكفار يطولون الزهره...

موسكو هذه المره

كسر الروس الكفار الجره

يكتشف الأسرار إلى الزهره

وتقول مصادر موثوقه

إن الإنسان، الإنسان هناك

العامل والفلاح هناك

أقسم أن تشرق راية أكتوبر

وترفرف في كل سماء)<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ٣٨٩. وانظر: ص ٣٥٨، ٣٨٦ وغيرها.

<sup>(</sup>۲) دیوان توفیق زیاد: ص ۹۱ ـ ۹۲.

وهنيئاً للشيوعيين بهذا الفتح المبين!!، وبهذه الخرافة العظيمة!!، وقد عاش زياد الدرزي حتى رأى بأم عينيه وسمع بأذنيه، ماذا حصل لثورة أكتوبر من دمار وبوار واندحار، وما هي عن الرأسمالية ببعيد!.

والشاهد هنا ربطه بين وصف الروس بالكفار والمكتشفات الحديثة، وهي حجة حداثية واهية تقوم على مبدأ أن من ابتكر أكثر واكتشف أكثر وصنع أكثر وتغلب وقهر فهو بالضرورة صاحب الفكرة الصحيحة والعقيدة القويمة والخلق الحسن!!، وفي هذه المساواة الباطلة التي تنطق بها كتبهم ومؤلفاتهم، والتي ينادون بناء عليها بأن نأخذ الأفكار والعقائد والثقافات والفلسفات والمذاهب والقيم مثلما أخذنا التقنية، وأن نستورد العلوم الإنسانية مثلما استوردنا المنتجات والمصنوعات(۱).

ومن التلاعب بلفظ الكفر قول المقالح في بيانه اليساري الاشتراكي!!: (يا فقراء شعبنا

يا أيها الجياع السائرين في انكسار

لاتكفروا بالكلمات بالأشعار

فربما غداً، بعد غد ستهدم الأسوار

تزرع النجوم في ظلامكم ستزرع الثوار)(٢).

ويقول الفيتوري عن الشاعر:

(قصة الشاعر العظيم. . العظيم الحلم واليقظة

<sup>(</sup>۱) انظر مثلاً: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٢٣٨، ٢٣٨، وقضايا وشهادات قول لعبدالرحمن منيف ٢١٦/٢، والإسلام والحداثة: ص ١٨٥ قول لجابر عصفور: ص ٣٢٨، ٣٥٩ و ٣٧٨ أقوال لأركون، وقضايا الشعر الحديث: ص ٢٩٦، ٢٩٨ قول ليوسف الخال، وشعرنا الحديث إلى أين: ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) ديوان المقالح: ص ٣٧٨.

العظيم الصفات

حين غنى لقومه خير ما غنته

شبابة من الصلوات

فتناسوه كافرين بما غنّي)(١).

فهو يعبث هنا بشعيرة الصلاة وبلفظ الكفر.

ويقول أحمد دحبور:

(وتنزوى الشموس في معابدي

ويعول الفراغ في يعولُ

ويكفر الصدي

سيرحل، سيرحل المدى)<sup>(۲)</sup>.

ويقول:

(باسم جوع يقتل الأطفال.. كافر

أعبر النهر المجاور)<sup>(٣)</sup>.

# \* ليلة القدر:

وهي ليلة من أوتار العشر الأواخر من رمضان خير من ألف شهر.

تعتبر رواية الطاهر بن جلون «ليلة القدر» أوضح شاهد على العبث بمعاني ومقاصد ومضامين هذه الليلة الكريمة.

## \* المئذنة:

كما تصدى هؤلاء للصلاة والأذان فإنهم تصدوا للمئذنة ساخرين

<sup>(</sup>۱) ديوان الفيتوري ١٦٨/١.

<sup>(</sup>۲) دیوان أحمد دحبور: ص ۱۰۱.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٩٣٠

هازئين؛ لأنها تمثل في شموخها وبنائها المرتفع شموخ الإسلام وظهوره وانتشاره، وهذا يبعث في قلوبهم الحمية حمية الجاهلية ويثير كوامن الأحقاد العدائية في قلوبهم المولعة ببغض كل مايمت إلى دين الإسلام بصلة، ولو كان مجرد شعار أو رمز أو بناء.

يقول أدونيس:

(بكت المئذنة

حين جاء الغريب ـ اشتراها

وبنى فوقها مدخنة)<sup>(۱)</sup>.

ويقول:

(هاتوا فؤوسكم نحمل الله كشيخ يموت

نفتح للشمس طريقاً غير المآذن)(٢).

تعالى الله وتقدس عما يقول الملاحدة علواً كبيراً.

ويقول:

(قدست رائحة الفوضى، ليأت الوقت الحزين لتستيقظ

شعوب اللهب والرفض

صحرائي تنمو، أحببت صفصافة تحتار، برجاً يتيه، مئذنة تهرم) (٣).

ويتحدث عن شخصه ممتثلاً في اسمه الأصلي «علي أحمد سعيد» فيقول:

(ورأيت الله كالشحاذ في أرض علي

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢٧٧/٢.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق Y/۲٦٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٢٧٠.

وأكلت الشمس في أرض علي وخبزت المئذنة

ورأيت البحر يأتي في ضباب المدخنة)(١).

جلّ الله وتقدس وتنزه وتعالى عما يقول الباطني الملحد، الذي يرى الإيمان والدين والصلاة تخلفاً، ويزعم أنها لابد أن تنمحي بسبب وجوده الطاغوتي الحداثي، أو أنه سوف يحيل المئذنة إلى خبز ينتهي بالأكل، ويأتي بالبحر رمز الغرب والمتوسطية والفينيقية، يأتي به لتكون مداخن مصانعه بديلاً عن المآذن، هكذا سولت له نفسه، وسولت له عقيدته ومذهبه الشائن، كما سولت للكفار من قبل ﴿وَاللّهُ عَلِنَ أَمْرِهِ وَلَكِنَ أَكْرُهُ النّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (٢).

وفي كلمات أخرى يجعل المئذنة خمراً والأذان نشوة سكر فيقول:

(هل تتمايل الفضة سكراً بالمئذنة

وهل يترنم الذهب انتشاء بالأذان؟

في امتداد برقش التعاشيب

يتنسم تراباً يتنسم الله)<sup>(٣)</sup>.

وفي موضع آخر يجعل المآذن مجرد مستودعات صوتية فيقول على لسان المجانين أشباهه حيث يقول المجنون الأول سائلاً:

(والمآذن

المجنون الثالث: «مقاطعاً» هي للصوت مخازن)(٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٢٨٢ ـ ٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢١ من سورة يوسف.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ٤٠١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ١٩٨/١.

أمًا السياب فقد سبق نقل مقاطع من قصيدته الإلحادية «في المغرب العربي» ومنها قوله عن إنسان يرى قبره:

(كمئذنة معفرة

كمقبرة

كمجد زال

كمئذنة تردد فوقها اسم الله.

وخط اسم له فيها...

فنحن جميعنا أموات

أنا ومحمد والله.

وهذا قبرنا: أنقاض مئذنة معفرة

عليها يكتب اسم محمد والله)(١).

ويتحدث عن الله جلّ وتعالى وتقدس:

(أليس هو الذي فجأ الحبالي

قضاه، فما ولدن سوى رماد؟

وأنعل، بالأهلة في بقايا

مآذنها، سنابك من جواد؟)(٢).

أمًّا توفيق صايغ فيتحدث عن الخيل التي يقول عنها:

(وما فتحت فاها لقضم

وفتحته لصهيل كترنيم مآذن)(٣).

<sup>(</sup>١) ديوان السياب: ص ٣٩٤ ـ ٣٩٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٣٩٩.

<sup>(</sup>٣) المجموعات الشعرية: ص ٥٢.

أمًّا الشيوعي العراقي سعدي يوسف فيجعل المآذن ـ وما تحويه من دلالات ومعانى ـ تسكن الظلام، فيقول:

(الله كل الليل يهبط، والمآذن تسكن العتمات)(١).

أمًّا نزار قباني فيقول عن محبوبته:

(عندما يبدأ الليل، احتفال الصوت والضوء

بعينيك. . وتمشى فرحاً كل المآذن

يبدأ العرس الخرافي الذي ما قبله عرس)(٢).

ويصف المآذن بقوله:

(والمآذن المقلوبة)(٣).

أمًا محمود درويش فيقول:

(أأسرق عمري لأحيا دقائق أخرى، دقائق بين السراديب والمئذنة لأشهد طقس القيامة في حفلة الكهنة)(٤).

ويقول:

(ونحن نحب الحياة إذا ما استطعنا إليها سبيلا

ونرقص بين شهيدين، نرفع مئذنة للبنفسج بينهما أو نخيلا)(٥).

أمًّا معين بسيسو فإنه يخاطب صنوه وزميله في الشيوعية «محمود

<sup>(</sup>۱) ديوان سعدي يوسف: ص ۱۸۹.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لنزار ٢/ ١٧٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٣/٣١١.

<sup>(</sup>٤) ورد أقل: ص ٦١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١٠١.

درويش» ويذكره بقول نظيرهم الجزائري الشعوبي البربري الملحد «كاتب ياسين» وذلك في تهكمه بالمآذن واعتباره لها أنها من علائم التخلف، إذ يصفها ساخراً بأنها صواريخ ثابتة!!، ولايقتنع بسيسو بهذا الوصف بل يسعى في مضمار الإلحاد إلى أبعد من ذلك حين يعتبر الله \_ جَلَّ وَتَقَدَّسَ وَتَعَالَى \_ مثل المآذن في الدلالة على الجمود والتخلف، بل أكبر، فيقول:

(«کاتب یاسین»)

صديقي المسكين

قال بأن «مآذننا» يا محمود

«صواريخ» ثابتة في الأرض

لاتنطلق، ولاتصعد أبداً.

أكبر من كل مآذننا يا محمود الله)(١).

ويجعل سميح القاسم الكتاب والمئذنة وبلال مجرد هراء، وذلك في قوله:

(سألوني عن التي أنا منها

وهي مني، ربابة ومغني

عندليب وسوسنه

وكتاب وبلال ومئذنة

وانطلاق من هراء البيداء، والخيل والليل)(٢).

أمًّا توفيق زياد الذي ينضح بالشيوعية في كلماته ومقطوعاته الحداثية

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية بسيسو: ص ٥٥٣.

<sup>(</sup>۲) دیوان سمیح القاسم: ص ۲۸۰.

فإنه يجعل الشيوعية الحمراء مئذنة، ويزعم أن الحرية تأتي منها، فيقول: (من مئذنة الفجر الأحمر

من طين الخندق. . من رأس الخنجر. .

صوت ناري الأنفاس الحرية!!)(١).

ومثله عبدالعزيز المقالح الذي يتحدث عن بكين بوصفها شيوعية متمنياً أن يمر من تحت قوس النصر في ساحتها الحمراء!!، ويبشر بمئذنة للشيوعية في اليمن، ويدلس وصفها بأنها «مدخنة» تكتب بالدخان بالعرق، وقد رأى أهل جنوب اليمن ماذا صنعت بهم الشيوعية التي تمناها المقالح، وماذا جنوا من ثمارها الشائكة الخبيثة!!، يقول المقالح:

(بكين، رغام البعد بيننا يا واحتى الأثيره

فإننا على لقاء

مشاعل المسيرة الكبيره

في ليلنا الضرير

كانت لنا، للزاحفين الشعلة الرجا

الأمل الكبيره...

واليوم في مدينتي تحتضن السحاب

يحتضن الألف

مئذنة شماء

<sup>(</sup>١) ديوان توفيق زياد: ص ٥٧.

تكتب بالدخان بالعرق

قصتك الرائعة الرنين

قصة حب لايضيع، لايموت يا بكين)(١).

ونحو هذا قوله:

(ألمح وجهه الضاحك في حجارة المسجد في مآذن المصنع)(٢).

وحين يستعير رمز المئذنة للتبشير بالشيوعية، مدنساً هذا الرمز، لاينسى أن يلصق بالمآذن أوصاف الظلام والتخلف، وذلك في قوله:

(والمآذن لما تزل تتنهد، في قبضة الليل، تحت مخاوفها

 $(^{(n)}, ...)^{(n)}$ . تذكر الله أكبر

وشبيه هذا المعنى قول ممدوح عدوان:

(في مئذنة يتململ فيها النور)(٤).

وذلك بعد أن ساق جملة من الأماكن التي يقرنها في سياق واحد مع المآذن بغرض التدنيس:

(في الحانات وفي الحارات وفي المبغى

في أجراس كنيسة حي مهجور

في مئذنة يتململ فيها النور)<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ديوان المقالح: ص ١٤١ ـ ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦١٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٥٦٦.

<sup>(</sup>٤) (٥) الأعمال الشعرية: ج ١ تلويحة الأيدي: ص ١٢٧.

### \* المحراب:

وهو رمز للعبادة والصلاة والخضوع لله تعالى، يجعله الحداثيون رمزاً للتخلف والبطالة والضياع كما قال أدونيس:

(الأمة استراحت

في عسل الرباب والمحراب

حصنها الخالق مثل خندق

وسده

لا أحد يعرف أين الباب

لا أحد يسأل أين الباب)(١).

وفي موضع آخر يجعل الكلمات الباطنية والعبارات السوريالية والكشوفات الصوفية الإلحادية، يجعلها محراباً، أي أن لها القداسة والمكانة العبادية، ثم يفتح باب التأويل الحداثي الباطني ويجعله فضاء مفتوحاً ينسج من خلاله كل مايريد، بعد أن يبطل بهذا التأويل دلالات اللغة وضوابطها، ومعايير الشريعة وقداستها، يقول بعد أن ذكر جملة من رموز التصوف والسوريالية:

(الكلمات تتشكل محراباً محرابا والفضاء ينسج التأويل)<sup>(٢)</sup>.

\* المحرم:

هو الممنوع شرعاً، وهو ضد الحلال<sup>(٣)</sup>.

وقد جعل الحداثيون نصب أعينهم العمياء استباحة المحرمات والتحرر

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية ٢/٣٧٣.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق Y/ £18.

<sup>(</sup>٣) انظر: معجم لغة الفقهاء: ص ١٧٧.

منها، وإسقاط موازين الحلال والحرام، وانتهاك كل ما هو محرم، وهذا أصل من أصولهم وأساس من أسس فكرتهم وعقيدتهم.

وقد ذكرت في مطلع هذا الفصل تحت عنوان «المدرك الثالث» هذا الأصل، وسردت شواهد عديدة من أقوالهم(۱).

# \* مدن الإسلام:

شغف الحداثيون والعلمانيون بمدن الشرق والغرب، مدن الفكر الذي ينتمون إليه، ويؤمنون به، وتغنوا بمدائحها، وتحرقوا على العيش فيها، واستجدوا مرابعها العطاء والنماء، وبكوا على آثارها بكاء الهاثم الولهان، وتفننوا في الإشادة بمعالمها، وتنافسوا في إطراء نواحيها.

ولا غرابة في ذلك فإن من انتمى إلى عقيدة أحب أهلها وأحب الديار التي نشأت أو شاعت فيها هذه العقيدة.

فكما نجد المسلم يحب مكة والمدينة والقدس ويشد إلى مساجدها المباركة الرحال، فإننا نجد أن الحداثي والعلماني يهيم حباً بواشنطن وموسكو وباريس ولندن وبرلين وبكين وغيرها، ويشد إليها الرحال، ويعود مثقلاً بالآثام والأوزار، وجراثيم الأمراض الاعتقادية والخلقية.

ولم يكتفوا بالإشادة ببلاد الكفر ومدن الطغيان بل توجهوا إلى مدن الإسلام شامتين هازئين ليكون ذلك دليلاً آخر من أدلة انفصالهم عن هذه الأمة، وبرهاناً آخر على عداوتهم لها.

تقول نوال السعداوي التي خرجت في مظاهرة في أمريكا لتأييد الشذوذ الجنسي، (حين سافرت إلى مكة وقرأت الإعلانات فوق الجدران أهلاً بضيوف الرحمن، ومن وراء الجدار أرى الرجل والبنت كالغلام وثالثهما الشيطان)(٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: ص ۱۲۳۰ ـ ۱۲٤۱.

<sup>(</sup>٢) سقوط الإمام: ص ٨.

تدنيس مقصود، وكذب واضح، وادعاء يكذبه العقل والواقع، ولكنها أشربت حب الرذيلة كما أشربت بغض الإسلام، فقادها ذلك إلى الافتراء الصريح والانتهاك البغيض من غير حجة ولا بينة، إلا مجرد الحقد الأعمى الذي جعلها ترى ما لايرى لو كان الأمر واقعاً على الحقيقة!!.

أمًا الماركسي سعدي يوسف فإنه ينتهك اسم مكة بقوله:

(لم يروا منك يا وطني غير أوراقهم ونساء المعارض

أنت لهم مكة السائح الأجنبي

وكحل العيون التي لاترى)(١).

أمَّا المقالح فيقول:

(وتنطفی کل مساء لذة الشیطان والسجائر

بغداد في صمت ومثلها الجزائر

انتحرت في مكة المنائر)(٢).

أمًّا بكين فإن المقالح يتمنى أن يمشي تحت قوسها في الساحة الحمراء (٣).

أمًّا أدونيس فإنه يحشد مجموعة من أسماء مدن بلاد الإسلام ويجعلها مقابر ومشانق، وذلك في قوله:

(دمشق القاهرة بغداد مكة

الطريق ترفض الطريق

وأقدامنا لاتتبعنا

<sup>(</sup>۱) دیوان سعدی یوسف: ص ۱۸۶.

<sup>(</sup>٢) ديوان المقالح: ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٤٠ ـ ١٤١.

نعرف هذه المقابر الأليفة

هذه المشانق التي تتدلى بعدد الأيام)(١).

ويُمكن هنا مقارنة أقواله هنا بما قاله عن البحر «الغرب» ومدنه، والفكرة المتوسطية، وعلاقة سوريا الكبرى بأوروبا، مما سبق ذكره وشرحه في الباب الأول عند الكلام عن التأثر بالديانات المحرفة.

أمًّا المدينة النبوية الشريفة المنورة فإنه يخصها بمقطوعة عنوانها «مدينة الأنصار» يصفها بالتخلف والاضطهاد والقسوة، وأنها ترد «مهيار» وترجمة بالحجار، ومهيار يقصد به نفسه، وفكرته الحداثية، وفئته جنود المسيح الدجال الذين حرم الله عليهم دخول مكة والمدينة، يقول أدونيس:

(لاقيه يا مدينة الأنصار

بالشوك، أو لاقيه بالحجار

وعلقي يديه

قوساً يمر القبر

من تحتها، وتوجى صدغيه

بالوشم أو بالجمر

وليحترق مهيار)<sup>(۲)</sup>.

أحرق الله مهيار وأتباعه وجعل سعيهم في تباب، وكيدهم في ذهاب. أمًا محمود درويش «شاعر الأرض المحتلة» كما يحلو لهم أن يصفوه،

<sup>(</sup>۱) الأعمال الشعرية ۲/ ٥٦٠، وفي موضع آخر ٤١٨/٢، يتهكم بمراكش ودمشق والقاهرة وبغداد والقدس وفاس.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢٦٢/١.

فإنه يصف القدس بأوصاف مزرية، وذلك في قوله:

(ترسم القدس:

إله يتعرى فوق خط داكن الخضرة، أشباه عصافير تهاجر وصليب واقف في الشارع الخلفي، شيء يشبه البرقوق والدهشة من خلف القناطر

وفضاء واسع يمتد من عورة جندي إلى تاريخ مشاعر)(١).

أمًّا المقالح فإنه يصف صنعاء بأوصاف متناقضة هازئة متهالكة، عكس ما وصف به بكين أو موسكو، يقول:

(صنعاء

يا امرأة لاتفتأ حبلي

تزني أحياناً

وأحايين تصلي، تتبتل

حيناً ترفض أزواجاً تأكلهم

وأحايين كثيرات تؤكل)(٢).

أمًّا بكين فيرسل إليها قبلة ويقول عنها:

(متى أمر تحت قوس النصر في ساحتك الحمراء

أرسم قبلة على الجبين

جبينك الأخضر يا بكين

<sup>(</sup>۱) دیوان محمود درویش: ص ۳۹۸.

<sup>(</sup>٢) ديوان المقالح: ص ٣٤٤.

أطلق باسم اليمن الخضراء

حمامة بيضاء

متى أسير لو أمتار

في الدرب حيث سارت رحلة النهار

رحلة «ماو» والرجال والأنصار

رحلة كل الطيبين، متى؟

متى أراك يا بكين؟

منذ قرأت أول الحروف

وبي إليك يا أماه

حنين طفل تاه

أضاع أمه على طريق الوحشة المخوف وبعدها أياه

ولم يعد، ما زال تائها تسحقه الظروف حتى تراك مرة عيناه

بكين، رغم البعد بيننا يا واحتي الأثيرة فإننا على لقاء

مشاعل المسيرة الكبيرة

في ليلنا الضرير

كانت لنا للزاحفين الشعلة الرجاء

الأمل الكبير)<sup>(۱)</sup>.

ترى ماذا يُمكن أن يحكم عاقل على هذا الكلام والذي قبله؟ فصنعاء بلد الإسلام زانية، أمّا بكين بلاد الشيوعية المادية فهي النهار والأم الحنون والواحة الأثيرة!!، أليس هذا دليلاً آخر على مقدار الانفصام والانفصال عن هذه الأمة المسلمة؟ ودليل الضلالة والعمالة؟.

#### \* **!**

وهو المكان الذي أعد للصلاة فيه على الدوام (٢)، وهو أشرف البقاع في الأرض وأحبها إلى الله تعالى.

وقد مرّ معنا في هذا الفصل موقفهم من الصلاة والركوع والسجود والمآذن لارتباطها جميعاً بالركن الثاني من أركان الإسلام، وكذلك كان موقفهم من المسجد.

فها هو أدونيس يعبر عن أمنياته الحداثية، في صيغة حديث عن تاريخ طاغية من الطغاة فيقول:

(وزلزل المكان

واهتزت البلاد مثل شجره

وسقط المسجد مثل ثمره

وسقط الزمان)(٣).

وفي مقطوعة أخرى يحشد جملة من أسئلة الشك والرفض لهدم الإسلام، وإشاعة الريبة فيه وفي تاريخه ورموزه ومنها سؤاله المتعلق:

(بوطن يعيش فوق الأرض، لكن خارج الفصول

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٣٩ ـ ١٤١.

<sup>(</sup>٢) انظر: معجم لغة الفقهاء: ص ٤٢٨.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية ١/ ٨٣.

بالرفض بالسؤال

بالمسجد المهدوم، بالحجاج وهو يصلب المدينة

بعابد تجتره التكية

بالخوف، بالتقيه

بقبة تجثم كالوطواط أو تهتز كالسفينة)(١).

ثم يعلن حربه لكل رموز الإسلام وشخصياته، وعلمائه، ويجعل المسلمين مجرد مقابر وأشباح وطقوس، ويتهكم بالكتب المسلمة والمساجد ويجعلها كنائس، في لهجة سباب وحقد طافح، يقول:

(لكوكب الغزالي

لهذه المقابر المبثوثة الأشباح والطقوس

في نفق الهواء والتاريخ، في الأقدام والرؤوس

لهذه الجدران

للكتب المدهونة الأوراق والرفوف

بالبطن والشهوة والأسنان

لهذه الأنصاب والأعلام والسيوف

لهذه المساجد الكنائس الدانية القطوف

لهذه الدروب، مرصوفة بالليل للتكايا

علامة الأسرار والغيوب

لكل هذا الزمن المكدس المشحون

بالرسل والسعار والطاعون)(٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١٤٨/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١٤٩/٢ ـ ١٥٠.

وهكذا تتضح حقيقة هذا الاتجاه، في موقفه من الإسلام وكل مايمثله من عقائد وأفكار وأشخاص وأشياء، وإن ذلك ليعني بكل وضوح وجلاء أن القضية ليست قضية تجديد وتحديث بقدر ما هي قضية تهديم وتخريب.

وإن عاقلاً لاينتظر من قوم هذه عقائدهم إلا ماينتظر من الطوفان الجارف والعاصفة المدمرة، والطاعون الوبيء.

ويعود \_ كلما حانت فرصة لهواه \_ إلى مهيار الدمشقي «ذاته وعقيدته» ويتمدّح بقدرته على الإحراق والهدم والتدمير، ثم يصف الجامع بالوقوف والتحير والجمود، في حين أن الطبيعة التي يعبدها من دون الله تسافر وتتحرك وتتقدم، يقول:

(والجامع الواقف كي تسافر الطبيعة)(١).

وفي مكان آخر من هرائه المسمى ديواناً، خرق لنفسه وأتباعه طقوساً للافتراس، ومنها المسجد ويحذر منها قائلاً:

(تهيأي أيتها الملل، استيقظي يا قبائل!

هو ذا طقس الافتراس

هو ذا خاتم الطقوس:

جامع، سلطان، ديوان، مرآة، صورة

هيرو غليفية مماثلة...

سراطين ضبان

زواحف من كل نوع تقتحم الأرض والإنسان يصطاد

السماء

إنه الله.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۱۹۲/۲.

يتقدم في جنس حيواني يتخلف)<sup>(۱)</sup>.

سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم.

أمًّا الملحد الجزائري رشيد بو جدرة، والذي قال عن نفسه بصراحة: (أنا الملحد)<sup>(۲)</sup>، ونظيره البربري المعادي للإسلام والعربية كاتب ياسين والذي يتمنى أن اسمه كاتب لينين<sup>(۳)</sup>، ويرى أن هذه التسمية شرف له<sup>(٤)</sup>؛ فإنهما يريان أن تشييد المساجد وبناء الجوامع القائم على قدم وساق في الجزائر - حسب قولهم - هو دليل تخلف وانحسار ورجعية<sup>(٥)</sup>، بل هو نفق صغير يعسر الخروج منه حسب تعبير كاتب ياسين<sup>(۲)</sup>.

أمًّا الماركسي الآخر، والرائد الثاني من رواد الحداثة «عبدالوهاب البياتي» فإن استخفافه بالمسجد يجيء على نحو آخر وذلك في قوله:

(المسجد المهجور، والليل الموشح بالنجوم

تتثاءب الأشباح في أبعاده، ويحوم بوم

طلل وبوم)<sup>(۷)</sup>.

ونحو هذا القول قول سعدي يوسف:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/٤١٧ \_ ٤١٨.

<sup>(</sup>٢) رأيهم في الإسلام: ص ١٦٧.

<sup>(</sup>٣) (٤) انظر: المصدر السابق: ص ١٩٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ١٦٦ كلام بو جدره، وفي: ص ١٩٤ ـ ١٩٥ كلام كاتب ياسين.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ١٩٥.

<sup>(</sup>۷) ديوان البياتي ۱/ ١٩٥.

(من مساجد تلك القرى وهي تنهار في ليلها المطمئن)(١).

أمًّا صلاح عبدالصبور فإنه يصف أحدهم بأنه يدعو، ولكن من المدعو؟ إنه إله النعمة الأمين، وهي تسمية تهكمية واضحة المغزى، وبم يدعو؟ أن يرعاه حتى يصلي ويزكي ويبني مسجداً وكنيسة وخاناً، في مزيج تدنيسي استهزائي جلي المقصد والمعنى (٢).

أمًّا النصراني يوسف الخال فإنه يمت إلى بني ملته في الغرب بكل صلة، إلى حد أنه جعل لفكرهم المادي، ومذاهبهم الهدامة في كل جارحة مصلى، لم يستطع من فرط شغفة وحبه لأهل عقيدته أن يخفي مشاعره الفياضة، في الوقت الذي هاجم فيه أبناء المسلمين وبلادهم وديارهم ومساجدهم وامتدح الصلبان والأوثان والجاهلية المعاصرة، يقول الخال:

(شعاع الغرب أي شعاع خير له في كل جارحة مصلى مددت يدا نصافحها وفاء فأنت أحق من يوفي وأولى)<sup>(٣)</sup>

ويقول محمد الماغوط واصفاً الوحل الذي ينقله القطار العائد من الحرب:

(ينقل في ذيله سوقاً كاملاً من الوحل والثياب المهلهلة ذلك الوحل الذي يغمر الزنزانات

والمساجد الكئيبة في الشمال)(٤).

ولماذا لم يقل أنه يغمر الحانات والمراقص والمجالس النيابية العلمانية؟؛ لأن هذه المواخير الخلقية أو السياسية أغلى عنده وأعز من

<sup>(</sup>۱) ديوان سعدي يوسف: ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: ديوان صلاح عبدالصبور: ص ١٥١ ـ ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية للخال: ص ٨٨.

<sup>(</sup>٤) الآثار الكاملة للماغوط: ص ٨٢.

المساجد التي يلوثها بهذا الوحل ويصفها بالكآبة، وكما يصف بن جلون المساجد بأنها مجال تسكع الشيوخ (١) يصفها كذلك نزار قباني في قوله:

(نقعد في الجوامع تنابلاً كسالي

نشطر الأبيات، أو نؤلف الأمثالا

ونشحذ النصر على عدونا من عنده تعالى)(٢).

ويشبه معشوقته الدنسة بالمآذن والجوامع فيقول:

(ألاحظت كم تشبهين دمشق الجميلة

وكم تشبهين المآذن والجامع الأموي ورقص السماح وخاتم أمي)<sup>(٣)</sup>.

## \* المعجزة:

ما يظهر على يد النبي من أمور خارقة للعادات (٤)، وقد سبق الإشارة إلى موفقهم من النبوة والنبوات ومن الرسل الكرام في فصل مستقل بذلك (٥).

ومن تدنيسهم لمصطلح المعجزة قول محمود درويش:

(صلیت من أجل ساقین معجزتین)<sup>(۲)</sup>.

وقوله:

(... يرسم جسداً مزدحماً بالوطن المطحون

<sup>(</sup>١) انظر: ليلة القدر: ص ١٠ ونحو ذلك في مسك الغزالي لحنان الشيخ: ص ٤٥.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية لنزار ٣/ ٨٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٣/ ٤٦٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: الكليات: ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: ص ١٢٠٩ ـ ١٣٦٧ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٦) ديوان محمد درويش: ص ٦٤٠.

في معجزة الخبز)(١).

#### \* المقدس:

كل منزه عن النقص والعيب، وقد سبق في مطلع هذا الفصل بيان موقفهم من المقدس عند المدرك الثالث والذي فيه أن من أصولهم «تدنيس المقدس»(۲).

#### \* الملائكة:

سبق الحديث عنهم في فصل خاص بهم عليهم السلام، وهو الفصل الأول من الباب الثاني (٣).

## \* النبوة والأنبياء:

وقد سبق الحديث عن ذلك في فصل خاص، بعنوان الانحرافات المتعلقة بالرسل عليهم السلام وهو الفصل الثالث من الباب الثاني (٤).

## \* الهجرة:

هي الانتقال من بلد الكفر إلى بلد الإيمان، وقد مر عند ذكر الشخصيات كلامهم المدنس عن هاجر أم إسماعيل عليه السلام.

ومن أقوالهم في هذا قول محمود درويش عن محبوبته:

(عيناك يا معبودتي هجرةً

بين ليالي الجحد والانكسار)<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦١٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: ص ١٦٦٤ ـ ١٦٧٧ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٣) انظر: ص ۹۷۸ ـ ۱۰٤٥ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) انظر: ص ١١٩٣ ـ ١٣٦٧ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٥) ديوان محمود درويش: ص ٣٢٠.

#### \* الهلال:

يرمز به للإسلام وأهله؛ لأن عباداتهم مبنية على الأهلة؛ ولذلك توجه أدونيس إلى هذا الرمز بعداوته المعهودة قائلاً:

(اليوم ووجه الأرض هلال

اليوم سنقتل هذا العصر)(١).

وكما أن الهلال شعار المسلمين فالصليب شعار النصارى، وقد مر معنا في الفصل الرابع من الباب الأول مقدار تأثرهم بالنصرانية وارتمائهم في مفاهيمها ورموزها وخاصة الصليب، ثم الخطيئة والتكفير، والتثليث.

وكذلك تأثرهم باليهودية وانتشار رموزها بينهم مثل المزمور والإصحاح وسفر التكوين وتأثرهم بالوثنية وخاصة رموز وأسماء الأوثان: عشتار، وأدونيس، وتموز.

### \* الوعظ:

وهو التذكير بالخير بما يرقق القلب، والتذكير بما يردع عن الشر من الوعد بالثواب والوعيد بالعقاب (٢).

وقد عبثوا بهذا المفهوم الخيّر عبثهم بكل فضيلة، واعتبروا التحرر من الوعظ والواعظين تقدماً وعصرانية، يقول أدونيس عن نفسه:

(أصعد أتفجر

ألبس الهدير والتهدج

أتموج بالرعب

أتحرر من التوبة، العظة، العودة

أتحرر من الصبر

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ٤٨٧.

<sup>(</sup>٢) معجم لغة الفقهاء: ص ٥٠٦.

من دمي والتاريخ الراقد فيه)(١).

إنه باختصار ينسلخ من كل مايمت إلى هذه الأمة بصلة، ويفاخر ذلك ويعتبره صعوداً وتفجراً ونهضة، ومما يؤسف له أن عمي العقول والقلوب يصفقون له وبه يقتدون!!.

أمًّا نزار قباني فإنه يعتبر المواعظ سماً، ويعتبر الذين لم يسمعوها أنقياء!! (الأنقياء الذين لم يتسمموا بعد بمواعظنا وأقوالنا المأثورة)(٢).

ولذلك جعل من علامات التخلف حسب رؤيته الشعوبية وعقيدته المادية استماع المواعظ، وذلك في قوله:

(ما زلنا منذ القرن السابع

خارج خارطة الأشياء...

ما زلنا نقظم كالفئران

مواعظ سادتنا الفقهاء)(٣).

ويسوق عبدالرحمن منيف موعظة يتقدم بها أحدهم للآخر في صيغة تهكمية، ثم يعقبها بأن الواعظ يضحك بسخرية من كلامه ووعظه الذي قدمه (٤).

#### \* اليقين:

هو الجزم بالشيء، وضده الشك<sup>(٥)</sup>، وهو العلم الذي لاشك معه<sup>(٦)</sup>. ودين الإسلام يقوم على اليقين القاطع بالبرهان الجازم والدلائل الثابتة

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٨١٨.

<sup>(</sup>٢) أسئلة الشعر: ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية ٣/ ٢١٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: مدن الملح ٣٣٦/٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: الكليات: ص ٦٦، ٢١٢، ٥٨٨.

<sup>(</sup>٦) انظر: التعريفات: ص ٢٥٩.

في حقيقته، وفي اعتقاد المؤمنين به؛ ولذلك وقف أهل الحداثة ضد مفهوم «اليقين» وحاولوا تدنيس صفائه بالشبهات الباطلة والأراجيف الكاذبة، بل حاولوا إزحة هذا المفهوم بالكلية فأصلوا لذلك أصلاً هو أنه: (ليس هناك حقائق مطلقة، وليس هناك يقين قاطع) وخاصة فيما يتعلق بالدين عقيدة وشريعة، ولذلك اعتنقوا بعبودية كاملة مذهب الشك الديكارتي وقدسوه وجعلوه منطلقاً من أساسيات منطلقاتهم.

وفي هذا المعنى يقول كاهنهم أدونيس (لم تعد هناك حقائق مطلقة، ولا أشكال ثابتة)(١).

ويجترئون بكل وقاحة على العلم والعقل ويقولون: (إن العلم المعاصر لم يعد ينظر إلى «الحقيقة» على أنها كيان بسيط وهوية متجانسة يُمكن عزلها وفصلها عما عداها، ومن ثم القبض عليها نقية من كل الشوائب بحيث يُمكن وضعها في حقل مستقل، والنظر إليها منفصلة عن سواها... إن الحقيقة مفهوم شديد التعقيد وعرضة للتغير)(٢).

ولو أن الأمر كما يزعم هذا الواهم الجازم، لما سارت الحياة في شعبها العديدة، ولأضحى البشر يتخبطون في شعاب الأوهام بلا طائل ولا غابة.

وإذا كان هذا يؤمن بالعلم المعاصر فأين هو عن الحقائق التي أثبتها المكتشفات والمخترعات، والتي أصبحت عند الناس من الحقائق الثابتة الجازمة؟ ثم هو في نفيه وقطعه بعدم وجود حقيقة منفصلة، أليست هذه عنده حقيقة قاطعة جازمة؟! وهذا القول يذكرنا بمذهب السوفسطائيين، ولا غرو أن يكون القوم بهذا المستوى من الضحالة والجهل والضلال، فهم قد حاربوا الحقائق واليقين، واعتنقوا الحداثة التي هي (وعي المتاهة إذ

<sup>(</sup>١) زمن الشعر: ص ٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) قضايا وشهادات ٢/ ١٧٤ والقول ليوسف سلامة.

تغدوا المتاهة هي الحقيقة الواقعية الوحيدة، بعد أن مات الإنسان بموت الله عبر قرن من تلاشيه التدريجي)(١).

سبحان الله الحي القيوم.

فهم مع فرارهم من إثبات أي يقين أو أي حقيقة، يؤمنون بأوهام المتاهات وسراب الضياع والعدمية، وهذا هو أبعد آفاقهم، وأرفع قاماتهم، وفيه خير دليل على هوانهم وحقارة مبادئهم وأفكارهم.

خذ من ترهاتهم هذا المثال الذي سطره أحدهم: (بين أكوام الكلام الذي قرأته عن سلمان رشدي وروايته «الآيات الشيطانية» في صحف العالم المختلفة طوال الأسابيع الماضية، صفعني قول للمخرج السينمائي الراحل، الأسباني الأصل، لويس بونويل يقول: «إنني أعطي حياتي لأي إنسان يبحث عن الحقيقة، لكنني على استعداد؛ لأن أقتل أي إنسان يعتقد أنه وجد الحقيقة) (٢).

فوعي المتاهة عندهم حقيقة، وكلام الأسباني أو الفرنسي أو الأمريكي حقيقة، وسخرية المرتد سلمان رشدي بالإسلام بحث عن الحقيقة، أمّا الإسلام فليس حقيقة، وليس يقيناً، وهذا ما صرح به أدونيس في مطالبته به (وضع هذه الثقافة «يقصد الثقافة العربية الإسلامية» بأصولها الدينية والإلهية موضع تساؤل أو شك أو رفض) (٣).

وهذا هو غايتهم في طرح هذه الشبكة الشائكة المتداخلة من الشكوك والأوهام والخبط والاضطراب. وفي إحدى جلسات ندوة الإسلام والحداثة يعقب أحدهم على ورقة بعنوان «حرية المسلم وشمولية الدين» فيقول: (إنني رجل علماني وبطبيعتي لا ديني، أحترم معتقدات الآخرين الدينية، لكنني

<sup>(</sup>١) قضايا وشهادات ٢/ ٢٨٦ والقول لعبدالرزاق عيد.

<sup>(</sup>٢) الناقد، العدد العاشر نيسان ١١٨٩: ص ٥، والقول لرياض نجيب الريس رئيس التحرير.

<sup>(</sup>٣) زمن الشعر: ص ٤١.

لا أقر من بالدين، ولست مؤمناً، إني إنسان قبل أن أكون مسلماً أو عربياً أو فلسطينياً)(١).

وقبل هذا شرح أصل نظرته العلمانية في الموقف من الحقيقة قائلاً: (الموقف العلماني يقول بالحقيقة الصغيرة المحلية القائمة على التحليل والحجة والفعل والبرهان، ولاينبثق من حقيقة شاملة كلية تنبثق من نص مقدس ومن كلمة إلهية...)(٢).

هنا يُمكن ملاحظة أن نفي الحقيقة عن الإسلام والوحي هو المعتمد الأصلي والمقصد الحقيقي، في مقابل إثبات الحقيقة القائمة ـ حسب دعواهم ـ على التحليل والحجة والعقل والبرهان، لمن هذه كلها؟ إنها للعلمانية اللادينية!! والتي هي أبعد في حقيقتها وواقعها وممارستها عن هذه الأوصاف التي أُغدقت عليها، إغداق الجاهلي أوصاف حبه وعشقه ورجائه على الوثن المعبود من دون الله!!.

بيد أنه ينبغي الالتفات إلى أن بعضهم يتطرف فينفي أي يقين وأي حقيقة، وبعضهم يخص بنفيه مايتعلق بالدين، بل يخص دين الإسلام من بين الأديان، وكلا المسارين يصبان في مقصد واحد هو إسقاط وتهديم الدين جملة وتفصيلاً.

وممن سلك المسلك الأول جابر عصفور، الذي يتحدث عن الإسلام والحداثة، ملغياً الإسلام وساعياً في تهديم أصوله ومبانيه من خلال الأغاليط والأكاذيب والجهالات المتراكمة لديه، في نبرة خطابية، وصيغة تدميرية، وحقد أعمى، وساعياً في الوقت ذاته إلى إقامة صروح الرماد الحداثي، وترسية أعمدة الأوهام العلمانية، وتعميق أركان السراب المادي الإلحادي، وبعد أن ساق جملة من المقارنات الخاسرة تحدث عن الحداثة بأنها تنظر إلى الإنسان باعتباره إلها (إنه الفاعل الذي يحرك زمنه بتمرده، وبما يمارسه من حريته التي تجعل منه صانع تاريخه في زمان يتقدم ولاينكص، يتطور

<sup>(</sup>١) (٢) الإسلام والحداثة: ص ١٣٤.

ولا يتخلف. . . حيث يضيف السابق إلى اللاحق لا على سبيل الائتساء والاتباع بل على طريق الابتداع والانقطاع، وإذ ينفي هذا الفهم عن خطاب الحداثة الثنائية الخبرية، الملازمة لمقولتي الزمن والإنسان، فإنه ينفي الثنائية المتضمنة لعلاقة الأعلى والأدنى . . وينتفي معنى الحقيقة الجاهزة، القبلية السابقة الصنع، التي ينقلها الأعلى إلى الأدنى، ويحل محله مقابل لحقيقة السابقة متغيرة، في حالة صنع دائم، تتشكل في خطاب حواري، يسهم كل أطرافه في إنتاجه)(١).

لماذا كل هذا الدوران والتلاعب بالألفاظ؟ ولماذا الاستتار خلف الألفاظ الموهمة والعبارات الملتبسة؟ ألا يستطيع أن يقول بصراحة أن الحداثة تنفي علاقة الإنسان بربه، بدلاً من قوله أنها تنفي علاقة الأعلى والأدنى؟ ثم ألم يكن ممكناً له أن يقول بجلاء بأن الحداثة ترفض قبول الدين والوحي، بدلاً من قوله: إنها تنفي معنى الحقيقة الجاهزة القبلية السابقة الصنع؟ لقد كان بإمكانه أن يقول ذلك بصراحة، ولكنها خطة «خداع المصطلحات» و«أضاليل العبارات» و«أباطيل المفاهيم» إنها الخطة القديمة الجديدة التي يعتمد عليها بنيان النفاق: الخداع والكذب الرياء، كما قال الله تعالى عنهم: ﴿ يُخَدِعُونَ اللهُ بنيان النفاق ومَا يَغْدَعُونَ إِلَا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُونَ (الله تعالى عنهم: ﴿ يُخَدِعُونَ الله وَالذِينَ عَامَنُوا وَمَا يَغْدَعُونَ إِلَا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُونَ (الله عنهم).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) الآية ٩ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٤ من سورة المجادلة.

وقال - جَلَّ ذِكْرُهُ -: ﴿ وَسَيَعْلِفُونَ بِاللَّهِ لَوِ أَسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ يُهْلِكُونَ أَنفُسَهُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ ﴾ (١).

وجاء في بعض الآثار عن السلف: «رأس النفاق الذي ينبني عليه النفاق الكذب»(٢).

(زرع النفاق ينبت على ساقيتين، ساقية الكذب، وساقية الرياء، ومخرجهما من عينين، عين ضعف البصيرة، وعين ضعف العزيمة، فإذا تمت هذه الأركان الأربع، استحكم نبات النفاق وبنيانه، ولكنه بمدارج السيول على شفا جرف هار فإذا شاهدوا سبل الحقائق يوم تبلى السرائر، وكشف المستور، وبعثر ما في القبور، وحصل مافي الصدور، تبين حينئذ لمن كانت بضاعته النفاق، أن حواصله التي حصلها كانت كالسراب ﴿يَحْسَبُهُ الظّمْنَانُ مَآءً حَتَى إِذَا جَآءً وُ لَرَ يَجِدْهُ شَيْئًا وَوَجَدَ ٱللّهَ عِندَهُ فَوَقَلْهُ حِسَابَةً وَاللّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴾(٣)(٤).

نعم ليسوا سواء في دركات الحداثة والعلمانية، فبعضهم يتوارى خلف العبارات والمبهمات من المعاني، وبعضهم يصرح ويرسل نتن فكره على الناس ويكشف سوأته للناظرين، ومن ذلك انتقاد العلماني الملحد عادل ظاهر للعلماني المتواري حسن حنفي حيث قال: (لدي ملاحظة حول محاضرة الدكتور حسن حنفي وتعليقان، والملاحظة تتعلق بقوله: إن العلماني يفترض بأن النص الديني مطلق أو ما أشبه بذلك، الواقع إنني أعجب كل العجب من هذا الكلام، كيف يُمكن للعلماني أن يقول مثل هذا الكلام، إذ ليس هناك من شيء مطلق عند العلماني إطلاقاً، إن السمة الأساسية للعلماني - إن كنت هناك سمة أساسية له - هي نفيه لإمكان أن يكون أي شيء «مطلقاً»)(٥).

<sup>(</sup>١) الآية ٤٢ من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٢) صفة النفاق للفريابي عن الحسن البصري: ص ٢٢.

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٩ من سورة النور.

<sup>(</sup>٤) صفات المنافقين: ص ٣٧.

<sup>(</sup>٥) الإسلام والحداثة: ص ٢٠٩.

ولعل عادل ظاهر لم يدرك المرمى الذي رمى إليه حسن حنفي من إطلاق هذه العبارات الإبهامية، أو أنه أدرك ولم يرد أن يكون صاحبه بهذا المستوى من التواري والاجتنان!!.

وقد أجاب حسن حنفي على اعتراض صنوه عادل ظاهر بقوله: (عندما قلت بأن العلمانيين يتصورون بأن النص مطلق «المراد نص القرآن والسنة» كان في ذهني أن نقد العلمانيين لما يقوله السلفيون بأن النص مطلق هو نقد صحيح، وبالفعل فإن النص - كما حاولت أن أبين - هو متداخل في الزمان والمكان وفي المجتمع ومع الأشخاص، وهذا مجرد إسراع في التعبير، أما في مايتعلق بخطورة ذلك على الإيمان، فنحن قد ورثنا إيمان المسلم عبر التاريخ، التاريخ، فأنت تعني الإيمان السلفي التأريخي والمتوارث عبر التاريخ، وهو الشيء الذي تخافه عليّ، لذلك فإن إيماني يكفرني، كما أنه يكفرك أيضاً)(١).

قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا لَقُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قَالُوٓا ءَامَنًا وَإِذَا خَلَوَا إِلَى شَيَطِينِهِمَ قَالُوٓا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا خَقُ مُسْتَهْزِ ُونَ ﴿ اللَّهِ ﴿ ٢٠ ﴾ [٢].

وما زلنا في ميدان نفيهم لليقين والحقيقة الذي يعتبرونه من أهم منجزاتهم، كما يقول المتفرنس أركون (من منجزات الحداثة العقلية ألا وهو نسبية الحقيقة، ونسبية الحقيقة تتعارض جذرياً مع مطلق الحقيقة أو الاعتقاد بوجود الحقيقة المطلقة كما ساد سابقاً في كل الأوساط الدينية) (٣).

وفي هذا القول وأشباهه تداخل قوي مع المذهب السوفسطائي فهم ينفون وجود حقيقة مطلقة، وهذا نفي مطلق وحقيقة مطلقة لديهم ويقين ثابت عندهم!!.

لكنهم في عماية حقدهم على الإسلام المستهدف بنفيهم لليقين

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢١٧.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٤ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الإسلام والحداثة: ص ٣٦٢.

والحقيقة لم يفطنوا إلى ذلك ولا إلى الأوهام المادية الإلحادية التي اعتنقوها على أنها حقائق وثوابت ويقينيات، ومن أظهرها قولهم بنسبة الحقيقة، وقولهم بالتطور المطلق وعدم الثبات.

وبعضهم لم يستطع تجاوز أنهم يقررون أموراً يعتبرونها حقائق ثابتة، كما قال العلماني المستغرب هشام شرابي: (إن الحقيقة الكلية الشاملة التي ميزت وعي ما قبل الحداثة «الخطاب الأبوي التقليدي» تذوب ويحل محلها حقيقة من نوع آخر، حقيقة تنبثق عن وعي محدد ومن ممارسات إنسانية اجتماعية محددة، ومن نشاطات حرة خلاقة، لا من وحي إلهي أو من حقيقة أزلية)(١).

ويُمكن أن نلاحظ التعبير الكنسي «البابوي» الذي سيطر على هذا العلماني في بحثه المتقدم في ندوة الإسلام والحداثة بحيث ذهب في شعاب العلمانية، ينفي السلطة الأبوية كما تلقى ذلك عن فلاسفة الغرب الذين قالوا بنفي السلطة الأبوية، أو البابوية الكنيسية في خضم الصراع الطويل مع الدين المنحرف والكنيسة الظالمة، ثم يأتي هذا المقلد متطاولاً بهذه المعاني على أساس أنها من بنات فكره، وقد ذكر هذه الخاصية الموجودة لدى الحداثيين أحد نقاد الحداثة في كلامه عن أحد المؤلفين الحداثيين ويبين (أنه اقتطع بعض أجزاء متفرقة من الكتاب الأجنبي ثم ترجمها مع بعض التصرف أو الاختصار ثم ربط بين هذه الأجزاء المبعثرة بطريقة الربط التي شاعت في كثير من الكتب خلال العشرين عاماً الماضية، وهي طريقة يعلم الكافة الآن أن لها خصائص محددة، من بينها إنك يا عزيزي القارئ ينبغي أن تضرب رأسك في الحائط حتى تفهم، وإذا لم تفهم فهذا أفضل، لأنك في هذه العالم الجديدة التي لايفهمها إلا جنس ثالث من المثقفين الذين تجاه هذه العلوم الجديدة التي لايفهمها إلا جنس ثالث من المثقفين الذين تجاه هذه العرب ولا إلى العجم بأية صلة!!) (٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٧٦.

<sup>(</sup>٢) نقد الحداثة لحامد أبو أحمد: ص ٨٠.

وكما أثبت شرابي إيمانهم بالحداثة والعلمانية كحقيقة، مع نفيهم وجود أي حقيقة مطلقة، فكذلك فعل أنسي الحاج الذي قرر بكل جرأة بأن (الشعر هو الحقيقة)(١).

وهو القائل في مكان آخر مادحاً أستاذه أو قل تلميذه: (أفضل ما في الشيطان أنه على عكس أهل التعصب لايدعى امتلاك الحقيقة)(٢).

يُمكن هنا ملاحظة التناقض بوضوح بين القولين، ولكن ذلك لايهم في سوق الحداثة؛ لأنها حداثة الفوضى والجنون والتخريب والهدم والنسف والعبث كما اعترفوا بذلك مفاخرين!!.

أمًّا معين بسيسو فإنه يصور أن الحقيقة والحق لاتكون إلا كفراً، أو أنها لاتكون إلا ماركسية على نحو ما كانوا يسمون الصحيفة الناطقة باسم الحزب في موسكو «البرافدا» أي الحقيقة، ثم اتضح للناس أن هذه التسمية ليست إلا على غرار تسمية العرب القدماء الأعمى بصيراً والملدوغ سليماً!!.

يقول بسيسو:

(إنني أكتب الحقيقة لكن ثورة الحق في بلادي كفر)<sup>(٣)</sup>

أمًا عبدالعزيز المقالح التائه ما بين الشيوعية الماوية الصينية والبعثية والناصرية، ثم أخيراً في سراديب الليبرالية الأمريكية، فإنه لم يصل إلى الحقيقة ولم يعرفها كما سجل ذلك في مقطوعته «الحقيقة» ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَن فِإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً ﴾(٤)، ومما قاله في هذه المقطوعة:

(تتبعت آثار أقدامها في المغارات

فوق المحيطات عبر جميع البلاد

<sup>(</sup>١) قضايا الشعر الحديث: ص ٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) خواتم: ص ٦٥.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية بسيسو: ص ٦٠.

<sup>(</sup>٤) الآية ١٧٤ من سورة طه.

سألت الملايين من عاشقيها...

تراءت لعيني عموداً من النور خلف ظلال المساء

على صفحات كتاب قديم

بعينى فتاة تصلى

بوجه دميم

بمنقار عصفورة تذرع الحقل

فى دمع طفل يتيم

تقربت منها تلاشت

وعذبني هجرها المستديم...

وفتشت عنها عيون النهار وقلب المكان

فلاحت على البعد لكنها كالشهاب

اختفت من جدید

فعدت كما كنت، عاد الشريد

وعمري قصير، ودربي إليها بعيد بعيد)(١).

قال الله تعالى: ﴿ فَإِنَّهَا لَا نَعْمَى ٱلْأَبْصَئُرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي الْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي الْقُلُوبُ اللَّهِ الْقُلُوبُ اللَّهِ الْقُلُوبِ ﴾ (٢).

أمًّا الباطني أدونيس فإنه مع نفيه لوجود حقيقة كما سبق ذكره (٣)، إلا أنه يعترف بوجود حقيقة، كيف ذلك؟! هكذا هو جُبُّ الحداثة يجمع كل المتناقضات!!.

<sup>(</sup>١) ديوان المقالح: ص ٨٠ ـ ٨٢.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٦ من سورة الحج.

<sup>(</sup>٣) انظر: زمن الشعر: ص ۲۷۸.

ثم يتبرعون بالأوصاف الخالبة كقولهم: "حيوية فكرية، تجديد ثقافي، حوار أفكار" إلى آخر ما هنالك من الدعاوى والأباطيل، يقول أدونيس في حديثه عن "التماهي" والاتحاد والوحدة الصوفية السوريالية الوثنية (الصوفية سوريالية تقوم على البحث عن المطلق والتماهي أيضاً معه. . . إن الحقيقة في مثل هذه اللحظة لاتجيء من خارج من الكتاب أو الشرع أو القانون أو الأفكار والتعاليم وإنما تجيء من داخل، من التجربة الحية من الحب ومن التواصل الحي مع الأشياء والكون)(١).

إنه يريد عسف الأمور كلها وجعلها في حقل الباطنية، الملة التي نشأ عليها وترعرع، ولذلك أثبت هنا الحقيقة، وفي زمن الشعر نفى وجود الحقيقة.

ونفى اليقين في موضع آخر قائلاً:

(أعوذ بأسمائنا من علم اليقين

اليقين شرك الضمائر

والمعرفة أن تعلم ـ وتجهل)(٢).

وسوف يكون لهم يوم يقولون فيه ﴿رَبُّنَا أَبْصَرَنَا وَسَمِعْنَا فَٱرْجِعْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ ﴾(٣).

أَمَّا أَهِلَ اليقين والإيمان فإنهم يمتثلون أمر الله تعالى لنبيه: ﴿فَأَصْبِرِ إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَقُّ وَلَا يَسْتَخِفَّنَكَ الَّذِينَ لَا يُوقِئُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ عَقُلُ وَلَا يَسْتَخِفَّنَكَ الَّذِينَ لَا يُوقِئُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

\* اليوم الآخر وما يتعلق به:

سبق الحديث عن ذلك في فصل خاص بذلك(٥).

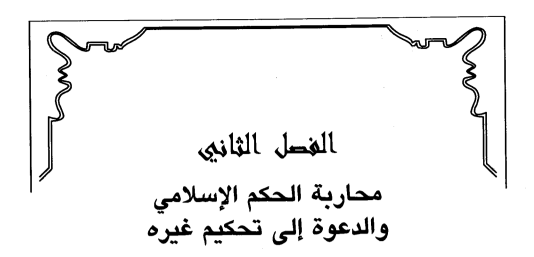
<sup>(</sup>١) الصوفية والسوريالية: ص ١٦.

<sup>(</sup>٢) الأعمال الشعرية ٢/ ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٢ من سورة السجدة.

<sup>(</sup>٤) الآية ٦٠ من سورة الروم.

<sup>(</sup>٥) انظر: ص ١٣٧٤ ـ ١٤٥١ من هذا الكتاب.



(تحكيم الشرع وحده دون كل ما سواه شقيق عبادة الله وحده دون ما سواه) (١) فكما أمر سبحانه وتعالى بعبادته وحده لا شريك له فقد أمر بتحكيم شرعه وحده دون غيره، وكما يقع الإشراك في العبادة يقع في الحكم، قال الله تعالى: ﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا شَرَعُوا لَهُم مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَ لِهِ اللهُ ﴾ (٢).

وهذه القضية قاعدة محكمة وأصل ثابت وأساس مكين في هذا الدين، وليس الخلاف فيها ـ من حيث حقيقتها وأصلها وحكمها ـ مما يسوغ فيه الخلاف، أو يتسع فيه النظر والاجتهاد.

فكما أنه لايتسع الخلاف في قضية العبادة في الصلاة لغير الله والركوع أو السجود أو الدعاء فكذلك لايتسع الخلاف في قضية الحكم (إذ مضمون الشهادتين أن يكون الله هو المعبود وحده لا شريك له، وأن يكون

<sup>(</sup>۱) كلمة جليلة للشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ ـ رحمه الله ـ المفتي السابق للمملكة ورئيس القضاة والشؤون الإسلامية، فتاوى ومسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم ٢٠١/١٢، والمراد بيان منزلة تحكيم شرع الله من دين الإسلام، وهو جزء من عبادة الله تعالى، وليس قسيماً لها.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢١ من سورة الشوري.

الرسول ﷺ هو المتبع، المحكم ماجاء به فقط)(١).

إن أمر الحكم بما أنزل الله تعالى واجب على الأعيان لا مرية في ذلك ولا اشتباه، بل هو من المحكمات البينات في دين الإسلام، لتعلقه بأصل الدين، وارتباطه بالإيمان بالله رب العالمين.

قضية الحكم بما أنزل الله تعالى ليست من القضايا التي يُمكن التعامل معها على أساس اختياري، بل هي قضية ملزمة لايثبت عقد الإسلام ابتداء إلا بوجودها، وقضية ينقسم الناس عندها إلى مؤمنين وكافرين، وموحدين ومشركين، فمن حقق هذه القضية مع الأركان الأخرى فهو المؤمن الموحد، ومن جحدها أو شك في لزومها فقد نقض عقد الإسلام وخلع ربقة الإسلام من عنقه، إذ القبول لها قبول بالإسلام، والمماراة فيها أو التردد في قبولها أو الارتياب في وجوبها، مماراة وتردد وارتياب في الإسلام نفسه.

وتقوم هذه القضية العظيمة على عدة أسس:

الأول: أن الله هو خالق الإنسان والحياة، ومن خلق وأوجد من عدم فله حق الأمر وتجب له الطاعة ﴿أَلَا لَهُ اَلْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللّهُ رَبُّ الْمَلْمِينَ ﴾ (٢)، فمن رضي بالله رباً وأقر بأن الله تعالى هو الخالق المالك المتصرف وجب عليه أن ينصاع لأمره ويصدق بخبره، وهي حقيقة الرضا بالله رباً، تتجلى في الإقرار بالأمر الكوني والشرعي لله العلي سبحانه وتعالى، وفي الإقرار لله تعالى بأمره وتدبيره الكوني القدري، والإقرار والتسليم لأمره وتدبيره الشرعي، فإنه قد وتدبيره الله خالق مالك متصرف ولكنه جحد أن يكون له الحكم والتشريع، فإنه قد بناقض في إقراره بالربوبية وجحده للألوهية، ولاينفعه ذلك، بل قد حل عقد الإسلام من نفسه، وخلع ربقة الدين من عنقه.

وهذه القضية هي التي حصل فيها النزاع بين الرسل وأتباعهم وشياطين الإنس والجن وأتباعهم، فأكثرهم يقر بأن الله خلق الخلق وبيده الملك والتصريف للكون والحياة والإنسان، ولكنه ينازع في حق الله تعالى في الأمر

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١١/ ٣٥١.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٥ من سورة الأعراف.

الشرعي ويدعي ـ بلسان حاله أو مقاله ـ أن له المشاركة مع الله ـ جلَّ وعلا ـ في وضع الشرائع والمناهج.

وصفوة القول في هذا المقام أن توحيد الربوبية وهو الإقرار بأن الله هو الخالق وحده والمالك والمتصرف وحده لايستقيم في قلب إنسان إلا إذا أقر بأمر الله الشرعي، وأيقن أن لله وحده السيادة العليا والتشريع المطلق، وله الطاعة المطلقة والأتباع والقبول، فلا دين إلا ما شرعه الله ولا حلال إلا ما أحله الله ولا حرام إلا ما حرمه الله، ومن أجاز للناس اتباع شريعة غير شريعته، أو استحل ذلك أو رأى أن شريعة غير الله مساوية لشريعة الله أو أفضل منها فهو كافر مشرك ولو صلى وصام وحج وزكى وبنى المساجد وتصدق وزعم أنه مسلم.

الثاني (۱): إن الأمم الكافرة التي أرسل الله إليها الرسل كانت تؤمن بربوبية الله تعالى، وتؤمن بوجوده، وتؤمن بأنه خالق كل شيء ومالك كل شيء والمتصرف في كل شيء، ومع ذلك أرسل الله إليهم الرسل وأنزل الكتب؛ وعلة ذلك أنهم مع إقرارهم بالربوبية والخلق والتدبير الكوني، كانوا يجحدون حقه ـ جلَّ وعلا ـ في الأمر والحكم الشرعي، وكانوا لايفردونه سبحانه في هذا، بل يتخذون معه أو دونه أرباباً من الأصنام أو الآلهة الباطلة أو الأعراف والتقاليد، أو النظم أو الأحبار والرهبان أو غير ذلك من الأنداد والشركاء؛ لأجل هذا بعث الله الرسل وأنزل الكتب وحصل الصراع الطويل بين الفئتين؛ وسبب ذلك أنهم لما نازعوا في الأمر الشرعي، وردوا حكم الله وشريعته كانوا في الحقيقة منازعين في ربوبيته؛ لأن مقتضى الإقرار بالربوبية يلزم منه الالتزام بشرع الرب الخالق المالك المتصرف، ومن اعتقد أن الله تعالى خالق الناس وجب عليه أن يلتزم بالتحاكم إلى شرع خالق الناس، فكما أن الخلق كله لله وحده لاينازعه فيه أحد، فإن الأمر كله لله لايشاركه فيه أحد، أن الخلق كله لله لايشاركه فيه أحد، فإن الأمر كله الله المتعرف أله أله المنازعة المنازعة المنازة الله المنازة الله المنازة المنازة المنازة المنازة الله المنازة الم

<sup>(</sup>١) وهذا الوجه بمثابة البسط والشرح للوجه الذي قبله.

<sup>(</sup>۲) الآية ٤٥ من سورة الأعراف.

ولو كانت تلك الأمم المقرة بربوبية الله تعالى تُعتبر عند الله تعالى أمماً مسلمة لما أرسل الله إليها الرسل، ولما سلط عليهم رسله وعباده في الدنيا، وأنزل عليهم عقوبته ومقته وغضبه، ولما توعدهم بالعذاب والخلود في نار جهنم أبد الآبدين.

وقال ـ جَلَّ شَانُهُ وَتَقَدَّسَتْ أَسْمَاؤُهُ ـ: ﴿قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَآهِ وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَنَرَ وَمَن يُجْرِجُ الْحَقَ مِنَ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْت مِنِ الْحَيِّ وَمَن يُدَيِّرُ الْأَمْرُ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا لَنَقُونَ ﴿ اللَّهِ فَلَا لَكُمُ اللَّهُ رَجُكُمُ اللَّهُ رَجُكُمُ اللَّهُ وَمُلَا لَنَقُونَ ﴿ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الللْمُولِيَّ اللللْمُعُلِي الللْمُولَى اللللْمُؤْمِلُ

وقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَلَهِن سَالْتَهُم مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّ يُؤْفَكُونِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِن عِبَادِهِ وَيَقَدِرُ لَهُ ۚ إِنَّ اللّهَ بِكُلِ مَى عَلِيمٌ ﴿ اللّهَ وَلَيْ سَأَلْتَهُم مَّن نَزَل مِن السَّمَاءِ مَا هُ وَيَقَدِرُ لَهُ أَن اللّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلّهِ بَلْ أَحَاثُمُونَ لَا فَأَحْبَا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلّهِ بَلْ أَحَاثُمُونَ لَا يَعْقِلُونَ اللّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلّهِ بَلْ أَحَاثُمُونَ لَا يَعْقِلُونَ اللّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلّهِ بَلْ أَحَاثُمُونَ لَا يَعْقِلُونَ اللّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلّهِ بَلْ أَحَاثُمُونَ لَا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُولُولُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ

<sup>(</sup>١) الآيات ٨٤ ـ ٩٠ من سورة المؤمنون.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ٣١، ٣٢ من سورة يونس.

<sup>(</sup>٣) الآيات ٦١ ـ ٦٣ من سورة العنكبوت.

فمع إقرارهم بالربوبية ولوازمها إلا أنهم عند الله تعالى ما زالوا مشركين كافرين.

الثالث: وجوب التفريق بين حقيقة الألوهية، وماهية النفس البشرية، وهذا الفصل بين القضيتين هو أساس إيمان المؤمنين، كما أن عدم الفصل بينهما هو أساس كفر الكافرين وإشراك المشركين.

فالله تعالى له الصفات العليا التي لايشابهها صفات، متفرد في كماله وجلاله، عظيم في صفاته وأعماله، ليس فيه نقص، فهو الكامل الكمال المطلق، وليس فيه عيب، فهو المنزه عن كل النقائص والعيوب، (يدبر أمر الممالك ويأمر وينهى، ويخلق ويرزق، ويميت ويحيى، ويقضى وينفذ، ويعز ويذل، ويقلب الليل والنهار ويداول الأيام بين الناس، ويقلب الدول، . . . والرسل من الملائكة عليهم الصلاة والسلام بين صاعد إليه بالأمر ونازل من عنده به، وأوامره ومراسيمه متعاقبة على تعاقب الأيام(١)، نافذة بحسب إرادته، فما شاء كان كما شاء في الوقت الذي يشاء، على الوجه الذي يشاء، من غير زيادة ولا نقصان، ولاتقدم ولا تأخر، وأمره وسلطانه نافذ في السماوات وأقطارها، وفي الأرض وما عليها وما تحتها، وفي البحار والجو، وفي سائر أجزاء العالم وذراته، يقلبها ويصرفها ويحدث فيهما ما يشاء، وقد أحاط بكل شيء علماً، وأحصى كل شيء عدداً، ووسع كل شيء رحمة وحكمة، ووسع سمعه الأصوات فلاتختلف عليه ولاتشتبه عليه، بل يسمع ضجيجها باختلاف لغاتها على كثرة حاجاتها، لايشغله سمع عن سمع، ولاتغلطه كثرة المسائل، ولايتبرم بإلحاح ذوي الحاجات، وأحاط بصره بجميع المرئيات، فيرى دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء في الليلة الظلماء، فالغيب عنده شهادة، والسر عنده علانية، يعلم السر وأخفى من السر...، له الخلق والأمر وله الملك والحمد، وله الدنيا والآخرة... شملت قدرته كل شيء، ووسعت رحمته كل شيء ووسعت نعمته كل حي... يغفر ذنباً ويفرج هماً، ويكشف كرباً، ويجبر كسيراً، ويغنى فقيراً،

<sup>(</sup>١) في المطبوع: الآيات، ولعل الصواب ما أثبته.

ويعلم جاهلاً، ويهدي ضالاً، ويرشد حيران، ويغيث لهفان، ويفك عانياً، ويشبع جائعاً، ويكسو عارياً، ويشفي مريضاً، ويعافي مبتلى، ويقبل تائباً، ويجزي محسناً، وينصر مظلوماً، ويقصم جباراً، ويقيل عثرة، ويستر عورة، ويؤمن من روعة، ويرفع أقواماً ويضع آخرين، ولاينام ولاينبغي له أن ينام، يخفض القسط ويرفعه، يرفع إليه عمل الليل قبل النهار، وعمل النهار قبل الليل، حجابه النور: لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه، يمينه ملأى لاتغيضها نفقة سحاء الليل والنهار، . . قلوب العباد ونواصيهم بيده، وأزمة الأمور معقودة بقضائه وقدره، الأرض جميعاً قبضته يوم القيامة، والسموات مطويات بيمينه . . .

ولو أن أشجار الأرض كلها ـ من حين وجدت إلى أن تنقضي الدنيا ـ أقلام والبحر وراءه سبعة أبحر تمده من بعده مداد، فكتب بتلك الأقلام وذلك المداد لفنيت الأقلام ونفد المداد ولم تنفد كلمات الخالق تبارك وتعالى، وكيف تفنى كلماته \_ جَلَّ جَلاَّلُهُ \_ وهي لا بداية لها ولا نهاية؟ والمخلوق له بداية ونهاية فهو أحق بالفناء والنفاد، كيف يفني المخلوق غير المخلوق؟ هو الأول الذي ليس قبله شيء والآخر الذي ليس بعده شيء، والظاهر الذي ليس دونه شيء، والباطن الذي ليس دونه شيء، تبارك وتعالى، أحق من ذكر، وأحق من عبد، وأحق من حمد، وأولى من شكر، وأنصر من ابتغى، وأرأف من ملك، وأجود من سئل، وأعفى من قدر، وأكرم من قصد، وأعدل من انتقم، حلمه بعد علمه، وعفوه بعد رحمته، ومغفرته عن عزته، ومنعه عن حكمته، وموالاته عن إحسانه ورحمته، هو الملك لاشريك له، والفرد فلا ندّ له، والغنى فلا ظهير له، والصمد فلا ولد له، ولا صاحبة له، والعلى فلا شبيه ولا سمى له، كل شيء هالك إلاَّ وجهه، وكل ملك زائل إلا ملكه، وكل ظل قالص إلا ظله، وكل فضل منقطع إلا فضله، لن يطاع إلا بإذنه ورحمته، ولن يعصى إلا بعلمه وحكمته، يطاع فيشكر، ويعصى فيتجاوز ويغفر، كل نقمة منه عدل، وكل نعمة منه فضل، أقرب شهيد، وأدنى حفيظ، حال دون النفوس وأخذ بالنواصى، وسجل الآثار، وكتب الآجال، فالقلوب له مفضية، والسر عنده

علانية، والغيب عنده شهادة، عطاؤه كلام، وعذابه كلام ﴿ إِنَّمَاۤ أَمْرُهُۥ إِذَاۤ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُم كُن فَيكُونُ ﴿ إِنَّا أَرَادَ اللَّهُ اللَّهُ كُن فَيكُونُ ﴿ (١)(٢)(٢).

فهذه هي حقيقة الألوهية، بل بعض حقيقتها.

أمًّا الإنسان، فهو مخلوق بعد أن لم يكن شيئاً مذكوراً، أوجده الله من العدم، وبرأه وأحياه، فهو محكوم بطبيعته من أول لحظة خلق فيها، ليس كلياً ولا مطلقاً، وليس أزلياً ولا خالداً في الدنيا، يعيش في حالة الاضطرار دائماً، فقير إلى من يحيه ويغذيه ويريبه وينميه ويحفظه، والفقر وصف دائم له أبداً لايُمكن أن ينفك عنه، وإن خيل لنفسه أنه استغنى في بعض مراحل عمره فإنه لايُمكن له أن يدبر أمر نفسه إلا بمعين، ولايُمكن له أن يخلق شيئاً ولو ظاهره كل المخلوقين، كما لايستطيع رزق أحد ولا إعزازه ولا إذلاله إلا بمشيئة الله رب العالمين، وفي حيز ضيق من الحياة، أمًّا الإحياء

<sup>(</sup>١) الآية ٨٢ من سورة يس.

<sup>(</sup>Y) الوابل الصيب: ص ٧٥ - ٧٧.

<sup>(</sup>٣) الآية ١١ من سورة الشوري.

<sup>(</sup>٤) الآية ٤ من سورة الإخلاص.

<sup>(</sup>٥) الآية ٣ من سورة المائدة.

والإماتة وتقليب الأيام وتداول الدول وتصاريف القدر فليس للإنسان في ذلك قدرة، وإن كان آلة وسبباً في بعض الأحيان.

نعم للإنسان إرادة واختيار، ولكن ليست كل مراداته تنفذ، وليس كل اختياره يقع، بل قد يريد شيئاً ويصبح ضراً عليه، ويختار شيئاً فينقلب شراً عليه، فما كل ما يشاؤه الإنسان كائن لا في الوقت ولا على الوجه الذي يشاء، بل المشاهد أنه إن وقع فإنه يقع زائداً أو ناقصاً أو متقدماً أو متأخراً.

وللإنسان أمر وسلطان ـ بحسبه ـ ولكن سلطانه ـ لو كان له سلطان الأرض كلها ـ سلطان ناقص وأمره محدود غير نافذ، يحده الاضطرار، وينقصه من شاء إذا استطاع، ثم سلطانه ليس شاملاً لكل شيء فقد يحكم أرضاً وفيها من يقاومه ويحاربه ويغالبه، وله سلطان على مكان، وخلف جدار ذلك المكان يحدث ما لا علم له به وما لاقدرة له على دفعه.

وللإنسان عقل وإدراك ولكنه محدود بحدود الطبيعة البشرية المخلوقة، فقد كان بلا عقل عندما خلق في الرحم ثم نزل إلى الأرض، ثم بدأ يميز قليلاً قليلاً ويزداد من المعارف والمعلومات شيئاً بعد شيء، ويتنقل في سلم المعارف لحظة بعد أخرى حتى يدرك، ويعقل ثم حتى يبلغ أشده إلى أن يشيخ وهو في كل ذلك \_ وإن أوتي أكبر عقول أهل الدنيا \_ تشتبه عليه الأمور، وتتغير عنده الآراء، وتنتقض عنده العزائم، وتختلط عليه القضايا، وتضطرب عنده الموازين، هذا كله في الأمور التي يدركها بعقله، وهي ولو كثرت ليست سوى قطرة صغيرة من محيطات المعلومات والآراء والقضايا، فهو مع عجزه التام عن الإحاطة بكل المعلومات والمدركات، هو عاجز أيضاً عن الإحاطة بكل تفصيلات ما وصل إلى علمه وإدراكه، بل في تناقض رأيه، وانتقاض عزمه، وتبدل وجهته، وأسف نفسه على فعل ما فعل أو ترك ما ترك دليل على محدودية عقله وانحصار إدراكه.

ولو كان الإنسان أذكى أذكياء الدنيا فإنه يشغله رأي عن رأي وسمع عن سمع ورؤية عن رؤية، وتغلطه المتشابهات من الآراء والمسموعات والمرئيات، ويشغله بعضها عن بعض، لايستطيع الإحاطة بنفسه علماً فضلاً

عن الإحاطة بغيره، يحجب سمعه الجدار، وتحجب رؤيته الأستار، ويحجب إدراكه للأمور على تمامها ما غاب عنه من تفاصيلها ومجرياتها ونتائجها.

أمًّا إدراكه للسر الخفي في ضمير نفسه أو ضمائر غيره، من خطرات القلوب، وأحاديث النفوس فهو أعجز عنه، فضلاً عن عجزه الكامل عن إدراك ما سوف يحدث في المستقبل من حوادث ونوازل وخطرات وحركات.

وللإنسان ملك، ولكنه ملك محدود مسلوب، أتاه بعد أن لم يكن في يديه، وذاهب عنه بعد أن استولى عليه، وهو في حال امتلاكه لايستطيع أن يمنع عنه كل الآفات، ولا أن يحفظه من كل البليات، بل قد يملك ما فيه ضرره، ويترك ما فيه خيره وصلاحه، وقد يتمسك بما فيه هلاكه وهو لايعلم.

ولايستطيع الإنسان مهما أوتي من قوة وإدراك أن يدفع عن نفسه فضلاً عن غيره ورادات الهموم والغموم، بل لايستطيع أن يكشف كربة نفسه أو يجبر كسرها، أو يغني نفسه من الفقر إلا بإرادة الله جل وعلا وكذلك أفعاله الأخرى في الهداية من الضلالة وإرشاد الحائر وإغاثة اللهفان وفك العاني وإشباع الجائع، وكسوة العاري، وشفاء المريض، وغير ذلك، فإنه لايقدر على هذه الأفعال إلا بمشيئة الله عز وجل -، بل قد يريد فعل شيء من ذلك فينعكس عليه الأمر، ويضطرب عليه الحال، وتنقلب الأمور رأساً على عقب، فلايعلم لم حصل ذلك كما أنه لايقدر على دفع ذلك؛ لاستيلاء العجز عليه، ولمحدوديته الكاملة، وبشريته العاجزة.

والإنسان مع عقله وإدراكه، يفقد ذلك كل يوم بالنوم، ويفقد أحياناً بالإغماء أو بالجنون أو بغير ذلك من العوارض، فلايستطيع أن يدفع عن نفسه أثر هذه الأمور، بل هو يطلب النوم ويحتاجه، وتدركه السنة ويغلبه الوسن، ولايقدر على دفع ذلك كما لايستطيع دفع الضعف والخرف في العقل إذا كبرت به السن وتطاول به العمر.

والإنسان مع عقله وإدراكه تغلبه على عقله - أحياناً - الشهوة،

والغضب، والحزن والفرح، فيتصرف في تلك الأحيان تصرف الأحمق، ويتحرك حركة المجنون، ويعمل ويقول مايتندم عليه، أو مايتعجب من حصوله منه بعد ارتفاع هذه الواردات عنه.

والإنسان فيه \_ إلا من رحم الله \_ أخلاط الأخلاق الرديئة، ورعونات النفس الأمارة، وفيه الشهوة العارمة، والأنانية الذاتية، والحسد، والأثرة والحب والكره، والانتصار للنفس، والكبر والعجب.

والنفس الإنسانية لاتخلو من عيوب تؤثر فيها، ومنها أنها تستجلب فك الضر ممن لايملكه، وجلب النفع ممن لايقدر عليه، ولاترى نقصها وتقصيرها ولا تألف الحق إلا مكرهة؛ لأن الطاعة على خلاف سجيتها، وتحب متابعة الهوى والشهوات، وتغلب عليها الغفلة والتواني والإصرار والتسويف في شأن الحق والهدى، وتغلب عليها اليقظة والإسراع في شأن المعصية والشهوة والرغبة، وتشتغل بعيوب الناس عما بها من عيبها، وبتزيين الظواهر دون البواطن، وتطلب الرئاسة بالعلم والتكبر والافتخار به والمباهاة بما تمتلك وبما لديها من مواهب وقدرات، وإذا رضيت مدحت المرضي عنه وتجاوزت عيوبه، وإذا غضبت ذمت وتناست المحاسن، وفيها طمع وجشع وحرص على اقتناص الحظوظ، والانتقام للذات والخصومة والغضب، واتباع الهوى، وموافقة مايرضى النفس، وتضييع الأوقات بما لانفع فيه أو بما فيه ضرر، ووقوعها في الكذب والشح والبخل، والإصرار على ما به ضررها، والغفلة عن ما فيه مصالحها الحقيقية، وألفتها للخواطر الرديئة والإرادات الخبيثة، وحبها للترؤس والسيطرة والعلو، وميلها إلى التحكم والطغيان.

وغير ذلك من الصفات والأدواء التي لايخلو من بعضها إنسان، وقد يجتمع أكثرها في بعض الناس، خاصة الذين يتصدون لحكم الناس أو الذين تكون لهم مناصب توجيه وتأمّر، إلا من رحم الله وقليل ما هم.

ومن كانت هذه صفاته فلا مناص له من الوقوع في الخلل في الأقوال والأفعال، ولا مهرب له من التناقض والنقص في أفكاره وأعماله، ولا

خلاص له من تبعات النقص البشري الراسخ في نجار هذه الكائن.

فإذا نظرنا إلى هذا الفرق الهائل بين حقيقة الألوهية وماهية النفس البشرية تبين البون الشاسع فيما يصدر عنهما من أحكام وتشريعات.

وهذا الفرق بينهما أشد وضوحاً من الفرق بين الإنسان والنملة، والله سبحانه وتعالى ودينه وشريعته أجل وأعظم من هذه المقارنة، وإنّما ذكرت ذلك - وأستغفر الله - لأجل بيان قاعدة التصور عند المؤمنين الحاكمين بشرع الله، وقاعدة التصور عند العلمانيين المشركين في الحكم، باتباع أحكام غير الله - جلَّ وعلا -، وتأليه الإنسان ورفعه عن درجته البشرية، ونعته بالأوصاف الطاغية غير الحقيقة.

الرابع: أن الإنسان ـ بحكم كونه مخلوقاً لله تعالى ـ محكوم بهذه الطبيعة فهو ليس كلياً ولا مطلقاً، وليس أزلياً ولا أبدياً في هذه الدنيا، ومن ثم فإن إدراكه لابد أن يكون محدوداً بما تحده به طبيعته، ثم هو محدود في أعماله وأحكامه وتصرفاته بحكم هذه الطبيعة (١).

وقد وُهب من الإدراك مايناسب عبوديته لله تعالى، ولم يوهب القدرة على إدراك كل الأمور، لا في ما هيتها ولا في إدراك كيفيتها، وإن كان يدرك إمكانها، وذلك أن حدود الطبيعة البشرية تقصر عند هذه الحدود، فكيف يُجعل الإنسان مشرعاً مع الله أو من دون الله وهو محصور في إطار هذه الحدود وحيّز هذه الضرورات؟ ومع ذلك كله فالإدراك البشري مدعو للتدبر والتفكر، والنظر والاعتبار، والتكيف والتأثر، والتطبيق في إطار عبوديته، وفي دائرة كينونته الخَلْقية، لا في دائرة الإلحاد المظلمة، ولا في إطار التأله الكاذب الظالم؛ الكاذب لأنه متعد على الحقيقة الإنسانية، والظالم لأنه متجاوز الحدود البشرية.

ولايعني هذا أن دين الإسلام يقضي على الإدراك البشري أو يدعوه إلى الهبوط والضعف، ولكن هذا التوصيف الحقيقي للإنسان هو الذي

<sup>(</sup>١) انظر: خصائص التصور الإسلامي: ص ٤٧.

يجعله يسير في حياته العلمية والعملية في خط تصوري واضح المعالم، وما من دين احتفل بالإدراك البشري، وإيقاظه وتحريكه، وتحريره، وتقويم منهجه في النظر، وإطلاقه من قيود الوهم والخرافة، والكهانة والغيبيات الباطلة، وصيانته في الوقت ذاته من التبدد في غير مجاله، ومن الخبط في التيه بلا دليل. ما من دين فعل ذلك كما فعله الإسلام، الذي وجه النظر إلى سنن الله في الأنفس والآفاق وأوضح بجلاء طبيعة هذا الكون وطبيعة هذا الإنسان، وبين خصائصه وطاقاته المذخورة، ووسع دائرة إداراكاته توسيعاً لايوجد في مثله (1).

الخامس: أن من خصائص الإسلام أنه «رباني» المصدر والمنهج والغاية والوجهة، فهو وحي من الله تعالى، يحتوي على الكمال، لم يأت نتيجة لإرادة فرد أو أسرة أو طريقة أو حزب أو شعب، وإنما نتيجة لإرادة الله الحكيم العليم، المتصف بصفات الكمال والجمال والجلال، الذي أراد للبشرية الهدى والنور، والبيان، والشفاء، والرحمة والخير، ويتأيّبُ النّاسُ قَد جَآءَكُم بُرهَنُ مِن رَبِّكُم وَأَنْلَنَا إِلْيَكُم نُورًا مُبِينًا (الله والمُكرور وَهُدَى وَرَحْمة فَريَا الله الله الله الله الله والمحدد والخير، ويتأيّبُ النّاسُ قَد جَآءَتكُم مُوعِظةٌ مِن رَبِّكُم وَشِفَاةٌ لِمَا فِي الصُدُورِ وَهُدَى وَرَحْمة لِلمُوبِينَ (الله والمحدد والله المُعرفينِ وَهُدَى وَرَحْمة والنّور بِإِذِن رَبِّهِم إِلَى صِرَطِ الْعَزِيزِ الْحَميدِ الله الله الله الله والله المُعرفيزِ الْحَميدِ الله والله الله والله المُعرفيزِ الْحَميدِ الله والله الله والله والله المُعرفيزِ المُحميدِ الله والله والله المُعرفيزِ المُحميدِ الله والله المُعرفيزِ المُحميدِ الله والله المُعرفيزِ المُحميدِ الله والله الله والله المعرفي المُعرفيزِ المُحميدِ الله والله المؤلِد المُعرفيزِ المُحميدِ الله والله والمحدد الله والمحدد المحدد الله والمحدد الله والمحدد الله والمحدد الله والمحدد الله والمحدد الله والمحدد المحدد المحدد

فهذا الدين يقوم على عقيدة ربانية وعبادات ربانية وتشريعات ربانية، وهو المنهج الوحيد في العالم الذي مصدره كلمات الله وحدها، غير محرفة

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٤٩ ـ ٥٠.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٧٤ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٣) الآية ٥٧ من سورة يونس.

<sup>(</sup>٤) الآية ٨٩ من سورة النحل.

<sup>(</sup>٥) الآية ١ من سورة إبراهيم.

ولا مبدلة ولا مخلوطة بأوهام البشر، وأهواء البشر وانحرافات البشر.

إن الإسلام منهج رباني في عقائده وعباداته وآدابه وأخلاقه وشرائعه ونظمه، كلها ربانية إلهية في كل أحوالها.

والتشريعات \_ وهي مجال حديثنا هنا \_ تشريعات تقوم على هذا الأساس الإلهي، لضبط الحياة الفردية والأسرية والاجتماعية والدولية.

وهذه الميزة الفريدة للتشريع الإسلامي هي التي يتميز بها على ما سواه من التشريعات القديمة والحديثة، ذلك أنه التشريع الوحيد الذي أساسه وحي الله وكلماته التامة المبرأة من الخطأ والضلال، المنزهة عن السظلم ﴿أَفَعَيْرُ اللهِ أَبْتَغِي حَكَمًا وَهُوَ الَّذِيّ أَنْزَلَ إِلَيْكُمُ الْكِئْبُ مُفَصَّلاً وَالنِّينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِئْبُ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلٌ مِن زَيِكَ بِالْحَقِّ فَلاَ تَكُونَ مِن المُمْتَوِينَ وَاللَّهُ مَا لَكِئْبُ مَعَلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلٌ مِن زَيِكَ بِالْحَقِّ فَلاَ تَكُونَ مِن المُمْتَوِينَ وَاللَّهُ مَن رَبِّكَ بِالْحَقِّ فَلاَ تَكُونَ مِن المُمْتَوِينَ وَاللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ وَعَدَلاً لَا مُبَدِّلَ لِكُلِمَنتِهُ وَهُو السّمِيعُ الْعَلِيمُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُو

وبهذا تقرر في الأصول الإسلامية أن المشرع الوحيد هو الله تعالى وحده؛ دون غيره، فهو الذي يأمر وينهي، ويحلل ويحرم، ويكلف ويلزم، بمقتضى ربوبيته وألوهيته، وملكه لخلقه أجمعين، فهو رب الناس، ملك الناس، إله الناس، له الخلق والأمر.

وكما أن الإسلام رباني المصدر والمنهج، فهو رباني الغاية والمنهج.

<sup>(</sup>١) الآيتان ١١٤، ١١٥ من سورة الأنعام.

شَرِيكَ لَلْمُ وَبِلَاكَ أَمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْسُلِمِينَ اللَّهِ أَعْنَدَ اللَّهِ أَبْغِى رَبَّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْءً ...﴾ (١١).

إن الإنسان خلق أصلاً ليكون عابداً لله تعالى ولم يخلق لمجرد أن يعيش، والمؤمن يعيش ليعبد ربه ويطبق حكمه متطلعاً إلى رضوانه، أمًا الكافر فإنه يعيش ليأكل ويأكل ليعيش، ولايجد في عقيدته الكافرة ـ قديمة كانت أو حديثة ـ أي جواب صحيح شاف لقضية خلقه وحياته وموته.

ولقد قرر القرآن هذه الحقيقة بوضوح حين ذكر الغاية من خلق الجن والإنس: ﴿وَمَا خَلَقَتُ اَلِجِنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ إِنَّ بِلَ بِينِ القرآنِ أَن خَلق العالم كله علوية وسفلية، لم تكن الغاية منه إلا أن يعرف الناس ربهم ويعبدوه، ﴿ اللهُ ٱلّذِى خَلقَ سَبْعَ سَمَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَنْزَلُ ٱلأَمْنُ بَيْنَهُنَّ لِتُعْلَمُواً أَنَّ اللهَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ عِلمًا ﴿ اللهُ اللهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ عِلمًا ﴿ اللهُ اللهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ عِلمًا ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ عِلمًا ﴿ اللهُ اللهُ

# ومن ثمرات هذه الربانية:

١ ـ أن يعرف الإنسان غاية وجوده، وحكمة حياته، ووظيفة في هذه الحياة بعيداً عن التخبط والتيه والضلال، والعيش في عمايات الغايات الهابطة، والضلالات الساقطة.

٢ ـ أن الإنسان يهتدي إلى فطرته التي فطره الله عليها، والتي تطلب الإيمان بالله تعالى، والايعوضها شيء غيره ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فَطْرَتَ اللهِ اللَّهِ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْها لَا بَدِيلَ لِخَلِقِ اللهِ ﴾ (٤).

وستظل الفطرة الإنسانية تحس بالتوتر والضياع والتمزق حتى تؤمن بالله

الآيات ١٦١ ـ ١٦٤ من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٢) الآية ٥٦ من سورة الذاريات.

<sup>(</sup>٣) الآية ١٢ من سورة الطلاق.

<sup>(</sup>٤) الآية ٣٠ من سورة الروم.

وتتوجه إليه وتطبق منهجه في الحياة، هنا فقط ستسلم من غوائل التمزق، وتستريح من تعب التيه، وترتوي من ظمأ، وتأمن من خوف، وتحس بالهداية بعد الحيرة والاستقرار بعد التخبط والاطمئنان بعد القلق.

" وحين يستقر في أعماق النفس التحرر من التمزق والضياع وتسلم من الصراع الداخلي والتوزع والانقسام بين مختلف الغايات وشتى الاتجاهات، وذلك بعبادة لله وحده واتباع شريعته، حين يفعل ذلك يتحرر نعم يتحرر من العبوديات الكثيرة الخالبة، يتحرر من العبودية الأنانية، وشهوات نفسه، ولذات حسه، ومن الخضوع والاستسلام للمطالب المادية والرغبات الشخصية، ويخلع عن رقبته نير العبودية للهوى والشهوات، ويسلم من الهلكة في شعاب الغايات الهابطة والمقاصد البهيمية. والعبودية أنواع وألوان، وأشدها خطراً، وأبعدها أثراً هو خضوع الإنسان لإنسان مثله، يحل له مايشاء، ويحرم عليه ما شاء كيف شاء، ويأمره بما أراد فيأتمر، وينهاه عما يريد فينتهي، يضع له «نظام حياة» فلايسعه إلا الخضوع والإذعان والاستسلام له.

ولما كان الإسلام دعوة تحرير شامل للإنسان من العبودية لغير الله، وجدناه، يوجهه نداءه إلى البشرية ليتحرروا من عبودية النظم والتشريعات الجاهلية، ليفردوا الله وحده بالانقياد لشرعه وحكمه مثلما ينقادوا له في عادته.

٤ - ومن مزايا هذه الربانية وآثارها عصمة الإنسان والإنسانية جميعا من الضياع في أودية المناهج المختلفة والأنظمة المتشاكة. فالبشر - بطبيعتهم - يتناقضون، ويختلفون من عصر إلى عصر، ومن قطر إلى قطر، بل يتناقضون في العصر الواحد والقطر الواحد والبيئة الواحدة والأمة الواحدة.

بل الإنسان الواحد يتغير بل يتناقض في فترات حياته ما بين مرحلة الشباب إلى الكهولة، وما بين حالات فقره وغناه، وفرحه وترحه، وعقله متأثر بالزمان والمكان والأوضاع والأحوال، ولذلك لايبرأ من التناقض والاختلاف في آرائه وأقواله وأحواله، وبالتالي لايُمكن أن تبرأ مناهجه في

التصور والاعتقاد، أو العمل والسلوك من هذا التناقض والاختلاف والنقص.

ومن مظاهر هذا التناقض ما نراه ونلمس اليوم في كل الأنظمة البشرية والدينية الوضعية، والمحرفة، من أفراط وتفريط، كما هو واضح من موقفها من الروحية والمادية، والغيب والشهادة، والفردية والجماعية، الواقعية والمثالية، والتطور والثبات، وغير ذلك من المتقابلات، التي وقفت فيها المذاهب والنظم الوضعية والمحرفة موقف الغمط والجور، وسبب ذلك ما في الطبع البشري من قصور، وما يتأثر به التفكير الإنساني من أوضاع وأحوال وخلفيات.

• ـ البراءة من التحيز والهوى، والجور والعدوان، والخلاص من تأثيرات الميولات الخاصة، والتوجهات البشرية المتلونة والميولات الإنسانية المتنوعة.

والمتأمل في المناهج والتشريعات البشرية ـ الوضعية، أو المحرفة عن أديان أصلها صحيح ـ يرى أنه لايسلم منهج منها من التأثر بالأهواء البشرية، المتحيزة إلى جانب دون جانب، أو فريق دون فريق.

أمًّا نظام الإسلام فهو صادر عن الله تعالى رب الناس أجمعين، العالِم بما يصلحهم وما يفسدهم، وهو \_ سبحانه وتعالى \_ لايتأثر بالزمان والمكان؛ لأنه خالقهما، ولا تحكمه \_ سبحانه \_ الأهواء والنزعات؛ لأنه المنزه عن الأهواء والنزعات، ولايتحيز \_ جلً وعلا \_ لجنس ولا لون ولا طائفة؛ لأنه رب الجميع، وكلهم عبيده.

ومن ثم اعتبر القرآن العظيم ما عدا شريعة الله وحكمه «أهواء» يجب الحذر منها ومن أصحابها ﴿ثُمَّرَ جَعَلْنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلأَمْرِ فَأَتَبِعُهَا وَلَا نَتَّبِعُ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾ (١) ، ﴿ وَأَنِ ٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَتَّبِعُ أَهْوَآءَهُم وَأَخَذَرُهُم أَن يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>١) الآية ١٨ من سورة الجاثية.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٩ من سورة المائدة.

٦ - ومن ثمرات هذه الربانية أنها تضفي على النظام المنبثق منها،
 قدسية واحتراماً لايظفر بهما أي نظام، أو منهج من صنع البشر.

ومنشأ هذا الاحترام والتقديس اعتقاد المؤمن بكمال الله تعالى وتنزهه عن كل عيب ونقص، في خلقه وأمره، فهو الحكيم فيما خلق وقدر، والحكيم فيما أمر ونهى، والعالم بكل شيء.

ويتبع هذا الاحترام والتقديس لشرع الله، الرضا بكل تعاليم هذا النظام وأحكامه وتقبله بقبول حسن، والانقياد له بطواعية تامة وانشراح صدر واقتناع عقل وطمأنينة قلب، مما يؤدي إلى المسارعة إلى التنفيذ، والسمع والطاعة في المنشط والمكره، دون تلكؤ أو تكاسل، أو تحايل على الهرب من تكاليف النظام والتزاماته(۱).

السادس: من خصائص الإسلام وميزاته التي تميز بها على كل ما عرفه الناس من فلسفات ومذاهب، «الشمول».

فالوجود كله بنشأته ابتداء، وحركته بعد نشأته، وكل تحور وتغير خاضع لإرادة الله وخلقه وعلمه، ومن هنا تبدأ خاصية الشمول في الكون والحياة والإنسان، إذ هي كلها مخلوقة لله خاضعة لمشيئته المطلقة.

ثم الوجود كله في سلك العبودية القهرية لله تعالى.

ومن هنا جاء الإسلام ليعرف الناس بطبيعة الكون الذي يعيشون فيه وارتباطه بخالقه، ودلالته على خالقه، جاء ليحدث عن الحياة والأحياء ومصدر الحياة فيهما، وجاء ليعرف بالإنسان وحقيقته ومصدر نشأته وغاية وجوده ومركزه في الكون، وخصائصه، ويرد الكينونة الإنسانية إلى مصدر واحد تتلقى منه التصورات والمفاهيم والقيم والموازين والشرائع؛ ذلك لأن

<sup>(</sup>۱) كل ما ذكر هنا عن الربانية وثمراتها مقتبس من كتاب الخصائص العامة للإسلام ليوسف القرضاوي ٩ ـ ٥٠. وانظر: خصائص التصور الإسلامي لسيد قطب: ص ٤٣ ـ ٧١، ومجموعة رسائل الإمام حسن البنا: ص ١٠٩.

الكون كله وأمر الحياة والإحياء وأمر الإنسان والأشياء تعود كلها إلى أمر واحد إلى إرادة من له الخلق والأمر (١١).

إن شمول الإسلام ينطلق من هذه القاعدة، ليكون في حقيقته وذاته متضمناً المعاني والأبعاد التي تقصر دون بعضها سائر النظم والمذاهب والفلسفات.

إنه شمول يستوعب الزمن كله والحياة كلها وكيان الإنسان كله.

(إن الإسلام كدين عام انتظم كل شؤون الحياة في كل الشعوب والأمم لكل الأعصار والأزمان)<sup>(۲)</sup>، (إنه دين ومجتمع، ومسجد ودولة، ودنيا وآخرة)<sup>(۳)</sup>، (إنها الرسالة التي امتدت طولاً حتى شملت آباد الزمن، وامتدت عرضاً حتى انتظمت آفاق الأمم، وامتدت عمقاً حتى استوعبت شؤون الدنيا والآخرة)<sup>(3)</sup>.

وإذا تأملنا حقيقة الشمول في الإسلام ورسالته وجدناها: رسالة الزمن كله، ليست موقوتة بعصر معين أو زمن مخصوص، رسالة المستقبل المديد، ورسالة الماضي البعيد، ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولٍ إِلَّا نُوْجِى إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعَبُدُونِ (أَنَّ) (٥)، ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكِينَ (أَنَّ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

ورسالة العالم كله، ليست محدودة بعصر ولا جيل، ولابمكان ولا بأمة ولابشعب ولا بطبقة، بل هي الرسالة الشاملة التي تخاطب كل الأمم وكل الأجناس وكل الشعوب وكل الطبقات وكل الأرض ﴿ قُلُ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِنِّ

<sup>(</sup>١) انظر: خصائص التصور الإسلامي: ص ٩١ ـ ١١٣.

<sup>(</sup>٢) مجموعة رسائل حسن البنا: ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٤) الخصائص العامة للإسلام: ص ١٠٥، والقول لحسن البنا.

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٥ من سورة الأنبياء.

<sup>(</sup>٦) الآية ١٠٧ من سورة الأنبياء.

رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾(١)، ﴿ تَبَارَكَ الَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا (إِلَيْهُ (٢).

ورسالة الإنسان كله، روحه وعقله، وجسمه، وضميره وإرادته ووجدانه، وكل أعماله وعلاقاته.

ورسالة للإنسان في كل أطوار حياته، ورسالة للإنسان في كل مجالات حياته، وكل ميادين نشاطه البشري، منفرداً كان الإنسان أو مجتمعاً مع غيره، عاملاً لتقوية روحه، أو لتغذية جسده، ساعياً في شأن آخرته أو شأن دنياه.

وشمول هذه الرسالة للنشاط البشري لايقتصر على جانب دون جانب، فالإسلام لايدع الإنسان وحده بدون هداية من الله في أي طريق يسلكه، وفي أي نشاط يقوم به: مادياً كان أو روحياً، فردياً أو اجتماعياً، فكرياً أو عملياً، دينياً أو سياسياً، اقتصادياً أو أخلاقياً.

ومن شمول الإسلام: شمول تعاليمه وأحكامه، يتجلى ذلك في شمول العقيدة التي تفسر كل القضايا الكبرى في هذا الوجود، وتجيب على الأسئلة التي تشغل الفكر الإنساني، في قضية الألوهية وقضية الخلق والمصير، وقضية النبوة والبعث، وعالم الغيب والشهادة.

والشمول في عقيدة الإسلام يتعلق بمصدرها وأدلتها وأحكامها ومتعلقاتها.

فلايصح في عقيدة الإسلام أن يقول إنسان مّا: أنا مؤمن بالإسلام في شأن الشعائر والعبادات أو ما يسمى بالأحوال الشخصية، ولكن لا أؤمن بما جاء به في شأن النظام والتشريع.

فهذا رد للإسلام، وتناقض صارخ مع شموله، وكما أن عقيدة الإسلام شاملة فكذلك عباداته شاملة تستوعب الكيان البشري، فالمسلم لا يعبد الله

<sup>(</sup>١) الآية ١٥٨ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢) الآية ١ من سورة الفرقان.

بلسانه فحسب، أو ببدنه فقط أو يقلبه لا غير، أو بعقله مجرداً، أو بحواسه وحدها، بل يعبد الله بهذه كلها، ويعبده كذلك بماله وسلطانه وسائر أعماله ومناشطه، ويعبده ـ على وجه الخصوص في هذا المقام ـ بتطبيقه لشرع الله وإنفاذه لأحكام الله، وسيره على منهج الله في الحياة.

ومن شمول الإسلام شموله في ميدان الأخلاق والفضائل التي لم تدع جانباً من جوانب الحياة الإنسانية: روحية أو جسمية، دينية أو دنيوية، عقلية أو عاطفية، فردية أو اجتماعية، الارسمت له المنهج الأمثل للسلوك الرفيع.

ومن شمول الإسلام أن التشريع فيه تشريع شامل، لايشرع للفرد دون الأسرة، ولا للأسرة دون المجتمع، ولا للمجتمع منفرداً عن غيره من المجتمعات.

فهو تشريع يشمل التشريع للفرد في تعبده وصلته بربه «العبادات» والتشريع له في سلوكه الخاص والعام «الحلال والحرام».

ويشمل التشريع ما يتعلق بأحوال الأسرة من زواج وطلاق ونفقة وميراث وولاية وغير ذلك، وهو مايطلق عليه في هذا العصر «الأحوال الشخصية».

ويشمل التشريع للمجتمع في علاقاته المدنية والتجارية، وما يتصل بتبادل الأموال والمنافع، مثل البيوع والإجارات، والقروض والمداينات والرهن والحوالة، والكفالة والضمان وغيرها.

ويشمل التشريع مايتصل بالجرائم وعقوباتها المحدودة شرعاً كالحدود أو المقدرة تعزيراً، وهو مايطلق عليه في هذا العصر «التشريع الجنائي» أو «الجزائي» أو «قانون العقوبات».

ويشمل مايتعلق بواجب الحكومة نحو المحكومين، وواجب المحكومين، وهو ما عرف في المحكومين نحو الحكام، وتنظيم الصلة بين الطرفين، وهو ما عرف في عرف الفقهاء بأحكام الإمامة، والسياسة الشرعية، والأحكام السلطانية، وهو مايعرف في عصرنا بـ«التشريع الدستوري» أو «الإداري».

ويشمل تشريع الإسلام ماينظم العلاقات الدولية في السلم والحرب بين المسلمين وغيرهم، مما عنيت به كتب «السير» و«الجهاد» في فقهنا الإسلامي، وهو مايعرف الآن بـ«القانون الدولي».

ومن هنا لاتوجد ناحية من نواحي الحياة إلا دخل فيها التشريع الإسلامي آمراً أو ناهياً، أو مخيراً.

ومن شمول الإسلام: شمول الالتزام به كله في شموله وعمومه وسعته من غير تبعيض، فلايجوز الأخذ بجانب من تعاليمه وأحكامه وطرح جانب آخر، قصداً أو إهمالاً؛ لأن الإسلام كل لايتجزأ فلايصح في الإسلام أخذ جانب العقيدة والإيمان من تعاليمه وإغفال جانب العبادة أو الأخلاق، كما لايجوز الأخذ بالجانبين وترك جانب الشريعة التي نظم الله بها حياة الخلق، وأنزل بها الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط(۱).

السابع: أن الرضا بالإسلام ديناً ليس مجرد دعوى أو شعار يرفعه الإنسان، بل هو التقيد والالتزام بكل ماجاء به النبي رضي من عقائد وشرائع وشعائر وأخلاق، وهذه كلها وسائر فروعها ولوازمها هي الدين، وهي المقصودة بقوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَمَ دِينَكُمْ وَيَنْكُمْ وَيَنْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَمَ دِينَا ﴾ (٢).

والرضا بالإسلام ديناً هو الرضا بجميع ماجاء به النبي عَلَيْ ، قال صاحب المدارج ـ رحمه الله ـ: (وأمّا الرضا بدينه: فإذا قال، أو حكم، أو أمر، أو نهى، رضي كل الرضا، ولم يبق في قلبه حرج من حكمه، وسلم له تسليماً، ولو كان مخالفاً لمراد نفسه أو هواها) (٣).

الثامن: أن الرضا بمحمد نبياً أصل من أصول الإسلام، والجزء الثاني من كلمة التوحيد المتضمنة للشهادة لله بالوحدانية ولمحمد على بالرسالة.

<sup>(</sup>۱) كل ما ذكر عن خاصية الشمول في الإسلام مقتبس من الخصائص العامة للإسلام، ليوسف القرضاوى: ص ١٠٥ ـ ١٢٥.

<sup>(</sup>۲) الآية ٣ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين ٢/١٧٣.

وحقيقة الرضا بنبوة محمد ﷺ تتمثل في أتباعه اتباعاً كاملاً، وذلك بتصديقه فيما أخبر، وأتباعه فيما أمر، واجتنباب ما نهى عنه.

ومن ذلك اتباع شريعته الحنيفية السمحة: (وأمًّا الرضي بنبيه رسولاً: فيتضمن كمال الانقياد له والتسليم المطلق إليه، بحيث يكون أولى به من نفسه، فلا يتلقى الهدى إلا من مواقع كلماته ولا يحاكم إلا إليه، ولا يحكم عليه غيره، ولا يرضى بحكم غيره البتة، لا في شيء من أسماء الرب وصفاته وأفعاله، ولا في شيء من أذواق حقائق الإيمان ومقاماته، ولا في شيء من أحكامه ظاهرة وباطنة، ولا يرضى في ذلك بحكم غيره، ولا يرضى إلا بحكمه (١).

ولهذا أفسم الله تعالى بربوبيته أنه لا يصح إيمان أحد حتى يحكم رسول الله على ثم يرضى بحكمه ولايبقى نفسه هو أدنى تحرج أو تردد، قال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا شَيْلِيمًا (أَنْ ) (٢).

فمن رضي بمحمد ﷺ نبياً فلا بد أن يتبع الشريعة التي جاء بها ويسير على المنهج الذي رسمه، ويطبق النظام الذي سار عليه وطبقه وورّثه، ومن لم يكن كذلك فليس راضياً بنبوة محمد ﷺ وإن ادعى ذلك.

التاسع: من أصول الإسلام وقواعده الأساسية أن الحاكمية والسيادة المطلقة هي لله وحده، ولشريعته النقية، ودينه الحنيف، الذي له وحده الحكم الأعلى والحجة القاطعة.

ومن لم يعتقد أن السيادة العليا لشرع الله دون غيره، فإن انتسابه إلى الإسلام دعوى بلا برهان، بل البرهان على خلاف ذلك.

وكل من اعتقد أن هناك سيادة عليا لغير الله ودينه ونبيه فهو منازع للرب تعالى، ومنحرف عن دينه، ومعاند لرسوله ﷺ، وداخل من أوسع أبواب الردة.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٢٧١ ـ ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) الآية ٦٥ من سورة النساء.

العاشر: أن التوحيد هو عقيدة المسلمين وشعارهم في مقابل الوثنية والإلحاد والتثليث وسائر أنواع الكفر.

وهذا التوحيد يشمل الاعتقاد والعمل، أو التوحيد العلمي النظري، والتوحيد الطلبي الإرادي، والقسم الثاني هو مايعرف بتوحيد الألوهية أو توحيد العبادة، والعبادة اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة، وتتحقق بكمال الخضوع لله مع كمال المحبة له، وتصح بالإخلاص لله والمتابعة لشرعه.

وهي أنواع عديدة منها العبادة الاعتقادية كاعتقاد أن الله تعالى هو الخالق الرب الواحد الذي له الأسماء الحسنى والصفات الحسنى، ومنها العبادة القلبية كالخوف والرجاء والخشوع والخشية، ومنها العبادة القولية كالدعاء والذكر والاستعادة والتلاوة، ومنها العبادة العملية كالصلاة والحج، ومنها العبادة المالية كالزكاة والصدقة، ومن العبادات العملية: الحكم بما أنزل الله والتشريع بما شرع الله، وهذا يشمل العبادة الاعتقادية والقولية والعملية.

فمن حكم أو خضع - اختياراً - لغير شريعة الله، واستسلم - طوعاً - لتشريعات أهل الأرض مستحسناً لها، فلا ريب أنه مخل بتوحيد الألوهية، مناقض لملة محمد على ولاينتفع مع استحسانه وقبوله وتنفيذه لمذاهب الطاغوت بشيء من أعماله (۱)؛ لأن ذلك من اتخاذ العبد أنداداً من دون الله، يساويهم برب العالمين، ويخضع لأحكامهم، ويتبع تشريعاتهم.

(ولا خلاف بين العلماء كلهم أن الرجل إذا صدق رسول الله على في شيء وكذبه في شيء أنه كافر لم يدخل في الإسلام، وكذلك إذا آمن ببعض القرآن، وجحد بعضه) (٢). فهذا لاريب في أنه مناقض للإيمان ولتوحيد الرحمن \_ جلَّ وعلا \_، وقد عد أهل العلم من نواقض الإيمان (من اعتقد

<sup>(</sup>١) انظر: الأجوبة المفيدة لمهمات العقيدة للشيخ عبدالرحمن الدوسري: ص ٣٠.

<sup>(</sup>٢) كشف الشبهات لشيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب: ص ١٧١ من مؤلفات الشيخ الإمام محمد بن عبدالوهاب، القسم الأول.

أن غير هدي النبي على أكمل من هديه أو أن حكم غيره أحسن من حكمه كالذي يفضل حكم الطواغيت على حكمه فهو كافر)(۱)، (ومن اعتقد أن الأنظمة والقوانين التي يسنها الناس أفضل من شريعة الإسلام، أو أن نظام الإسلام لايصلح تطبيقه في القرن العشرين، أو أنه كان سبباً في تخلف المسلمين أو أن يُحصر في علاقة المرء بربه دون أن يتدخل في شؤون الحياة الأخرى، . . . ومن يرى أن إنفاذ حكم الله في قطع يد السارق أو رجم الزاني المحصن لايناسب العصر الحاضر، ويدخل في ذلك أيضاً من اعتقد أنه يجوز الحكم بغير شريعة الله في المعاملات أو الحدود أو غيرها، وإن لم يعتقد أن ذلك أفضل من حكم الشريعة؛ لأنه بذلك يكون قد استباح ما حرم الله إجماعاً وكل من استباح ما حرم الله، مما هو معلوم بالضرورة كالزنا والخمر والربا والحكم بغير شريعة الله فهو كافر بإجماع المسلمين)(۲).

والخلاصة أن التوحيد لايصح حتى يفرد الله وحده بالحاكمية العليا والسيادة المطلقة، كما يفرد بالعبادة وحده دون سواه، ولايكون التوحيد توحيداً حتى يكون لدينه الحكم الأعلى على أي حكم، وحتى يصبح المرجع الوحيد والنهائي عند التنازع، وحتى يكون هو وحده الآمر الناهي، وحتى يكون التحليل والتحريم والجزاء مأخوذاً من الكتاب والسنة - فقط دون غيرها، من الدساتير والبرلمانات وإرادة الشعب، وغير ذلك.

فمن أراد أن يكون مسلماً موحداً فعليه أن يلتزم بالتوحيد جملة وعلى الغيب، ويطبق مقتضاه برضا وطاعة وانقياد من غير تردد ولا حرج، ومن أعظم مقتضيات هذا التوحيد الالتزام بالأحكام الشرعية واعتقاد سيادتها المطلقة على كل ما عداها، فإن عقد الإسلام لايثبت إلا على قدم التصديق والانقياد.

الحادي عشر: أن الإيمان، لايتحقق في واقع الإنسان بمجرد التسمي

<sup>(</sup>۱) نواقض الإسلام لشيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب: ص ٣٨٦ من مؤلفات الشيخ الإمام محمد بن عبدالوهاب، القسم الأول.

<sup>(</sup>٢) العقيدة الصحيحة ومايضادها للشيخ عبدالعزيز بن باز: ص ٢٨.

أو التشهي أو الانتساب المجرد، بل هو اعتقاد بالقلب وقول باللسان وعمل بالجوارح، يزيد بالطاعة وينقص بالعصيان.

وهذا لايقوم إلا على أصل تصديق الخبر والانقياد للأمر، فمن لم يتحقق في قلبه التصديق والانقياد فقد خلع ربقة الإسلام من عنقه، ومعلوم أن الإيمان هو الإقرار لا مجرد التصديق، والإقرار ضمن قول القلب الذي هو التصديق، وعمل القلب الذي هو الانقياد، تصديق الرسول فيما أخبر، والانقياد له فيما أمر، كما أن الإقرار بالله هو الاعتراف به والعبادة له، والكفر هو عدم الإيمان، سواء كان معه تكذيب أو استكبار أو إباء أو إعراض، فمن لم يحصل في قلبه التصديق والانقياد فهو كافر (۱).

(فإن قوله - عزَّ وجلَّ -: ﴿يَزْعُمُونَ ﴾ تكذيب لهم فيما ادعوه من الإيمان، فإنه لايجتمع التحاكم إلى غير ماجاء به النبي على مع الإيمان في قلب عبد أصلاً، بل أحدهما ينافي الآخر، و«الطاغوت» مشتق من الطغيان وهو مجاوزة الحد، فكل من حكم بغير ما جاء به الرسول على أو حاكم إلى غير ماجاء به النبي على فقد حكم بالطاغوت وحاكم إليه، وذلك أنه من حد كل أحد أن يكون حاكماً بما جاء به النبي على فقط لا بخلافه، كما أنه

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوي ۷/۱۱۷، ۲۳۶ ـ ۲۳۰، ۲۹۲، ۳۸۸، ۳۹۷، ۳۹۸، ۲۶۳.

<sup>(</sup>۲) الآيتان ٦٠ ـ ٦١ من سورة النساء.

من حد كل أحد أن يحاكم إلى ماجاء به النبي ﷺ، فمن حكم بخلافه أو حاكم إلى خلافه أو حاكم إلى خلافه أو تحكيماً، فصار بذلك طاغوتاً لتجاوزه حده.

وتأمل قوله - عزَّ وجلَّ -: ﴿وَقَدَّ أَمِرُوٓا أَن يَكُفُرُوا بِهِ بَهُ تعرف منه معاندة القانونين وإرادتهم خلاف مراد الله منهم حول هذا الصدد، فالمداد منهم شرعاً والذي تعبدوا به هو الكفر بالطاغوت لاتحكيمه ﴿فَلَدُلَ اللَّينَ طَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ اللَّذِي قِلَ لَهُمْ ﴾(١).

ثم تأمل قوله: ﴿وَيُرِيدُ ٱلشَّيَطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ﴾ كيف دل على أن ذلك ضلال وهؤلاء القانونيون يرونه من الهدى)(٢).

فلا ريب عند أهل العلم والإيمان أن تحكيم شريعة الله وجعل السيادة العليا لها وحدها شرط للإيمان كما قال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَبًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِمُوا نَسْلِيمًا ﴿ وَأَنْ اللَّهُ اللَّلَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ ا

الثاني عشر: أن من معنى «لا إله إلاّ الله» نفي استحقاق العبادة لكل ما سوى الله ـ جلّ وعلا ـ، وإثباتها لله تعالى وحده دون سواه، ولاريب أن اتباع حكم الله وشريعته عبادة لله تعالى، كما أن صرف ذلك لغير الله شرك مع الله تعالى.

أن «لا إله إلا الله» ليست مجرد كلمة يفوه بها اللسان بل هي عقيدة راسخة، وشريعة نافذة، ومنهاج حياة شامل متكامل.

أن من أصل معنى «لا إله إلا الله» أن يتحاكم الناس إلى شرع الله الإله الحق المبين، وأن يطرحوا شرائع الآلهة الباطلة والأرباب المزعومة،

<sup>(</sup>١) الآية ٩٥ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>۲) فتاوی ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم ۲۸٦/۱۲.

<sup>(</sup>٣) الآية ٦٥ من سورة النساء.

وإذا كان من المعلوم أن «لا إله إلاّ الله» تعني عبادة الله وحده لا شريك له والإقرار بذلك، فإنه من المعلوم ضرورة أن (تحكيم الشرع وحده دون كل ما سواه شقيق عبادة الله وحده دون ما سواه)(١١).

ومن شروط «لا إله إلاّ الله»: الانقياد المنافي للترك، ومن ذلك الانقياد لحكم الله تعالى واستسلام لجميع شرعه الوارد في الكتاب والسنة، فمن لم يفعل ذلك فقد أخل بهذا الشرط، قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا كَانَ قَوْلُ اللهُوْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُم بَيْنَامُ أَن يَقُولُوا سَمِعْنا وَالْمَعْنا وَالْعَنا وَالْعَنا وَالْعَنا مَا الله وَرَسُولِهِ لِيَحْكُم بَيْنَامُ أَن يَقُولُوا سَمِعْنا وَالْعَنا وَالْعَنا وَالْعَنا هُمُ الله مُم الله وَيَتَقهِ فَأُولَتِك هُمُ الله وَيَتَقهِ فَأُولَتِك هُمُ الله وَيَتَقهِ فَأُولَتِك هُمُ الله وَيَتَقهِ فَأُولَتِك هُم الله الله ويَتَقهِ فَأُولَتِك هُمُ الله وَيَتَقهِ فَأُولَتِك الله ورَسُولُهُ وَيَعْشَ الله ويَتَقهِ فَأُولَتِك هُمُ الله الله الله ويَتَقهِ فَأُولَتِك هُمُ الله ويَتَقهِ فَأُولَتِك الله ويَتَقهِ فَالْوَلَةِ الله ويَتَقهِ فَالْوَلَةِ الله ويَتَقهِ فَالْوَلِيْك فَيْ الله ويتَقه ويَتَقهِ فَالله ويَتَقه ويَتَقه ويَتَقه ويَتَقه ويتَقه ويتَق

وقال تعالى في شأن الذين لم يقبلوا كلمة التوحيد، وردوها أو ردوا لوازمها ومقتضياتها: ﴿ لَحَشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَازْوَجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴿ مَا لَكُو رِدوا لوازمها ومقتضياتها: ﴿ لَحَشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَازْوَجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴿ مَا لَكُو مِن دُونِ اللّهِ فَأَهْدُومُمْ إِلَى مِسْرَطِ الْمُحِيمِ ﴿ اللّهِ وَقَفُومُ إِلَيْهُم مَسْمُولُونَ ﴿ مَا لَكُو مَا لَكُو لَكُونُوا مَوْمِنِينَ إِنَ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١٥١/١٢.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ٥١، ٥٢ من سورة النور.

<sup>(</sup>٣) الآية ٦٥ من سورة النساء.

يَسْتَكَمْرُونَ ﴿ وَيَقُولُونَ أَبِنَا لَنَارِكُواْ ءَالِهَتِنَا لِشَاعِرٍ تَجْنُونِ ﴿ لَكُ بَالَ جَآءَ بِالْخَقِ وَصَدُقَ اَلْمُرْسَلِينَ ﴿ كُنَّ ﴾ (١٠).

ومن شروط «لا إله إلا الله»: الإخلاص المنافي للشرك، فمن حكم بغير شرع الله تعالى فقد ناقض الإخلاص.

ومن شروطها: الصدق المنافي للنفاق والكذب والتكذيب، وذلك ببذل الجهد في طاعة الله وامتثال أوامره، وحفظ حدوده والغيرة على حرماته والغضب له، والانتصار لدينه دون تهاون أو فتور، قال تعالى: ﴿الْمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَن يُقُولُوا ءَامَنَ وَهُمْ لَا يُفتَنُونَ ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَا الَّذِينَ مِن وَلَيْعُلَمَنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَذِبِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

ومن شروطها: المحبة المنافية للبغض، وهذا المحبة هي المقرونة بالإجلال والتعظيم والخوف والرجاء، وحصر التأله لله بالقيام بجميع شروط هذه المحبة ولوازمها، وذلك لايتم إلا بالتوجه الكامل إلى الله تعالى، وحصر العبادة والطاعة له سبحانه، وذلك بعبادته وحده دون سواه، واتباع شريعته وحده دون سواه.

فهذه كلمة «لا إله إلا الله» الركن الأول من أركان الإسلام، والقضية الكبرى في هذا الدين التي دار القرآن كله في خبره وأمره ووعده ووعيده وقصصه عليها، فالحديث عنها ليس حديثاً لفترة ثم ينتقل إلى غيرها، وإنما هي حديث مؤكد وبرهان ثابت يذكر ثم يذكر ثم ينتقل به ومعه إلى غيره، وهي دعوة الرسل جميعاً، وهي نقيض الجاهلية في كل التاريخ، ولذلك لم يتغير موقف الجاهلية من «لا إله إلا الله» خلال التاريخ البشري كله، بل كان موقفها موقف الرفض والصد والإعراض بل والمحاربة في سبيل إزالتها، ولم يكن رفض الجاهلية لهذه الكلمة رفضاً لألفاظها وأحرفها فهي أهون عليهم من كثير من الكلام، ولكن رفضهم كان لمعناها ومدلولها ومقتضياتها ولوازمها.

<sup>(</sup>١) الآيات ٢٢ ـ ٣٧ من سورة الصافات.

<sup>(</sup>۲) الآيات ۱ ـ ۳ من سورة العنكبوت.

ولذلك كان الشرك يتمثل في اعتقاد آلهة أخرى غير الله، يتوجه إليها الإنسان بالعبادة، أو يتوجه بطلب التحليل والتحريم من دون الله.

وثبوت صفة الإسلام لأي إنسان في الحياة الدنيا لايأتي بمجرد التلفظ بكلمة التوحيد ـ وإن عصمت دمه وماله، وحكم له ظاهراً بالإسلام (١) ـ بل يكون منوطاً بالالتزام الحقيقي بـ (لا إله إلا الله) وتحقيق شروطها، وتطبيق مقتضياتها.

ولم يحدث في تاريخ الإسلام، وتنفذ فيها شريعة الله، أن أحداً من الناس، كانت تطبق فيها أحكام الإسلام، وتنفذ فيها شريعة الله، أن أحداً من الناس، قال لم أكن أعلم أن للإسلام لوازم عملية، أو أن لكلمة التوحيد مقتضيات عبادية تشريعية، ولو كان أجهل الناس بأحكام الفروع، أو أكثرهم وقوعاً في المعاصي والذنوب، لقد كانت هذه القضية مسلمة لا جدال فيها، ومبرهنة لا مراء فيها عند جميع المسلمين حكاماً ومحكومين، كانوا جميعاً يعلمون أنه ليس هناك إسلام بلا تكاليف، ولا توحيد بلا حكم، ولا إيمان بلا تشريع، وكان أهل العلم والإيمان يقررون بأنه (ليس التوحيد مجرد إقرار العبد بأنه لا خالق إلا الله، وأن الله رب كل شيء ومليكه كما كان عباد الأصنام يقرون بذلك، وهم مشركون، بل التوحيد يتضمن من محبة الله والخضوع له والذلة بذلك، وهم مشركون، بل التوحيد يتضمن من محبة الله وإرادة وجهه الأعلى بجميع الأقوال والأعمال والمنع والعطاء، والحب والبغض، ما يحول بين بجميع الأقوال والأعمال الداعية إلى المعاصي والإصرار عليها)(٢).

الثالث عشر: أن من نواقض الإسلام ونواقض التوحيد «الحكم بغير ما أنزل الله تعالى» وهو تفضيل أو مساواة حكم غير الله، بحكم الله تعالى في أمر من الأمور؛ كالهوى والرغبة الدنيوية والأعراف القبلية والقوانين الوضعية، والمقررات العقلية المخالفة للشرع وغير ذلك.

<sup>(</sup>١) ما لم يأت بناقض اعتقادي أو قولي أو عملي.

<sup>(</sup>۲) مدارج السالکین ۱/۳۳۰.

#### وهو على أقسام:

ويلحق بهذا من يعتقد أن أحكام الله وشريعته رجعية أو متخلفة أو يحتقرها، أو يسخر منها أو من بعضها، أو يصفها أو بعضها بأنها بشعة أو غير ملائمة للعصر، أو أنها سبب للتخلف وعائق عن التقديم، أو يدعي أنه لا حكم في الإسلام أصلاً، أو يقول بأن إخضاع الدنيا للدين مشكلة، أو أن أحكام الشريعة بشرية من صنع البشر أو عادات وتقاليد الصحابة، أو يعتقد أن الدين شيء شخصي فقط، أو يعتقد أنه لايُمكن اعتماد الإسلام نظاماً للحكم، أو يرى وجوب تفسيره تفسيراً عصرياً علمانياً أو مادياً.

وكذلك يكفر من يضع القوانين ويشرّعها للناس، ويلزمهم بالتحاكم إليها؛ لأنه إنّما شرع ذلك لاعتقاده أنها أصلح من الإسلام وأنفع للعباد، وهذا هو أحد أظهر أنواع الكفر في هذا العصر.

الثاني: أن يستبدل بحكم الله تعالى حكماً مخالفاً له في قضية معينة دون أن يجعل ذلك قانوناً يجب التحاكم إليه، فله ثلاث حالات:

الأولى: أن يفعل ذلك عالماً بحكم الله معتقداً أن ما خالفه أولى منه وأنفع للعباد أو أنه مساوٍ له أو أن العدول عن حكم الله إلى غيره جائز، فهذا كافر كفراً مخرجاً من الملة.

الثانية: أن يفعل ذلك عالماً بحكم الله معتقداً أنه أولى وأنفع لكن خالفه

<sup>(</sup>١) الآية ٢٨ من سورة محمد.

بقصد الإضرار بالمحكوم أو نفع المحكوم له، فهذا ظالم وليس بكافر.

الثالثة: أن يكون كذلك ولكن خالفه لهوى في نفسه أو مصلحة تعود إليه، فهذا فاسق وليس بكافر (١).

ولا مناص من هذه الفواقر العظيمة ولا مخرج من هذه القواصم إلا بالرجوع إلى كتاب الله وسنة رسوله على في كل أمر، والتحاكم إلى شرع الله بانشراح صدر، وتسليم وقبول كاملين، وهو فرض من فروض الدين، لايتم إيمان المسلم إلا به اعتقاداً وعملاً، وأركان الإيمان بهذا الفرض العظيمة ثلاثة:

الأول: أن يكون التحاكم في كل نزاع إلى شرع الله تعالى دون سواه. الثاني: أن تنشرح الصدور بحكمه ولايكون في النفس حرج أو ضيق منه.

الثالث: أن يحصل التسليم التام بقبول ما حكم به الشرع وتنفيذه بدون توانِ أو انحراف.

ولابد من البيان هنا أن المراد بالحكم بما أنزل الله عند علماء الإسلام ودعاته، والمتبعين له هو الاستمساك بكل شرع الله في كل قضية علمية أو عملية.

#### ويُمكن القول بأن له معنيين:

أحدهما: عام، وهو التحاكم إلى الوحي في كل أمر من الأمور العلمية والعملية في الاعتقاد أو الاستنباط الفقهي، أو أمور التعامل مع الآخرين، وغير ذلك.

الثاني: خاص، ويراد به تطبيق شريعة الله في سياسة الدول ودساتيرها وأنظمتها، وهذا الذي وقع فيه الشرك الكبير في هذا العصر، ولا حول ولا قوة إلا بالله (۲).

<sup>(</sup>١) انظر: هذه الأحكام في المجموع الثمين من فتاوى ابن عثيمين ٧ / ٣٠ ـ ٣٩، ٣/ ١٥٠.

<sup>(</sup>٢) انظر في قضية الحكم بما أنزل الله تعالى، وفرضيتها اللازمة، وصلتها بالتوحيد وأصول=

•••••

= الدين، وحرمة الخروج على ذلك، وكفر من لم يحكم بما أنزل الله تعالى والرد على شبه العلمانيين، في الكتب التالية:

- ١ ـ الفواكه العذاب في الرد على من لم يحكم السنة والكتاب: للعلامة حمد بن معمر.
  - ٢ ـ تحكيم القوانين: للعلامة محمد بن إبراهيم آل الشيخ.
- ٣ ـ فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم: ج ١٢ كله وخاصة الصفحات ص ٢٤٧ ـ ٣٣١.
  - الشريعة الإلهية لا القوانين الجاهلية: للدكتور عمر الأشقر، كل الكتاب.
    - ٥ ـ حكم الإسلام في الاشتراكية: لعبدالعزيز البدري.
    - ٦ ـ الإسلام وأوضاعنا السياسية: لعبدالقادر عودة، كل الكتاب.
      - ٧ ـ منهاج الإسلام في الحكم: لمحمد أسد، كل الكتاب.
- ٨ ـ الإسلام والعلمانية وجهاً لوجه رد علمي على فؤاد زكريا وجماعة العلمانيين:
   ليوسف القرضاوي.
  - ٩ ـ المرجعية العليا في الإسلام للقرآن والسنة: للقرضاوي.
  - ١٠ ـ الحلول المستوردة وكيف جنت على أمتنا: للقرضاوي.
    - ١١ ـ الخصائص العامة للإسلام: للقرضاوي.
    - ١٢ ـ الحل الإسلامي، فريضة وضرورة: للقرضاوي.
- ١٣ ـ مجموعة رسائل الإمام حسن البنا: ص ٥٥ ـ ٧٨، ١٨٩ ـ ٢٠٨، ٢٠٩
  - ١٤ ـ شريعة الله حاكمة ليس بالحدود وحدها: لعلى جريشة.
- ١٥ \_ معركة المصحف: لمحمد الغزالي: ص ١٥ \_ ٤٦، ٥٣ ـ ١١٢، ٢٢٩ ـ ٢٧٩.
  - ١٦ ـ الحكومة الإسلامية: لأبي الأعلى المودودي، كل الكتاب.
    - ١٧ ـ تهافت العلمانية: لعماد الدين خليل، كل الكتاب.
    - ١٨ ـ خصائص التصور الإسلامي: لسيد قطب، كل الكتاب.
    - 19 ـ مقومات التصور الإسلامي: لسيد قطب، كل الكتاب.
  - ٢٠ ـ جاهلية القرآن العشرين: لمحمد قطب: ص ١١٥ ـ ١٣٨، ١٣٩ ـ ١٥٤.
    - ٢١ ـ مفاهيم ينبغى أن تصحح: لمحمد قطب: ص ١٧ ـ ٢٥٤.
      - ٢٢ ـ واقعنا المعاصر: لمحمد قطب: ص ٣٠٤ ـ ٣٦٣.
- ٢٣ ـ مذاهب فكرية معاصرة: لمحمد قطب: ص ١٧٨ ـ ٢٥٩، ٤٦٩ ـ ٤٦٩، ٩٩٥ ـ ٥٠٠.
  - ٢٤ ـ حول تطبيق الشريعة: لمحمد قطب، كل الكتاب.
  - ٧٠ ـ «لا إله إلا الله» عقيدة وشريعة ومنهاج حياة: لمحمد قطب، كل الكتاب.

وبعد هذه المقدمة التي لابد منها لبيان مكانة هذه القضية من الدين وللرد على شبهة العلماني والحداثي، نخلص إلى موقف أهل الأدب المعاصر من حكم الله وشرعه، ويتجلى ذلك في أمرين:

الأول: محاربتهم للحكم الإسلامي.

الثاني: دعوتهم إلى تحكيم غيره.

ومن غير المستبعد على قوم أنكروا وجود الله أو شككوا فيه، وأنكروا الوهيته \_ عزَّ وجلً \_ أو ترددوا في قبولها، وأنكروا النبوات أو ارتابوا فيها، وجحدوا الوحي، ونفوا المعاد؛ أن يكونوا أعداء لشريعة الله السمحة، ولدينه الحنيف، وأن يرفضوا تحكيم الشريعة، مشككين في ثبوتها أصلاً، أو رافضين لها كلها، أو زاعمين أنها من عوائق التقدم أو مدعين \_ كذباً \_ أنه

<sup>=</sup> ٢٦ ـ العلمانية: لسفر الحوالي: ص ٢٠٩ ـ ٣٠٥، ٥٦١ ـ ٥٦١ ـ ٧٠٠.

٧٧ ـ تحكيم الشريعة وصلته بأصل الدين: لصلاح الصاوي، كل الكتاب.

٢٨ ـ نظرية السيادة وأثرها على شرعية الأنظمة الوضعية: لصلاح الصاوي، كل الكتاب.

٧٩ \_ قضية تطبيق الشريعة في العالم الإسلامي: لصلاح الصاوي، كل الكتاب.

٣٠ ـ المحاورة، مساجلة فكرية حول قضية تطبيق الشريعة: لصلاح الصاوي، كل الكتاب.

٣١ ـ حصوننا مهددة من داخلها: لمحمد محمد حسين: ص ١٥٨ ـ ١٦٨.

٣٢ \_ أضواء على ركن من التوحيد: لعبدالعزيز بن حامد، كل الكتاب.

٣٣ ـ الدولة الإسلامية: لأبي بكر الجزائري: ص ٧٧ ـ ١٧٤.

٣٤ \_ موقف أهل السنة والجماعة من العلمانية: لمحمد عبدالهادي المصري، كل السالة.

٣٥ \_ جذور العلمانية: للسيد أحمد فرج، كل الكتاب.

٣٦ \_ أوهام العلمانية حول الرسالة والمنهج: لتوفيق الواعي، كل الكتاب.

٣٧ ـ العلمانية وثمارها الخبيثة: لمحمد شاكر الشريف، كل الكتاب.

٣٨ ـ الإسلام والسياسة، الرد على شبهات العلمانيين: لمحمد عمارة، كل الكتاب.

٣٩ ـ نقد العلمانية: لمحمد التكريتي، كل الكتاب.

<sup>•</sup> ٤ ـ نشأة العلمانية ودخولها إلى المجتمع الإسلامي: لمحمد زين العرمابي، كل الكتاب.

لا حكم في الإسلام، وإنّما الدين شيء شخصي وعلاقة ذاتية بين الإنسان وربه، أو زاعمين بأن أحكام الإسلام لاتلائم العصر؛ لأنها ضد الحرية الشخصية، أو لأن نظام الإسلام - إن كان فيه نظام - لا تحرر فيه ولا تقدم؛ لأنه مجرد عادات وتقاليد وضعها محمد والصحابة والبدو في القرون المتخلفة، وعلى ذلك فلايُمكن اعتماد الإسلام نظاماً للحكم، بل يجب إبعاده، ومحاربة من يدعو إلى ذلك، وتحكيم الديموقراطية الليبرالية أو الاشتراكية الماركسية، وتحكيم إرادة الأمة والتحاكم إلى قول الشعب ونواب الشعب، ووضع الدساتير بناء على ذلك، والإقسام على احترامها وتطبيقها وعدم مخالفتها، إلى آخر ما هناك من أباطيل راسخة عند العلمانيين والحداثيين، وضلالات مزوقة بمعسول القول، وجاهليات مموهة بالتدليس والتلبيس، والكذب على الله تعالى، والافتراء على رسوله، والافتئات على دينه وشريعته.

ومن المعلوم بالضرورة من دين الإسلام أن هذه القضية هي معقد التفرقة بين الإيمان والزندقة، والإسلام والكفر، وأن التزام الشريعة الإسلامية، تصديقاً وانقياداً، وقبولاً رضاً هو الإيمان، وأن المماراة في شيء منها، تكذيباً أو رداً أو تشكيكاً أو اعتراضاً هو الكفر الذي لايبقى معه من الإيمان حبة خردل (۱).

ولكيلا يبقى الأمر على عواهنه، أورد هنا شواهد من كلامهم تدل على انحرافاتهم الهائلة في هذا الباب.

# أولاً: محاربة الحكم الإسلامي، ويتجلى ذلك في عدة أمور:

١ ـ رفضه ورده جملة وتفصيلاً، والسعي لهدم أصول التشريع الإسلامي.

٢ ـ الزعم بأنه لا حكم في الإسلام.

٣ - الزعم بأنه لايلائم العصر، وأنه لايُمكن اعتماد الإسلام نظاماً للحكم.

<sup>(</sup>١) انظر: تحكيم الشريعة وصلته بأصل الدين: ص ٧.

- ٤ ـ الزعم بأنه سببب للتخلف وعائق عن التقدم، وأنه لا تحرر فيه بل هو ضد الحرية.
  - الزعم بأن أحكام الشريعة بشرية من صنع البشر وليست إلهية.
- ٦ القول بوجوب فصل الدين عن الدولة؛ لأن الدين شأن شخصي فقط، ولأن إخضاع الدنيا للدين مشكلة وكارثة عندهم.
- القول بوجوب تفسير الإسلام تفسيراً عصرياً، وتطبيقه تطبيقاً علماناً.

### ٨ ـ السخرية بأحكام الإسلام.

ومن خلال هذه الأمور يتجلى الموقف العدائي الذي ينطوي عليه أصحاب هذا الاتجاه الهدام، تجاه الإسلام والمسلمين، وهو مايدل دلالة قطعية على عمق المضادة والمناقضة والعداوة لدين الإسلام عقيدة وشريعة ونظام حكم ومنهاجاً للحياة، وتاريخاً وحضارة.

الأمر الأول: رفض ورد حكم الإسلام جملة وتفصيلاً، والسعي لهدم أصول التشريع الإسلامي.

وهذا مما يكاد يتفق عليه الجميع، ولكن بعضهم تهيأت له الظروف المناسبة \_ وما أكثرها اليوم \_ فصرح وأعلن وجاهر بذلك، وبعضهم لم تتهيأ له هذه الظروف، فلمّح ولوّح والتوى، وركب متون الشبه والإلباس، وخاض مستنقعات التلاعب بالمفاهيم والمصطلحات والألفاظ، ليصل في النهاية إلى عين ما وصل إليه الأولون، فإذا هم في حقيقة الأمر مجتمعون على محاربة الإسلام، مجمعون على رفض حكمه وإنّما الفرق بينهم في الطيقة والأسلوب.

يقول أدونيس في تلمود الحداثة «الثابت والمتحول» ممتطياً جبران ليعبر من خلال عن أفكاره وعقائده: (لايستطيع الإنسان كما يرى جبران في «المجنون» وفي نتاجه كله، أن يصبح نفسه، إلا إذا هدم ما يعادي حريته الكاملة، وتفتحه المليء، ومايقف حاجزاً دون طاقته الخلاقة وتتجسد هذه

القوة المعادية، كما يرى جبران، فيما يسميه «الشريعة» بتنوعاتها وأشكالها السلطوية، الماورائية، والاجتماعية: الله «بالمفهوم التقليدي»، الكاهن، الطاغية، الإقطاعي، الشرطى... إلخ.

من المقطوعات المهمة التي توضح ثورة جبران على ما يسميه الشريعة العظيمة، مقطوعة في كتابه «السابق» (١٩٢٠) بعنوان «البهلول» ففيها يتمرد البهلول على الشريعة بخضوعه الكامل لها، الإنسان يرفض الشريعة إمّا بشكل مباشر، حيث يعلن انفصاله عنها، وإمّا بشكل غير مباشر، أو بشكل ساخر حيث ينفذها تنفيذاً حرفياً كما يفعل البهلول.

وتكشف هذه الطريقة في رفض الشريعة عن براءة الإنسان المطلقة وعن تجاوز إنسانيته لكل شريعة، فالإنسان قبل الشريعة هو الأصل... الشريعة في نظر جبران، ترتبط دائماً بمقتضيات المحافظة وبما يغتصب السيادة الحقيقية، فالشريعة خداع واغتصاب، إنها مؤامرة الذين يريدون أن يظلوا أسياداً على عبيد، أو أن يكونوا ساحقين، فالشريعة هي الإرهاب الإنساني بامتياز، بل إن المجتمع لايكون طاغية، ولايكون عدواً للتقدم والحرية إلا بالشريعة واستناداً إليها، إن الطغيان والعبودية من ثمار الشربعة...

... من يخضع للشريعة ليس عادلاً ولايشعر أنه عادل، بل على العكس يشعر أنه مذنب، إنه أخطأ قَبْلياً، وهكذا تبدو الشريعة وجوداً سابقاً على الإنسان وتجعل منه، بالتالي، أو تنظر إليه على أنه مخطيء أو مجرم، مسبقاً، وأنها موجودة لانزال العقاب الملائم، بغية إصلاحه، ومن هنا تغير موقف الإنسان من الشريعة: كان في الماضي يدعمها ويحافظ عليها، أمًا اليوم فيرفضها ويغيرها.

المثل العربي البارز على رفض الشريعة من أجل الحقيقة، أي من أجل ما ما ما ما ما الشريعة، هو التصوف على صعيد التجربة الفكرية، وهو الصعلكة على صعيد التجربة الحياتية . . . ، أمّا الاتجاه الثاني القائم على الفكاهة والدعابة فهو نوع من الحركة التي لاتصعد من الشريعة إلى مبدأ أسمى منها،

بل على العكس، تهبط من الشريعة نحو نتائجها، أي نحو تطبيقها بشكل حرفي، فالتطبيق الحرفي للشريعة ينقلب إلى هزء بالشريعة، بحيث تبدو عبثية وباطلة، وبحيث يستمتع من يطبقها استمتاعاً كاملاً بما تحرمه عليه وتمنعه من تحقيقه.

في موقف جبران من الشريعة نلمح هذين الاتجاهين: فهو من جهة كما يتجلى في مقطوعة «البهلول» يتجاوز الشريعة بروح الدعابة ـ بتطبيقها حرفياً، كأن العقاب شرط يجعل اللذة الممنوعة ممكنة، وهو من جهة ثانية، كما يتجلى في مقطوعة «الشرائع» مثلاً، يتجاوز الشريعة بالدعوة إلى الطبيعة الأصلية التي تسبق الشريعة ولاتعرفها ـ والتي هي شريعة نفسها، الإنسان هو الطبيعة الأولى، أمًّا الشريعة فطبيعة ثانية، وجبران ينادي بالطبيعة الأولى ويدعو إلى العودة إليها)(١).

هذا القول يعتبر تأصيلاً للحداثة في موقفها من الشريعة، ونصاً محتذى من قبل أتباع الحداثة، عليه يدورون وعلى منواله ينسجون، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى، هو دلالة صارخة على مقدار العداوة لشريعة الإسلام، وحقد متجذر في الموقف من الإسلام كله.

وليست الشريعة في هذا القول سوى الشريعة الإسلامية، وإن حاول أدونيس أن يلبس بذكر ما سماه الأشكال السلطوية مثل الكاهن والطاغية والإقطاعي والشرطي، إذ مراده الأصل ما ذكره أولاً: «الله بالمفهوم التقليدي» حسب افترائه الإلحادي.

ثم استعارته لشخصية «بهلول»(٢) الذي يظهر أنه تظاهر بالجنون ليقول

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٨١ ـ ١٨٣٠

<sup>(</sup>٢) بهلول بن عمرو الصيرفي أبو وهيب، من عقلاء المجانين، كان يخلط وعظه وجرأته على الحكام بالتظاهر بالجنون، وكان في منشأه من المتأدبين المتعلمين ثم وسوس، أو تظاهر بذلك فعرف بالمجنون، ولد ونشأ في الكوفة، واستقدمه الرشيد وغيره من الخلفاء لسماع كلامه، له أخبار ونوادر ووعظ وشعر، توفي نحو سنة ١٩٠ هـ انظر: الإعلام ٧٧/٧.

ما لاجرأة للعقلاء على إظهاره، وكان يعظ ويأمر بمعروف وينهى عن منكر ويقاوم ظلم الحكام وعمالهم، ذكره للبهلول يدل على أن مراده ومراد جبران من الشريعة شريعة الإسلام، وليست شريعة اليهود ولا دين النصارى ولا دين النصيرية.

ثم إن دعواه المتكررة أن الإنسان قبل الشريعة، دعوى عرية من البرهان، ومجازفة بالقول الكاذب من غير دليل، وهو دأب أدونيس وأضرابه، الذين يقررون القول تقريراً يظن سامعه أنه هو الصواب الوحيد، والقول الحق الفريد، ثم يسترسل بعد ذلك في دعاوى لاتقل بهتاناً عن هذا، كقوله الشريعة اغتصاب وخداع ومؤامرة، وإرهاب، وعدواً للتقدم والحرية، والخضوع لها ظلم وذنب، إلى غير ذلك من الدعاوى الجوفاء المجردة حتى من دليل سوفسطائي!!.

ثم يذكر الصوفية الباطنية التي رفضت الشريعة؛ ليكون ذلك دليلاً آخر على على أن مراده بالشريعة «الإسلام وليس غير» ثم ليكون ذلك دليلاً آخر على باطنيته المتأصلة، ونصيريته المتعمقة في صميم قلبه وعقله.

ثم هو في سياق كلامه عن الصوفية الرافضة للشريعة يؤكد أنهم ما رفضوا الشريعة إلا من أجل الحقيقة ثم يضيف: (أي من أجل مايتجاوز الشريعة)، وهذه دعوى كاذبة بلا دليل، وهي - في الوقت ذاته - دعائية إلحادية مجانية هابطة، يضحك بها على عقول البلهاء أتباع الحداثة.

ثم يعاود أدونيس الكلام على الطريقة نفسها فيقول: (من الثورة على الشريعة ـ السلطة ورموزها، ينتقل جبران إلى الثورة على الأسباب العميقة التي تكمن وراءها وتؤدي إليها، هكذا يعلن الثورة على الماضي، وهي الثورة التي تتضمن كذلك الاتجاه نحو المستقبل، المظهر الأول لهذه الثورة هو في التحرر من التقاليد، سواء كانت هذه التقاليد عبادات أو عادات)(١).

ثم يستشهد أدونيس بكلام من مقطوعة لجبران بعنوان «حفار القبور»

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ١٨٧ \_ ١٨٨.

ثم يقول: (وفي هذه المقطوعة يسمي الله والأنبياء والفضيلة والآخرة ألفاظاً رتبتها الأجيال الغابرة، وهي قائمة بقوة الاستمرار، لا بقوة الحقيقة، شأن الزواج الذي هو «عبودية الإنسان لقوة الاستمرار» والتمسك بهذه التقاليد موت، والمتمسكون بها أموات، وعلى كل من يريد التحرر منها أن يتحول إلى حفار قبور، لكي يدفن أولاً هذه التقاليد، كمقدمة ضرورية لتحرره)(١).

ثم يذكر بعد ذلك أمثلة للتحرر ويستشهد بإباحية جبران الذي عده (من رواد الثورة الجنسية المعاصرة) والذي ينادي بترك العلاقة بين الرجال والنساء حرة، ويطلق الجنس بينهما بإباحية مطلقة، ويقف ضد الزواج، وينادي بتحرير المرأة وأن تسلك ماتريد بمقتضى قلبها وحبها، ويسمي رجم الزانية شريعة عمياء (٣).

وعند هذا السياق يجب أن نشير إلى جبران الممتطى من قبل أدونيس في هذه القضية وغيرها، إشارات توضح لنا مقدار كاهن الحداثة القديم، فقد كان نصرانياً حتى آخر لحظة من حياته (فقبل أن يلفظ جبران أنفاسه الأخيرة، تقبل الأسرار الإلهية، وقد نشرت صورة الكاهن الذي تولى هذا الأمر، واسمه الخور أسقف فرنسيس واكيم؛ راعي كنيسة القديس يوسف المارونية في نيويورك)(1).

ومع ذلك فقد تبناه أحد كبار اليهود، ونسبه إلى اليهودية روحياً، أي أنه قام بالدور المطلوب والمرغوب يهودياً ولذلك (حسبه الأستاذ فرانكل رئيس الطائفة اليهودية في مدينة ديترويت ميتشغان في المحاضرة التي ألقاها حول تحليل كتاب «النبي» في ٢٨ من كانون الأول ١٩٢٤م إنه ليس يهودياً بطائفته ولكنه يهودي بروحه)(٥).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٣/ ١٨٧ ـ ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣/ ١٨٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ١٨٨/٣ ـ ١٨٩. وانظر: أسئلة الشعر: ص ١٣٩ ـ ١٤٠.

<sup>(</sup>٤) أحاديث عن جبران لرياض حنين، والكلام المنقول لجبران تويني: ص ٣٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٩٦.

وهو مع ذلك كله ينفي البعث والآخرة ويقول بتناسخ الأرواح: (إن جبران كان يعتقد بتناسخ الأرواح، فالمرء لايزول من هذه الدنيا، بل إنه ينتقل منها إلى عدة حيوات، وقد روى لماري هاسكل عن انتقاله هو بالذات، مراراً وتكراراً فقال: إنه عاش حياة بشرية في الماضي مرتين في سوريا ومرة في إيطاليا وأخرى في اليونان، ومرة في مصر وست مرات أو سبع في بلاد الكلدان وواحدة في كل من الهند وفارس)(١).

أمّا دعارته وانحطاطه الجنسي فهو أمر اشتهر وعرف، أمّا سرقاته من الغرب وانتحالاته فقد أضحت ثابتة حيث إن جبران (عرب قصيدة «الأرض» عن شاعر إنكليزي مجهول وادعى أنها من وضعه، وهذه القصيدة عثر عليها أحد السياح الأمريكيين وهي محفورة على مدخل قصر قديم مهجور في بريطانيا ونشرت هذه القصيدة في المجلات الأمريكية)(٢).

وهكذا يتمدد أدونيس من خلال هذه النظريات الإلحادية التي يهدف من ورائها إلى إلغاء الشريعة جملة وتفصيلا، ويجد له آذاناً صاغية من ذوي العقول المستطرقة تحت أقدام ذوي الشبهات والشهوات.

والأهم في هذا الصدد كله أن أدونيس يثبت من خلال هذا الطرح في هذه المقاطع، وفي كتابه كله، أنه لا إبداع ولا تحديث ولا تقدم، إلا من خلال هدم الدين، وتحطيم عقيدة المسلمين، وإبعاد الشريعة الإسلامية، أي: أن هذه المقدمات هي الشرط الأول للحداثة، وهذا ما حصل فعلاً في الحداثة، وإن كانوا في ذلك بين مقل ومكثر، ومجاهر ومستتر.

ومن ألاعيب التلبيس ما كتبه نصر حامد أبو زيد عن «الحاكمية» في مقال له بعنوان «النصوص الدينية بين التاريخ والواقع» حيث هاجم عقيدة الحكم بما أنزل الله عن طريق مهاجمته للخطاب الديني أو الخطاب الأصولي \_ حسب وصفه \_ حيث جعل الدعوة إلى أسلمة العلوم والفنون، والدعوة إلى تحكيم الشريعة كلها (تنتهى إلى مد سلطة رجال الدين على كل

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١١٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٩٣.

مجالات الحياة، إنها تنتهي إلى «محاكم التفتيش» التي تدين بل تحرم كل اجتهاد إنساني في كل المجالات المعرفية، فتصمه بالانحراف والضلال والإلحاد... وهكذا تتبدى مغالطة الخطاب الديني الذي ينكر النتائج المنطقية لكل دعواه بإنكار أن «الحاكمية» تعني تحكيم رجال الدين في كل شؤون الحياة)(١).

فبدلاً من مهاجمة نصوص الشريعة كما هو عنوان مقاله، وبدلاً من مهاجمة الإسلام مباشرة، يلجأ إلى مهاجمة مايسميهم رجال الدين، وهي شنشنة معهودة معروفة من العلمانيين المتسترين بالدراسات والتحليلات.

أمًّا حديثه عن توقعه أن تتحول الحياة ـ إذا حكم أهل الإسلام ـ إلى محاكم تفتيش، فهو تحكم بالقول وادعاء بلا بينة، فقد أثبت التاريخ الماضي أن دول الإسلام لم يكن فيها محاكم تفتيش كما كان بين البروتوستانت والكاثوليك، وإن كان هناك بعض المظالم والتعديات المحدودة، لكنها لم تصل إلى هذا الحد الذي اقتبس صورته أبو زيد من الغرب ليطبقه على الإسلام والمسلمين، كعادته في كل منهجه.

ثم إذا نظرنا إلى الأمر من زاوية أخرى فإننا نجد أن العلمانيين الذين حكموا بلاد المسلمين هم الذين مارسوا «محاكم التفتيش» التي تدين بل تجرم كل من دعا إلى الله أو طالب بتطبيق الشريعة الإسلامية، أو نادى بأسلمة الحياة.

وما أنباء سجون عبدالناصر والسادات وحسني ببعيدة عن سمع وبصر هذا العلماني وغيره من العلمانيين.

وما أنباء الجزائر وتونس وليبيا وسوريا والعراق والصومال وما كان يعرف يعرف باليمن الجنوبي، وتركيا والجمهوريات الإسلامية فيما كان يعرف بالاتحاد السوفيتي وغيرها؛ إلا أدلة ساطعة قاطعة على «محاكم التفتيش

<sup>(</sup>۱) قضایا وشهادات ۲/۳۸۲.

العلماني» التي سكت ويسكت عنها جميع العلمانيين، بل ويؤيدها أكثرهم تحت حجة مقاومة الإرهاب، والتطرف الديني، وليس لهم من مراد إلا إبعاد الإسلام عن الحياة بالإعلام أو بالسياسة أو بالتعليم أو بالسجن والقتل والتدمير، وفي مؤتمر «شرم الشيخ» الذي عقد في شوال من عام ١٤١٦ه أوضح دليل على الخطو المتسارع الذي يسعى فيه هؤلاء لحرب الدين والأمة، تحت شعار مكافحة الإرهاب.

وإنني وأنا أكتب هذا الفصل وأسمع هذه الأنباء المتتالية لأعجب من عدم اكتفاء الأنظمة العلمانية المفروضة بما فعلوه من سجن وطرد وتشريد وتنكيل وإيذاء أولياء الله من علماء الإسلام ودعاته، حتى استعانوا باليهود والنصارى ليكون بعضهم لبعض ظهيراً في حرب دين الإسلام وأهله.

# ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُواْ نُورَ ٱللَّهِ بِأَفْوَهِهِمْ وَٱللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ، وَلَوْ كَرِهَ ٱلْكَفِرُونَ ۞ ﴿ (١).

وبعد مهاجمة نصر حامد أبو زيد للخطاب الديني المعاصر الذي يرى أنه مناهض لإنجازات النهضة والتنوير ـ حسب عقيدته الجاهلية ـ ويرى أنه (خطاب ديني غاشم يسعى إلى إطفاء كل المصابيح الإنسانية)(٢).

ثم يطالب بأن (يرفع غطاء القداسة عن الخطاب الديني القديم والحديث على السواء) (٣) من خلال دراسة النصوص الدينية لا على أنها مطلقة وقاطعة، بل على أنها تاريخية ضمن إطار مايسميه: «الوعي التاريخي العلمي للنصوص الدينية» والذي يفسره بقوله: (إن ما نعنيه بالوعي التاريخي العلمي للنصوص الدينية يتجاوز أطروحات الفكر الديني قديماً وحديثاً، ويعتمد على إنجازات العلوم اللغوية خاصة مجال دراسة النصوص، وإذا كان الفكر الديني يجعل قائل النصوص ـ الله ـ محور اهتمامه ونقطة انطلاقه فإننا

<sup>(</sup>١) الآية ٨ من سورة الصف.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٣٨٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٣٨٧.

نجعل المتلقى ـ الإنسان مايحيط به من واقع اجتماعي تاريخي، هو نقطة البدء والمعاد)(١).

وبهذه الطريقة الغائمة العائمة فوق طفح الفلسفات الغربية يسعى أبو زيد لإلغاء الدين كله من خلال إلغاء مصدره الذي هو الوحي، وإبطال قدسية نصوصه، وهو ما سبق الحديث عنه في الكلام عن الانحرافات المتعلقة بالكتب المنزلة، ومن ذلك حديثه عن خلق القرآن وتأييده لهذه البدعة الشنعاء ليصل من خلالها إلى أن الوحي وما ترتب عليه من أحكام شرعية ليست سوى نتاج بشري محض أو كما قال: (إن النصوص الدينية ليست في التحليل الأخير سوى نصوص لغوية)(٢)، بل يرى أنه (يُمكن أن يقال: أن كلام الله قد تجسد في شكل ملموس في كلتا الديانتين: تجسد في المسيحية في مخلوق بشري هو المسيح، وتجسد في الإسلام نصاً لغوياً في لغة بشرية هي اللغة العربية، وفي كلتا الحالتين صار الإلهي بشرياً، أو تأنس الإلهي)(٣).

ثم يخلص بعد ذلك إلى القول: (الآن أصبحنا في موقف يسمح لنا بالقول بأن النصوص الدينية نصوص لغوية شأنها شأن أي نصوص أخرى في الثقافة)(٤).

ثم طبق هذه النظرية الإلحادية على صفات الله وأخبار الغيب<sup>(٥)</sup>، ثم اتجه إلى أحكام شرعية أخرى مدعياً سقوطها وبطلانها وانتهاءها بحكم بشرية النصوص، وإنسانية الوحي، حسب مزاعمه الإلحادية.

ومن الأحكام التي تحدث عنها بهذا المنظور: ملك اليمين، عتق الرقبة، أحكام الرق، أخذ الجزية، أحكام أهل الكتاب<sup>(۱)</sup>، ثم تحدث عن الربا ونادى بإسقاط حكمه الشرعي<sup>(۷)</sup>، ثم يتجه إلى قضية القضايا عند

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢ /٣٨٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣٨٩/٢.

<sup>(</sup>٣) (٤) المصدر السابق ٢/ ٣٩١.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق ٢٩٢/٢ ـ ٣٩٣.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق ٢/٣٩٥.

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق ٢/٣٩٧ ـ ٣٩٨.

العلمانيين والحداثيين: «الحاكمية» و«العبودية» التي يرى أنها تسعى (في المساهمة في تكبيل الإنسان بكل أنماط القيود التي تجعله قابلاً لأي نظام اجتماعي / سياسي ينتزف قواه ويقضي على إنسانيته)(١).

ثم يتوجه بتلبيس لايستطيع معه إخفاء حقده فيقول: (وحين يحصر الخطاب الديني العلاقة بين الله والإنسان في بعد «العبودية» وحده فإنه يستحضر المعنى المجازي للعبودية، بل يصر على تأكيد الدلالة الحرفية، وهي الدلالة التي تتأكد بطريقة حاسمة حين توضع في سياق التأويل الحرفي لصورة الإله الملك صاحب العرش والكرسي والصولجان والجنود التي لا حصر لها)(٢).

وهكذا تطفح عقيدته الساخرة بالله تعالى وملائكته الكرام وبالشريعة الإسلامية كلها، فلايستطيع الانفكاك ـ مع كثرة التلاعب والالتواء اللفظي ـ من ظهور غدد وبثور الإيدز العلماني على وجه كتابته الكالحة.

ومن أمثلة ذلك غير ما سبق قوله: (إن إصرار الخطاب الديني على اختصار علاقة الإنسان بالله في بُعد «العبودية» بالمعنى الحرفي التاريخي إصرار يصادم الموقف الإسلامي ذاته)(٣).

كيف ذلك؟ لايجيب، بل يسترسل بعد تقرير هذا الكلام فيقول: («الحاكمية» مفهوم يتنامى في أطروحات الخطاب الديني على مقولة «العبودية» ـ ثم يسوق بعض الآيات الآمرة بالتحاكم إلى الله ورسوله ثم يقول ـ إن الدعوة إلى تحكيم الرسول عليه السلام في أي خلاف يشتجر بين اثنين أو بين جماعتين أمر طبيعي في بنية المجتمع العربي آنذاك، ألم يختلفوا في شأن الحجر الأسود فاتفقوا على أن يرضوا بحكم أول الداخلين، ولم يكن ذلك يعني إعطائه (٤) أي صلاحيات خارج إطار الخلاف موضوع الحكم،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٣٩٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٤٠٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٤٠١.

<sup>(</sup>٤) هكذا والصحيح: إعطاءه.

النص لم يتحدث عن الحكم بالمعنى الشامل الواسع الذي يطرحه الخطاب الديني)(١).

وهكذا بكل كذب ومغالطة يصادر النص القرآني ودلالته القطعية، ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيّنَهُم ﴿ (٢) ويجعل حكم الله ورسوله المأمور به مثل الحكم الطارئ الذي حدث قبل بعثة الرسول عَلَيْ عند وضع الحجر الأسود، ويعمم ذلك تعميماً ظالماً جائراً مؤداه: أن تحكيم الرسول كان عند قريش في شأن الحجر الأسود بعد أن اختلفوا فيه مجرد عادة كانت تحدث في بنية المجتمع آنذاك، الذي لم يعط محمداً عَلَيْ صلاحية الحكم في غير هذه القضية، وهذا هو معنى الآية، ومدلولها - حسب جهله وكذبه - أي أنه لا حكم في الإسلام ولا حكم للإسلام مطلقاً، وأن الرسول لم يحكم إلا في قضايا محدودة، حسب العرف في عصره ذلك.

وهذا كله مغالطة مكشوفة، وجهل فاضح، ولكن العلمانيين لا يستحيون!!.

ويمضي أبو زيد في تطبيق جهالاته فيطالب بالمساواة بين الذكور والإناث في الميراث، ثم أحكام اللباس واللحية وطريقة الطعام تحت ستائر التضليل العلماني المهترئ، مثل الاحتجاج بدلالة مغزى النص<sup>(۳)</sup> الذي يريد به فتح المجال للاجتهادات العلمانية الحداثية!!؛ لكي تلعب بنصوص الشريعة كيف شاءت، ذلك أن «مغزى النص» يقوم عنده على إلغاء دلالته الظاهرة والمعهودة عند السلف والمعروفة عند المسلمين طوال تاريخهم، ومثل الاحتجاج بما يسميه المضمر والمسكوت عنه في النص<sup>(3)</sup>، وهو نوع من التأويل الباطني الحداثي يسوقه ضمن فذلكة بنيوية متهافتة.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲/۲۰۲.

<sup>(</sup>٢) الآية ٦٥ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ٢/٤٠٤، ٥٠٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق ٢/ ٤٠٥ \_ ٤٠٦.

وكل ذلك لكي يخلص إلى مقصده المنحصر في إسقاط حكم الله جملة وتفصيلاً من خلال العبث بنصوص الشريعة الإسلامية، ونصب أحاييل المصطلحات والألفاظ المولدة سفاحاً في بيوت الدعارة الفكرية، والتزاوج السفاحي مع المذاهب الأوروبية والفلسفات المادية.

ومن نتاج ذلك ما قاله الصادق النيهوم: (... منذ مطلع القرن الهجري الأول، كان الفقه الإسلامي يتلقى علومه بحماسة كبيرة في مدرسة التوراة)(١).

ثم يستشهد على ذلك بقضية الحيض والحجاب فيقول: (وكان موضوع الطمث، قد أعيد إلى خانة «النجاسة» من جديد، فتحولت المرأة المسلمة خلال فترة الطمث إلى امرأة «غير طاهرة» مرة أخرى، وعمد الفقهاء إلى إبطال صلاتها وصيامها طوال أيام الحيض في فتوى، لاتستند إلى نص القرآن بل تستند إلى قول التوراة... وفي ظروف هذا الانقلاب العبراني على لغة القرآن، قامت القيامة سراً، وبعث عالم التوراة حياً في واقع المسلمين، فأصبح عزل المرأة المسلمة فريضة في أصل الشريعة، وتحولت المرأة نفسها إلى «حرم» لايراه سوى الأقارب، وصار النظر إلى جسدها خطيئة، وتصاعدت هذه الحرب السماوية ضد المرأة إلى حد جعل مجرد لمس يدها «نجاسة» تنقض الوضوء... فحجاب المرأة ليس شريعة من أي نوع، بل منهجاً تربوياً مكتوباً بلغة السحرة، قاعدة النظرية أن «المرأة مخلوق نجس» وقاعدته العملية أن يقنع المرأة نفسها بقبول هذه الشخصية) (٢٠).

وهكذا نرى المرض العلماني يستولي على عقل صاحبه حتى يجعله يتخبط في الجهالات تخبط الغريق، بيد أنه يجب أن يعلم أن هذا الكاذب المسمى الصادق النيهوم حين يتحدث عن الإسلام بهذه الطريقة ليس لأنه يؤمن بالإسلام، فهو أصلاً ينكره ويجحده، ويريد نقضه، ويسعى في هدمه وإزاحته من واقع الحياة، ومن يطالع كتابه «الإسلام في الأسر» يوقن بهذا.

<sup>(</sup>۱) (۲) مجلة الناقد، العدد ۱۳ تموز ۱۹۸۹ م/۱٤۰۹ هـ: ص ۷.

ويتبين له كيف يستخدم الآيات والأحاديث وقضايا ومصطلحات الإسلام استخداماً مغالطاً مضللاً كاذباً، في محاولة سبئية دائبة لطمس الإسلام، وتشويه حقائقه، والتلاعب بمضامينه تحت سيل من الآراء الباطلة والادعاءات الكاذبة ليكونوا رأس رمح في الغارة الجديدة على الإسلام وأهله، وليثبتوا لأسيادهم أنهم قاموا بالدور المرسوم لهم في حرب دين الله وأوليائه.

يقول أحدهم: (أن أهم خطر يواجه الإسلام الآن يكمن في الدعوة الى تحويله من عقيدة إلى نظام للحكم «ثابت وأزلي» لم يوجد أبداً، ولن يوجد في المستقبل أيضاً، أن القوة الروحية والثقافية للإسلام «وهذا هو جوهره» تكمن في دعواه من أجل العدالة الاجتماعية والمساواة والحرية)(1).

ويقول: (إن الذين يريدون إقامة أنظمة دينية، أنظمة تتطابق فيها السماء مع الأرض، إنّما يرتكبون خطأ كبيراً بحق الدين نفسه، وهو خطأ يشير إلى سذاجة فهمهم للدين والدنيا في آن... إن الذين يطالبون بتطبيق الشريعة الإسلامية ينبغي أن يقولوا لنا أولاً: أي شريعة يعنوان؟ إن كل مذهب يمتلك تصوراً خاصاً به عن الدولة الإسلامية التي يريدها، وهي تصورات سوف تقود الإسلام المتحول إلى أنظمة سياسية فقهية إلى ظلمات القرون الوسطى، إلى الحروب والمجازر)(٢).

(هذا الإسلام الذي يرتبط ببتر الأطراف وتعليق الأكف على واجهات المساجد وضرب الأعناق بالسيوف في مهرجانات شعبية، ورجم النساء بالحجارة، واتخاذ العبيد والجواري، وتحويل النساء إلى عاهرات باسم الشرع «زواج المتعة» لايُمكن أن يشكل جوهر الرسالة التي حملها محمد إلى البشرية) (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق العدد ١٣: ص ١٨ والقول لفاضل العزاوي.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٩ للكاتب نفسه.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٩ للكاتب نفسه.

وقبل ذلك يذكر استطلاعاً قام به أحد الألمان أيام الحرب العالمية، يقوم على سؤالين: «هل تؤمن بالله؟ وكيف تتصور الله؟ «ثم يذكر جملة من الإجابات: (تقول إحدى النساء: «الله حزين ينبغي علينا أن نواسيه»، ويرى أحد الرجال: «كان الله موجوداً ولكنهم قتلوه» وتقول امرأة أخرى: «هناك إلهان، إله للأغنياء وإله للفقراء» ثم تضيف: «أحدهما شديد، ولكن لا سلطان له، وآخر رفيق ولكنه طاغ طاغ»)(١).

تعالى الله وتقدس عما يقول الكافرون علواً كبيراً.

بهذا النقل يسوغ الكاتب العلماني الحداثي فكرته القائمة على هذه المعاني الإلحادية، وفي آخر المقال يمتدح الشيوعية التي يزعم أنها هي وحدها (القادرة على تقديم برامج ومواقف مختلفة، تعكس مستويات الوعي المختلفة والقدرة على فهم الإبداع التاريخي)(٢).

أمًّا عبدالرحمن المنيف فإنه يصرخ بأنه (لايسعنا تصور مجتمع قائم على أسس دينية في زمننا الحاضر، فالدين بات مسألة شخصية لايتعدى هذا التخوم، لذا يستحيل قيام مجتمعنا على دعائم دينية كما يستحيل إغضاء (٢) على أحد الأديان صفة الشمولية الكونية)(٤).

والمتفرنس المتغطرس محمد أركون الذي يهرب من كل شيء يسأل عنه أو يتحدث عنه إلى التحليل والتفلسف الفارغ والاحتيال الكاذب والدسيسة الخادعة تحت مسمى التحليل والدراسة؛ سئل: (هل يحافظ الإسلام حتى يومنا هذا على دعوته الشاملة؟ فأجاب:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٩ للكاتب نفسه.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٤.

<sup>(</sup>٣) هكذا والصواب: إضفاء.

<sup>(</sup>٤) رأيهم في الإسلام: ص ٢١.

تندرج عبارة «دعوة شاملة» في معرض خطبة دينية، يجب تحليل هذا المفهوم الكوني على ضوء معطيات تاريخية وثقافية جديدة... بالنسبة للإسلام، كما لباقي الديانات يتعين تجديد مفهوم الكونية والشمولية، وكيف سيتمكن الإسلام من الانسجام مع هذه الثقافة الكونية الشاملة المستقبلية! فهي مسألة تستدعي التأمل)(١).

ويعد هذه المراوغة لم يستطع إلا التصريح عندما سئل: هل يُمكن لدولة عصرية اعتماد الإسلام كنظام حكم؟ أجاب: (أرفض هذه الصيغة، فالإسلام ليس بنظام حكم، لا تاريخياً ولا عقائدياً)(٢).

أمًا محمود المسعودي فإنه يعبر عن وجهة نظره العلمانية الرافضة لحكم الإسلام، فيجعل أساس ذلك، جعل الإنسان محوراً، بناء على ثقافته الفرنسية والتلقين الفرنسي الذي تلقاه من شبابه، فيقول: (... كأبناء جيلي، شبيت على أيدي موجهين فرنسيين، فلقنوننا الأدب الفرنسي... فكان لنا بمثابة عصارة الثقافة والحضارة إنسانية. المحور كان الإنسان في مكانته وكرامته ورسالته الإنسانية، إلى جانب هذا، انطبعنا على تحديد للإنسان، ضيق متحجر، فنحن من خلق الله، وما جاء به الخالق يسيره القدر، أي الله.

كتب علينا تقصي أسس لثقافتنا تبني على نظرة جديدة حول الإنسان وعيشة البيئي، غير تلك الموروثة عن أجيال الانحطاط) (٣).

ويقول أيضاً: (... المسؤولية والعظمة التي يتحلى بها الكائن البشري، كممثل لله في الكون، فينبغي عليه الخلق والإبداع لينوب عن الخالق في عمله الخارق، فعليه إذاً، رسم خطوط مصيره وابتداع ذاته أولاً، فالإنسان عطية الطبيعة حسب القرآن، والفطرة إطار خالي (١) يملأه (٥)

<sup>(</sup>۱) (۲) المصدر السابق: ص ۱۰۱.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٤) (٥) هكذا والصواب إطار خالٍ يملؤه الإنسان.

الإنسان، تلك هي مغامرة المدنيات والثقافات... فعليه إذاً إبداع ذاته، وتغيير العالم وخلق ظروف حياته في هذه الفانية...)(١).

ثم يصل في إجابته على الأسئلة إلى نقطة النهاية حيث قال: (يتحتم إدخال تعديلات على أحكام الشرع، والتسليم بأن بعض نصوصه. تجاوزها الزمن وضروريات الحياة العصرية)(٢).

وإن كان المسعودي التونسي يشير إلى الإسلام في مقطتفات من كلامه، على أساس أنه لاينفي وجود الإسلام ولا أثره، وفق النظرة العلمانية، فإننا نجد غيره من حداثيي المغرب يعتبرون الإسلام واللغة العربية غزواً دينياً ولغوياً واقتصادياً، ويعتبرونه استعماراً تسلط على بلاد المغرب، وفتوحات عسكرية، تسلطت على الناس.

فهذا هو نبيل فارس البربري الجزائري يقول: (إن وصف تلك البلاد بالمغربية جغرافياً وأحياناً بالمستغربة، له دلالة رمزية أكيدة، وإذا ذكرنا تعرضها لغزوات لغوية، اقتصادية ودينية، لفهمنا تسمية «المغرب» هذه وهي مستوردة أصلاً إذ أطلقها الآخرون عليها \_ فمصدرها غربة الأصل، ومردها نظرة العرب لهذه البلاد أبان فتحها...

... هيكلية الإسلام الذاتية المرتبطة بحلم التوسع الامبراطوري حلم الأمة الواحدة العائدة بقوة وعنف. ينبغي إذاً تخطي أمل العودة للأصل والقديم، بالنسبة لنا نحن المغاربة، الإسلام ظاهرة تاريخية وافقت فتوحات عسكرية واستعمار)<sup>(٣)</sup>.

ويقول البربري الجزائري الآخر كاتب ياسين الذي يتمنى أن اسمه كاتب لينين: (قبل الاستقلال كنت على قناعة من انتسابي إلى ماض أسطوري، بالتحديد إلى القبائل العربية الفاتحة، مثل بنى هلال، ذلك أن في

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٦١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٨٤ \_ ١٨٥.

تلك الحقبة الزمنية ما كان «الإسلام العربي» ظاهرة خطيرة، بل كنا نتوسله ضد الاستعمار، أمّا اليوم وبعد كل ما حصل يجب القضاء على الأساطير...

ترى هل أن «الإسلام العربي» هو جزء من صميم شخصيتنا أم لا؟ أنا أقول: لا، ومجرد النفي هذا ينطوي على إرادة القضاء على تلك التصورات، فبالنسبة إلى المرأة الجزائرية يشكل الإسلام العربي طوقاً لا يحتمل، كما يشكل «التعريب» ـ لكونه سلاحاً سياسياً ووسيلة تلاعب بالعواطف ـ بالنسبة إلينا في الجزائر، جرحاً دامياً نازفاً وآفة، من هنا القول: إن كل ما يتعلق بالإسلام العربي يتطلب توضيحاً، بغية الحد من الأضرار التي يلحقها بنا)(١).

ويسترسل في هذه العنصرية الحاقدة والإلحادية الوقحة فيؤكد أنه يجب (الحذر من الأوهام والادعاءات العقائدية الدعائية من أجل العروبة، من هنا تمردي على القول بأن الجزائر عربية... لا وجود لعرق عربي، برأيي، لذا يجب أن ننفض غبار الغموض، القاتل والمتأتي من تفاعل وتزاوج اللغة والدين: الدين العربي الإسلامي، كلنا مأخوذ وبنسب متفاوتة بهذا المعتقد...

لقد فرض علينا الإسلام دينا، وذلك في بلد يقول بالاشتراكية نظاماً وهو أمر على جانب كبير من الخطورة...)(٢).

فهذا والذي قبله يحاربون الإسلام كله في أي مظهر ظهر، وفي أي صورة من الصور: في لغة أو شريعة أو حكم أو منهج حياة، أو سلوك، إنهم كما وصفهم زميلهم الماركسي الجزائري رشيد بوجدره «عرب الخدمات الفرنسية»، وذلك في قوله: (الكلام الذي قاله المؤدب والقاسمي وآخرون ممن عرفوا ككتاب مغاربيين فرانكفونيين، يعد فضيحة حقيقة، يقولون أيضاً

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٩٣.

<sup>(</sup>٢) جريدة الشرق الأوسط، عدد ٦٣٤٥ في ١٩٩٦/٤/١٢ م/١٤١٦ هـ: ص ٢١.

إن الفرنسية هي لغة التحرر، واللغة العربية هي لغة الدين والعبادة واللاهوت؛ لأنهم يجهلون التراث واللغة والحضارة العربية الرائعة، إن موقفهم يعبر عن جهل وخيانة بل وعن خبث، وليسوا الوحيدين المعروفين بمفهوم «عرب الخدمات الفرنسية» الذين يستجيبون لأيديولوجية تعادي الحضارة العربية الإسلامية . . . إنه وصولية سياسية وإذا أردت أصولية أيديولوجية، وللأسف مثل هؤلاء يعدون أنفسهم حداثيين وتقدميين بالرغم من أن أدبهم يستجيب لمقاييس غير إبداعية، والدليل على ذلك ضحالة وضعف الكثير من الكتابات الأدبية التي يروج لها في الإعلام الغربي... عرب الخدمات الفرنسية يجحدون اللغة الفرنسية؛ لأنها تضمن لهم العيش باسم الأدب والصحافة - ثم يتحدث عن كاتب ياسين فيقول - للأسف لقد قال ما يرضي أسياده، وأنا لن أمسح له هذا الموقف، وسيبقى وصمة عار في جبينه، وسياسياً ياسين يختلف عن الذين ذكرتهم، وسياق مواقفه تختلف من الأدباء المغاربين الذين «أدمنوا» على الانتهازية السياسية، لكنه بدوره يجهل الحضارة العربية الإسلامية، ووقع في فخ الخلط بين الموقف السياسي والمعرفة الحضارية والثقافية والتاريخية، في حين أن البعض «عرب الخدمة» لايجهلون الحضارة العربية الإسلامية والإبداع الأدبي العربي، لكنهم منافقون لأغراض مصلحية ومادية)(١).

وهذه شهادة رجل من أهل الحداثة، ومن الذين تربو على الفكر المادي، بل هو من أجرأ الحداثيين على الاعتراف بالكفر إلى حد أنه يقول: (التدين عندنا خبث) (۲) ويقول: (أنا الملحد) (۳) ويصرح بأنه يسعى (لتشكيل اتحاد ملحدين جزائريين يمكنهم الدفاع عن أنفسهم كجماعة، يكفيها شيء من الأقدام والجرأة لتفرض احترامها. . . نحن الأقلية المظلومة يعتري التباعد علاقاتنا مع السلطة خلافاً للمسلمين المؤمنين، فمن السهل أن

<sup>(</sup>۱) جريدة الشرق الأوسط، العدد ٦٣٤٥ ففي ١٩٩٦/٤/١٢م: ص ٢١ أجرى الحوار بو علام رمضاني.

<sup>(</sup>٢) (٣) رأيهم في الإسلام: ص ١٦٦ \_ ١٦٧.

تكون مسلماً في هذه البلاد، ولكن من الصعوبة بمكان أن تكون ملحداً)(١١).

هذا الملحد الماركسي المتبجع يعلن عن خبرة ودراية عن الحداثيين الذين يمثلون ـ حسب قوله ـ «عرب الخدمات الفرنسية»، وسوف نجد أيضا «عرب الخدمات الأمريكية» مثل الصايغ وجبران والريحاني و«عرب الخدمات الماركسية» مثل بو جدرة والبياتي وسعدي يوسف وبسيسو، و«عرب الخدمات اليهودية» مثل أميل حبيبي وسميح القاسم وتوفيق زياد، وكل هؤلاء يشهدون بواقعهم وبأشخاصهم وكتاباتهم على هذه الأوصاف الملازمة لهم.

ومن الأسماء الذين نص عليهم رشيد بو جدرة على أنهم من عرب الخدمات الفرنسية: عبدالوهاب المؤدب<sup>(۲)</sup>، الذي يقول: (لا أعتقد أن التوحيد هو تقدم بالنسبة للوثنية)<sup>(۳)</sup>.

ويؤكد في ادعائية فجة أنه لايتم بلوغ الكمال الإنساني إلا بعيداً عن الضغوط الدينية في سبيل حياة أفضل بين الناس، بفعل منطق لايحتاج معه الاستعانة بالله (٤٠)، ولما سئل: (هل يُمكن لدولة عصرية اعتماد الإسلام كنظام حكم قال: كلا)(٥).

أمًا عادل ظاهر فلن أنقل من كلامه شيئاً في هذا الصدد، وذلك لكثرته، وبشاعته، وامتلائه بالأكاذيب والجهالات والمغالطات التي يصوغها ـ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٦٩.

<sup>(</sup>۲) عبدالوهاب المؤدب، حداثي علماني مغربي من ذوي الارتباط بالثقافة الفرنكفونية الفرنسية، يرى أن سمو التوحيد يتطلب برهاناً كما الوثنية، ويشكك في أمية النبي على الفرنسية، ويشكك في أمية النبي يكل ويرى أن عصر الخلفاء الراشدين لم يكن سوى مسرح للحروب الأهلية، ويقول أنه يدين بدين ابن عربي وينادي بالانفتاح على الأديان، وأنه لايمكن لدولة عصرية اعتماد الإسلام نظاماً للحكم، بل يخشى أن يأتي حكم الإسلام. انظر: انظر: رأيهم في الإسلام: ص ٢١٣ ـ ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) رأيهم في الإسلام: ص ٢٢٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٢٢٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٢٢٨.

كما يظن بجهله ـ في أسلوب فلسفي، وقد تحدث في ندوة دار الساقي في لندن عن «الإسلام والعلمانية» (۱) وأطلق أباطيله، ونفث بعض حقده على الإسلام والمسلمين متظاهراً بالموضوعية والنقاش المجرد، ولكن خبيئة قلبه المريض أبت عليه إلا أن يبدي ما استتر، ويظهر ما اختفى، ومثل هذا وأشنع منه وأخبث ما سطره بيده الشلاء في كتابه «الأسس الفلسفية للعلمانية» (۲) الذي أفاض فيه من الأقوال الخائبة، التي ينصر بها الإلحاد والعلمانية، ويحارب بها الإسلام لا في مجال الحكم والتشريع فحسب، بل في كل مجال من مجالات الإسلام، من العقائد والأحكام، والأصول والقواعد، ابتداء بمحاولة هدم الوحي، والنبوة، وانتهاء بمحاولة هدم التطبيق والعمل المبني على الوحي والنبوة.

غير أن كتابته في هذا الكتاب وغيره تتميز بالإسهاب الممل، والغموض والتفكك والالتواء، وعدم القدرة على الإفهام والإيضاح، ومحاولة التفلسف الجوفاء، والبلادة في الأسلوب، وهو ما يذكر بقول الناقد الحداثي حامد أبو أحمد (٢)، الذي يصف فعل الحداثي الذي: (اقتطع بعض أجزاء مفرقة من الكتاب الأجنبي ثم ترجمها مع بعض التصرف أو الاختصار، ثم ربط هذه الأجزاء المبعثرة بطريقة الربط التي شاعت في كثير من الكتب خلال العشرين عاماً الماضية، وهي طريقة يعلم الكافة الآن أن لها خصائص محددة من بينها أنك يا عزيزي القارئ ينبغي أن تضرب رأسك في الحائط حتى تفهم، وإذا لم تفهم فهذا أفضل؛ لأنك في هذه الحالة لن تكتشف

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ٧١ ـ ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) الأسس الفلسفية للعلمانية لعادل ظاهر، إصدار دار الساقي، ويقع في ٤٢٩ صفحة.

<sup>(</sup>٣) حامد حامد يوسف أبو أحمد، ناقد حداثي متخصص في الأدب الأسباني، حصل على الدكتوراه من جامعة مدريد، أستاذ مشارك في معهد اللغات والترجمة بجامعة الملك سعود، له كتب عديدة أكثرها مترجم، ومنها رواية من قتل موليرو للكاتب البيرواني ماريوبارجس يوسا، التي أحدثت ضجة كبيرة بسبب الجنس المكشوف فيها، وله كتاب نقد الحداثة مع إشادة ومديح لبعضهم، كشف فيه عن بعض سوءات الحداثيين. انظر: الغلاف الخلفي لكتابه نقد الحداثة.

طرق التزوير التي لجأنا إليها، وستظل تحس بالقصور تجاه هذه العلوم الجديدة التي لايفهمها إلا جنس ثالث من المثقفين، الذين لايمتون إلى العرب ولا إلى العجم بأية صلة...، ومن ثم فليس غريباً أن يحس القارئ المتخصص بغربة ليتها تشبه غربة المتنبي في شعب بوان، ولكنها غربة لا لون لها ولا طعم ولا رائحة، وأنا حقيقة ما زلت في حيرة من هذه الظاهرة الغريبة: كيف استطاعت ثلة من المؤلفين العرب أن تفرض على الثقافة العربية نوعاً غريباً من التأليف لم تشهده هذه الثقافة على امتداد تاريخها الطويل؟!.

لقد تعامل المؤلفون العرب القدامى مع الثقافة الوافدة تعاملاً يعكس روح الانتصار التي كانت تستشرفها النفوس العربية الأبية، وتحققها على أرض الواقع، أمَّا تعاملنا الحالي فليس إلاّ انعكاساً لروح الهزيمة المسيطرة على أرض الواقع)(١).

إن من يقرأ كتابات عادل ظاهر وأركون وبنيس وأدونيس وغيرهم يجد مصداق هذا القول الذي ذكره أبو حامد، بل يجد أشنع مما وصف.

وإذا انتقلنا إلى «عرب الخدمات الأمريكية» فإننا نجد أحد كبار ممثليهم المسمى «هشام شرابي» يقول: (إن الإنسان قادر بمفرده «ودونما حاجة إلى العودة إلى نص ديني أو شبه ديني» على أن يعرف ما الذي ينبغي له أن يقوم به على المستوى السياسي والاجتماعي والقانوني والإداري)(٢).

ومن الحضيرة ذاتها: جابر عصفور الذي سبق نقل كلامه في مواطن عديدة، حيث جعل القدر والشرع مهانة للإنسان وإذلالاً له وفرض وصاية عليه، وإيهاماً بالهداية، مع سخرية بالله تعالى وشرعه ودينه، وهو بكل هذا يسعى في نسف الأصول الشرعية التي ينبني عليها التشريع الإسلامي، ويسارع في نقض الإسلام ومناقضته (٣).

<sup>(</sup>١) نقد الحداثة: ص ٨٠ ـ ٨١.

<sup>(</sup>٢) الإسلام والحداثة: ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٨٣، ١٨٤، ١٨٧.

أمًّا عزيز العظمة الذي لايخفى إلحاده، ولايتوارى بعداوته للإسلام، فإنه قد أكثر من الانتصار للعلمانية الإلحادية خاصة، على طريقة عادل ظاهر، وقد سجل معظم آرائه في كتابه المسمى «العلمانية من منظور مختلف» (۱) الذي بسط فيه مايظنه هدماً للدين والملة، ونقضاً للحكم والشريعة، ووضع الأسس التي يكون بها ترسيخ العلمانية في الواقع، وعلى كل حال فالكتاب في مجمله وتفصيله يحتوي على الرفض الصريح للإسلام، والرد الواضح لحكمه جملة وتفصيلاً، والسعي لهدم أصول التشريع الإسلامي، ونماذج الحكم الإسلامي ابتداءً بقرون الهجرة الأولى، وفيه محاولات فلسفية مفككة وانتصارات علمانية خطابية، وادعاءات حداثية جوفاء كل ذلك في سبيل نصر اللادينية (۱).

ولعزيز العظمة مقالات منشورة في مجلات الحداثة، ومشاركات في ندواتهم، منها ندوة الإسلام والحداثة التي كرر فيها مقولاته الهدامة، حيث تعرض لأصول الفقه واعتبره مجرد أداة لتسويغ الأحكام الشرعية (٣)، وتحدث عن الاجماع على أنه ممارسة سلطانية تسلطية (٤)، وتحدث عن الحج واعتبر شعائره مجرد طقوس جاهلية وأساطير مأخوذة من الجاهلية (٥)، ثم عقب بعد كل ذلك بتقرير أن أحكام الكفر والردة لا قيمة لها في هذا العصر؛ لأنها أصبحت ممجوجة (٦) إلى آخر ما سرده من أقاويل علمانية، حداثية، تدل غاية الدلالة على أن القوم قد تظافروا على رفض أحكام الإسلام.

وهو في هذا كله يحاول تقوية أصول العلمانية وبث الحياة في أعجاز نخلها المنقعر، وتشييد بنيانها بلبنات الرماد الكفري الممزوج بسراب الإلحاد والمادية.

<sup>(</sup>۱) (۲) العلمانية من منظور مختلف لعزيز العظمة إصدار مركز دراسات الوحدة العربية ويقع في ۳۷۸ صفحة.

<sup>(</sup>٣) انظر: الإسلام والحداثة: ص ٢٦٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٢٦٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٢٦٦.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ٢٧٠.

ومن أقوال شعراء الحداثة التي فيها رفض شريعة الله وحكمه والتعدي عليها والتفاخر بمخالفتها ومناقضتها قول نزار قباني المستبيح للزنا:

(فكرت أن استولدك قصيدة

فكرت في ليالى الشتاء الطويلة

أن اعتدي على جميع الشرائع

وأزرع في رحمك عصفوراً

يحفظ سلالة العصافير

فكرت في ساعات الهذيان واحتراق الأعصاب

أن استنبت في أحشائك

غابة أطفال

يحفظون تقاليد الأسرة

في كتابة الشعر

ومغازلة النساء)<sup>(١)</sup>.

ويذكر الخليفة ساخراً به، متحدثاً عنه على أنه مجرد شهواني متلاعب، ثم يعلن أنه يبصق فوق وجهه ووجه دولته، وفي هذا تعبير واضح عن بغضه ورفضه لحكم الإسلام الذي عرف في التاريخ بأن الخليفة هو رمزه ومحور إنجازه، وفي ذلك يقول:

(أدخل مثل البرق من نافذة الخليفة

أراه لايزال مثلما تركته

منذ قرون سبعة

مضاجعاً جارية رومية

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لنزار ٢/ ٤٤٥ \_ ٤٤٦.

اقرأ آيات من القرآن فوق رأسه مكتوبة بأحرف كوفية

عن الجهاد في سبيل الله، والرسول

والشريعة الحنفية

أقول في سريرتي:

تبارك الجهاد في النحور

والأثداء

والمعاصم الطرية

يا حضرة الخليفة

أعبر من سرادق الحريم كالمنية...

أدخل مثل الموت من نافذة الخليفة...

أبصق فوق وجهه

وفوق وجه الدولة العلية)(١).

أمًا أحمد دحبور فإنه يعترض على حكم الله تعالى في رجم الزانية، ويدافع عن رذيلة الزنا من خلال دفاعه عن مايسميه «العاشقة» فيقول تحت عنوان «ماذا تغنى العاشقة»:

(من ضفائرها تسحب العاشقة

رحمة، رحمة

ويطوف بها الراجمون

يد الله فوق الأنام ويحتفلون بأمر من الله.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢٥٣/٣ ـ ٢٥٦.

ثم يجاء لسيدنا بالغلام المخلد
حتى إذا ما قضى وطراً منه
ألقى على رأسها حجراً
ومضى، طاهر الثوب واليد
حقل من النفط يمتد بين عباءاته والهدى
رحمة، رحمة
ويمر وزير الهبات
فيثني على بارئ الكائنات بما هو أهل
رحمة، رحمة، رحمة

ر عدد و عدد و عدد و عدد ثم يندلق الموت

يختلط النفط بالدعوات

ولا ضوء في الداجيات

هي الحكمةُ الظلمةُ الأمةُ الموت

والعلم الأمريكي...،(١)

لم يبق إلاّ...،(٢)

وتصعد من هوة الرجم قبره فيفيق على صوتها شاهدان ومقبرة

وتطير فيشهدها الخلق:

من جرحها البرق

<sup>(</sup>١) (٢) هذه النقاط في أصل النص.

في صوتها الحق

والحزن بين علاماتها الفارقة...

... بيت المال يرفل بالحلال

ويشعل النفط المبارك للجواري الصالحات نقود سيدنا

فيوقدن الشموع لليلهِ حباً

ويرفع بئره نخبأ

فتسقط جمرة من عامه الهجري

حيث يموت أربعة من الأطفال حرقاً...

... هكذا يخسف المتنبى

ويحذف من شرعة المؤمنين الحرام

هكذا، ركعة تجفل القدس منها

وينشق عنها كتاب الصلاة

فيختلط النفط بالدعوات ولا ضؤ في الداجيات...

... لماذا أصلاً تنقلب الأحلام إلى بقرات؟

ثم لماذا لانتجول في الممنوع

فنسأل عن أسعار النفط وختم الجوع

وندخل كل القاعات المضروبة بالشمع الرسمي الأحمر...

... الأرض بساط الله.

بساط الله الآن يحاط بجيش الله الأمريكي

فمن جهة بالنار

ومن جهة بصلاة العار

وخلفهما حكم عدل يتساقط عدلاً فاستغفر، واختر أحد الموتين أو ارحل، دون وطن)(١).

وهي مقطوعة طويلة انتخبتُ منها ما يناسب الاستشهاد، وقد ملأها بالسخرية بالله تعالى ودينه وشريعته ومزج ذلك ـ تهكماً واستخفافاً ـ بالنفط، إشارة إلى هذه البلاد التي تحكم محاكمها على الزناة بالحد الشرعي، وألصق كل ذلك بالأمريكان، حسب التفكير اليساري أيام كانت دولتهم الناصرية وأمها السوفيتية، فكان المثقف اليساري الذي يريد إثبات يساريته لابد أن يذم عدوه بالعمالة للامبريالية والأمريكان، واليوم وبعد أن تغيرت الأمور، واستطار شأن اليهود والأمريكان نراهم يهرعون للعق موائد الامبريالية التي طالما اعتبروها عدوة الشعوب، مثيرة الحروب، واعتبروها سبة لايعادلها سبة؛ ولذلك نادى دحبور في هذه المقطوعة بعد أن سبّ الله تعالى، وتقدس، فقال:

(بساط الله يحاط بجيش الله الأمريكي...)(٢).

ثم قال بعد ذلك:

(يا أعداء العلم الأمريكي اتحدوا)<sup>(٣)</sup>.

وعلى أية حال فإن العداوة لدين الله وشريعته تقتضي أن يكون المعادي لها والرافض لتطبيقها قد انتمى إلى عقيدة أخرى، ارتضى منهجها وقبل حكمها، ودعى إلى سبيلها المظلم، أياً كان هذا المنهج أو الحكم أو السبيل، فما دام أنه ليس منهج الإسلام ولا حكم الله ولا سبيل المؤمنين، فليس إلا الضلال والردى، بأي اسم تسمى، وبأي شعار ظهر، وإلى أي دولة أو مذهب أو فلسفة انتمى ﴿وَمَا يَسْتَوِى اللّهُ وَلَا الظّلُمُنُ وَلَا الظّلُمَاتُ وَلَا النُّورُ ﴿ إِلَى أَوْلَا الظّلُمَاتُ وَلَا النُّورُ ﴾ ولا المؤمنين ولا الطّلُم ولا المُؤمّل ولا المُؤمّل ولا المُؤمّل ولا المُؤمّل ولا المؤمنين ولا المُؤمّل ولا المُؤمّل ولا المؤمنين ولا المُؤمّل ولا المُؤمّل ولا المؤمنين ولا المؤمنين ولا المُؤمّل ولا المؤمنين ولال

<sup>(</sup>١) ديوان أحمد دحبور: ص ٥٠٧ ـ ٥١٦.

<sup>(</sup>٢) (٣) المصدر السابق: ص ٥١٦ ـ ٥١٧.

(الله عَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَخْبَآهُ وَلَا ٱلْأَمْوَاتُ إِنَّ ٱللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَآهُ وَمَا أَنتَ بِمُسْمِع مَن فِي ٱلْقُبُورِ ((()).

ويقول علاء حامد مؤسساً قاعدة إلحاده: (نحن الحقيقة وما عدانا هو الوهم، نحن الحقيقة والحقيقة نحن، وطالما أن الله حقيقة، فلسنا سوى الله، الأمطار دموعه، والريح زفرته، والغضب براكينه، والعلم عقله، والإنسان وسيلته، والسلطان رغبته، والكون سلوته.

وإذا كان الله والإنسان واحد [كذا] لايتجزء فلماذا يعجز الإنسان عن المعرفة الكلية؟!)(٢).

وهذه القاعدة الإلحادية المتمثلة في تأليه الإنسان هي أساس رفضهم للدين، وردهم لحكم رب العالمين، واعتناقهم للمناهج الأرضية، وتقديسهم للأحكام البشرية.

وعلى هذه القاعدة جرى علاء حامد في غيّه الإلحادي، فراح يسوق اعتراضاته الجاحدة، وانتقاداته الساخرة لأحكام شرع الله، فاعترض على قضية الميراث وزعم - جهلاً وادعاءً - أنها كانت قبل الأديان ثم قامت الأديان بترجمتها ترجمة غير أمينة  $^{(7)}$ ، واعترض على الوصية في التركة  $^{(3)}$ ، ودعا إلى المساواة المطلقة بين الرجل والأنثى  $^{(6)}$ ، ودعا إلى نبذ الزواج والمعاشرة الزوجية التي سنها الدين ونظم أمورها  $^{(7)}$ ، واعتبر العقوبات الشرعية في قطع السارق ورجم الزاني المحصن وقتل القاتل عقوبات قاصرة عن النظرة الحديثة التي يجب أن تسود  $^{(7)}$ ، وتهكم بأحكام الحجاب وبالمتحجبات  $^{(8)}$ ، وشرع يصف الأديان - ويقصد الإسلام - بالعجز والقصور

<sup>(</sup>١) الآيات ١٩ ـ ٢٢ من سورة فاطر.

<sup>(</sup>٢) مسافة في عقل رجل: ص ٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٨١.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ١٨٣.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ١٨٦، ١٨٩.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ١٨٧.

<sup>(</sup>۷) انظر: المصدر السابق: ص ۲۰۲، ۲۰۹، ۲۱۲ ـ ۲۱۳.

<sup>(</sup>٨) انظر: المصدر السابق: ص ٢٠٧.

والتبدل فقال: (إن أحكام الأديان ليست سوى قطع شطرنج على مربع الحياة يُمكن في أي وقت من الأوقات استبدالها بصيغة أكثر نضجاً واتساقاً مع العصر)(١).

ثم قال: (شرائع الأديان أصبحت الآن في أغلبها كسيحة عن ملاحقة التطور المذهل للبشرية)(٢).

ومثله نوال السعداوي في روايتها «سقوط الإمام» المليئة بالانحرافات الكفرية، فيما يتعلق بالله تعالى ورسله واليوم الآخر، وقد سبق نقل أشياء من ذلك، أمّا مايتعلق بأحكام الشريعة فقد اتخذتها هدفاً لسخريتها، ورفضها وردها، بدأ من سخريتها بالإمام الذي تصوره في صورة هزلية هابطة، وتجعله مرة الحاكم والخليفة، ومرة تصفه بأنه هو الله (٣)، تعالى الله وتقدس.

وتتحدث عن بعض أحكام الشرع ساخرة هازئة مثل حديثها عن الرجم (٤) والختان والوضوء والصلاة (٦)، والحجاب (٧)، والسخرية بكل أحكام الشرع (٨)، وبتطبيق الشريعة مع مخاطبة دنيئة لله تعالى (٩).

أمًّا شوقي عبدالحكيم (١٠٠) فإنه يجعل أحكام الإسلام ضمن الأساطير

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: سقوط الإمام: ص ١١، ١٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ١٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٨٨.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ١٠٦.

<sup>(</sup>۷) انظر: المصدر السابق: ص ۱۱۲.

<sup>(</sup>٨) انظر: المصدر السابق: ص ١١، ٨٨، ١١٢.

<sup>(</sup>٩) انظر: المصدر السابق: ص ١٢٦.

<sup>(</sup>١٠) شوقي عبدالحكيم، حداثي مصري، له كتاب موسوعة الفلكلور والأساطير الشعبية حشاه بالتكذيب للوحي، حيث جعل القرآن العظيم والحديث الشريف من مصادر الأساطير الشائعة بين الناس، وجعل جملة من الحقائق الواردة في الوحي أساطير.

والخرافات، حيث جعل سيادة الرجل على المنزل وعلى المرأة خرافة (١)، وجعل الميراث خرافة (٢)، وكذلك الشعائر العبادية والاستعاذة والرقى والطهارة وأحكام الحيض (٣)، وجعل السعي بين الصفا والمروة من شعائر الجاهلية ومن الخرافات (٤)، وكذلك الختان (٥).

وبالجملة فالقوم قد استهدفوا أحكام شرع الله تعالى بالرفض والرد والهدم، لكي يتمكنوا من إقامة شرائع جاهلياتهم المعاصرة، ومناهج ضلالاتهم المظلمة.

## الأمر الثاني: زعمهم بأنه لا حكم في الإسلام:

ففي سياق حربهم المستعرة ضد الإسلام وأحكامه وعقائده وحضارته، نصبوا أحابيل التلبيس، ووضعوا شرك التدليس، بحثاً عن أي ثقب يعينهم على تضليل أبناء المسلمين وغسل عقولهم، وإخراجهم من دينهم.

ومن ذلك أنهم يظهرون في مسرح المحترم للدين، فيدعون مرة أنهم يريدون تنزيهه عن النزول إلى ألاعيب الحكم والسياسية، ويدعون أخرى أنهم عارفون بالدين، مطلعون على حقيقته، وأنهم قد تبين لهم أن دين الإسلام ليس فيه إشارة للحكم أصلاً، وليس فيه أحكام دولة وسياسة ونظام حياة، بل هو مجرد عقائد بحتة وأخلاق، وهو في أحسن الأحوال ـ عند بعضهم ـ علاقة بين الفرد وربه، يحدد الفرد بنفسه نوعية ومكان وزمان هذه العلاقة بالكيفية التي يريد.

وبما أنهم قد استنسخوا عقائدهم الحداثية والعلمانية عن أسيادهم الغربيين، الذين ورثوا ثمرات الصراع الطويل بين الكنيسة والعلم، والكنيسة

<sup>(</sup>١) انظر: موسوعة الأساطير: ص ١٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ١٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ٥٧.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٥٩.

والإنسان والحياة والتقدم، فما كان أمامهم إلا أن يحاربوا الدين كله، سعياً لإسقاط هيمنة الكنيسة الظالمة الجاهلة المحرفة، وإسقاط تسلط أرباب الدين الظلمة، ولكنهم لم يكتفوا برفع الظلم عن أنفسهم من خلال تبيين الحقيقة على وجهها ومعرفة الدين الحق، أو من خلال رفع مظالم الرهبان والقساوسة، بل اتجهوا بكل عنف وقسوة وطيش لهدم الدين كله، ونفي الألوهية والربوبية، وتأليه الإنسان.

ولما أخذ أبناء المسلمين عنهم في هذا العصر ما أخذوا من عقائد وأفكار، أخذوا هذه القضايا، ونقلوا حلقات الصراع بين الكنيسة والعلم والعقل والإنسان، وأحداثها الدامية الطويلة، نقلوها إلى الإسلام دين العلم والعقل واحترام الإنسان، والذي لم يكن يوماً مّا ضد أي شيء من هذه القضايا، بل كان لها راعياً وحافظاً وحارساً وحامياً.

ولكن الحقد الذي انغرست بذوره في قلوب وعقول المستطرقة عقولهم من أبناء المسلمين، أبت إلاّ أن تنبت ثمار الشنآن فأصبحوا كما قال الله تعالى: ﴿وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحَدَهُ الشَّمَأَزَّتَ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ وَالْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ عَدْهُ يَسْتَبْشِرُونَ (اللَّهُ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ وَعَدْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَالَالَالَالَالَالَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالَّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالّ

فإذا ذكر هيجل أو نيتشه أو ماركس أو سارتر أو سيبنوزا إذا هم يستبشرون، وإذا ذكر الله تعالى أو رسوله ﷺ أو أصحابه أو علماء المسلمين أو مصطلحات الإسلام أو مضامين الإيمان إذا وجوههم مظلمة كأنما أغشيت قطعاً من الليل مظلماً.

وقد شاهدت ذلك ورأيته رأي العين في كتبهم ومجلاتهم وفي مجامعهم وأنديتهم، وما ذاك إلا لتأثير العقيدة الضالة في قلوبهم.

فالفكر عندهم ما قاله الغرب أو تلامذته من طه حسين والطهطاوي حتى عشماوي وعصفور وأدونيس، فإذا دار الكلام عن هؤلاء وأضرابهم وأشباههم بل وحتى أتباعهم من فروخ الحداثة الصغار؛ سموا ذلك الكلام

<sup>(</sup>١) الآية ٥٠ من سورة الزمر.

فكراً وأدباً وحوار مثقفين، وندوة فكرية، وأمسية نقدية أو أدبية.

وإذا جيء بقول الله تعالى أو كلام رسوله على أو كلام أحد من علماء المسلمين أو مفكريهم قالوا هذه خطابية ووعظ، وكلام مدرسي، وإنشاء مدرسي، وربما قالوا: هذه أصولية وتطرف وإرهاب!!!.

وقد بدأت دعوى: أنه لا حكم في الإسلام من بدايات الاتصال بالغرب، اتصال التلمذة والشعور بالنقص، والتبعية المفعمة بتقليد الغالب المسيطر، حيث عاد المنهزمون إيمانياً وفكرياً ليطرحوا فكرة عزل الدين عن الحياة على أساس أنها هي قاعدة التقدم والنهضة والرقي والازدهار!! حسب ما شُبّه لهم، وحسب ما تلقنوه في الغرب، أو ما وصل إليهم من خلال المبتعثين والصحف التي كان يسيطر عليها نصارى الشام ومصر، من موارنة وأقباط.

وحيث إن هذه الطلائع في جو لايسمح لها بإنكار الدين كله ومحاربته والسعي للقضاء عليه، أو لأنهم ما زالت عندهم بقية من اعتراف بالدين بصورة ممسوخة مجزوءة، فإنهم لم يعلنوا الحرب الشاملة عليه، كما هو حال العلمانيين اليوم.

ولذلك طرحت طلائع العلمانية فكرة أنه لا حكم في الإسلام، وكان من أبرز من دعا إلى ذلك رفاعة الطهطاوي، وعلى عبدالرازق(٢)، وخير

<sup>(</sup>١) الآية ١٥٢ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢) على عبدالرازق، عالم مصري أزهري، سافر إلى إنجلترا ودرس في جامعة أكسفورد=

الدين التونسي<sup>(۱)</sup>، وغيرهم ممن عجن في معامل فرنسا وبريطانيا، ثم استمدوا قوتهم في ظل الاستعمار، وتمدد فكرهم بهدوء وفعالية تحت هيمنة وحماية الانتداب البريطاني خاصة، الذي مد نفوذه إلى التعليم والإعلام والسياسة.

حتى تخرج في معامل التفريخ التغريبي جيل بل أجيال لاتشك في بعض قضايا الإسلام كالحكم والتشريع، بل تشك وتجحد وتضاد الإسلام كله جملة وتفصيلاً.

لقد كانت «مدرسة المعلمين العليا» (٢) \_ مثلاً \_ إحدى المؤسسات المكملة للتخطيط الدنلوبي الإنجليزي، وأحد المراحل الأولى للعلمانية المرسومة بعناية من قبل الغرب في مخططهم طويل الأمد المضاد للإسلام، ولقد كانت الحركات القومية والروابط الأدبية والمجامع الثقافية المهجرية، وغير المهجرية تقوم بالدور ذاته.

ولقد كانت الصالونات الأدبية المرعية من الدولة البريطانية ذات أثر بالغ ونفوذ كبير في احتضان فراخ الغرب وتخريجهم (٣) ليكونوا عيناً وأذناً

<sup>=</sup> وعاد منتكس العقيدة فألف كتابه «الإسلام وأصول الحكم» الذي نفى فيه أن يكون الإسلام نظام حكم، وقد رد عليه جملة من العلماء والكتاب المسلمين، انتخب عضواً لمجلس النواب، ثم بمجلس الشيوخ وانتدب بعد ذلك لإلقاء محاضرات بقسم الدكتوراه في الشريعة الإسلامية، وكان عضواً مجمعياً بالقاهرة، ولد في ١٨٨٨ م، وتوفي في ١٩٦٦، م. انظر: الصراع بين القديم والجديد ٢/١٢٦٠.

<sup>(</sup>۱) خير الدين التونسي، ولد سنة ١٢٢٥ هـ، وهو شركسي الأصل قدم إلى تونس صغيراً فاتصل بصاحبها الباي أحمد، وتقلد مناصب عالية آخرها الوزارة، ثم أبعد عنها فذهب إلى السلطان عبدالحميد في الآستانة فولاه الصدارة العظمى فاستقال ونصب عضواً في مجلس الأعيان إلى أن توفي سنة ١٣٠٨ه في الاستانة، ويعتبر التونسي من أوائل الذين زعموا أنه لا حكم في الإسلام. انظر: الأعلام ٢/٧٢٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: واقعنا المعاصر: ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: ما كتبه الأستاذ محمد قطب عن صالونات مي زيادة وهدى شعراوي ونازلي فاضل، وطريقة عمل هذه الصالونات وبعض أسماء روادها ومن تخرج فيها في كتابه واقعنا المعاصر»: ص ٣٠٩ ـ ٣١١.

للغرب، وعقلاً مستعاراً لأفكاره ومناهجه ومبادئه، وليكونوا في الوقت ذاته عدواً وحزناً للأمة ودينها ومقومات نهضتها وحياتها.

ولقد وصل نفوذهم إلى الأزهر، وإلى من ينتسب إلى العلم والدين فأصدروا الفتاوى العجيبة في تبرير القوانين الوضعية، وتسويغ الحكم الجاهلي، والدفاع عن الحكومات الكافرة التي تتحكم في رقاب وبلاد المسلمين (۱).

نعم لم يكن الأمر في أول نشأته محاربة للدين بصورة مكشوفة، فقد كان المخطط البريطاني يقتضي عدم استفزاز مشاعر المسلمين بالمعارضة الجريئة أو المواقف الفاصلة ضد الدين، كان يمشي على الأسلوب الإنجليزي المعروف (بطىء ولكنه أكيد المفعول)(٢).

ولكن جوهر عملهم كان يرتكز على وضع نقطة صغيرة هي «الحضارة الغربية» بجانب المرتكز الأول والوحيد الذي هو «الإسلام» ثم الدعوة إلى تلك النقطة الصغيرة وتسمينها قليلاً قليلاً، حتى تكبر وتضخم، وتصبح نقطة ارتكاز ثانية في حياة المسلمين إضافة إلى الإسلام، ومع التضاؤل التدريجي المدروس والموجه ضد الإسلام الذي «كان» نقطة ارتكاز وحيدة، يتعاظم شأن النقطة الثانية ويستعلي شأنها، من خلال مايضخ لها من عوامل القوة والدعاية والإمداد المادي والمعنوي، حتى يأتي وقت تصبح فيه تلك النقطة الضئيلة هي نقطة الارتكاز الرئيسة، وتصبح نقطة الارتكاز الضخمة السابقة نقطة جانبية تكاد تنمحي من الوجود. لقد استغرقت عملية الانتقال التدريجي مايقرب من قرن من الزمن، ولكنها عملية مستمرة لاتتوقف، بل تتوسع على الدوام (٢٠).

وما نراه اليوم من تفاقم الانحراف، وانتفاش العلمانية وانتفاخ الإلحاد والفساد، والمجاهرة بذلك والحماية له ليس إلا حلقة في سلسلة الانحراف

<sup>(</sup>۱) انظر: فتاوى محمد عبده ورشيد رضا في واقعنا المعاصر: ص ٣٣١ ـ ٣٤٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٣١٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٢٠٩ ـ ٢١٠.

والتغريب الذي، بدأ ضئيلاً صغيراً، وكبر حتى أصبح أعظم فتنة تواجه المسلمين في هذا العصر.

وعلى الرغم من أن عباد الغرب وشياطينه تصوروا أنهم قد تجاوزوا مرحلة التلبيس والشبهات، إلى مراحل الهجوم الثوري الهدام المدمر الموجه مباشرة إلى الإسلام، جحداً ورفضاً ورداً ومناقضة علمية وعملية؛ إلاّ أنهم فوجئوا بقوة الصحوة الإسلامية، وأثرها وامتدادها الفعال والمؤثر، فعادوا إلى أسلوبهم القديم في التشكيك وإثارة الشبهات والأقاويل عن الإسلام، من داخل الإسلام، وما حديث الحداثيين والعلمانيين اليوم والذي يسترجعون فيه أصول الحكم لعلي عبدالرزاق وأقوال الطهطاوي والتونسي (۱) إلا من ضمن هذا المخطط التغريبي التخريبي.

ومن هذا المنطلق استعاد العلمانيون والحداثيون أكل قيئهم القديم، والذي من ضمنه زعمهم بأنه لا حكم في الإسلام.

وفي كتاب «رأيهم في الإسلام» الشواهد الكثيرة على هذا، يقول عبدالرحمن منيف: (لايسعنا تصور مجتمع قائم على أسس دينية في زمننا الحاضر، فالدين بات مسألة شخصية)(٢).

ولما سئل هل يُمكن لدولة عصرية اعتماد الإسلام كنظام حكم؟.

أجاب: (... يبقى على الإسلام كثقافة وحضارة ومجموعة قيم أن يساهم في إغناء المجتمع بمعالم جديدة قد تزيده إنسانية، من هذا المنطلق يُمكن للدين المشاركة في إعادة بناء وتنظيم المجتمع، بشرط أن يستند هذا

<sup>(</sup>۱) أعيد اليوم طباعة كتب هؤلاء وكتب طه حسين وقاسم أمين وغيرهم، وأنزلت في الأسواق بأسعار رمزية، ضمن سلسلة طويلة من الكتب العلمانية المدعومة رسمياً؛ لمقاومة الإسلام باسم مكافحة التطرف الديني، قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يُنفِقُونَ الْمَعْلُونَ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُغْلُونَ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُنفِقُونَ اللهِ اللهِ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُغْلُونَ وَالَّذِينَ كَانُونَ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُعْلُونَ وَاللهِ عَلَيْهِمْ اللهِ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ وَاللهِ اللهِ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ وَاللهِ عَلَيْهِمْ عَلْمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ وَاللهِ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عِلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلْمُ عَلَيْهُمْ عَلِيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ

<sup>(</sup>٢) رأيهم في الإسلام: ص ٢١.

التنظيم إلى ركائز علمانية، على ضوء مقتضيات العصر)(١).

ولما وجه هذا السؤال إلى يوسف الخال أجاب بسؤال خبيث قائلاً: (هل أن أحكام الشريعة إلهية أم من صنع البشر وبالتالي تحتمل التطوير؟، وفي معرض هذا الاستفهام توقفنا مسألة أخرى: هل القرآن منزل حرفياً أم أوحي به معنى وروحاً، كما هي الحال بالنسبة للدين المسيحي)(٢).

وأجاب أميل حبيبي على السؤال نفسه بقوله: (لو كان في الشريعة الإسلامية أحكام كفيلة بإنشاء وإدارة دولة عصرية لتحقق الحلم، وفي الواقع لم يتحقق)<sup>(7)</sup>.

أمًا البياتي فيقول: (الإسلام كما غيره من الأديان، حضارة وثقافة ولايسعه فرض نهج حياة أو نظام سياسي معين... العدالة الإلهية في القرآن والإنجيل هي عدالة العالم الآخر، فلما<sup>(٤)</sup> استعجال تطبيقها في عالمنا الأثيم؟ ذاك يتعارض والتعاليم الدينية)<sup>(٥)</sup>.

ويجيب آخر على السؤال الآنف الذكر قائلاً: (لا أعتقد ذلك، ولايُمكنها اعتماد أي دين كان)(٦).

ويجيب على السؤال نفسه حسين بن أحمد أمين ( $^{(v)}$  بقوله: ( $^{(v)}$  اكتفت الشريعة باقتباس أحكامها من القرآن والسنة فقط) $^{(\Lambda)}$ .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٤٦.

<sup>(</sup>٤) هكذا والصواب: فلم.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٥٢.

المصدر السابق: ص ٧٦ والقائل هو إدوار الخراط.

 <sup>(</sup>٧) حسين أحمد أمين، علماني مصري، شديد الهجوم على الإسلام والمتمسكين به ينطلق من قاعدة إلحادية شيوعية، والده هو الكاتب المصري أحمد أمين.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق: ص ٧٩.

وهو الذي قيل عنه في الكتاب نفسه بأنه (قال بفكرة مرفوضة لدى الأوساط الشعبية، وأن تقبلتها الأوساط القانونية، تعتبر أن الشريعة \_ إذا ما درست وحللت دون أفكار مسبقة \_ ليست إلهية بالكامل وإنّما نتيجة تطور تاريخي لجملة تقاليد وعادات وانتماءات متعددة وأحياناً متناقضة)(١).

أمًّا يوسف إدريس الذي وصفه مؤلفا كتاب رأيهم في الإسلام بأن (الصدمات التي أحدثها نضاله العلماني فصدع أوصال الإسلام الرجعي)<sup>(٢)</sup> أجاب على السؤال المذكور بالنفي القاطع، أي: يعتقد أنه لايُمكن لدولة عصرية اعتماد الإسلام كنظام حكم<sup>(۱۲)</sup>.

أمًّا لويس عوض فيرى أن الإسلام دين علماني!!! ولذلك استطاع أن يتغلب على بيزنطيا<sup>(٤)</sup>. وأجاب على السؤال بقوله: (كلا، فليس لدى الإسلام نظام سياسي خاص)<sup>(٥)</sup>.

ويجيب آخر بقوله: (أنا أدعو للدولة العلمانية، التي تبدو أكثر ملاءمة لإدارة مجتمع عصري، بينما يعني الإسلام بعلاقات الفرد مع ربه ومع الغير)<sup>(٦)</sup>.

ويجيب آخر بكلام مائع متردد مؤداه أنه لا حكم في الإسلام (٧).

أمًّا أركون فإنه لايفارق ضبابية التعبير والكتابة وعماياتها فيقول: (بينما تنطلق الدعوة لتطبيق الشريعة اليوم من مفاهيم الإسلام الدينية والفقهية الحقة)(٨).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٧٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٩٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٩٩.

<sup>(</sup>٤) (٥) المصدر السابق: ص ١١٢.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ١٢٢ والقول لجمال الغيطاني.

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق: ص ١٣١ والقول لأحمد بهاء الدين.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق: ص ١٤٩، والنص دليل على عماية التعبير عند قائله، والعجمة والضبابية المسيطرة على أسلوبه.

وقبل ذلك يقول: (إن استجابت<sup>(۱)</sup> محاولات أسلمة المجتمع، حالياً، عن طريق تطبيق الشريعة لحاجات أدبية وسياسية، فيعوزها التقصي عن واقع الفقه الإسلام عبر التاريخ)<sup>(۲)</sup>. أي: أن علماء المسلمين وعقول المسلمين من عصر النبوة إلى اليوم لم يصلوا إلى ما وصل إليه أركون الذي تقصى عن واقع الفقه الإسلامي عبر التاريخ!!.

ولما سئل هل يُمكن لدولة عصرية اعتماد الإسلام كنظام حكم؟ أجاب: (أرفض هذه الصيغة فالإسلام ليس بنظام حكم لا تاريخياً ولا عقائدياً) (٣).

أمًّا رشيد بو جدرة فإنه يعلن أنه ملحد وماركسي ويجيب على السؤال بقوله: (إطلاقاً هذا مستحيل... لا أرى كيف يُمكن للإسلام أن يكون نظام حكم، علماً بأنه لم يكن أبداً كذلك)(٤).

ويجيب أحد زملائه الماركسيين الجداثيين بإجابة اعتقادية بحتة قائلاً: (الدين أفيون الشعوب)(٥). وأجاب على السؤال بقوله: (كلا)(٦).

أمًّا كاتب ياسين فإن إجابته أصرح في العداوة حيث يقول: (لدينا كل الدوافع لمحاربة العروبة الإسلامية)(٧). وهو بالتالي يجيب على السؤال بالنفي القاطع أن يكون في الإسلام نظام حكم.

ومن المغرب أجاب أحد الحداثيين قائلاً: (لا، لم يعد ذلك بالإمكان) (^)،

<sup>(</sup>١) هكذا والصواب: استجابة.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٤٩، والنص دليل على عماية التعبير عند قائله، والعجمة والضبابية المسيطرة على أسلوبه.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٥١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١٧٧، والمقصود هو طاهر وطار الشيوعي الجزائري.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ١٨٢.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق: ص ١٩٦٠.

<sup>(</sup>٨) انظر: المصدر السابق: ص ٢٠٠٠.

وقال: (العودة لدولة شرعية دينية أضحت مستحيلة)(١١).

وأجاب عبدالوهاب المؤدب من المغرب بالنفي القاطع، ولما سئل هل النظام الإسلامي للحكم مرحلة حتمية على الشعوب العربية! قال: (أخشى أن يكون الجواب نعم، وأتمنى أن يكون لا)(٢).

هذا بعض ما جاء في كتاب رأيهم في الإسلام الذي كان موجهاً أصلاً لاستقصاء آراء التلامذة النجباء الذين درسوا في الغرب أو نشأوا على العقائد الغربية، لمعرفة مدى رسوخ عداوتهم للإسلام، ومدى استيعابهم للحقد المبرمج الذي تلقوه ضد شريعته ومنهاجه.

# الأمر الثالث: زعمهم بأن أحكام الإسلام لا تلائم العصر ولا يُمكن اعتماد الإسلام نظاما للحكم:

فمن جهلهم بالإسلام، وتغلغل العداوة في قلوبهم ضده، وانبهارهم بالغرب، واسترقاقهم لمذاهبه وعقائده ومناهجه، أطلقوا أحكامهم الجاهزة، وأقاويلهم الملقنة لهم، دون أدنى تمحيص أو نظر أو تأمل، وفق متطلبات «الإمعية» التي وصفها أبو جدرة بأنها (وصولية سياسية وإذا أردت أصولية ايديلوجية) ووصف زمرته من حداثي البلاد المغربية بأنهم (عرب الخدمات الفرنسية).

ومثل ذلك يقال عن سائر الإمعات من عرب الخدمات الغربية والروسية.

وقد مرّت معنا شواهد من كلامهم في الإجابة على السؤال: «هل يُمكن لدولة عصرية اعتماد الإسلام كنظام حكم؟» وقد أطبقوا على أنه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢١١ والمقصود هو عبدالكبير الخطيبي.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٢٨.

 <sup>(</sup>٣) جريدة الشرق الأوسط، العدد ٦٣٤٥ في ١٩٩٦/٤/١٢م الموافق ذو القعدة ١٤١٦هـ:
 ص ٢١.

لايُمكن للإسلام أن يكون نظام حكم في دولة عصرية.

ويقول عبدالرحمن منيف: (ولست أرى في الزكات<sup>(١)</sup>، مثلاً، سبيلاً لحل مشكلة الفقر، كما لا أعتقد أن ما راج في فجر الإسلام قابل للتطبيق حالياً)<sup>(٢)</sup>.

ويقول محمود المسعودي من تونس: (... يتحتم إدخال تعديلات على أحكام الشرع والتسليم بأن بعض نصوصه تجاوزها الزمن وضروريات الحياة المعاصرة)<sup>(٣)</sup>.

ويقول بو جدرة: (الإسلام لايتفق ودولة حضارية)(٤).

الأمر الرابع: الزعم بأن حكم الإسلام سبب للتخلف وعائق عن التقدم وأنه لا تحرر فيه بل هو ضد الحرية:

وهذا تابع في المعنى للأمر الثالث، وقد سبقت الشواهد الكثيرة على قولهم هذا عند الكلام عن توحيد الألوهية، وعن النبوة، والوحي، وقد عبر عن هذا المعنى الهابط أدونيس في قوله عن الإسلام وأحكامه:

(في أرضنا شبح يتمطى

وسرابأ ورملأ

ويملأ أعماقنا يباسأ

ويملؤها دكنة ومحلأ

وفي أرضنا ملل يبدع المقابر

وينثرها، عبر أيامنا، أنيناً وعبر خطانا، مجازر)(٥).

<sup>(</sup>١) هكذا والصواب: الزكاة.

<sup>(</sup>٢) رأيهم في الإسلام: ص ١٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٥) الأعمال الشعرية لأدونيس ١٣٩/١ ونحو ذلك في: ص ١٣٠ - ١٣١.

وقد نقلنا في الوجه الأول قوله وقول جبران أنه لابد من هدم الشريعة؛ لأنها تعادي حرية الإنسان الكاملة، وتفتحه المليء (١١)، ثم أضاف قائلاً: (فالشريعة هي الإرهاب الإنساني بامتياز، بل إن المجتمع لايكون طاغية ولايكون عدواً للتقدم والحرية إلا بالشريعة واستناداً إليها، إن الطغيان والعبودية من ثمار الشريعة)(٢).

ومثل هذا القول الردي كتبه الخال فقال: (... مسألة الانحطاط والنهضة والتقدم ارتبطت دوماً، وثيق الارتباط، بمشكلة إخضاع الدنيا للدين والمجتمع للشريعة)<sup>(۳)</sup>.

ولما سئل: هل تأخذ ظاهرة اليقظة الدينية التي برزت في السنوات العشر الماضية منحى إيجابياً؟ قال: (لا، لا تتمتع بأي وجه إيجابي)(٤).

ويصف بحقد نصراني عارم من يدعو إلى نشر دين الله وهديه في الأرض بقوله: (الخبيث الذي يدعي عن غير اقتناع أن الخضوع للشريعة الإسلامية واجب على كل المجتمعات، ويضم هذا التيار عدد من المثقفين لا يستهان به)(٥).

وعندما يتحدث البياتي شارحاً رأيه في كتاب رأيهم في الإسلام يقول: (حرية الإنسان لاترتهن بدين أو عقيدة، فهي أولاً وآخراً، حرية معتقة مطلقة، وما المدينة المثالية إلا حيث يرتع الإنسان حراً فيبتدع عقائد لخدمة حريته)(١).

علماً بأن البياتي يدين بالشيوعية، ويعتقد الماركسية ويتبنى العلمانية، وينتمي إلى الحداثة، فلِمَ لم يجعل هذه مضادة لحرية الإنسان مع ما فيها

<sup>(</sup>١) انظر: الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٨١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٣/ ١٨١ ـ ١٨٢.

<sup>(</sup>٣) رأيهم في الإسلام: ص ٢٦.

<sup>(</sup>٤) (٥) المصدر السابق: ص ٢٩.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٥١.

من إصر وأغلال جاهلية، أم أن المراد محاربة دين الإسلام وعقائد الإيمان؟ ومن هذا المنطلق أجاب البياتي على السؤال السابق المذكور عند الكلام عن الخال بأن ظاهرة اليقظة الدينية (ليست بالظاهرة الإيجابية)(١).

وآخر من حداثيي ونصارى لبنان يقول: (... الشعارات، كالإسلام الأصولي<sup>(۲)</sup>، الوطن، القومية لم تعد تجدي نفعاً)<sup>(۳)</sup>.

وآخر من حداثيي المغرب يجيب عن السؤال المتعلق بظاهرة اليقظة الدينية قائلاً: (ليست بالظاهرة الإيجابية، غير أنها طبيعية وعادية، إنها تشكل عاملاً معيقًا للتطور الاجتماعي)(٤).

أمًّا جابر عصفور فإنه يعتبر القدر والشرع مهانة للإنسان وإذلال وفرض وصاية وعائق (٥٠).

أمًّا نزار فيصوغ موقفه من الشريعة في شكل تفعيلات فيقول:

(\_ إن الجريمة عاطفية

- ـ إن النساء جميعهن مغامرات، والشريعة عندنا ضد الضحيه..
  - ـ يا سادتي إن المخطط كله من صنيع أمريكا، وبترول

الخليج هو الأساس، وكل ما يبقى أمور جانبيه

- ـ ملعونة أم السياسة. . نحن نحب أزنافور
- والوسكى بالثلج المكسر، والعطور الأجنبية
- ـ إن النساء بنصف عقل. . والشريعة عندنا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٦.

<sup>(</sup>۲) هکذا.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٠، والكلام لرشيد الضعيف.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٨٢، والكلام لطاهر وطار.

<sup>(</sup>٥) انظر: الإسلام والحداثة: ص ١٨٣، ١٨٤، ١٨٧.

ضد الضحة

- كل القوانين القديمة والحديثة عندنا ضد الضحية)(١).

#### الأمر الخامس: زعمهم بأن أحكام الشريعة بشرية وليست إلهية:

على الرغم من جحد أكثرهم لوجود الإله العظيم - جَلَّ جَلالُهُ - إلا أنهم في سعيهم الحثيث لتلويث عقول المسلمين، وإتراعها بالتشويه والتلبيس والمخادعة، وقذف الشكوك في القلوب وغرس الريب مكان اليقين؛ يستعملون أي قضية تخدم مسلكهم ولو كانوا لايؤمنون بها.

وسواء كان جحدهم لألوهية الله تعالى جحداً كاملاً، أو كان جحدهم لبعض الألوهية أو بعض مقتضياتها، فإن المؤدى واحد، والمصب واحد، إنه المستنقع الجاهلي الآسن.

ومن مزاعمهم في هذا الباب قول النيهوم: (فمنذ مطلع القرن الهجري الأول كان الفقه الإسلامي يتلقى علومه بحماسة كبيرة في مدرسة التوراة)(٢).

ومن ذلك التساؤل الخبيث الذي أجاب به يوسف الخال عن سؤال وجه إليه عن إمكانية اعتماد دولة عصرية على نظام الحكم في الإسلام قال: (هل أن أحكام الشريعة إلهية أم من صنع البشر وبالتالي تحتمل التطوير؟ وفي معرض هذا الاستفهام تستوقفنا مسألة أخرى: هل القرآن منزل حرفياً أم أوحي به معنى وروحاً، كما هي الحال بالنسبة للدين المسيحى)(٣).

أمًّا حسين أحمد أمين، فيجعل الإسلام عقيدة وشريعة مجرد قيم عادلة جاءت مشوبة بتقاليد البدو، ويصوغ هذا القول في سياق امتداح وتبجيل للإسلام، وهو في الحقيقة ذم وشتم وتنقص، يقول: (لاتحد الإسلام تخوم المفاهيم الدينية، كالدين المسيحي، وإنّما يتعداها فيطبع الواقع بطابعه

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لنزار ٣/٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) مجلة الناقد، العدد ١٣ تموز ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٧.

<sup>(</sup>٣) رأيهم في الإسلام: ص ٢٨.

الحضاري المشوب بالتقاليد البدوية التي حملها معه زاداً من أرض نشوئه، فالإسلام حضارة كما غيرها من الحضارات، يقوم على قيم دائمة عادلة، ومشروعه في هذا المجال فحسب)(١).

أي أن الإسلام عنده \_ وفي أحسن الأحوال \_ جاء من عند الله، وانتقل إلى الناس مشوباً بالتقاليد البدوية، أي أنه من صنع البشر، وليس من وحي الله تعالى؛ ذلك ليسقط عنه القداسة، تمهيداً لإلغائه وإلقائه في ساحة التلاعب العلماني، ثم ليصل إلى القول بأن الإسلام المشاب بالتقاليد البدوية لايتوافق مع العصر ولا مع الحضارة!!، وهذا ما صرح به قائلاً: (... إن عنينا باليقظة عودة لعادات وتقاليد الصحابة فذاك ضعف وعرقلة لكل تقدمية وسبيل للرجعية)(1).

ويعبر حسن حنفي عن هذه العقيدة الباطلة بفتواه العلمانية في أن الحدود الشرعبة لبست مطلقة (٣).

أمًا نصر أبو زيد فيتلاعب بالمفاهيم قائلاً بأن (الدين هو مجموعة النصوص المقدسة الثابتة تاريخياً في حين أن الفكر الديني هو الاجتهادات البشرية لفهم تلك النصوص وتأويلها واستخراج دلالتها)(٤).

وهو قول طالما ردده العلمانيون في محاولة التواري لشن الهجوم على الإسلام من داخل الإسلام، فإذا قيل لهم في ذلك شيء قالوا نحن نناقش الفكر الديني، أمّا الإسلام فله قداسته: ﴿ وَلَوْ نَشَآهُ لَأَرْبَنَكُهُمْ فَلَعَرَفْنَهُم الفكر الديني، أمّا الإسلام فله قداسته: ﴿ وَلَوْ نَشَآهُ لَأَرْبَنَكُهُمْ فَلَعَرَفْنَهُم الفكرة وَلَتَعْرَفْنَهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ ﴾ (٥).

ولكن الله أخرج أضغانهم وفضح بواطنهم المظلمة، فها هو أبو زيد لم يستطع الاستتار بمقصده فقال: (وإذا كان الفكر الديني يجعل قائل

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٨٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٨٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: الإسلام والحداثة: ص ٢٣٣.

<sup>(</sup>٤) قضايا وشهادات ٢/ ٣٨٤.

<sup>(</sup>٥) الآية ٣٠ من سورة محمد.

النصوص - الله - محور اهتمامه ونقطة انطلاقه فإننا نجعل المتلقى - الإنسان بكل مايحيط به من واقع اجتماعى تاريخى هو نقطة البدء والمعاد)(١).

ثم ينفي أن يكون القرآن هو كلام الله تعالى، ويجعل اعتقاد المسلمين بأنه كلام الله المنزل مجرد تبرير ديني لوضع اجتماعي؛ وذلك لأن القائل بذلك: (يضفي على رؤيته تلك قداسة يستمدها من امتدادها التراثي وعبق التاريخ موهما أنها الإسلام ذاته)(٢).

ثم يرجح قول المعتزلة في خلق القرآن، ثم يصل إلى غايته حين يجعل النصوص الشرعية وما بني عليها وما يستنبط منها مجرد نصوص لغوية، وذلك في قوله: (إن النصوص الدينية ليست في التحليل الأخير سوى نصوص لغوية)(٣).

وهنا ظهر المخبوء وتجلت حقيقة نظرته إلى الدين من خلال نظرته إلى نصوص الوحي، فما دامت النصوص عنده لغوية ومخلوقة، فهي مثل أي نص لغوي ومثل أي مخلوق بشري قابلة للمناقشة والرد والرفض، وقابلة للاستمرار والانقطاع، وليس فيها أي قداسة، بل القداسة عنده مجرد وهم مصطنع، يقول: (الآن أصبحنا في موقف يسمح لنا بالقول بأن النصوص الدينية نصوص لغوية، شأنها شأن أي نصوص أخرى في الثقافة)(٤).

ثم يصرح بأن الوحي أصبح بشرياً (صار الإلهي بشرياً أو تأنس الإلهي) (٥).

وبناء على ذلك فإنه يجعل «الحاكمية»<sup>(٦)</sup> التي يقول بها علماء الإسلام ودعاته وأولياؤه مجرد وهم قائم على اعتبار أن الوحي من عند الله، وأن النص الشرعى نص مقدس.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ۲/۳۸۷.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٣٨٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٣٨٩.

<sup>(</sup>٤) (٥) المصدر السابق ٢/ ٣٩١.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق ٥/ ٤٠٢.

وعلى هذا الخبط الأعمى والتخرصات الجاهلة بنى أبو زيد وأتباعه مواقفهم المخاصمة والمناقضة للإسلام كله، بل هم قوم خصمون، جاهلون، في طغيانهم يعمهون.

ومن ذلك قول علاء حامد في روايته الإلحادية: (نجد أن نظام التوارث هذا سابقاً (۱) على صيغ الأديان، وأن الصورة التي رسمتها الأديان ليست سوى ترجمة غير أمينة لما سبقها من تشريعات) (۲).

وهذا جهل فاضح، ومحاولة لإيجاد جذور قديمة للإلحاد، وذلك بجعله التشريعات الجاهلية في الميراث أو غيره أسبق من الأديان المنزلة من عند الله تعالى.

أمًّا أدونيس فيزعم أن التشريعات من وضع الخليفة، وذلك في سياق حديثه عن تاريخ المسلمين الذي يتجه دائماً إلى ذمه وإلصاق كل العيوب والنقائص به، يقول: (وضع السيد الخليفة قانوناً من الماء، شعبه المرق الطين، سيوف مصهورة، وضع السيد تاجاً مرضعاً بعيون الناس، هل هذه المدينة آيٌ؟ هل ثياب الناس من ورق المصحف)(٣).

الأمر السادس: قولهم بوجوب فصل الدين عن الدولة وعن الحياة؛ لأن الدين \_ عندهم \_ شأن شخصي؛ ولأنهم يعتقدون أن إخضاع الدنيا للدين مشكلة وكارثة:

وهذا في الحقيقة من الدعاوى المجردة، والمزاعم التي يحاولون بثها وترسيخها على أنها حقيقة قاطعة، ومسلمة يقينية ثابتة، مع أن النصوص الشرعية والأدلة العقلية، واتفاق الأمة كلها في مختلف أعصارها وأمصارها تدل كلها على وجوب العبودية لله تعالى والدينونة له في كل شأن من شؤون الحياة.

<sup>(</sup>۱) هکذا

<sup>(</sup>٢) مسافة في عقل رجل: ص ١٨١.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢٨٠/٢.

وليس للعلماني إزاء هذه الحقيقة القاطعة إلا أحد موقفين:

إمًا أن يدعي بأن الإسلام ديانة روحية وقيم خلقية، وعقائد غيبية مجردة ولاينظم إلا علاقة الفرد بربه، ولا علاقة له بما وراء ذلك من أمور الحياة، ومناشط البشر، وهذا من الكذب الجلي، والبهتان المكشوف؛ إذ الأدلة على عكس ذلك تماماً، وقد علم الناس قديمهم وحديثهم وعالمهم وعاميهم أن الإسلام قد غطى بأحكامه وشرائعه كل أوجه الحياة، وجميع فروع المعاش، وهذا القول فيه تكذيب بآلاف الأدلة القطعية من القرآن العظيم والسنة النبوية، وفيه من الافتراء على العقل والحس والواقع والتاريخ ما لايخفى على ذي بصيرة وعقل.

وإمًّا أن يدعي بأن أحكام الإسلام وشرائعه لم تعد صالحة للتطبيق في هذا العصر، أو أن الزمان قد تجاوزها، أو أن إخضاع الدنيا للدين مشكلة وكارثة، أو أن أحكام الدين قاسية وبشعة ولاتناسب عصر التحرر والانفتاح، وكفر المجترئين على هذه الأقوال مما علم بالضرورة من دين الإسلام، فقد جعل الله إبليس في نار جهنم خالداً فيها لرده على الله أمراً واحداً؛ فكيف بالعلمانيين الذين يردون كل شرائع الإسلام، ويناقضونها، ويستكبرون على الله وعلى دينه؟.

يقول المنيف بأن الدين مسألة شخصية، وليس له صفة الشمولية الكونية، ولايُمكن قيام مجتمع على أساس ديني (١)، ويرى الخال أن الانحطاط والنهضة ارتبطت دوماً بمشكلة إخضاع الدنيا للدين، والمجتمع للشريعة (٢).

وينفث النصراني المتهود، الحداثي المناضل في فلسطين!! أميل حبيبي (٣)، أحقاده على الإسلام ونظامه في مواضع كثيرة، منها أنه لما سئل

<sup>(</sup>١) انظر: رأيهم في الإسلام: ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٢٦.

<sup>(</sup>٣) أميل حبيبي، حداثي نصراني الأصل يهودي الانتماء، ولد في حيفا عام ١٩٢٢ م، =

عن النظام الإسلامي للحكم وهل هو مرحلة حتمية على الشعوب العربية؟ أجاب: (بالنسبة إلى الدين شأن شخصي، وعند تخطيه هذا الحد يصبح شعاراً... نحن العرب في الأراضي المحتلة نرفض النضال باسم الدين)(١).

أمًّا كونه يرى الدين شأناً شخصياً فذلك من فروع العقائد النصرانية الحديثة، بعد التجديدات العصرية الملحقة بها!!، وله أن يقول ذلك عن دينه المحرف، أمًّا دين الإسلام فإنه أعلى من أن تطوله أيدي الأقزام وأذهان الأنعام، ولكنا نرى أنه يتحدث عن فلسطين وكأنه أحد مالكيها، ويرفض النضال فيها باسم الدين، وهذا والله من التطاول البغيض الذي عم اليوم حتى أصبح النصراني والشيوعي والعلماني والمنافق يتحدث باسم المسلمين وعن ديار المسلمين، ولاشك أن إبعاد الإسلام عن الحرب ضد اليهود هو أعظم وأكبر أهداف اليهود، ولكن هذا الحداثي صاحب رواية «المتشائل» ليس إلا أداة في الأيدي اليهودية التي وهبته الجنسية، ولديه جواز سفر يهودي ـ هو وسميح القاسم (٢) ـ يتنقل به في الأرض على أنه من مواطني يهودي ـ هو وسميح القاسم (٢) ـ يتنقل به في الأرض على أنه من مواطني

أمًّا نصر أبو زيد فإنه يرى أن (الدعوة إلى أسلمة العلوم والآداب والفنون دعوة ظاهرها الرحمة وباطنها العذاب إنها دعوة تؤدي إلى تحكيم الفكر الديني الخاضع لملابسات الزمان والمكان والموقف الاجتماعي في مجالات فكرية، عقلية وإبداعية) (٣).

اشترك في تأسيس جريدة الاتحاد لسان حال الحزب الشيوعي الفلسطيني حصل على الجنسية الإسرائيلية وانتخب عضواً في الكنيست الإسرائيلي تحت لائحة الحزب الشيوعي، أعماله مليئة بالرموز النصرانية، والمضامين العلمانية مناوئ لدين الإسلام، موالي لليهود، ولذلك حصل على جنسيتهم، ونال جوائزهم، وله عند الحداثيين العرب الدرجة العالية والاحترام الكبير، هلك عام ١٤١٦هـ هـ انظر: رأيهم في الإسلام: ص ٣٧.

<sup>(</sup>١) رأيهم في الإسلام: ص ٤٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: جريدة الشرق الأوسط، العدد ٦٣٤٥ في ١٩٩٦/٤/١٢م الموافق ذو القعدة ١٤١٦ هـ: ص ٢١ تحت عنوان حملة الجوازات الإسرائيلية متخوفون من المنع الثقافي.

<sup>(</sup>٣) قضايا وشهادات ٢/ ٣٨٥.

ويرى البياتي أن العدالة الدينية إنّما هي عدالة أخروية، وأن استعجالها في عالمنا الأثيم يعارض الدين (١٠).

وهكذا يظهر الماركسي المادي في مسوح المعترف بالدين والمشفق عليه من التلوث والتدنيس، وهو الذي لم يبق جهداً في جحد وجود الله تعالى وألوهيته والسخرية بذاته العلية وأسمائه وصفاته والتكذيب للوحي والأنبياء.

وقد سبق نقل أقوال عديدة من كلامهم في هذا الصدد، كقول أحدهم: (الإسلام كأي دين آخر يجب أن يبقى منفصلاً عن الدولة والنظام السياسي) (٢)، وقول حسين أحمد أمين في أن اليقظة الدينية لاتأخذ أي منحى إيجابي بل تزيد الوضع تفاقماً ورجعية (٣).

وعلى نحو الشفقة الكاذبة التي أطلقها البياتي في القول المذكور آنفاً، يقول النصيري الملحد أدونيس: (كان الدين صلة بين الإنسان والله، فتحول إلى صلة بين الإنسان والدولة، الدين صار جزءاً من مؤسسات الدولة، وبذلك ضمر)(٤).

### الأمر السابع: القول بوجوب تفسير الإسلام تفسيراً عصرياً، وتطبيقه تطبيقاً علمانياً:

وهو قول يجري في مجرى المخادعة والتلبيس، وضمن حرب المصطلحات المفاهيم وأحابيل اللُعب العلمانية ضد دين الله تعالى.. فهم يظهرون من خلال هذا القول \_ أحياناً \_ في مظهر من يعترف بالدين ويحترمه ويقدسه، ويريد بقاءه واستمراره، والمحافظة على أثره في الواقع.

وبعد أن تلبس الذئاب جلود الخرفان، وتُظهر الأفاعي لين جلدها،

<sup>(</sup>١) انظر: رأيهم في الإسلام: ص ٥٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٧٦ والقول لأدوار الخراط.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٨٦.

<sup>(</sup>٤) أسئلة الشعر: ص ١٤٠.

تتبدى بعد ذلك الحقيقة وتتجلى، حين تسمع أنهم يريدون الإسلام مفسراً بطريقة عصرية، أو بمنهج «تنويري»، أي أنهم يريدون إسلاماً تتلاعب به الأهواء الكفرية وتتقاذفة الشبهات الضلالية العلمانية، حيث لايبقى بعد ذلك إسلام ولا إيمان.

إنهم بهذه الدعوى يكشفون خبث طواياهم، ولؤم مسالكهم، ولو قال قس نصراني أو كاهن يهودي بأنهم يريدون تفسير الإسلام تفسيراً يهودياً أو نصرانياً؛ لكان هذا القول ـ رغم بشاعته وانحرافه وكفره ـ أقرب من قول العلماني والحداثي أنه يريد تفسير الإسلام أو تطبيقه بطريقة علمانية حداثية؛ لأن الملة الحداثية والعلمانية تقوم أصلاً على «اللادينية» فكيف يتفق هذا مع هذا القول؟!.

أضف إلى ذلك ما في رصيدهم الخائب من عداوات مستعرة ضد الإسلام، وأحقاد طائشة ضد شريعة الله تعالى ومسعى دائب لهدمه وتشويهه وإبادته، فكيف يتفق هذا مع هذا الطرح السخيف؟!.

يقول عبدالرحمن منيف: (يبقى على الإسلام، كثقافة وحضارة ومجموعة قيم، أن يساهم في إغناء المجتمع بمعالم جديدة قد تزيده إنسانية، من هذا المنطلق يُمكن للدين المشاركة في إعادة بناء وتنظيم المجتمع، بشرط أن يستند هذا التنظيم إلى ركائز علمانية على ضوء العصر)(1).

ويقول توفيق الحكيم عندما سئل: هل يُمكن لدولة عصرية اعتماد الإسلام ونظام حكم: (ممكن، ولكن يتعين اعتماد تفسيرات جديدة تتفق والمفاهيم العصرية، والمؤسف تبني البعض تفسيرات القرون الوسطى للنصوص الدينية)(٢).

ويقول لويس عوض: (... وإذا تمكن الإسلام من التغلب على

<sup>(</sup>١) رأيهم في الإسلام: ص ٢٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٠٥.

«بيزنطيا» سابقاً؛ فلأنه كان ديناً علمانياً أكثر من الدين المسيحي في القرن السابع)(١).

ويقول آخر: (أنا أدعو للدولة العلمانية، التي تبدو أكثر ملاءمة لإدارة مجتمع عصري، بينما يعني الإسلام بعلاقات الفرد ربه ومع الغير، لقد تبدل المجتمع وتغيرت أحواله فلم يعد كالمجتمع الإسلامي في مكة والمدينة أيام النبي، يمكن للإسلام وضع المبادئ الأساسية للمجتمع وعدم الاهتمام مباشرة بعملية التطبيق، فمبدأ الزكاة مثلاً لايمنع من فرض ضرائب بالمعنى العصري للكلمة، إذ أن فرضها سبيل للعدالة الاجتماعية، إحدى مبادئ الإسلام عملاً بالقول بأن البشر خلقوا متساوين كأسنان المشط)(٢).

وفي سؤال وجهه مؤلف كتاب «أسئلة الشعر» إلى يوسف الخال، قال فيه: (قرأت منذ فترة كتاباً للأب ميشال حايك يتصور فيه أنه لايُمكن حل القضية الفلسطينية إلا بتنصير المسلمين، على اعتبار أنهم يؤمنون مع المسيحيين بنزول المسيح لتخليصهم، كيف تتصور أنت من وجهة نظر مسيحية شرقية مستقبل القضية الفلسطينية، في الوقت الذي يعتبر فيه كثير من المسيحيين أن قيام إسرائيل هو نبؤة إنجيلية؟)(٣).

أجاب الخال قائلاً: (ليس من الضروري أن يتنصر العالم الإسلامي، وهذا غير وارد، لايستطيع البت فيه إلا الله، وكل ما يُمكن قولهم إن الإسلام يجب أن يعاد تفسيره في ضوء معطيات الحضارة الإنسانية الواحدة...)(3).

#### الأمر الثامن: السخرية بأحكام الإسلام:

وقد بينا كيف يستخدم أعداء الإسلام السخرية لمحاربة الدين،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) أسئلة الشعر: ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٤) قضايا وشهادات ٢/ ٣٩٤.

وهدمه، وتدنيسه، وقد ذكرت جملة كبيرة من الشعائر والأحكام في الفصل الأول من هذا الباب، وسوف أذكر هنا بعض الأحكام الشرعية التي أجالوا حولها عبارات سخفهم وسخريتهم واستخفافهم.

فمن ذلك كلام نصر أبو زيد عن حرمة الغناء<sup>(۱)</sup>، وعن أحكام الرق والعتق<sup>(۲)</sup>، وعن حكم أخذ الجزية<sup>(۳)</sup>، واعتراضه وسخريته بحكم تحريم الربا<sup>(٤)</sup>، ومسألة ميراث البنات<sup>(٥)</sup>، واعتراضه على مبدأ لا اجتهاد فيما فيه نص<sup>(۲)</sup>.

ويقول النصراني المتهود أميل حبيبي: (... ليس كل ما حرمه الإسلام كان منتشراً في الجاهلية فأين كانت العرب العاربة تجد مثلاً لحم الخنزير؟ كانت صعاليكهم تبحث عن الماء في الفيافي حتى تموت عطشاً، فأين كانت تجد الخمرة؟ ولو وأد العرب بناتهم «في الجاهلية» لانقرضوا...

... حتى يومنا هذا... تئد البنين والبنات وتئد المستقبل وهو في الأرحام... فأسدلوا على وجوههن البرقع والخمار وحجبوهن جيلاً بعد جيل وحتى يومكم هذا... تراثنا هو ما خلفه لنا الفعلة والأكارون لا ما خلفه لنا مدعو الخلافة الأكالون النكارون)(٧).

ويقول توفيق الحكيم: (... باعتقاد بعضهم أن في اعتماد الإسلام نظاماً يتحقق المجتمع المزدهر كما وُصف في التاريخ، علماً بأن المجتمع الإسلامي، ككل مجتمع، يقوم على أفراد يتصفون بالقوة حيناً وبالضعف أحياناً، ويظن الشباب الطالع الداعي لتطبيق الشريعة أن قطع يد السارق يضع

<sup>(</sup>١) أسئلة الشعر: ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٣٩٥.

<sup>(</sup>٣) (٤) المصدر السابق ٢/ ٣٥٧، ٣٩٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ٢/٤٠٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ٢/٤٠٤ ونحو ذلك قاله عادل ظاهر. انظر: الإسلام والحداثة: ص ٧٠.

<sup>(</sup>٧) رأيهم في الإسلام: ص ٤٠.

حداً للسرقة، هذه الرغبة في العودة إلى الماضي، وحتى إلى العصر الحجري، تتأتى من يأس بالحاضر والمستقبل، وفقدان الجذور الثقافية)(١).

ويصف أحدهم حكم القرآن بأنه مفاهيم العصور القديمة، ويصف حكم عبدالناصر بأنه حكم شرعى (٢).

أمًّا أركون فإنه يورد قوله تعالى: ﴿فَأَقْنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمُ ﴾ (٣) ثم يقول: (إنني أنتفض بلا ترو حيال مواقف يستمدها البعض من فكرة وجود حالات فريدة في الإسلام لاتأتلف مع أوضاع أخرى، فيستبيح الجهاد كل الأعمال، أمر لايُمكن التسليم به) (٤).

ويقول أحدهم في كذب وسخرية بالإسلام وأحكامه قائلاً: (تستوقفنا نماذج أخرى كالتمييز بين إسلام الرجل وإسلام المرأة، فالدين يشهد هذا النوع من الانقسام الداخلي، إذ أن إسلام المرأة ينطوي على ممارسات سحرية وعادات وخرافات تتفاعل وسط الأسرة)(٥).

ويسرد العلماني المحترق عادل ظاهر في ندوة الحداثة والإسلام جملة من الأحكام الشرعية، وينتقد الذين يرون ثبات هذه الأحكام، ويرى أن ذلك دليل على فساد موقفهم.

والأحكام التي ذكرها هي: أنصبة الورثة في التركة، وعدد مرات الطلاق، والحدود المنصوص عليها كحد الجلد، أو قطع يد السارق، أو جلد الزانية، والمحرمات مثل الربا وشرب الخمر وقذف المحصنات والقتل وشهادة الزور<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۱۰۳.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ١٢٨. والقول لأحمد بهاء الدين.

<sup>(</sup>٣) الآية • من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٤٩ ـ ١٥٠.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٢٠٧، والكلام لعبدالكبير الخطيبي.

٦) انظر: الإسلام والحداثة: ص ٨٧ ـ ٨٣.

ويصور صلاح عبدالصبور القضاء الشرعي في صورة هزيلة، ويجعل الأحكام الشرعية محلاً للتلاعب وذلك في مسرحيته مأساة الحلاج<sup>(1)</sup>.

أمًّا نزار قباني فإن كثرة أقواله الساخرة بأحكام الشرع تحتاج إلى حيز كبير من هذا البحث، وتكفي بعض النماذج الدالة على المراد، ويكفيك من شر سماعه!!.

يقول نزار في هجومه على الثقافة والتراث وأحكام الشرع: (ثقافتنا

فقاقيع من الصابون والوحل

فما زالت بداخلنا

راوسب من «أبي جهل»

وما زلنا، نعيش بمنطق المفتاح والقفل

نلف نساءنا بالقطن، ندفنهن في الرمل

ونملكهن كالسجاد

كالأبقار في الحقل

ونهزأ من قوارير بلادين ولا عقل

ونرجع آخر الليل

نمارس حقنا الزوجي كالثيران والخيل

بلا شوق بلا ذوق ولا ميل....

قضينا العمر في المخدع

وجيش حريمنا معنا

<sup>(</sup>١) انظر: ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٥٥٣ \_ ٥٥٧.

وصك زواجنا معنا وصك طلاقنا معنا وقلنا: الله قد شرّع ليالينا موزعة على زوجاتنا الأربع هنا شفة، هنا ساق هنا ظفر، هنا إصبع كأن الدين حانوت فتحناه لكي نشبع تمتعنا «بما أيماننا ملكت» وعشنا في غرائزنا بمستنقع وزورنا كلام الله بالشكل الذي ينفع ولم نخجل بما نصنع عبثنا في قداسته نسينا نبل غايته ولم نذكر سوى المضجع ولم نأخذ، سوى زوجاتنا الأربع أنا طروادة أخرى أقاوم كل أسواري وأرفض كل ما حولي ومن حولي بإصرار أقاوم واقعي المصنوع من قش وفخار

أقاوم كل أهل الكهف، والتنجيم، والزار تواكلهم تآكلهم تناسلهم كأبقار.... تظل بكارة الأنثى

بهذا الشرق عقدتنا وهاجسنا)(١).

ومن هذا الهجوم السافر على أحكام الإسلام، والسخرية بها وتدنيسها يتبين مقدار ما ينطوي عليه قلبه المظلم من كراهية لدين الله القويم، فهو ينتقد ساخراً ممارسة الجنس مع الزوجات، ويدعو في مواضع كثيرة إلى الزنا والدعارة والمتاجرة بالأعراض والأبضاع، بل كل دواوينه القذرة تختصر المرأة إلى مجرد أعضاء للجنس والتلاعب الداعر.

ومن أقواله الساخرة بأحكام الشرع وعفة المرأة قوله:

(حين كنا في الكتاتيب صغاراً

حقنونا بسخيف القول ليلأ ونهارأ

درسونا:

«ركبة المرأة عورة»

«ضحكة المرأة عورة»

«صوتها، من خلف ثقب الباب عورة»)(٢).

إلى أن يقول:

(خوفونا، من عذاب الله إن نحن عشقنا

هددونا، بالسكاكين، إذا نحن حلمنا

فنشأنا، كنباتات الصحاري

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لنزار قباني ١/ ٦٣٤ \_ ٦٣٩.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق 1/ 709.

نلعق الملح ونستاف الغبارا)(١).

ويقول أيضاً:

(وحين تصير الحرية مومساً سرية غير مرخص لها بمزاولة المهنة.. فأنت منفى

وحين يقتلونك إذا كنت مؤمناً.. ويقتلونك إذا كنت مشركاً.. ويقتلونك إذا قلت «أشهد أن لا إله إلا الله» ويقتلونك إذا لم تقلها.. فأنت منفي)(٢).

ويقول:

(أشهد أن لا امرأةً

قد غيرت شرائع العالم إلا أنت

وغيرت خريطة الحلال والحرام

إلا أنت)(٣).

ولغيره ممن يُسمون شعراء الحداثة ومن كتاب الرواية الحداثية الكثير من هذا القبيل<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/ ٦٦٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ٢٩٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٧٤٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: أمثلة لذلك قول فاضل العزاوي في مجلة الناقد، عدد: ١٣ ص ١٨ ـ ٢٤، وقول جمال الغيطاني في رأيهم في الإسلام: ص ١٢٧، وقول جابر عصفور في الإسلام والحداثة: ص ١٨٣، ١٨٥، وقول عبدالوهاب المؤدب في رأيهم في الإسلام: ص ٢٢٧، وأقوال نزار في الأعمال الشعرية له ٢/٥٤٤، ٩٠، ١٩٥، مراقوال معين بسيسو في الأعمال الشعرية له: ص ١٩، ٢٥٩ ـ ٢٩١، ٢٩١ ـ ٢٩٣، وأقوال سميح القاسم في ديوانه: ص ٣٩، ٢٧٨، وقول المقالح في ديوانه: ص ٢٧، ٢٧٨، وقول المقالح في ديوانه: ص ٢٠٠، ٢٠٠، ١٩٥٠ حامد في مسافة في عقل رجل: ص ١٩٥، ٢٠٠، ٢٠٠، ٢٠٠، و٢٠٠، و٢٠٠، وروب المملح ٢٠٢، ٣٢٣، ٣٢٣، ٣٢٠، ٢٠٠،

#### الوجه الثاني من أوجه انحرافاتهم: دعوتهم إلى تحكيم غير الإسلام.

وهذه نتيجة حتمية لكل تلك المقدمات الضالة المنحرفة، فمن لم يرضى بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد رسولاً وبالقرآن والسنة دستوراً، فلابد أنه قد رضي بأشياء أخرى، وهذا هو الواقع فعلاً، وأقرب شيء يستدل به هو انتماؤهم للحداثة، التي تبين بالأدلة الكثيرة القاطعة أنها ملة كفرية مناقضة كل المناقضة للإسلام عقيدة وشريعة.

ثم انتماؤهم للعلمانية التي هي في الحقيقة «اللادينية» وافتخارهم بهذين الانتمائين، ودعوتهم إليها، ودفاعهم عنهما، والسعي في نشرهما ونصرهما.

ولاشك أن بعض ذلك كاف في أعطاء تصور كامل عن مقدار البون الشاسع بينهم وبين الإسلام بل بعض ذلك فيه ما تكاد السموات يتفطرن منه وتنشق الأرض وتخر الجبال هدا!!.

وفيه من البهت المكشوف والكذب المفضوح والعداء السافر للدين، والرد الصريح لعقائده وشرائعه، والاجتراء الكافر، ما يُعلم معه بالضرورة من دين الإسلام أن القوم في واد والإسلام في واد آخر، وقد استحق زعيمهم إبليس صفة الخلد في نار جهنم أبد الآبدين؛ لأنه رد على الله أمراً واحداً، فكيف بهؤلاء الذين يردون كل عقائد الإسلام وشرائعه، ويسعون في آيات الله معاجزين ويدعون إلى حرب الإسلام جادين عامدين؟.

فهذه قاعدة عامة يُمكن من خلالها تصور ما هم عليه من دعوة إلى تحكيم غير الإسلام، بيد أنهم في فروع هذه القاعدة قد تشعبوا إلى شعب كثيرة.

فمنهم الداعي إلى الشيوعية الماركسية، المنتمي إليها، أو إلى فرعها الاقتصادي المسمى بالاشتراكية، وهؤلاء كانوا كثرة أيام كانت للشيوعية دولة تحميها وتنشرها، وهي دولة الاتحاد السوفيتي، وقد استمر بعضهم في هذا الاتجاه موقناً بأنه ماركسي أكثر من ماركس ولينين، ويرى أن تلك التجارب

<sup>=</sup> وقول نوال السعداوي في روايتها «سقوط الإمام»: ص ١١، ٨٨، ١٠٦، ١١٢.

المنهارة في روسيا وشرق أوروبا وغيرها ليست إلا تجارب خاطئة لفكرة هي في الأصل صائبة (١).

ومنهم الداعي إلى القومية العربية (٢)، وأكثرهم ينتمي إلى اليسار، ويعتبر من أدباء الواقعية الاشتراكية، وسبب ذلك أن أكبر الأحزاب القومية مثل الناصرية (٣) والبعثية (٤) وحركة القوميين العرب (٥) تبنت الخط اليساري واتخذت من الاتحاد السوفيتي والصين قبلة لها.

- (٢) من أصحاب هذا الاتجاه: سليمان العيسى، ومحمد صالح عبدالرضا، وعبدالأمير معله، ومحمد العلي، عبدالعزيز المقالح، ومحمد جميل شلش، وعبدالله البردوني، وعبدالرحمن منيف، والسياب بعد مرحلة الشيوعية، وممدوح عدوان، ومنيف الرزاز، وحميد سعيد، وسامي مهدي، وحصة المنيف، وأحمد بهاء الدين، وعبدالمعطي حجازي، وصلاح عبدالصبور.
- (٣) الناصرية: نسبة إلى عدو الإسلام والمسلمين جمال عبدالناصر، والناصرية عقيدة قومية اشتراكية علمانية، نشأت على عين الأمريكان والروس كما في كتاب لعبة الأمم لمايلزكوبلاند، وقامت بدور كبير في التمكين لللادينية في مصر وغيرها، وأتاحت الفرص لدولة اليهود أن تتوسع في بلاد المسلمين، وقامت بمعاداة الإسلام والمسلمين وقتل علمائهم ودعاتهم وسجنهم والتنكيل بهم. انظر: موسوعة السياسة ٢٩٤٦٥.
- (٤) البعثية: نسبة إلى حزب البعث العربي الاشتراكي الذي أسسه النصراني السوري ميشيل عفلق، وهي تشابه الناصرية في المبادئ والغايات، وإن كانت أوسع تأثيراً وأدق تنظيماً، وعداوة البعثية للإسلام والمسلمين مما لايماري فيه اثنان. انظر: حزب البعث تاريخه وعقائده لكاتب هذه الأسطر.
- (٥) حركة قومية يسارية تتبنى الخط الماركسي، أسسها النصراني جورج حبش وامتد أثرها=

<sup>(</sup>۱) من أصحاب هذا الاتجاه: عبدالوهاب البياتي، وسميح القاسم، ومحمود درويش، وتوفيق زياد، ومعين بسيسو، وغسان كنفاني، وبدر السياب في أول أمره، وسعدي يوسف، ومحمود أمين العالم، وعبدالعظيم أنيس، ورجاء النقاش، وحسين مروة، ومهدي عامل، وعبدالمنعم تليمة، ومحمد مندور، وامطانيوس ميخائيل، وكاتب ياسين، ورشيد بو جدرة، وطاهر وطار، وحسن حنفي حسب ما صرح به عن نفسه في الإسلام والحداثة: ص ٢٣٨، وأميل حبيبي، وجمال الغيطاني قبل أن يتجه للصوفية الفلسفية، ومثله محمد الفيتوري، ومحمد دكروب، وحنا منيه، وعبدالرحمن الخميسي، وعبدالرحمن الشرقاوي في مرحلة سابقة، وأحمد سليمان الأحمد، وغالي شكري، وطيب تزيني، وفيصل دراج، وغالب هلسا، وغيرهم ممن عرفوا بأدباء الكتلة الشرقية، أو أدباء الواقعية الاشتراكية التي هي الصياغة الأدبية للماركسية.

وكلهم يدعون إلى تحكيم غير الإسلام.

ومنهم الداعي إلى الليبرالية (١) الغربية، وهي ذات فروع عديدة في الثقافة والمذاهب الفكرية خاصة، وعلى إثر سقوط الاتحاد السوفيتي وشيخوخة الناصرية، وتآكل حزب البعث وانكساره بعد حرب الخليج، وما تبعها من «استسلام» لليهود باسم السلام، استدبر جملة من الحداثيين والعلمانيين قبلتهم الأولى في موسكو وبكين ووارسو وبرلين، واتجهوا صوب واشنطن ولندن وباريس ومدريد وتل أبيب، وانتقلوا من أقصى اليسار الاشتراكي إلى اليمين الديموقراطي، وكلما ازدادت هيمنة أمريكا واستكبارها، وارتفعت راية اليهود وقويت شوكتهم، ازداد عدد المنتمين إلى هذا الاتجاه الليبرالي الديموقراطي الرأسمالي، وقد نجد في أسماء هذا الاتجاه من كان ماركسياً قحاً أو قومياً متعصباً فإذا به يصبح بين عشية وضحاها ليبرالياً متحرراً (٢)!!

وأيًّا ما كانت الانتماءات والتسميات فإن الكفر ملة واحدة، ويد واحدة

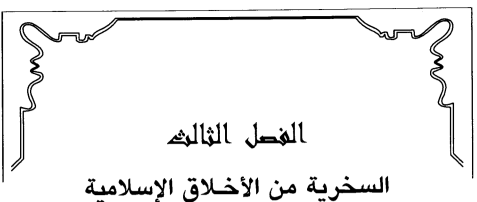
الى دول الجزيرة العربية مثل اليمن ودول الخليج، ويكفي في معرفة موقفها من الإسلام أنها ماركسية ذات قيادة نصرانية!!. انظر: موسوعة السياسة ٢٣١/٢.

<sup>(</sup>١) الليبرالية: مذهب غربي رأسمالي ينادي بالحرية المطلقة في الاقتصاد والسياسة والثقافة والحياة العامة. انظر: موسوعة السياسة ٥٦٦/٥ ـ ٥٦٧.

<sup>(</sup>٢) من أصحاب هذا الاتجاه: عصابة شعر: الخال وأدونيس وأنسي الحاج ونذير العظمة وغيرهم، وجبرا إبراهيم جبرا، وتوفيق صايغ، وسعيد عقل، وغالي شكري في مرحلته الثانية، ومثله عبدالرحمن المنيف بعد تركه للبعث، ويظهر ذلك في كتابه الأخير الديمقراطية أولا الديمقراطية دائماً، وسهيل إدريس، ومحمد الماغوط، وسلمى الخضراء الجيوسي، وسعد الله ونوس، وشلة الفرنكفونية مثل طاهر بن جلون وعبدالوهاب المؤدب وكاتب ياسين ورشيد بو جدرة وطاهر وطار وغيرهم، وحسين أحمد أمين، ونجيب محفوظ، ويوسف إدريس، وتوفيق الحكيم، ومحمد أركون، وعلي أومليل، وعزيز العظمة، وعادل ظاهر، ولويس عوض، ومحمد عابد الجابري، ومحمد بنيس، ومحمود المسعودي، ونوال السعداوي، وهشام شرابي، وإسماعيل مظهر، وأنطون سعادة، وأمين الريحاني، وبلند الحيدري، وجابر عصفور، ونصر حامد أبو زيد، وزكي نجيب محمود، وغيرهم كثير.

ضد الإسلام والتوحيد. وسواء صحت نسبة من ذكرت من الأسماء إلى هذا الاتجاه أو ذاك أو لم تصح، فإنه مما لاريب فيه أن صاحبه يدعو إلى تحكيم غير الإسلام، بل وإلى إبطال الإسلام، وإزاحته عن التأثير في شؤون الحياة، وكفى بذلك إثماً مبيناً.





السخرية من الأخلاق الإسلامية والدعوة إلى الانحلال والفوضى الخلقية

إن للأخلاق في الإسلام منزلة عظيمة ودرجة كبيرة، ومكانة سابقة الى درجة أن النبي على جعل صاحب الخلق الحسن أكمل الناس إيماناً، حيث قال على: «أكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم خلقاً»(١)، وقال على: «إن أكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم خلقاً، وإن حسن الخلق ليبلغ درجة الصوم والصلاة»(٢).

وذلك أن التقيد بالأخلاق الحسنة ابتغاء مرضاة الله تعالى يقتضي المصابرة والمجاهدة، وذلك بتحمل مشقة مخالفة الهوى، ومشقة معالجة أمور الحياة الاجتماعية المتقبلة، على أن حسن الخلق لايغني عن فروض العبادات كما أن الفروض نفسها لايغني بعضها عن بعض، فأداء فرض

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في كتاب الرضاع، باب: ماجاء في حق المرأة على زوجها ٣ / ٤٦٦، وأبو داود في كتاب السنة، باب: الدليل على زيادة الإيمان ونقصانه ٥/ ٦٠، والدرامي في كتاب الرقاق، باب: في حسن الخلق ٧١٩/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في المسند ٢/ ٢٥٠ مختصراً، والحاكم مختصراً وصححه الذهبي ٣/١، وذكره في مجمع الزوائد بهذا اللفظ، وقال: رواه الطبراني في الأوسط وفيه علي بن سعيد بن بشير. قال الدارقطني: ليس بذاك وبقية رجاله رجال الصحيح ٨/ ٢٢، وصححه الألباني في صحيح الجامع ٢٢٧/١ برقم ١٥٧٨.

الصلاة لايغني عن أداء فرض الصيام، وأداء الصلاة والصيام لايغني عن أداء فريضة الحج لمن استطاع وهكذا.

وقد جعل الإسلام حسن الخلق جماعاً للفضائل كلها، كما جاء في الحديث عنه ﷺ: «البر حسن الخلق»(١) الحديث.

والبر هو جماع أفعال الخير، ونعته النبي ﷺ بأنه حسن الخلق.

وأخبر النبي على بأن الخلق الحسن من الأمور التي تجلب الحسنات الكثيرة فقال: «ما شيء أثقل في ميزان المؤمن يوم القيامة من خلق حسن، فإن الله يبغض الفاحش البذيء»(٢).

وقال عليه الصلاة والسلام: «ما من شيء يوضع في الميزان أثقل من حسن الخلق، وإن صاحب الحلق الحسن ليبلغ درجة صاحب الصوم والصلاة»(٣).

بل أخبر عن نفسه ﷺ بقوله: «إنَّما بعثت لأتمم صالح الأخلاق»(١).

وهذا القول وحده كاف في الدلالة على المنزلة الكبيرة للأخلاق في دين الله القويم، ويُمكن أن تتبين منزلة الأخلاق ودرجتها في الإسلام وبعض أحكامها وأقسامها من خلال ما يلي:

أولاً: ما المراد بالأخلاق؟ وما صلتها بالسلوك والآداب؟:

الأخلاق جمع خلق وهو (صفة مستقرة في النفس - فطرية أو

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في كتاب البر والصلة والآداب، باب: تفسير البر والإثم ۴/ ١٩٨٠، والترمذي في كتاب الزهد، باب: ماجاء في البر والإثم ٥٩٧/٤، والدارمي في كتاب الرفاق، باب: في البر والإثم ٧١٨/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب البر والصلة، باب: ماجاء في حسن الخلق ٣٦٢/٤، وأبو داود كتاب الأدب، باب: ماجاء في حسن الخلق ٥/١٥٠.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في كتاب البر والصلة، باب: ماجاء في حسن الخلق ٣٦٣/٤، وأبو
 داود كتاب الأدب، باب: في حسن الخلق ٥/١٥٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد في المسند بهذا اللفظ ٢/ ٣٨١، ومالك في الموطأ في كتاب حسن الخلق، باب: ماجاء في حسن الخلق ٢/ ٩٠٤ بلفظ: «بعثت لأتمم حسن الأخلاق».

مكتسبة ـ ذات تأثير في السلوك محمودة أو مذمومة)(١).

فأمًا استقرار الخلق في النفس، فهو أصل، فإن كان الخلق حميداً كانت آثاره حميدة، وإن كان ذميماً كانت آثاره ذميمة.

وهذه الصفة المستقرة في النفس قد تكون فطرية جُبل الإنسان عليها، وتكون مكتسبة استفادها من التعلم أو التخلق أو من الاعتقاد أو من المجتمع المحيط به، وهذه الصفة المستقرة في النفس يُمكن معرفتها وقياسها عن طريق قياس آثارها في سلوك الإنسان.

وليست كل الصفات المستقرة من قبيل الأخلاق، بل منها غرائز ودوافع لا صلة لها بالخلق، والذي يميزها عن جنس هذه الصفات، كون آثارها في السلوك قابلة للحمد أو للذم، ومع ذلك فهناك بعض التشابك بين الأخلاق والغرائز، فالأكل عند الجوع بدافع الغريزة ليس فيه مايحمد أو يذم من جهة السلوك الأخلاقي، لكن الشره الزائد عن حاجات الغريزة العضوية أمر مذموم؛ لأنه أثر لخلق مذموم، هو الطمع المفرط(٢).

أمًّا السلوك الإرادي للإنسان فمنه ماهو أثر من آثار خلق في النفس محمود أو مذموم، كالعطاء عن جود، والإمساك عن شح، والاعتراف عن حب للحق، والإنكار عن كبر، والتحمل عن صبر، ومن السلوك ما هو استجابة لغريزة من غرائز الجسد كالأكل المباح عن جوع، والشرب المباح عن ظمأ، ومنه ما هو استجابة لغريزة من غرائز النفس الفطرية كالسعي في اكتساب الرزق تلبية لداعي الفطرة، والاستمتاع المباح تلبية لطلب النفس، والترويح عن النفس بشيء من مباحات اللهو واللعب ومن السلوك ما هو استجابة إرادية لترجيح فكري، كأن يرى بفكره أن هناك مصلحة ومنفعة في سلوك ما، فتتوجه إرادته لممارسته، وعلى هذا معظم أعمال الناس اليومية في وجوه الكسب، ومن السلوك ماهو من قبيل الآداب الشخصية أو

<sup>(</sup>١) الأخلاق الإسلامية وأسسها لعبدالرحمن الميداني ١٠/١.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ١٠/١ ـ ١١.

الاجتماعية، كآداب الأكل والشرب واللباس والتأنق ونظافة الجسد، وإبداء كل حسن في ذلك احتراماً لأذواق الناس وتكريماً لهم، ومراعاة لمشاعرهم، وربّما يكون التزام بعض هذه الآداب أثراً من آثار خلق في النفس محمود.

ومن السلوك ما هو طاعة للتكاليف والأوامر الشرعية أو غير الشرعية، وقد تكون هذه الأوامر والتكاليف ملزمة بسلوك أخلاقي، أو ملزمة بأعمال هي من قبيل العبادات المحضة في حالة صدور الأوامر من قبل الشرع، أو ملزمة بأعمال تحقق المصالح ملزمة بأعمال هي من قبيل الآداب، أو ملزمة بأعمال تحقق المصالح والمنافع للناس، ومن السلوك ما هو من قبيل العادات، وقد ترجع إلى موجه أخلاقي أو موجه غريزي، أو موجه تكليفي أو موجه اجتماعي، وقد لاتكون إلا مجرد ممارسات عابثة استحكمت بالعادة، ومن السلوك ما هو من قبيل التقاليد الاجتماعية التي تسري في سلوك الأفراد بعامل التقليد المحض أو بقوة التأثير الاجتماعي، وقد تكون هذه التقاليد حسنة وقد تكون سيئة، وبهذا يتضح أن السلوك الإرادي الإنساني له أنواع شتى، فليس كل سلوك مظهراً من مظاهر الأخلاق في النفس الإنسانية (۱).

## ثانياً: السلوك الظاهر يدل على الخلق المستقر في النفس:

سبقت الإشارة إلى أن الخلق في حقيقته تكوين خاص ثابت في النفس فطري أو مكتسب له ظواهر في السلوك، وهذا يدل على أن السلوك الأخلاقي يدل على الخلق الأصيل الثابت في قرارة النفس، وإن كانت هذه الدلالة ظنية وليست قطعية؛ لأنه قد يكون السلوك الظاهر صادراً عن تكلف وتصنع أو خوف أو طمع، أو محبة مدح أو خوف قدح، وقد يكون صاحبه مخلصاً يريد تطويع نفسه وترويضها وقسرها حتى تكتسب الكريم ولولم يكن ذلك من أصل طبعها.

فقد يجود الشحيح لغاية في نفسه، فنسمي هذا السلوك عطاءً كريماً، ولكن صاحب هذا العطاء غير متصف بخلق الجود، وإنما ظهر ذلك منه

<sup>(</sup>١) هذا كله مقتبس من كتاب الأخلاق الإسلامية وأسسها ١١/١ - ١٣٠

تكلفاً أو لطلب المدح أو لدفع القدح، أو يتطبع بذلك ليتحول بالتدريب والعادة إلى اكتساب خلق الجود، ومع ذلك فليس حاله، وإن تطبع كحال المفطور على خلق الجود (١).

ثالثاً: ضبط السلوك وتوجيهه نحو الأحسن والأجمل واعتناق مكارم الأخلاق والتزام فضائل الآداب واجتناب الأخلاق الذميمة، كل ذلك من مقتضيات العقل السليم والدين القويم والفطرة المستقيمة.

كما أن رذائل الأخلاق وانفراط السلوك وتوجيهه نحو الأقبح والأخبث من الأمور التي تخالف العقل السليم والدين القويم والفطرة السليمة.

فأمًا دلالة الدين على القضية فواضحة غاية الوضوح.

وأمًّا دلالة العقل والفطرة فإنه مما يُمكن التمييز به بين الأخلاق الحميدة عن غيرها: التقاء النفوس البشرية على استحسان الأخلاق الحميدة كالأخذ بالحق أو الخير أو الجمال وإن خالف الهوى، وترك الباطل والشر والقبح وإن وافق الهوى والشهوة.

وعلى استقباح الأخلاق الذميمة كالأخذ بالباطل أو الشر أو القبح، وترك الحق أو الخير أو الجمال اتباعاً للهوى أو الشهوة، وعلى هذا فيمكن أن يقال على سبيل التفريع بأن الخلق المحمود: صفة ثابتة في النفس فطرية أو مكتسبة تدفع إلى سلوك إرادي محمود عند العقلاء، وعكس هذا في الخلق المذموم (٢).

إذن فكل سلوك أو خلق فردي واجتماعي التقت النفوس البشرية مهما اختلفت أديانها ومذاهبها وعاداتها وتقاليدها ومفاهيمها، على اعتباره وتلقيه بالقبول، فهو سلوك وخلق محمود والعكس بالعكس؛ وذلك أن النفوس فطرت على محبة الخلق الجميل وبغض الخلق الذميم، والعقول تدرك حسن الخلق الحسن وقبح الخلق الذميم، ولكنها لاتستقل بالأمر والنهي، أو الوعد

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق ١٧/١.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ١٦/١.

بالثواب أو الإيعاد بالعقاب، فإن ذلك من حق الشرع الذي جاء بما يوافق العقول والفطر لا بما يخالفها.

فمن تفلسف وادعى قبح الأخلاق المحمودة، أو حسن الأخلاق المذمومة؛ فإنه محجوج بالعقل والفطرة والشرع.

ومثله في ذلك مثل من يستقبح الماء الزلال ويستحسن البول النجس، أو يستقبح الفاكهة الطيبة الناضجة، ويستحسن العذرة، فإن الفطرة والعقل والشرع على عكس استحسانه واستقباحه.

فالعقل يدرك الحسن والقبح فيما هو ملائم للطبع أو مضاد له، فإذا لاءم الغرض الطبع فحسن، كاللذة والحلاوة، وإذا نافره فهو قبيح كالألم والمرارة، وهذا القدر معلوم بالحس والعقل والشرع، مجمع عليه بين الأولين والآخرين بل هو معلوم عند البهائم (١).

أمًّا الحسن والقبح المتعلق بالشرع بمعنى كون الفعل سبباً للذم والعقاب أو المدح والثواب، وهل يعلم ذلك بالعقل أم لايعلم إلاّ بالشرع أم يعلم بهما معاً؟.

فهذا محل افتراق وتنازع، والقول الحق في ذلك هو قول أهل السنة والجماعة، وحاصله أن الحسن والقبح يدركان بالعقل، ولكن ذلك لايستلزم حكماً في فعل العبد، بل يكون الفعل صالحاً لاستحقاق الأمر والنهي والثواب والعقاب من الحكيم الذي لايأمر بنقيض ما أدرك العقل حسنه أو ينهي عن نقيض ما أدرك العقل قبحه؛ لأن ما أدرك العقل حسنه أو قبحه راجح ونقيضه مرجوح، بمعنى أن صفة الحسن في الفعل ترجح جانب الأمر بنقيضه القبيح، وصفة القبح في الفعل ترجح جانب النهي عنه على جانب النهي عن نقيضه الحسن، عملاً في ذلك بمقتضى الحكمة التي هي صفة من صفات الله \_ سبحانه وتعالى \_ فلا حكم إلا من الخطاب الشرعي ولا أمر ولا نهي إلا من قبل الشارع الحكيم، وخطابه الخطاب الشرعي ولا أمر ولا نهي إلا من قبل الشارع الحكيم، وخطابه

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى ۸۰/۸، ۳۰۸، ۳۰۸، ومفتاح دار السعادة ۲/٤٤، ومدارج السالكين ۱/۳۳۰، وإرشاد الفحول: ص ۷.

وأمره ونهيه جاء بتقرير ما هو مستقر في الفطر والعقول من تحسين الحسن والأمر به، وتقبيح القبيح والنهي عنه (١).

وهذا كله يصدق على الأخلاق التي أمر بها الإسلام لحسنها والتي نهى عنها لقبحها.

فمكارم الأخلاق يؤيدها الفكر العلمي ويستحسنها ويحث عليها، ورذائل الأخلاق يؤيد العقل اجتنابها ويستقبحها ويحث على البعد عنها، وهي إضافة إلى ذلك فطرية مغروسة في وجدان الناس، فإنه من المعلوم أن في فطر الناس ميلاً إلى مكارم الأخلاق، ورغبة داخلية في ممارسة كل سلوك تدفع إليه، وفي فطر الناس نفور واشمئزاز من رذائل الأخلاق، ورغبة داخلية باجتنابها واجتناب كل سلوك هو من آثارها، وهي إضافة إلى ذلك وفوق ذلك تعود إلى القاعدة الإيمانية في الإسلام، التي تلزم بطاعة الله في أوامره ونواهيه، وأتي منها التوجيه للعمل بمكارم الأخلاق واجتناب رذائلها وقرنت ذلك بالوعد بالثواب لمن أطاع والوعيد بالعقاب لمن عصى (٢).

## رابعاً: ارتباط الأخلاق بالإيمان والعبادة لله تعالى.

إن عقيدة الإسلام ليست مجرد عقيدة قلبية مجردة معزولة في الوجدان، وليست مجرد ألفاظ تردد على الألسن أو تدون في الكتب، وليست مجرد تفكير عقلي أو ثقافة ذهنية فقط، وليست مجرد جهد بدني أو عمل جوارحي فقط، بل هي ذلك كله؛ إذ الإيمان قول باللسان واعتقاد بالقلب وعمل بالجوارح.

<sup>(</sup>۱) انظر: هذه القضية في مفتاح دار السعادة ۲۲۷، ۹، ۱۲، ۳۹، ۶۶، ۷۰، ومدارج السالكين ۱/ ۲۳۱ و ۴/۸۵، ۹۰۰، وشفاء العليل: ص ٤٣٥، ودرء التعارض ۸/۴۹، ومجموع الفتاوى ۱۱/۷۷۱ و ۸/۲۲۸، ۴۳۵، وسلم الوصول لشرح نهاية السول ۱/۳۸، ۵۸، ولوامع الأنوار البهية ۱/۲۸۶، وشرح الكوكب المنير ۱/۳۰۰ ـ ۳۲۲، وتيسير التحرير ۱/۳۸۳ ـ ۳۸۷، وروح المعاني للألوسي ۱/۹۶ و ۱/۷۷ ـ ۲۲۲.

<sup>(</sup>٢) انظر: الأخلاق الإسلامية وأسسها ٢٢/١ ـ ٢٣.

ومن تأمل دين الإسلام وجده ـ في التقسيم المنهجي أو التصنيفي ـ يدور حول عدة قضايا هي العقيدة والشعيرة والشريعة والأخلاق، فالأخلاق ربع الإسلام ـ إن صحت التسمية والقسمة ـ وهي مربوطة بالعقيدة، موصولة بها، مثل ارتباط الشريعة والشعيرة.

ويتبين هذا الارتباط من خلال النظر إلى الإسلام على حقيقته الصحيحة، على أنه وحدة كاملة متشابكة مترابطة لا انفصال بين أجزائها وعناصرها وأقسامها في الواقع، وإن جرى على ألسنة وأقلام أهل الإسلام تقسيمه إلى عبادات وعادات أو عقائد وشرائع وأخلاق، فهذا التقسيم هو من الناحية النظرية التعليمية التصنيفية حيث جرى العرف العلمي على تجميع كل فئة منها تحت كلية من الكليات.

وإذا نظرنا إلى أوجه الارتباط بين العقيدة والأخلاق وجدناها تتمثل فيما يلى:

ا ـ إن العقيدة الإيمانية هي أساس الدين، وأصل كل شيء في ملة الإسلام، فالمصلي يصلي لله تعالى مؤمناً بألوهيته وربوبيته مطيعاً أمر رسوله راجياً ثوابه في المعاد، وكذلك صاحب الخلق الحسن، يظهر خلقه الحسن في سلوكه راجياً ـ في حال احتسابه ـ الأجر من الله تعالى؛ لأنه يطيع أمر الله الاله الحق، ويقتدي بالرسول الكريم على فهو بذلك يطبق لوازم إيمانه بالله ورسوله والوحى والمعاد.

٢ ـ أن الإيمان بالله تعالى يندرج تحت الدوافع الأساسية للأخلاق، بل هو من أعظم الدوافع وأهمها وأقواها تأثيراً في غرس فضائل الأخلاق وتعهدها وجعلها سلوكاً، وفي النهي عن رذائل الأخلاق.

٣ ـ لارتباط الخلق بالإيمان نجد أن دين الإسلام يعتمد في غرس الفضائل وتعهدها والنهي عن الرذائل على صدق الإيمان وكماله، كقوله ﷺ: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الأدب، باب: من كان يؤمن بالله واليوم الآخر... ٥/ ٢٢٤٠، ومسلم في كتاب اللقطة، باب: الضيافة ونحوها ٢/ ١٣٥٢.

وقوله ﷺ: «ليس بمؤمن من لا يأمن جاره غوائله» (١٠).

وقوله على: «إن الحياء والإيمان قرنا جميعاً، فإذا رفع أحدهما رفع الآخر»(٢).

وقوله ﷺ: «الإيمان بضع وستون شعبة، والحياء شعبة من الإيمان»(٣).

وقوله ﷺ عن الغدر: «الإيمان قيد الفتك لا يفتك مؤمن» (٤٠).

وقوله ﷺ: «لا إيمان لمن لا أمانة له، ولا دين لمن لا عهد له» (٥٠).

وقوله ﷺ: «ليس المؤمن بالطعان ولا اللعان ولا الفاحش ولا البذيء»(١٠).

٤ - وعلى ما سبق يُمكن القول بأن الإيمان القوي يلد الخلق القوي،
 وأن انهيار الأخلاق مرده إلى ضعف الإيمان أو فقدانه؛ لأن الإيمان قوة
 مانعة عن الدنايا، دافعة إلى المكرمات، وما أكثر الآيات المبدوءة بقوله

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم عن أنس ٤/ ١٦٥، وذكره في صحيح الجامع ٢/ ٩٥٠ برقم ٥٣٨٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في كتاب الإيمان عن ابن عمر ٢٢/١، وقال: هذا حديث صحيح على شرطهما ووافقه الذهبي، وذكره في مجمع الزوائد ٢٢/١، وهو في صحيح الجامع برقم ١٦٣٠، ٢٣١/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الإيمان، باب: أمور الإيمان ١٢/١، ومسلم في كتاب الإيمان، باب: بيان عدد شعب الإيمان... ١٣/١، وغيرهما.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في كتاب الجهاد، باب: في العدو يؤتى على غرة ٣/٢١٢، وأحمد في المسند عن الزبير بن العوام ١٦٦/١.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في المسند ٣/١٥٤، وأورده الهيثمي في مجمع الزوائد ٩٦/١، وقال: رواه أحمد وأبو يعلى والبزار والطبراني في الأوسط، وهو في صحيح الجامع برقم ٧١٧٩ ج ٢/٥٠٢.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الترمذي في كتاب البر والصلة، باب: ماجاء في اللعنة ٤/٣٥٠، والحاكم ١/١٧، وذكره في مجمع الزوائد ١/٧١، وهو في صحيح الجامع برقم ٥٣٨١، ٢٤٤/٠

تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ وبعدها يرد الأمر بالفضيلة والخير والبر أو النهي عن الرذيلة والشر والإثم، كقوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوَّمِينَ بِالْقِسَطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ ﴾ (١)، وقول تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَخُونُوا اللّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَللَهُ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَللَهُ وَكُونُوا مَعَ الصَّلِدِقِينَ ﴿ إِنَّ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَكُونُوا مَعَ الصَّلِدِقِينَ ﴿ إِنَّ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَكُونُوا مَعَ الصَّلِدِقِينَ ﴿ (١) ، وغيرها من الآيات.

فالإيمان واتباع منهج الإسلام سلوك إرادي توجبه فضائل الأخلاق، ويحذر وهو ـ في الوقت نفسه ـ يدل ويوصل إلى فضائل الأخلاق، وينهى ويحذر عن رذائلها، والإيمان في حقيقته يستلزم كل الفضائل ويستلزم النهي والمفارقة لكل الرذائل، بل هو كذلك في صميمه إضافة إلى ما يستلزمه ويقتضيه.

• - الإيمان في أصله إذعان للحق واعتراف به وانقياد، وهذا عمل أخلاقي عظيم تطلبه النفوس التواقة، بخلاف الكفر فهو استكبار عن الحق ورد له وتعال عليه، وهذه دناءة خلقية عظيمة، تنحط إليها النفوس الرديئة.

ومن هنا يُمكن أن نفهم قول النبي ﷺ: «أكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم خلقاً»(٤).

فأحسن الناس خلقاً لابد أن يكون أصدقهم إيماناً وأخلصهم نية، وأكثرهم التزاماً بما يجب على العباد نحو ربهم من عبادة، وأكثرهم التزاماً بحقوق الناس المادية والأدبية، فالأسس الأخلاقية والأسس الإيمانية ذات أصول نفسية واحدة، وإن كانت بعض الأوامر الشرعية تستند إلى محض التعبد لكونها أوامر من الله تعالى، يجب إنفاذها على الوجه الذي أمر الله به كعدد ركعات الصلاة وهيئاتها، ولايستدعيها أساس أخلاقي منفصل عن

<sup>(</sup>١) الآية ١٣٥ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٧ من سورة الأنفال.

<sup>(</sup>٣) الآية ١١٩ من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه: ص ١٩٤٥.

الإيمان، فيُظن أنه لا ترابط بين هذا وذاك، غير أنها في الحقيقة مترابطة، لكونها عائدة إلى الإيمان وهو في أساسه إذعان للحق واعتراف به وانقياد له، ومن هنا نقول بأن هذه الفضيلة الخلقية توجب القيام بهذه الطاعة من جهة أن الله تعالى أمر بها، إذ الفضيلة الخلقية توجب طاعة الله تعالى لأنه الخالق المنعم المالك الإله الحق المبين (١).

وخلاصة القول: أن الإيمان بالله تعالى وعبادته مما توجبه الأخلاق الفاضلة، ومن أولى الواجبات التي تفرضها مكارم الأخلاق، وأن الكفر بالله ورفض عبادته من أقبح رذائل الأخلاق؛ لأنه إنكار للحق من عدة وجوده: فهو إنكار لربوبية الله تعالى \_ مع أن كون الله تعالى رب لكل شيء وخالق كل شيء حقيقة قاطعة واضحة تفرض نفسها على كل منصف محب للحق \_ وهو جحود لألوهية الله واستكبار عن عبادته، وهذا الجحد والاستكبار أشنع الرذائل الخلقية وأخبثها.

٦ - وفي الإسلام ارتباط بين العبادة والأخلاق، ذلك أن العبادة هي كمال المحبة مع كمال الخضوع لله - جلَّ وعلا -، والقيام بذلك واجب أخلاقي متحتم، وعدم القيام به كفر ورذيلة أخلاقه شنيعة.

والفضيلة الخلقية في العبادة لله تعالى تفرض على الإنسان أنواعاً من السلوك الأخلاقي الراقي منها الإيمان بالله؛ لأنه الإله الحق، ومنها الاعتراف له بكمال الأسماء والصفات والأفعال، ومنها شكره على نعمة التي لاتحصى، وطاعة أوامره واجتناب نواهيه، وتصديق أخباره؛ ذلك أن طاعة من تجب طاعته، وتصديق من يجب تصديقه ظاهرة خلقية يدفع إليها حب الحق وإيثاره، وبغض الباطل واطراحه، والذين يستكبرون عن عبادة الله تعالى محرمون من هذه الفضيلة الخلقية الجليلة، مقارفون لرذيلة خلقية شنيعة هي الاستكبار، كما قال تعالى: ﴿ لَن يَستَنكِفَ المَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبُدًا لِللَّهِ وَلَا المَلَيّكَةُ المُقْرَبُونَ وَمَن يَستَنكِفَ عَن عِبَادَتِهِ، وَيَسْتَكِيرِ فَسَيَحْشُرُهُمْ عَبْدًا لِلَّهِ وَلَا الْمَلَيّكَةُ المُقْرَبُونَ وَمَن يَستَنكِفَ عَن عِبَادَتِهِ، وَيَسْتَكِيرٍ فَسَيَحْشُرُهُمْ عَبُدًا لِلَّهِ وَلَا الْمَلَيْكَةُ المُقْرَبُونَ وَمَن يَستَنكِفَ عَن عِبَادَتِهِ، وَيَسْتَكِيرٍ فَسَيَحْشُرُهُمْ عَن عِبَادَتِهِ، ويَسْتَكِيرٍ فَسَيَحْشُرُهُمْ وَمَن يَسْتَنكِفَ عَن عِبَادَتِهِ، ويَسْتَكِيرٍ فَسَيَحْشُرُهُمْ وَمَن يَسْتَنكِفَ عَن عِبَادَتِهِ، ويَسْتَكِيرٍ فَسَيَحْشُرُهُمْ عَن عِبَادَتِهِ، ويَسْتَكيرٍ فَسَيَعَ هُمَا اللَّهُ ولَا الْمَلَيْكَةُ المُقْرَبُونَ وَمَن يَسْتَنكِفَ عَن عِبَادَتِهِ، ويَسْتَكيرِ فَسَيَعِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْفَلْمِيلَةِ الْعَلْمَةِ الْعَلَيْدِ اللَّهُ اللَّسْتَكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) انظر: الأخلاق الإسلامية وأسسها ١/٤٣ ـ ٤٤.

إِلَيْهِ جَمِيعًا ﴿ اللَّهِ ﴿ ( ) ، وقال سبحانه عن عبادة الملائكة : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكُونُونَ ﴾ (٢٠).

ولو ذهبنا نستقصي الأوامر والنواهي الشرعية فإننا نجدها ـ إضافة إلى هذا المعنى الأساسي ـ تشير من قريب أو من بعيد إلى خلق قويم أو تنهى عن خلق ذميم، فالمعاملات كلها قائمة على أساس الحق والعدل ومعلوم أن حب الحق أحد الأسس الأخلاقية العامة، وقائمة على مجانبة الظلم، وهذا مرتبط بالأخلاق أيضاً.

ومن تأمل أحكام البيع والإجارة والقرض وأحكام النكاح والطلاق، وأحكام الحدود الشرعية والقضاء، وجدها تدل على هذه المعاني الخلقية أوضح دلالة، وتدل في فرعياتها على فرعيات خلقية كثيرة، بل نجد فيها ألواناً من الحكمة الخلقية والمقصد الخلقي لايوجد في غيرها من أحكام القوانين الأرضية الجاهلية.

بل إذا تأملنا العبادات الشرعية المحضة مثل الشعائر التعبدية وجدناها تشير إلى معاني أخلاقية، فالصلاة ـ وهي الركن الثاني ـ قال الله عنها: ﴿إِنَّ الصَّكَاوَةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحَشَاءِ وَٱلْمُنكِرِ ﴾ (٣) والصيام قال عنه النبي عَنِ الفَحَكم فلا يرفث ولا يجهل، فإن امرؤ شاتمه أو قاتله فليقل: إني صائم إني صائم» (٤).

وفي فريضة الحج قال الله تعالى: ﴿فَمَن فَرَضَ فِيهِنَ ٱلْحَجَ فَلاَ رَفَثَ وَلَا فَشُوفَ وَلاَ عِمَالَ فِي ٱلْحَيِّجُ ﴾(٥).

<sup>(</sup>١) الآية ١٧٢ من سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٠٦ من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) الآية ٤٥ من سورة العنكبوت.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في كتاب الصيام، باب: حفظ اللسان للصائم ٨٠٦/١، والبخاري بنحوه في كتاب الصوم، باب: فضل الصوم ٢/ ٢٦٧٠، وأبو داود في كتاب الصوم، باب: الغيبة للصائم ٢/٧٦٨.

<sup>(</sup>٥) الآية ١٩٧ من سورة البقرة.

وفي عموم الأمر بالعبادة نجد هذه الروابط الوثيقة بين الخلق والعبادة، ومن ذلك أن النبي على سأل أصحابه عن المفلس فقال: «أتدرون من المفلس؟» قالوا: المفلس فينا من لا درهم له ولا متاع. فقال: «المفلس من يأتي يوم القيامة بصلاة وزكاة وصيام، ويأتي وقد شتم هذا، وقذف هذا، وأكل مال هذا، وسفك دم هذا، وضرب هذا، فيعطى هذا من حسناته، وهذا من حسناته، فإن فنيت حسناته قبل أن يقضى ما عليه، أخذ من خطاياهم فطرحت عليه، ثم طرح في النار»(۱).

وفي هذا دلالة قوية على أهمية أمر الخلق، وعظم منزلته، فالمتدين الذي يباشر بعض العبادات، ويبقى بعدها بادي الشر، كالح الوجه، قريب العدوان، كيف يحسب إنساناً تقياً (٢)؟ ولذلك عده رسول الله ﷺ مفلساً.

وخلاصة القول: أن الأخلاق ذات مكانة عالية، ومنزلة مرموقة ودرجة سامقة في الإسلام، وهي متصلة بوشائج متداخلة مع عقيدة الإسلام وعباداته وأحكامه وتشريعاته وهي مطلوبة من المؤمن، مأمور بها، منهي عن ضدها، موعود عليها بالثواب الجزيل من الله الكريم.

وإذا انتقلنا إلى الجاهلية المعاصرة وموقفها من الأخلاق فإننا نجدها تخبطت في شأنها بشتى أنواع التخبط، ومن ذلك:

1 - أنها في جحدها لوجود الله تعالى أو في جحدها لألوهيته وحقه في العبادة والطاعة قارفت أعظم الرذائل الخلقية، وجانبت أعظم الفضائل الخلقية وبيان ذلك في أن الإيمان بالله وعبادته أمر توجبه فضائل الأخلاق الفكرية، بل هو أسمى الفضائل وأبرز مظاهر الكمال الخلقي في الإنسان؛ ذلك لأن اعتناق الحق والاعتراف به والتزامه فضيلة خلقية لها مستند من العقل السليم والفطرة القويمة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في كتاب البر والصلة والآداب، باب: تحريم الظلم ۱۹۹۷، والترمذي كتاب صفة القيامة والرقائق والورع، باب: ماجاء في شأن الحساب والقصاص ١٦٣/٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: خلق المسلم للغزالي: ص ١٢.

وشكر المنعم بالوجود والحياة والعقل وسائر النعم واجب أخلاقي متحتم، وعدم شكره والاستكبار عليه رذيلة أخلاقية شنيعة، فيها الكبر والكذب والتكذيب وكراهة الحق، والظلم إضافة إلى ما في لوازم ذلك من فساد كبير في الأخلاق والسلوك والعمل.

٢ ـ أن النفس الإنسانية منذ تكوينها وتسويتها ألهمت فطرتها إدراك طريق الفجور، وأعظمه وأخبثه الشرك، وطريق التقوى وأعظم التقوى التوحيد والإيمان، وهذا الحس الفطري الذي تدرك به الخير والشر والحق والباطل في بعض أوجهه فضيلة خلقية يسعى المؤمن في تنميتها وتزكيتها، ويسعى الكافر في تدسيتها ودفنها والهبوط بها ﴿وَنَفْسِ وَمَا سَوَنَهَا ﴿ فَا الْمُمَا فَا الْمُمَا فَا اللّهُ وَلَمْ اللّهِ وَلِمُ اللّهِ وَلِمُ اللّهِ وَلِمُ وَلَمْ اللّهِ وَلَمْ اللّهِ وَلِمُ اللّهِ وَلِمُ وَلَمْ اللّهِ وَلِمُ وَلَمْ اللّهِ وَلِمُ اللّهِ وَلَمْ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَالْمُلّمُ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَل

ومن نظر في حياة المؤمنين الصادقين وأخلاقهم وأعمالهم، وحياة الكافرين والمنافقين والمشككين وأخلاقهم وأعمالهم، وجد البون الشاسع والفرق الهائل، الذي هو أعظم في سعته من الفرق بين الثرى والثريا، وأكبر في حقيقته من الفرق بين البصل والمسك، وأجلى في ذاته من الفرق بين التراب والجوهر.

ومن تأمّل أحوال فلاسفة الأخلاق القدماء والمعاصرين وقارنها أدنى مقارنة مع أحوال الأنبياء وأخلاقهم تبينت له هذه الفوارق، وما ذلك إلاّ لما في الكفر من ظلام وتخبط وفساد، وما في الإيمان من نور واستقامة وصلاح.

٣ ـ أن النظرة المادية التي تسلطت على أفكار فلاسفة الغرب الماديين

<sup>(</sup>١) الآيات ٧ ـ ١٠ من سورة الشمس.

قادتهم إلى اعتبار الإنسان مادة مجردة من الروح وآفاقها، وسلكته في سلك الحبوان.

أبطلت تميزه واختصاصه، وألغت تفرده، ونظمته في نظام الحيوانية الهابطة، فهو في نظرهم مخلوق ذو طبيعة واحدة تتحدد بحدود الجسد والغرائز، جسمه هو مصدر طاقته، وغرائزه هي الموجه له، وتصرفاته الغريزية هي عالمه الأوحد.

إلغاء كامل وصريح ومتعمد لإنسانية الإنسان، وجحد للحقيقة الروحية والرغبات والأشواق والآفاق، والسلوكيات المنبثقة عنها.

مصادرة كاملة لكل القيم العليا في الإنسان: قيم الحق والخير والجمال والحرية والإخاء والحب، وتحويلها إلى مجرد وسائل، أو حيل يحتال بها الإنسان لتحقيق مراداته الغرائزية.

٤ - بناء على هذه النظرة المادية الحيوانية للإنسان أقامت أوروبا سياستها واقتصادها وحياتها الاجتماعية والنفسية بمعزل عن القيم الروحية، وبمعزل عن الأخلاق، وبمعزل عن الدين كله جملة وتفصيلا.

وكانت النتيجة هذا الانفلات الرهيب في الأخلاق، والصراع المدمر العنيف، والشد والجذب في داخل النفس والمجتمع بصورة تتلف المشاعر وتمرض الأعصاب وتدمر النفوس وتسحق الإنسان، حتى وصلت حوادث الانتحار والجنون والأمراض النفسية والعصبية إلى درجة لا مثيل لها في تاريخ البشرية، لقد وصلت النظرة المادية للإنسان إلى أنحاء عديدة أصيلة من الحياة العامة، وأثرت في تصورات إنسان الغرب وسلوكه وسائر مناشطه، وظهر تأثيرها جلياً في مجال الأخلاق والسلوك، وكلها تعود إلى التصور الأعور للكيان الإنساني، التفسير الناقص قصير النظر محدود الرؤية الذي جعلوه أساساً شاملاً لمنطلقاتهم الفكرية والعملية، إنه التفسير المادي الحيواني للإنسان، وبناء عليه تفرعت نظراتهم للإنسان وأعماله وأخلاقه، ومن أظهر ذلك:

أولاً: التفسير المادي الذي يقول: إن تاريخ الإنسان هو تاريخ البحث

عن الطعام، واللهاث خلف الظواهر الاقتصادية، وحصر إنساينة الإنسان في العبودية الخانعة للمال والتأليه الأعمى للمادة، وبناء على ذلك فالاقتصاد عند الماركسيين أصحاب التفسير المادي \_، أو البحث عن الطعام والشراب هو منبع كل عقيدة وتصور، وأساس كل قيمة وسلوك وخلق.

وقد تفرع عن هذه النظرية الحمقاء مصائب كثيرة عادت بالبلاء والهلاك على الناس الذين اتبعوها، على أنه يجب ألا ننسى أن الإطار الفلسفي لهذه النظرية الهابطة مأخوذ من نظرية داروين، وأن المنهج التطبيقي منقول عن هذه النظرية الخرافية مع إضافة فرضيات فلسفية أخرى، ولايصح أن ننسى مطلقاً أن هناك مصدراً مهماً لنظرية التفسير المادي الماركسي يتمثل في التراث اليهودي التلمودي والنفسية اليهودية، المشهورة بعبادتها للمال، وتأليهها للكسب، وحقدها الحارق على البشرية وقيمها وتراثها ومقدساتها.

وإذا أخذنا الأخلاق \_ وهي مجال حديثنا هنا \_ مثالاً للتفسير المادي الماركسي بخلفياته المادية الداروينية، وخلفياته اليهودية الساعية في الأرض فساداً؛ وجدنا أصحاب هذا الاتجاه ينظرون إلى القيم والأخلاق بمنظارين:

أحدهما: أن القيم والأخلاق ليست سوى انعكاس للأحوال المادية والاقتصادية القائمة في أي وقت من الأوقات، وكل وضع اقتصادي أو مادي قائم هو الذي ينشيء كل مايتعلق بالدين والأخلاق والأسرة، وكلما تغيرت الأوضاع الاقتصادية المادية تغير الدين والأخلاق.

يقول فردريك إنجلز: (إن الناس عن وعي أو لاوعي يستمدون مفاهيم الأخلاقية - في التحليل الأخير - من العلاقات العملية التي يقوم عليها وضعهم الطبقي، أي من العلاقات الاقتصادية التي ينتجون بها ويتبادلون فيها)(١).

وقول مجموعة من العلماء والأكادميين السوفييت في كتابهم الموسوعة الفلسفية تحت عنوان «الأخلاقية» (شكل من أشكال الوعي الاجتماعي

<sup>(</sup>١) نصوص مختاره من إنجلز: ص ١٥٩، جمع جان كانابا، ترجمة وصفي النبي.

تنعكس وتثبت فيه الخصال الأخلاقية للواقع الاجتماعي...، ويتحدد طابع الأخلاقية بفعل النظام الاقتصادي والاجتماعي، ويعكس مستواها المصالح الطبقية...)(١).

وعندما ذكرت آنفاً الجذر الدارويني لهذه النظرة المادية الاقتصادية الحيوانية، فإن ذلك لم يكن لمجرد استنتاج من فحوى هذا المذهب، وإن كان الاستنتاج يدل على هذا المقصد بجلاء، بل إن فردريك إنجلز ينص على هذه المرجعية في تلخيص بليد يدل على عته فكري، ويدل على إيمانِ بغيب مًا، وإن كان هذا الغيب خرافة.

يقول إنجلز: (منذ مئات عدة من ألوف السنين كان يعيش في مكان ما من الدائرة الاستوائية عرق من القردة الشبيهة بالبشر بلغت تطوراً رفيعاً بوجه خاص، وقد أعطانا داروين وصفاً تقريباً لهذه القردة التي قد تكون أسلافنا. . وقد أخذت هذه القردة ـ متأثرة بالدرجة الأولى دون شك بنمط ـ معيشتها الذي يتطلب أن تنجز الأيدي من أجل التسلق غير وظائف الأرجل، أخذت تفقد عادة الاستعانة بأيديها من أجل السير على الأرض واتخذت أكثر فأكثر مشية عمودية، وهكذا ثم اجتياز الخطوة الحاسمة لانتقال القرد إلى إنسان ـ وبعد كلام طويل يضيف قائلاً ـ ينسى الناس أن الظروف الاقتصادية لحياتهم هي منشأ الحقوق التي لديهم مثلما أنهم نسوا أنهم قد نسلوا من عالم الحيوان)(٢).

ثانيهما: أن الأخلاق وجميع أصولها وأسسها ليست قيماً ثابتة بل هي نسبية متحولة فلا ثبات لها ولا قدسية، وهذه القضية مبنية على جحدهم أن الإنسان مخلوق لله تعالى من عدم، ومبنية على أن التطور أمر حتمي لازم لا فكاك منه مطلقاً، وهذا مأخوذ عن الداروينية.

قال علماء السوفييت في موسوعتهم الفلسفية: (ليست القواعد

<sup>(</sup>١) الموسوعة الفلسفية: ص ١٤.

<sup>(</sup>۲) نصوص مختارة من إنجلز: ص ۱٦٠ ـ ١٦٢.

والعلاقات الأخلاقية شيئاً يبزغ مرة وإلى الأبد، كما يعتقد المتافيزيقيون، وليست الأخلاقية من محض خلق العقل أو الروح، كما يؤكد المثاليون واللاهوتيون)(١).

ويقول إنجلز: (وهكذا فإننا نرفض كل محاولة لإلزامنا بأية عقيدة أخلاقية مهما كانت على اعتبارها شريعة أخلاقية أبدية، نهائية، وثابتة أبداً، بحجة أن للعالم الأخلاقي أيضاً مبادئه الدائمة التي تنهض فوق التاريخ، وفوق الفوارق بين الأمم. إنا ننادي على النقيض من ذلك بأن سائر النظريات الأخلاقية قد كانت حتى هذا التاريخ، في آخر تحليل، نتاجاً لأوضاع المجتمع الاقتصادية السائدة في زمنها)(٢).

ويقول أيضاً: (منذ اللحظة التي تطورت فيها الملكية الخاصة للأشياء المنقولة كان لابد لجميع المجتمعات التي تسود فيها هذه الملكية الخاصة أن يكون فيها هذه الوصية الأخلاقية المشتركة: لاتسرق، فهل يعني أن تصبح هذه الوصية وصية أخلاقية سرمدية؟ كلا أبداً!، ففي مجتمع أزيلت منه دوافع السرقة. . . لايُمكن أن يرتكبها مع مرور الزمن غير مجانين، كم سيضحك الناس من الواعظ الأخلاقي الذي يود أن يعلن على رؤوس الأشهاد الحقيقة السرمدية: لاتسرق.

ولهذا فإننا نرفض كل طمع بأن تفرض علينا أية عقائدية أخلاقية كقانون سرمدي نهائي لايتزعزع بعد اليوم بذريعة أن لعالم الأخلاق هو أيضاً مبادئه الدائمة، التي هي فوق التاريخ والفوارق القومية)(٣).

هذه أصول نظرتهم إلى القيم والأخلاق من الناحية الفلسفية، أمّا من الناحية التطبيقية فقد سعت الشيوعية إلى إبادة كل خلق إنساني أصيل باعتباره شيئاً من الفردية المحرمة، أو باعتباره حيلة برجوازية للاستغلال والسيطرة!!

<sup>(</sup>١) موسوعة الفلسفة: ص ١٤.

 <sup>(</sup>۲) من الترجمة العربية لكتاب أنتي دوهرنج: ص ١١٤ ـ ١١٥ نقلاً عن كتاب مذاهب فكرية معاصرة لمحمد قطب: ص ٢٩٧ ـ ٢٩٨.

<sup>(</sup>٣) نصوص مختارة من إنجلز: ص ١٦٠.

فالأسرة والزواج - عندهم - من بقايا البرجوازية ومن التصورات اللاهوتية المترسبة، ولذلك دعت الشيوعية إلى الجنس المشاع والإباحية المطلقة، وجعلت ذلك من أهم أهداف الثورة الشيوعية.

وقد تبنت الدول الشيوعية عملياً محاربة الدين وأعلنت ذلك رسمياً وقامت بتدريس الكفر والإلحاد، وبذلت كل الوسائل للتنفير من الدين والأخلاق، واعتبرت أن الحق والعدل والفضيلة والصدق وغيرها من الفضائل الخلقية مجرد هراء، ولا وجود لشيء من ذلك إلا في أذهان اللاهوتيين والمثالين!!.

واعتبروا بث هذه الأفكار ونشرها عنواناً للوعي والتقدم والنضال الشريف، واعتبروا أي دعوة للدين أو للإصلاح الأخلاقي أو الاجتماعي علامة تخلف ورجعية يجب على الثورة الشيوعية مقاومة ذلك، ويجب على الثوار المناضلين استئصال أولئك بالقتل والاغتيال.

وفي سياق التعصب الشيوعي الماركسي لايسمح لأي أحد أن يناقش أو ينافس العقيدة الماركسية، ولابد أن تسيطر على كل مناحي الحياة، فالعلم يجب أن يكون أداة لبث الإلحاد، وترسيخ العقيدة الماركسية والأدب والفن لابد أن يكون في بوتقة «الواقعية الاشتراكية» والإعلام يقوم بالدعاية للشيوعية ومشاريعها وشخصياتها، والدعاية المضادة للمخالفين والمناوئين لها.

## **ثانياً**: التفسير الجنسي الحيواني:

يعتبر اليهودي فرويد أشهر من تبنى التفسير الجنسي ونشره ودافع عنه بتعصب شديد، ولم يكن فرويد أول من تحدث عن اللامعقول ولا الجانب الشهواني من الطبيعة البشرية، بل هو أظهر من تجرأ فأشار إلى هذه الجوانب، لقد كانت أوروبا تعج بالآراء والأفكار الجنسية الشهوانية (ولم يكن فرويد هو العالم الوحيد الذي كان يبحث في الجنس وقضاياه، بل كان هناك أيضاً العالم الاشتراكي الرائد في علم الجنس هافلوك إليس، ففي العشرينات من القرن العشرين، سقط الاحتشام الفكتوري المألوف، وقد أصدرت الروائية البريطانية إلينور جلن روايتها «ثلاثة أسابيع» حيث روت فيها

قصة خيالية تدور حوادثها حول مباهج الزنا والتزاني، الأمر الذي لم يكن ليفهمه أو بالأحرى ليتسامح به العهد الفكتوري، وقد لاقت روايتها هذه رواجاً مذهلاً...)(١).

جاء فرويد في هذا الجو المحموم مدفوع بخلفيته اليهودية الحاقدة (۲) على البشرية، وبمزاجه الساخر بل لقد كان «كلبي المزاج» (۳) و (كان أيضاً دوغماتياً شديد التزمت) (٤)، وورث عن داروين نظرته القائلة بحيوانية الإنسان، وتوافق ذلك مع خلفياته اليهودية التي تقرر أن ما عدا اليهود هم ليسوا سوى حيوانات في هيئة بشر خلقوا ليكونوا خدماً لشعب الله المختار!!.

تمازجت هذه الأمور كلها في عقلية فرويد فخرج بنظريته الجنسية الحيوانية.

أمًّا الدين فكانت معاول الهدم قد توجهت ضده في أوروبا التي فرحت بالخلاص من ضغط وهيمنة الدين النصراني المحرف المليء بالتحريف والسيطرة الظالمة من رجاله، واستفاد فرويد من هذه الفرصة أيما استفادة، فراح ينشر فكرته الجنسية بكل حرية وجرأة بل بكل تعصب وتزمت.

رسم فرويد صورة ثابتة لكيان الإنسان على أساس الجانب الحيواني المادي في الإنسان، وتمددت فكرته المدمرة تحت ظل البحث العلمي، وتحت شعار علم النفس!!.

ولئن كان ماركس نظر إلى النفس الإنسانية من خلال عالمها الخارجي ومن خلال المؤثرات الخارجية، الاقتصادية بالذات؛ فإن فرويد نظر إلى

<sup>(</sup>١) تاريخ الفكر الأوروبي الحديث: ص ٥٠٠ ـ ٥٠١.

<sup>(</sup>٢) ظهرت مؤلفاته بالعربية والألمانية والإنجليزية وغيرها تؤكد أن فرويد كان يصدر في كتابته عن نفس يهودية خالصة، اقرأ بالعربية كتاب الدكتور صبري جرجس، وبالألمانية أو الإنجليزية كتاب يونج تلميذ فرويد بعنوان «ذكرياتي عن فرويد». انظر: الإنسان بين المادية والإسلام لمحمد قطب: ص ٢٧ هامش رقم ١.

<sup>(</sup>٣)(٤) تاريخ الفكر الأوروبي الحديث: ص ٥٠٠ ـ ٥٠١.

النفس الإنسانية من خلال عالمها الداخلي، ولكنهما وصلا في النهاية إلى نتيجة واحدة في موضوع الدين والأخلاق، واتخذوا التفسير الحيواني للحياة الإنسانية وللإنسان.

التقى ماركس وفرويد عند نقطة تسخيف الدين والأخلاق واعتبارهما قيماً غير أصيلة في الحياة البشرية، وإنّما انعكاساً لشيء آخر، مادي في أصله وحيواني.

بيد أن فرويد كان أفحش وأخبث في تلويثه للنفس الإنسانية والانحطاط بها إلى الحضيض، وذلك من خلال نظريته المسماة نظرية التحليل النفسي<sup>(۱)</sup> حين قرر أن الحياة النفسية للإنسان ليست حيوانية فحسب ولكنها كلها تنبع من جانب واحد، من جوانب الحيوان جانب الجنس، الذي اعتبره العامل المهم بل الوحيد المسيطر على كل تصرفات الإنسان، ويُمكن تلخيص حيوانية فرويد - التى يطلق عليها اسم نظرية التحليل النفسى - في عدة نقاط:

١ - الإنسان ليس مخلوقاً لله تعالى، بل هو نتاج الطبيعة، وهو في أصله حيواني.

٢ ـ الإنسان ليس فيه شيء اسمه الروح بل هو مجرد جسد.

" - التكوين النفسي للإنسان على ثلاث درجات بعضها فوق بعض، أولها وأدناها الطاقة الشهوانية وموطنها الذات السفلي وهي طاقة جنسية لها السيادة التامة، ثانيها النفس الواعية التي تواجه المجتمع وتحتك به، وتحاول التوفيق بين الرغبات المتناقضة في داخل النفس، وبين الحقيقة المادية الخارجية، ثالثها الذات العليا، وهذه تنشأ من تلبس الطفل بشخصية والده،

<sup>(</sup>۱) مدرسة من مدارس علم النفس، وطريقة لمعالجة الأمراض العقلية والعصبية قام بتطويرها سيغموند فرويد، تشدد بصورة خاصة على ظاهرة العقل الباطني أو اللاشعور، وتقوم على اعتبار الإنسان مجرد مادة وحيوان في الأصل والمنشط، وأن أصل جميع تحركاته وأعماله في اليقظة والمنام تنبع من الدافع الجنسي. انظر: موسوعة علم النفس: ص ٦٦.

وحينئذ تنشأ عقدة أوديب كنتيجة طبيعية لحب الولد لأمه حباً جنسياً، يحول وجود الأب دون تحقيقه، فيتكون في نفس الطفل نحو أبيه شعور مزدوج من الحب والكراهة في آن واحد.

\$ - عقدة أوديب، محور من محاور نظرية التحليل النفسي عند فرويد وأتباعه، وأصل قولهم بهذه العقيدة، وأختها الأخرى المسماة عقدة الكترا، تلك الخرافة الخيالية التي افترضها فرويد وصدقها، وتبعه على ذلك من تبعه، وملخص هذه الخرافة المستمدة أصلاً من خرافة داروين: أن الأبناء في مطلع البشرية اتجهوا نحو أمهم بدافع الرغبة الجنسية، فوجدوا والدهم عائقاً في طريق رغبتهم فقتلوه، فأحسوا بالندم على قتله، فتعاهدوا على تقديس ذكراه فعبدوه، ومن هنا نشأ الدين ونشأت عبادة الأب التي تحولت فيما بعد إلى عبادة للطوطم، ولما وجدوا أنهم سوف يتقاتلون على الأم قرروا تحريمها على أنفسهم بدلاً من الخصام، فنشأت القيم، وهكذا بقيت هذه الحادثة تطبع البشرية بهذا الطابع منذ ذلك الزمان وحتى الآن، فكل طفل يعشق أمه بدافع الجنس، وكل طفل يكبت ذلك العشق فتنشأ عقدة أدويب نسبة إلى أوديب التي تقول الأساطير الإغريقية، أنه قتل أباه وتزوج أمه دون أن يعلم حقيقة ما فعله.

وكذلك الطفلة تعشق أباها بدافع الجنس ثم تكبت هذا العشق فتنشأ في نفسها عقدة الكترا، التي تعني في مدرسة التحليل النفسي تعلق الابنة بوالدها، وشعورها بالعداء نحو والدتها التي تنافسها أو تستبد بالوصال الجنسي مع أبيها، وهذه الرغبة ناتجة عن وعي أو غير وعي في نفس الطفلة، وتسفر عن الشعور بالعداء والبغض للأم كما تؤدي إلى شعور بالذنب نتيجة تضارب عواطف الفتاة.

• من عقدة أوديب والكترا، والكبت الملاصق لهما يقرر فرويد أن الدين والأخلاق والتقاليد والقيم العليا تنشأ وتنطلق من هاتين العقدتين، فالكبت الذي بدأ منذ قتل الأبناء والدهم مستمر لم ينته، ويتحول دائماً إلى قلق نفسي دائم لايترك البشرية في راحة، وإنّما اخترع

الناس الأديان \_ حسب قول فرويد \_ لحل هذه المشكلة.

7 \_ ومن هذه المنطلقات والتحليلات والتفريعات توجه فرويد نحو الدين والأخلاق والتقاليد والقيم العليا يدنسها ويقذرها في نفوس الناس، ويغمسها في مستنقع الجنس، ثم يخرج حلوله بعد ذلك من المستنقع ذاته يتقاطر منها الجنس المكبوت.

٧ ـ ينشأ الضمير والأخلاق عند فرويد من قضية الكبت والقمع للشهوات الجنسية، أي أن الضمير والأخلاق ليست موجودة في عالم الحقيقة وإنّما هي خرافة تنشأ بسبب عوامل الكبت والقهر.

٨ ـ ينفي فرويد كل قيمة خلقية ذاتية؛ لأنه لايستطيع أن يتصور أن إنساناً يُمكن أن يتنازل عن متعته من أجل قيمة عليا أو خلق قويم.

9 ـ يفسر فرويد الدوافع الإنسانية النبيلة تفسيرات تدنيسية تُذهب جلالها وتطمس ما فيها من خير وإشراق، فهو يعتبر كل ارتفاع خلقي مجرد حيلة لا شعورية لمداراة خسة هابطة، وكلما ازداد الإنسان رقياً وخلقاً وتطهراً في الظاهر كان ذلك عند فرويد دليلاً على عمق مشاعر الإجرام والنذالة التي يكبتها في لاشعوره.

• ١ - يفسر كذلك كل العلاقات العاطفية بالتفسير التدنيسي نفسه، فحزن الأهل على ميتهم - مثلاً - ليس شعوراً بالحزن على فراقه، ولكنه مداراة للفرحة الخفية التي يحس بها الأقارب عند التخلص من هذا الشخص الذي يكرهونه ويتمنون موته، والولد يكره والده، والبنت تكره أمها، والزوجة تبغض زوجها وتتمنى له الموت، وليس هذا عنده على مستوى المشاعر الفردية، بل يمتد حتى يشمل الحياة النفسية كلها بين الأفراد والمجتمعات، فالجميع يكبتون مشاعر الكراهية الثابتة في نفوسهم تجاه من يتظاهرون بحبه، وليس في حسابه أي سمو إنساني، ولن يحدث مثل هذا السمو - إن حدث - إلا بالكبت القهري للنوازع، ولا سبيل عنده لارتفاع الإنسان عن أي رذيلة في سبيل خلق أو قيم عليا أو فكرة قويمة.

١١ ـ ينكر فرويد جميع المعنويات، وينكر كل حقيقة خارجة عن

نطاق الأرض، وبناء على ذلك يعالج المرضى ويفسر الأحلام. فلا غيب عنده ولا روح، ولا شيء خلف المادة ومعطياتها وفرعياتها، أمّا الدين فقد ذكرنا في نقطة سابقة خرافة قتل الأبناء لأبيهم ثم أسفوا لذلك وقدسوا ذكراه وعبدوه، وهكذا ظهرت أول ديانة في الأرض حسن خرافة فرويد، ولذلك عادى فرويد الدين واعتبره خطراً على الإنسان؛ لأنه يعتقد أن الدين يصرف الانسان عن التعامل مع الواقع إلى أوهام تفسد عليه حياته.

17 - يعتبر فرويد الأخلاق والتقاليد والقيم العليا وسلطة المجتمع حراس كبت وقهر، يتربصون بالفرد الدوائر ليفتكوا به ويوقعوه في سلطانهم ويخضعوه لمشيئتهم، والفرد في صراع دائم ضد هؤلاء الحراس بوعي أو بغير وعي يبحث عن أي فرصة للانقضاض عليهم علانية إذا أمن، أو خفية واحتيالاً إذا خشى العاقبة.

وعلى هذا المبدأ يصور فرويد مريض العقل والنفس والمصاب بالجنون والهستيريا والانفصام، والمجرم والشاذ، يصورهم جميعاً ضحايا لكبت المجتمع والأخلاق والقيم، وضحايا الدين ووخز الضمير، ضحايا هذه العوائق التي تحطم الفرد وتكبت غرائزه وتحطم كيانه.

17 - وبناء على ذلك فإنه يصور أن الإنقاذ للإنسان والخلاص له من العقد النفسية والاضطرابات العصبية والهلوسات وانهيار الأعصاب إنما يحصل بإزالة هذه الحواجز: «الدين، الخلق، الحالة الاجتماعية، القيم، الضمير، التقاليد» وإطلاق المشاعر المكبوتة.

لقد سمى هذه الأشياء «المشاعر العليا» بعد أن وجه إليه النقد الشديد واعترف بوجودها ولكنه أصر على القول بأنها جميعاً تنشأ من قهر النوازع الفطرية في عقدة أوديب، أي أنه اعترف بها اعترافاً أسوأ من النفى.

1٤ - بنى كل أحكامه على تجاربه في الشاذين والمتخلفين والمجرمين، وكل تجاربه كانت في هذه الأصناف، ومن هؤلاء الشواذ استنبط أحكامه وعممها على الأصحاء مشياً على قاعدته القائلة أن في كل

إنسان قدراً من الشذوذ، وأن كل البشر مصابون بعقدة أوديب أو عقدة الكترا، ثم يتغلبون عليها بطريقة ما.

وبناء على هذه الأحكام المستمدة من الشاذين، والمأخوذة من جيل معين هو جيله الذي عاش فيه، ومن مجتمع معين هو المجتمع الأوروبي، عمم فرويد أحكامه على البشرية كلها في جميع أحقابها الماضية والراهنة والآتية، وعلى جميع أنماط ومناشط البشر باختلاف بيئاتهم وخلفياتهم وعقائدهم وأديانهم.

• 1 - يرى فرويد أن الإنسان ليس له إلا أحد طريقين، إمَّا انطلاقة الطاقة الشهوانية الجنسية انطلاقاً حراً، أي «حيوانياً» وإمَّا الكبت المدمر للاعصاب المبدد للطاقات المفسد للحياة.

17 - الحياة كلها جنس، ومنبثقة من خلال الجنس، والجنس بيداء منذ أن يولد الإنسان، فهو يولد جنساً خالصاً في إهاب طفل حيواني صغير، وكل أعمال الطفل تعبير عن طاقة الجنس، فالرضاعة ومص الإيهام والتبول والتبرز والالتصاق بالألم كلها جنس في جنس ولمقصد جنسي.

۱۷ ـ لقد لخص فروید خطته کلها لتلمیذیه یونج وأدلر بقوله: إننا ینبغی أن نحطم کل العقائد الدینیة، ونجعل من الجنس عقیدة (۱).

<sup>(</sup>١) نقلت واقتبست هذه الأقوال من:

١ ـ الإنسان بين المادية والإسلام: لمحمد قطب: ص ١٩ ـ ٤٦، ٢١٥.

۲ ـ دراسات في النفس الإنسانية: له: ص ۷۶ ـ ۷۰، ۱۵۹ ـ ۱۹۰، ۱۷۱، ۱۹۹ ـ ۱۹۲، ۱۹۸ . ۱۹۷، ۱۹۸ . ۱۹۷، ۱۹۸، ۱۹۸، ۲۷۳، ۲۵۳، ۳۵۲، ۲۷۳.

٣ ـ التطور والثبات في حياة البشر: له أيضاً: ص 20 ـ ٥١.

٤ ـ مذاهب فكرية معاصرة: له أيضاً: ص ١٠٧ ـ ١٧٤.

٥ ـ الموسوعة الفلسفية: لعبدالمنعم الحفني: ص ٣٠٧ ـ ٣٠٩.

٦ ـ تاريخ الفكر الأوروبي الحديث: ص ٤٩٧ ـ ٥٠١.

٧ ـ الموسوعة الفلسفية: لعلماء وأكادميين سوفييت: ص ٣٣١.

 $<sup>\</sup>Lambda$  موسوعة علم النفس: ص ٤٣، ٤٦، ٤٦، ٧٧ ـ ٧٨، ٩٢، ٩٤، ١٨١، ٢٢٩، ٢٣١.

هذه نظرية فرويد التي أثرت في الحياة الغربية كما لم تؤثر نظرية أخرى باستثناء سابقتها المسماة نظرية النشوء والارتقاء، التي تأثر بها فرويد أيما تأثر، فماذا صنع فرويد ونظريته في الحياة الغربية في مجال الأخلاق والقيم؟.

لقد نزع عن الإنسان إنسانيته وألقاه في حضيض الحيوانية، بل أفحش في تصوير حيوانية الإنسان، حين صور أن الحياة الإنسانية ليست حيوانية فحسب، ولكنها كلها تنبع من جانب واحد من جوانب الحيوان، من الجنس، من الغريزية الشهوانية، وعلى ذلك فإن أي عائق يعوق انطلاق هذه الغريزة فهو كبت يجب تجاوزه بل يجب تحطيمه، وأهم هذه العوائق عند فرويد الدين والأخلاق، التي اعتبرها قيما غير أصيلة في الحياة البشرية، وإنما هي ـ عنده ـ انعكاس لشيء آخر، مادي في أصله وحيواني.

إذن فالأخلاق والقيم مجرد خرافة وزيف يمارسها الناس مع بعضهم عن طريق المخادعة والتلبيس.

وبهذا الشكل استطاغ فرويد تلويث فكرة الدين والأخلاق والتقاليد وتقذيرها وتدنيسها في نفوس الناس، حتى لقد اجترأ في خبث يهودي معهود ـ فسمى التسامي الخلقي شذوذاً، وقرر أن الكبت الجنسي خطر على الكيان النفسى والعصبى؛ لأنه يصيب النفس بالعقد والاضطرابات.

طارت هذه النظرية الجنسية في آفاق الحياة الغربية، وأصبح فرويد قواد الجيل الحديث إلى كل رذيلة وانحطاط و(امتد تأثيره إلى ميادين التربية والتعليم والآداب والفنون والدين والفلسفة والأخلاق والثقافة الشعبية)(١).

لقد كان أثره عنيفاً في الحياة الغربية، اعتنقت الجماهير آراءه، وظاهرهم في ذلك كثير من العلماء، بل توسع بعضهم في تفسير هذه النظرية واستطرد مع لوازمها ومقتضياتها في تواصل جذري مع نظرية داروين التي تعتبر أصلاً ومنطلقاً لنظرية فرويد، إلى حد أن أحدهم كتب كتاباً عن

<sup>(</sup>١) تاريخ الفكر الأوروبي الحديث: ص ٤٩٨.

الإنسان ودراسة أحواله العضوية والجنسية والاجتماعية فلم يجد ما يسمى به الإنسان إلا اسم «القرد العاري» (١) حيث جمع في هذه التسمية بين داروين وفرويد، فالإنسان حيوان بل قرد، وهو عاري لأن أصله كما افترضت خرافة فرويد، حيوان شهواني جنسي تساقط عنه الشعر واستقامت قامته، وعاش بغريزة الجنس ومن أجلها!!.

انطلق الغربيون جماهير وعلماء خلف خرافة فرويد، وانغمسوا في مفاهيمها نظرياً وعملياً، فانطلقت الغرائز بلا حد ولا ضابط، وتهدمت القيم والأخلاق والتقاليد؛ لأن فرويد أخبرهم بأن هذه عوائق في سبيل الانطلاق، وبدأ الناس ـ وخاصة الشباب وصناع الفن الإعلامي ـ ينظرون إلى الأخلاق والدين نظرة عداء ومناقضة، ويعتبرون وجودها أو الحديث عنها حديثاً عن أشياء وهمية وغير منطقية، بل أشياء معادية للتحرر والانطلاق، وليست ـ في أحسن الحالات ـ إلا تراثاً من الماضي العتيق الذي كأن غارقاً في التخلف والرجعية والانكبات.

وسرت في الجماهير لوثات عديدة شكلت عقليتها وممارساتها وأهدافها ونظرتها للكون والإنسان: لوثة داروين المتمثلة في حيوانية الإنسان، والتطور المطلق بلا حدود، ولوثة فرويد المتمثلة في الإباحية الجنسية، والعداء للدين والأخلاق.

## نشأ الجيل الغربي وقد رسمت أمامه طريقان:

أحدهما: احترام وصايا الدين، والأخلاق، والمجتمع، وتقدير القيم المعنوية والخلقية، وهذه قال فيها فرويد وسائر المتأثرين به من فلاسفة وتربويين وإعلاميين وعلماء نفس واجتماع، بأن هذه القضايا ليست أصيلة ولا ذات جذور، وليست ثابتة، بل هي ناشئة عن الكبت، واتباعها يولد الكبت والمرض والاضطراب والتخلف الشخصى والاجتماعي.

الثاني: تحطيم العوائق من أجل التحرر والانطلاق، والزعم بأنه لاتتم

<sup>(</sup>١) القرد العاري لديز موندموريس ترجمة ميشيل أزرق ومراجعة محمد قجة.

سعادة الفرد إلا بسحق الدين والأخلاق وتقاليد المجتمع، وأول ماتبدأ سعادة الفرد وحريته بالحصول على اللذة الجنسية وإطلاقها من قيود القيم الخلقية والدينية، ليتحقق للفرد شعوره بذاته واستقلاله وحريته وسعادته.

وبالطبع لقد اختار الناس الطريق الثاني، فهو أسهل وألذ، ولايكلف شيئاً، في حين أن الطريق الأول قد تحطمت أسباب بقائه منذ الصراع القديم بين الكنيسة والعلم.

وبعد الحرب العظمى الأولى وجدت الأرض الاجتماعية والنفسية القابلة لهذه النظرية فقد جند للحرب ملايين الشباب وعاشوا في أتونها سنين عديدة تحت ألوان القصف والتدمير الحسي والمعنوي، وقتل منهم الملايين وبعد انتهاء الحرب انفلت البقية من خنادق القتال بعد كبت وقهر الحرب ضمأى يبحثون عن أي شيء يروي غرائزهم المشتعلة.

وكانت المرأة قد أخرجت من بيتها بعد قتل عائلها، تبحث عن الرزق في المصنع وفي غيره، وهناك وقعت الواقعة وكانت الفرصة مناسبة لاتباع تعاليم خرافة فرويد، وكانت الظروف كلها تدفعهم للانطلاق في هذا المضمار، ووجدوا في فرويد ونظريته المتكأ العلمي ـ كما زُعم لهم ـ فانطلقوا خلف نزواتهم الجنسية الملتهبة.

وتحولت القضية تحولاً كاملاً، فبدلاً من ظهور أصحاب التحلل الخلقي والشذوذ الجنسي في هيئتهم الحقيقة كمجرمين وشاذين ومنحرفين، هيأت لهم نظرية فرويد السند العلمي - بزعمهم - ليقولوا إنّما نحن من أتباع العلم، ورواد التقدم، وطلائع التحرر، وهذه أولى بالاتباع وأحق بالاعتناق من أساطير الأخلاق والدين.

وتركزت الفتنة في أول أمرها فيما أسموه «تحرير المرأة» فأخرجوها في الشوارع عارية سافرة وبغضوا إليها المنزل والاستقرار فيه، وجعلوا العمل في المنزل وتربية الأولاد سبة تنفر منها كل امرأة عصرية، وكتب في ذلك المنزل والصحفيون والإعلاميون والأدباء، وتحركت الأفلام السينمائية ثم التلفازية ثم أشرطة الفيديو تصور المرأة عارية داعرة داعية إلى الفساد،

وتحركت بيوت الأزياء، ومعارض الأزياء وأدوات الزينة، ووسائل الدعاية متخذة من المرأة سلعة وأسلوباً للترويج من خلال إظهار المفاتن وكشف العورات.

وأضحت هذه كلها وغيرها صورة عادية من صور الحياة الاجتماعية، وأضحى المجتمع المنحل لايستغني ـ لشدة ألفه وانطماس بصيرته ـ عن المرأة الفاتنة الجذابة بجسدها بل بعورتها!!.

وأصبحت هذه الفتنة جزءاً من الحياة، واستمر الحال في ازدياد، حتى أصبح لكل فتاة عشيقها أو صديقها الذي تمارس معه الجنس كاملاً في أغلب الأحيان، وأصبح الأمر عرفاً اجتماعياً عادياً لايستطيع أحد أن يفكر في استنكاره فضلاً عن الجرأة في ذلك، إلا بقية قليلة ضعيفة تنادي في خضم هذه الأمواج المتلاطمة بالعودة إلى الدين والأخلاق، ويضيع صوتها، بل توصم بالجنون والتخلف والرجعية، فقد استقر عند الجميع أن الدين والأخلاق عوائق لابد من تحطيمها!!.

وتمادى الحال حتى وجدت بيوت الدعارة المحمية من الدول، وجمعيات الشاذين والشاذات الذين يطالبون بحقوق التحرر الكامل كما يريدون، وتصل قوتهم إلى حد دخولهم نسيج السياسة والحياة العامة ليطالبوا بالمزيد من التحلل والشذوذ والمزيد من الحماية، وطلب سن القوانين لحماية حقوق أصحاب الشذوذ والجريمة والانحراف، كما حدث في بريطانيا حينما خرج الشذاذ من الرجال في كامل زينتهم وعريهم واضعي المساحيق على وجوهم والحلي في آذانهم وأعناقهم، مبرزين مؤخراتهم كاتبين عليها عبارات الدعاية لفاحشة اللواط، خرجوا في مظاهرة عارمة في شوارع لندن يطالبون بتشريع قانون يبيح للبالغين إقامة علاقات الشذوذ الجنسي، وإبطال كون ذلك مخالفاً للقوانين، وبالفعل حصلوا على ذلك في عام ١٩٠٩ه/

<sup>(</sup>۱) انظر: المجتمع العاري: ص ۲۳، ۱۰۸.

وعندما حصلت الضجة حول «جيرمي ثورب» زعيم حزب الأحرار البريطاني حول علاقته الشاذة بالشاب «نورمان سكوت» لم يكن من هذا الزعيم السياسي إلا أن احتج بأن القانون البريطاني الجديد يحميه من المؤاخذة على هذا الفعل ولو كانت العلاقة تعود إلى خمسة عشر عاماً من قبل (۱)، بل وقف الشاب في المحكمة يقول: (إنهم يضطهدوني بسبب علاقتي الجنسية مع جيرمي ثورب) (۲) وهو يعني الصحافة التي اتخذت من الحدث مجالاً للإثارة والتسلية وتصفية الحسابات السياسية.

ولم تعد هذه الأمور تشكل في حس الغربي أي مراجعة أو مؤاخذة أخلاقية، فقد أضحى عدد الشواذ في بريطانيا وحدها حسب إحصائيات عام 181٣هـ ـ 199٣ خمسة ملايين شاذ (٣).

هذه بعض الأمثلة على بعض آثار نظرية فرويد، وسوف أذكر المزيد من ذلك بعد ذكر بعض الآراء الفلسفية والنظرية في قضية الأخلاقي، والتي كان ذات تأثير ماركس وفرويد، وسوف أجمل ذكر هذه المذاهب والآراء، في النقطة التالية:

ثالثاً: جملة مذاهب في الأخلاق تعود إلى الشجرة المادية المترعرة في الغرب:

أ ـ المذهب العقلي في الأخلاق، ويستند أصحابه إلى العقل في تقرير الخير وقواعد السلوك وأشهر أصحابه سبينوزا وكانط<sup>(٤)</sup> حيث يرى هذا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٠٦ ـ ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٠٦.

<sup>(</sup>٤) عمانوئيل كانط، ولد عام ١١٣٦ هـ/١٧٢٤ م، وتوفي ١٢١٨ هـ/١٨٠٤ م، أثر في عصره وشطر الفلسفة الحديثة إلى شطرين ما قبل كانط وما بعده، وسيطرت فلسفته على القرن التاسع عشر برمته، تقوم فلسفته على النزعة العقلية ثم النزعة التجريبية التي أخذها عن هيوم، وتوصف فلسفته بأنها مثالية نقدية، يرى أن العقل دائماً هو مصدر الحقائق وشكك في المعرفة الميتافيزيقية. انظر: الموسوعة الفلسفية: ص ٣٧٢، ومعجم الفلاسفة: ص ٤٧٤.

الأخير أن القانون الخلقي ينبع من العقل وحده لا عن ابتغاء مرضاة أحد، أو تحصيل منفعة، فإذا قرر العقل ذلك وجب اتجاه الإرادة نحوه، ومن ثم يصبح القانون الخلقي ضرورة ويستحيل أمراً يقيد الإرادة ويلزمها، ومن ثم يصبح أمراً كلياً مطلقاً، ويرى أنه لا ارتباط بين الأخلاق والإيمان بالله تعالى؛ لأنه يزعم أن العقل النظري قد عجز عن التدليل على وجوده، وإن استلزم العقل العملي افتراضه، ومع ذلك فإنه يرى أن الدين لم يسبق الأخلاق ولم يحددها، وأن الأخلاق، على العكس، هي التي أدت إلى الدين الدين الدين الدين الدين الدين الدين الدين الم يسبق الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله الله الله الله الدين المناه الله الله المناه الله المناه الله الله الله الله المناه الله المناه المناه المناه المناه الله المناه الله الله المناه المناه الله المناه الله المناه المن

وعلى الرغم من أن نظرية كانط هذه تعد أمثل من النظريات المادية البحتة أو الحيوانية الصرفة إلا أنها لاتبعد كثيراً عن المجال المادي، وإن عد الفلاسفة نظرية كانط من الفلسفات والنظريات المثالية، إلا أن ذلك لايبعدها عن الإطار المادي، وذلك حين استبعد الإيمان بالله تعالى والدين عن الأخلاق، أو قلل من شأنهما.

ولولا الله تعالى ما استند قانون الأخلاق إلى أساس متين، ولولا الدين ما استقامت الأسس الأخلاقية ولا استمرت، ويُمكن القول بأن حاجة الإنسان في الاحتفاظ بأخلاقه إلى وجود الله ضرورة لأنه بيده وحده مكافأته عليها حيث لا مكافيء، وهذا ما لايزال يقوله أنصار الدين من أنه لا أخلاق معولاً عليها من غير دين (٢).

أمًّا سبينوزا اليهودي الهولندي فقد سبق الحديث عن فلسفته، ويهوديته في مواضع من هذا البحث<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: الموسوعة الفلسفية لعبدالمنعم الحفني: ص ٣١، ٣٧٥ ـ ٣٧٧، والأخلاق عند كانت لعبدالرحمن بدوي، وفلسفة الدين والتربية عند كانت له.

<sup>(</sup>٢) انظر: موقف العقل والعلم والعالم من رب العالمين ٢٩/٣ لمصطفى صبري، وقد ناقش ـ رحمه الله ـ كانط في كلامه عن وجود الله وعن قضية الأخلاق من: ص ٦٥ إلى: ص ٨٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: ص ۱۰۵۸، ۲۰۸۸ من هذا الكتاب.

ب - المذهب الطبيعي في الأخلاق، وسمي طبيعياً لأن أصحابه يحددون معنى الخير بمفهوم طبيعي - حسب قولهم - فكل ما يؤدي إلى لذة أو منفعة للناس فهو خير (۱)، ومن هذا المذهب انبثقت الفلسفة المعاصرة المسماة بـ (البرجماتية) والتي أثرت في الأخلاق والسياسة وعظم تأثيرها في السلوك السياسي المعاصر وخاصة في أمريكا التي تقوم سياستها على البرجماتية، أي الذرائعية، ويتبعها في ذلك - تقليداً وانهزاماً - كثير من الدائرين في فلكها، فالأخلاق عند البرجماتيين هي التي تكون لها نتائج طيبة، وهي التي توصل إلى المراد، بغض النظر عن نوعية هذه الأخلاق، وقد تأثرت هذه الفلسفة البرجماتية الأمريكية بنظريات أحد أعلام البرجماتية ألذي كان بدوره متأثراً بنظرية داروين؛ ولذلك كانت بهذه المثابة من المادية، وعدم الثبات، فالمعيار عندهم للحقيقة والخلق والقيم هو نجاح الأفكار والوصول إلى الأهداف، بل وصف هذا البرغماتي المؤسس العمل الصادق بأنه المفيد (٤).

وعلى هذا فلا إيمان عند البرجماتيين بأخلاق ولا قيم، بل هي عندهم نسبية وغير ثابتة، ومقياس نجاح كل شيء الوصول إلى نتيجة.

وتوجه الغرب بقيادة أمريكا اليوم إلى هذه الفلسفة بكليته، وأقام

<sup>(</sup>١) انظر: المعجم الفلسفي لعبدالمنعم الحنفي: ص ٣١.

<sup>(</sup>۲) البرجماتية: مذهب فلسفي، يقيس صدق القضية بنتائجها العملية، فليس هنالك معرفة أولية في العقل تستنبط منها نتائج صحيحة، بغض النظر عن جانبها التطبيقي بل الأمر كله مرهون بنتائج التجربة الفعلية العملية التي تحل للإنسان مشكلاته، ولما كان تقدم العلم يغير عندهم عن صدق القضايا، فالصالح في ظروف سابقة يصبح غير صالح في الظروف الراهنة كان «الحق» أمراً نسبياً يقاس إلى زمن معين ومكان معين ومرحلة من التقدم العلمي معينة، وأشهر أعلام البرجماتية تشاركس بيرس، ووليام جيمس وجون ديوي وفرديناد شيلر. انظر: الموسوعة العربية الميسرة ١/٣٣٥، ١٨١، والموسوعة الفلسفية للحفني: ص ٩٣ مدخل إلى الفلسفة المعاصرة: ص ٥٩ مدخل الم

<sup>(</sup>٣) هو جون ديوي. انظر: الموسوعة العربية الميسرة ١/ ٨٤١ ـ ٨٤٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: المعجم الفلسفي: ص ٩٣. والمقصود جون ديوي.

الأعراف السياسية والأخلاقية على نوع من التهذيب النفعي الذرائعي، بعيداً عن التهذيب الخلقي الإنساني؛ لأن الأخلاق عندهم ليست أصيلة ولا مستقرة، بل هي متغيرة حسب المصلحة؛ ولأن طبيعة الغرب طبيعة مادية نفعية، وعلى ذلك ترتبت أفكاره ومشاعره وسلوكياته، وانطلق في دركات الانحطاط الخلقي بصراحة حمقاء، وألقى قناع الحياء، بل راح ينظّر لهذا الانحدار ويفلسف له، ويسعى في ترسيخه واقعاً عملياً بين الناس في كل الأرض، وما إعلام الشهوات الهائجة، وسياسة الظلم الأهوج، والمكاييل المزدوجة التي تمارسها أمريكا والدول الأوروبية إلا نماذج لهذه البرغماتية المادية المبرأة من كل إنسانية، والمشبعة بكل ألوان النتن والسخف والجهالات.

ويقول بعض المنبهرين أن هذه السياسة قد نجحت في السيطرة، ونجحت في تحرير الإنسان والرقى به، واستمرارها دليل نجاحها.

وهذه الفكرة من فرعيات المذهب البرجماتي، فليس الأخلاقيات الأمريكية البرجماتية بذات نجاح في ذاتها، ومايتصوره المنهزمون نجاحاً في الواقع ليس إلا نتاجاً لقوة السيطرة، وتحكم القوى، وتغلب القوي، وإلا فما قيمة فلسفة أو نظرية أو ممارسة تنكر كل القيم العليا وتؤمن بالمادية النفعية، وتنكر إنسانية الإنسان، وتصهره في بوتقة الذرائعية، وتنهيه في المستنقع الجنسي الإباحي وتظلمه وتسلب حقوقه، وتتلاعب بإمكانياته وقدراته، من أجل الوصول بها إلى خدمة ومنفعة ثلة متحكمة من اليهود ومطاياهم؟.

والمتأمل بعين البصيرة المتفتحة في حال الإنسان هناك، وفي وقائع الأحداث اليومية، والجرائم الخلقية وفي عدد زوار العيادات النفسية، وفي إحصائيات الانتحار والمخدرات والسطو والفتك والاغتصاب يوقن إلى أي مدى أثرت هذه الفلسفة البرغماتية وما ظاهرها من فرويدية وداروينية.

أمًا النظر في تطبيقات الأخلاق البرغماتية في سياسة التعامل مع الدول والشعوب الأخرى فإنه يدرك لا محالة \_ إن كان له بصيرة \_

الروح اليهودية في التصرفات والمواقف والعلاقات، روح العلو والفساد، كما أخبر سبحانه وتعالى في قوله: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَىٰ بَنِيَ إِسَرَهِيلَ فِي ٱلْكِئْبِ لَنُفْسِدُنَ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّيَّةِ وَلَنَعْلُنَّ عُلُوًا كَبِيرًا (إلَّهُ وقوله جلّ شأنه في شأنهم: ﴿وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا ﴾(٢) يجد أخلاقيات السياسة الظالمة المستعلية، المجاهرة بظلمها وعلوها وفسادها، ويجد أنه ليست لديهم مشاركة وجدانية لغيرهم في سعادة أو ألم؛ لأنهم أنانيون مفرطون في أنانياتهم، نفعيون يسعون فيما فيه سعادة أنفسهم، وتحقيق مصلحتهم، ولو أنانياتهم، نفعيون يسعون فيما فيه سعادة أنفسهم، وتحقيق مصلحتهم، ولو غيان ذلك على جثث الأبرياء أو من خلال الخوض في وحول دمائهم أو في غابات أشلائهم!!

جـ مذهب العاطفة في الأخلاق، ويمجد أصحاب هذا المذهب العاطفة على صورتها الحيوية أو على صورة التعاطف والمحبة، ويجعلون أساس الأخلاق ما تستحسنه أو تميل إليه (٣).

د مذهب الإرادة الأخلاقية، ومخترعه «نيتشه» ويصف القائلون به الخير بأنه كل ما يعلي في الإنسان شعوره بالقوة وإرادة القوة، والشر بأنه كل ما يصدر عن ضعف، وقد كان هذا المذهب سابقاً على فرويد، ولذلك لم يخف فرويد إعجابه بنيتشه رغم عداء نيتشه لليهود، وذلك لما في كتب نيتشه وفلسفته من نقد للدين والقيم والتقاليد والأخلاق، بل وما فيها من هدم وزعزعة لهذه القضايا(٤).

وعلى فلسفة نيتشه هذه قامت النازية في ألمانيا وفعلت بالعالم ما فعلت، وهي تطبيق أخلاقي عسكري وسياسي لفلسفة إرادة القوة (٥٠).

<sup>(</sup>١) الآية ٤ من سورة الإسراء.

<sup>(</sup>٢) الآية ٦٤ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٣) انظر: المعجم الفلسفي لعبدالمنعم الحفني: ص ٣١ ومن أصحاب هذا المذهب آدم شميث وشوبنهاور.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٣١، ٤٨٩ ـ ٤٩٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: الموسوعة السياسة ٦/٥٤٥.

هذه بعض النظريات الفلسفية الأخلاقية التي كان لها التأثير البالغ في الحياة الغربية المعاصرة، سواء في مجال الأفكار والمفاهيم ـ وهي الأساس ـ أو في مجال التطبيق والممارسة، بيد أن أهم محاور الأخلاق هناك تعود إلى:

١ - القول بنسبية الأخلاق، وأنه ليس لها حقائق ثابتة، بل هي خاضعة للتبدل والتغير.

٢ ـ القول بأن الإنسان أو الظروف المحيطة به هي مصدر الأخلاق والقيم.

٣ ـ فصل الأخلاق عن الدين.

٤ - حرية الإنسان لاتتم إلا بالتخلي عن العوائق وهي الدين والأخلاق.

وبعد هذا، سوف أذكر شيئاً من تأثيرات هذه الفلسفات على أعمال وتصرفات الإنسان الغربي، وسوف أورد أولاً نَماذج من حياة مفكريهم وفلاسفتهم وأدبائهم ومنظري الأخلاق عندهم!!، ولنبدأ بذكر المبدعين الذين هم قدوة الأدباء والفنانين المنهزمين من أبناء البلاد الإسلامية.

جاء في كتاب «الجنس والنفس في الحياة الإنسانية» في فصل عن الشذوذ الجنسي، عنوان «الجنسية المثلية (١) والإبداع» قال فيه: (هنالك مايسترعي الانتباه والملاحظة في أن ممارسة الجنسية المثلية بدرجة أو أخرى تكثر في المجال الفني والإبداعي، ولايعرف تماماً فيما إذا كان تفسير ذلك يعود إلى أسس بايولوجية تكمن وراء الاتجاهين الجنسي والإبداعي، أو أن طبيعة الظروف الحياتية لبعض المبدعين هي التي تساعد على نشوء ذلك، ومع أن من المستحيل على أحد أن يعطي نسبة وقوع الجنسية المثلية في حياة المبدعين، إلا أن هنالك الكثيرين من المبدعين في مجال أو آخر ممن حياة المبدعين، إلا أن هنالك الكثيرين من المبدعين في مجال أو آخر ممن

<sup>(</sup>١) معنى الجنسية المثلية أن يواقع الرجل الرجل أو المرأة المرأة، وهو المعروف عند المسلمين بمسمى اللواط والسحاق.

عرفوا نزعتهم الجنسية المثلية، ومن هؤلاء الرسام والنحات مايكل أنجلو، وليوناردودفينشي والموسيقار شايكوفسكي، وواجنر، والكتاب: فلوبير وأوسكار وايلد، وجين كوكتو، والشاعر فيرلان، وغيرهم كثيرون ممن مارسوا الجنسية المثلية بصورة حصرية أو غالبة، ونحن لانستطيع بيان الأثر لهذه الممارسة على أعمالهم الإبداعية، وإن كان هنالك ما يسوغ النظرية التي تفسر مقدرة بعض المبدعين على وصف دقائق الحياة الشعورية للأنثى، كما هو الحال في وصف فلوبير لمدام بوفاري، على أساس تمتعهم بميول جنسيته ثنائية، وقد يجد الباحث مايسند هذه النظرية في دراسته للأعمال الإبداعية عند بعض المبدعين)(۱).

ثم أضاف في الهامش: (وقد لوحظ أن بعض ممارسي الجنسية المثلية في بعض المجتمعات يتباهون بممارستهم ويتفاخرون علناً بها وبأنهم ينتمون إلى فئة مختارة تتميز ليس بانحرافهم في الحب وإنّما بشخصيتهم المرهفة الإحساس والإبداعية في الفنون، كما لوحظ أن الكثيرين من الذين يعرفون بجنسيتهم المثلية في هذه المجتمعات يمارسون أعمالاً فنية أو مسرحية)(١).

وقد شرح كولن ولسن (٢) بعض الدوافع النفسية والإبداعية في قضية الشذوذ الجنسي وأورد في كتابه «أصول الدافع الجنسي» تفصيلاً مشيئاً وقذراً للواط عند بعض الكتاب والأدباء الغربيين ومقاطع من كلامهم في هذه القضية وغيرها من أمور الدعارة وأحوال الشاذين والمومسات (٣).

<sup>(</sup>١) الجنس والنفس في الحياة الإنسانية للدكتور على كمال: ص ٢٥٣.

<sup>(</sup>Y) كولن ولسن، كاتب وفيلسوف وجودي إنجليزي، اتخذ الوجودية الجديدة مذهباً له، سجل وقائع حياته في كتابه رحلة نحو البداية، وكتب مجموعة كتب فلسفية ودراسات أدبية نقدية، وروايات من أشهرها: الرواية القذرة «ضياع في سوهو»، وله سقوط الحضارة واللامنتمي ومابعد اللامنتمي، وغيرها، مارس وجوديته في الجنس والمخدرات والشذوذ والبغاء الجماعي، وغير ذلك كما ذكر ذلك عن نفسه.

<sup>(</sup>٣) انظر: أصول الدافع الجنسي لكولن ولسن: ص ٣٠ ـ ٣٥، وكان كلامه عن لورنس واللواط، وتحليلات ولسون نايت وهيرشفيلد للاتجاه اللوطي عند لورنس، ثم يذكر بول دي ريفر وكتابه المجرم الجنسي، ويذكر مجموعة من القصص والروايات الشاذة =

والكتاب كله مليء بالشواهد والأمثلة الكثيرة على أنواع اللواط وزنا المحارم والشذوذ والدعارة والانحراف عند الكتاب والأدباء والروائيين والشعراء الغربيين التي حكوها أو مارسوها.

ولم نذهب مع كولن ولسن في دراسته لروايات وكتب الآخرين؟ وروايته "ضياع في سوهو" أكبر شاهد على مقدار الانحلال والفوضى الخلقية، سواء في الجانب التأليفي الكتابي الإبداعي - كما يحلو لهم أن يقولوا - أو في الجانب الواقعي حيث يصف ولسن حي سوهو الشهير في لندن، والذي قال عنه: (كان حي سوهو قد خيب أملي، كنت أتوقع أن أجد فيه نوعاً مثالياً من حرية الروح)(١).

هذا الحي الذي خيب الأمل الوجودي لدى ولسن، أي أنه لم يجد فيه الأشباع كما كان يطمح، وصفه في روايته ضياع في سوهو أدق مايكون الوصف، الحياة الشهوانية الحيوانية في صورة حقيقية دقيقة واضحة، ووصف التشرد والضياع والتفاهة والعربدة والشذوذ والإجرام والإباحية الجنسية، وغير ذلك من الحياة التي يعيشها أهل سوهو، حيث تمثل هذه الرواية وهذا الحي الصورة الصارخة عن الحياة الغربية، المرآة العاكسة للموت الإنساني والضياع البشري، للأجساد الهائمة عطشاً في أودية الجنس كل أنواع الجنس، أجساد صارخة بالشهوة والشهوة فقط، نموذج للحرية الفرويدية ولانسحاق الأخلاق والقيم والانسلاخ من كل إنسانية لأجل الوصول إلى لا شيء...، لا عقيدة ولا خلق ولا خلو قيم ولا حتى تقاليد متوارثة عن الأقدمين، لا طموح ولا آفاق ولا أشواق ولا أهمية، سوى تلك الآفاق الجنونية التي تتسلل إلى أدمغتهم من خلال سجائر الأفيون.

الرواية شاهد موت للإنسانية في الغرب، ودليل عدمه واضمحلاله

مثل يوليس وبثر الوحدة، ولوليتا وعشيق الليدي شاترلي التي اقتبس من انتشارها أنهم
 على استعداد لتقبل النظرة القائلة بأن العملية الجنسية الواردة في هذه الكتب ليست غير
 طبيعية كلية، ثم يذكر بعد ذلك الرواية الجنسية العلقم ومابعد لانجوس ولسون.

<sup>(</sup>١) رحلة نحو البداية: ص ٢١٢.

وتلاشيه في بحيرات النتن، في الجنس والخمر والحشيش، في التفاهة والعربدة والمجون والسقوط والضياع (١)، وصدق الله القائل: ﴿وَاللَّيْنَ كَفَرُواْ يَتَمَلَّعُونَ وَيَأْكُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَكُمُ وَالنَّارُ مَنْوَى لَمُّمْ ﴾(١).

أمًّا كتابه «رحلة نحو البداية» الذي خصصه للحديث عن نفسه وفكره وحياته وفلسفته في الحياة، لا باعتباره مجرد كاتب وروائي بل كما قال مترجم هذه الرواية أن ويلسون اكتشف أنه (منقذ الفلسفة الغربية من الأفلاس) (٣)، فما هي حياته التي وصفها في هذا الكتاب، إنها قصة حياة الضياع والتشرد والتيه والانحلال، حياة التناقض والتشاكس والعبثية والضنك، سواء كان ذلك في وصفه لحياته أو لحياة أمثاله من الكتاب والفلاسفة، أو لحياة بعض عامة الناس.

وسوف أذكر بعض مفردات هذه الحياة مشيراً إلى صفحاتها في الهامش: الضجر والفراغ، اللامبالاة، الافتقار للهدف، اللواط الذي وقع به وهو صغير، وسمى الفصل الرابع «العدمية» وبدأه بذكر إحساسه العميق بعبثية الحياة، وكراهته للجنس البشري، وتفكيره في قتل نفسه، ووصفه للدياثة، وكتابته لرواية عن الشذوذ الجنسي على ضوء فلسفة فرويد، وإلحاده، وعبادته للشيطان، ووصفه للشذوذ الجنسي بين أفراد الجيش البريطاني، وأثر الدعايات التجارية الجنسية في إثارة الجنس لدى الشباب، وتصويره لبعض أعماله الداعرة، وعلاقته بأحد الشاذين جنسيا، وشرحه عن المقاصد الجنسية والنفسية والخلقية لروايته طقوس في الظلام، وتصريحه بأن الحضارة تجعلهم خانعين كالأغنام ثم تقتل أرواحهم من الجوع والجدب، وانضمامه إلى مجموعة الفوضوين في لندن، وذكره علاقته الداعرة مع فتاة شيوعية والجنس القذر معها وإصابته بالعجز الجنسي، ووصفه لحياة التشاكس

<sup>(</sup>١) انظر: رواية ضياع في سوهو ترجمة يوسف شرور وعمر يمق، وكتاب أوروبا إلى أين؟ : ص ٥٦ ـ ٥٩ ليوسف فرنسيس.

<sup>(</sup>٢) الآية ١٢ من سورة محمد.

<sup>(</sup>٣) رحلة نحو البداية: ص ٣، والقول للمترجم سامي خشبة.

والضنك الذي يعيشه وشعوره بالتفاهة وسعيه مرة أخرى إلى الانتحار، ووصفه لعلاقة جنسية انتهازية مع فتاة متشردة بلا أسرة ولا منزل ولا نقود، وذكره لمجموعة من الكتاب الغربيين ونماذج من حياتهم الفاسدة المنحرفة المنحطة، وخصص الفصل الثالث عشر للحديث عن الجنس، وفيه ذكر نماذج من دعارته ومطاردته للنساء، وتحبيذه لحياة الدعارة، وذكره لتجربة تعاطيه لمخدر المسكالين وكيف وصف التجربة في كتاب مابعد اللامنتمي، وذكره لحالات استغواء الأساتذة لتلميذاتهم الصغيرات وعمل الفاحشة فيهن (۱).

أمًّا أحاديثه عن الجنس وأوصافه وأحواله وممارساته المتنوعة فأكثر من إمكانية إحصائية هنا، وفي هذا الكتاب أبلغ الشواهد على الحياة الغربية الخلية من القيم والأخلاق ممثلة في سلوك منظر وفيلسوف الشباب في بريطانيا وأمريكا.

ومن نماذج الانحرافات الخلقية والهبوط والعدمية ما كتبه اليساري الإيطالي محبوب الحداثيين العرب «ألبرتو مورافيا» (٢) الذي تخصص في وصف الجنس بأشكاله وألوانه البهيمية.

وقد وصف بأنه (جعل من نفسه شاهداً على قضايا عصره...، وطمح أن يصبح ضمير عصره والشاهد على مشكلاته، وقد دفعه هذا الطموح على الرغم من النجاحات الباهرة التي حققتها أعماله الروائية ويخص

<sup>(</sup>٢) ألبرتومورافيا كاتب وروائي إيطالي، ولد في روما ١٩٠٧ م، كتب مجموعة من الروايات، وانتمى للحزب الشيوعي الإيطالي وسعى في ترشيح نفسه للبرلمان، وقد توفي في السنوات القليلة الماضية. انظر: الموسوعة السياسة ١٩٧٧ ـ ٤١٨.

من بينها بالذكر السأم، والملتزم، واللامبالون، والرومانية الحسناء، والحب الزوجي، وأنا وهو، والانتباه، والاحتقار، دفعه إلى ممارسة العمل الصحفي وإلى كتابة تحقيقات مطولة في موضوعات تتمحور حول معاناة الإنسان المعاصر...)(١).

هذا المديح كتبه عنه أحد العرب المعجبين!!، وإذا أخذنا روايته «أنا وهو» وجدناها أبشع مثال عن الانحدار الخلقي الذي وصل إليه الغرب، فهو يعني نفسه بلفظ «أنا» ويعني فرجه بلفظ «هو» وتدور الرواية حول تأثير الفرج على العقل والتصرف والسلوك، بل الرواية تدل كلها على أن المتحكم في الإنسان والمتصرف في مشاعره وأحاسيسه وأعماله هو الفرج (٢)، وهي باختصار تطبيق روائي لنظرية فرويد.

أمًّا روايته الانتباه فتدور حول قصة صحفي يمل من زوجته ومن معاشرتها جنسياً، فيهجرها ويسافر في رحلات طويلة، وحين عاد من سفره وجد زوجته بغياً تدير مواعيد البغاء في منزله، ويكتشف أن ابنتها منه بالزنى قد كبرت وأصبحت جميلة فيقع في غرامها ويمارس معها الزنى (٣).

وله مجموعات قصصية يدور بعضها حول الجنس والزنى والفساد الخلقي<sup>(٤)</sup>.

وإذا نظرنا إلى سلوكيات أخرى من سلوكيات أصحاب الاتجاهات الحديثة والفلسفات المادية وماذا آلوا إليه وجدنا ـ مثلاً ـ أن ماركس انتحرت زوجته وثلاث بنات له، وكانت إحداهن تمارس الدعارة في الشوارع، وهو نفسه مات مبتة غامضة.

<sup>(</sup>١) الموسوعة السياسية ٦/ ٤١٨.

<sup>(</sup>۲) انظر: روایته «أنا وهو» ترجمة نبیل المهاینی

<sup>(</sup>٣) انظر: روايته «الانتباه» ترجمة جورج طرابيشي.

<sup>(</sup>٤) انظر: مجموعته: «تسير نائمة، محرومة من الغريزة، مخطوفة، متشردة، الدولاب» ترجمة نهاد محرم، والمجموعة الأخرى: «حياة أخرى، لنلعب لعبة معدنية، جاهلة، بنت طيبة، شهيرة»، ترجمة نهاد محرم.

وفي كتاب «نهاية عمالقة في حضارة الغرب» إشارات عديدة لحياة ماركس الهابطة، ومن ذلك ما كتبته الأستاذة الجامعية «فرانسواز ليفي» تحت عنوان «كارل ماركس تاريخ برجوازي ألماني» ففي هذا الكتاب ص ٣٥٧ اتهام له بالتجسس وعلاقته المشبوهة بالكولونيل «بانجيا» الذي يعمل لحساب الحكومة الروسية، وفي ص ١٧٦ أنه كان يعيش في حي الباغيات «سوهو» في لندن سنة ١٢٦٧هم/ ١٨٥٠ م، وثبت في سلوكه الاختلاس وسرقة أموال الفقراء، وتزوج البارونة جيني المنتسبة إلى أعرق العائلات البروسية والتي أنجبت منه العديد من الأطفال، وكان يعايشها في منزلها الخادمة هيلين التي أنجبت من ماركس عن طريق السفاح، وقد قالت زوجة ماركس: «لو أنه خير لي أن أعيش مرة أخرى لما تزوجت»، أمًّا «اليانور» و«لورا» بنتا ماركس فقد انتحرتا، وإحداهما اختارت لذلك مع زوجها عيد رأس السنة (۱۰).

وأمًّا نيتشه فقد عاش مجنوناً ومات في مصحة عقلية (٢).

وأمًّا فرويد فقد مات مصاباً بالعصاب، وكان مدمن مخدرات، حيث كان جميع أصدقائه يعرفون أنه كان يتعاطى الكوكايين لمحاربة الخجل واكتساب الشجاعة والثقة، بل كان ينصح مرضاه بتعاطيه وزعم أنه دواء له مفعول سحري، ولما أدمن بعض مرضاه عليه وهوجم بسبب ذلك سنة ١٣٠٤ه ١٨٨٧م قال بأن الكوكايين والخمر والمورفين ليست في ذاتها سبباً للإدمان، وإنّما المدمن شخص ضعيف الإرادة مؤهل للتعود والإدمان.

وكان فرويد كثير التطير والتشاؤم وخاصة من اليوم ١٧ في الشهر، وسيطرت عليه فكرة أنه سيموت في عمر ٦٢ سنة وبالتحديد سنة ١٣٣٦ه/ ١٩١٨م وحينما مر عليه العام دون أن يموت قال بأنه لم يعد يثق في الخوارق ولايؤمن بها.

يُمكن هنا ملاحظة الموضوعية وعمق الاستدلال!!!.

<sup>(</sup>۱) انظر: العقلانية هداية أم غواية: ص ٢٣، ونهاية عمالقة في حضارة الغرب لرشدي فكار: ص ٦٥ ـ ٧١.

<sup>(</sup>٢) انظر: ص ١٢١ من هذا الكتاب.

وقد كان فرويد ملتزماً في زواجه بيهوديته بل كان يرى أنه كان يقوم في جمعية التحليل النفسي بدور موسى التحليل النفسي وليس موسى التوراة، وكان يخاطب أحد زملائه قائلاً: "إذا كنت أنا موسى فأنت المسيح لاستعادة أرض الميعاد»، ومن سيرته أنه فكر بالانتحار مرات، وكان مدمن تدخين وكان يقول: "لا حياة بدون تدخين»، وأخبر عنه ارنست جونس أقرب المقربين إليه أن كل أنواع المعاناة والعوارض التي كانت في حياته آتية من "الذهانية العصابية التي كان يعاني منها فرويد»، وبعد سرطان الذقن الذي أصابه، وانبعثت منه الروائح الكريهة قال لطبيبه: "والآن كل شيء يعني الآلام المتصلة، ولم يعد للحياة أي معنى يستحق الذكر» وطلب منه أن يضع حداً لآلامه بمضاعفة جرعة المورفين حتى يموت، وبالفعل حقنه الطبيب بجرعات كبيرة قاتله حتى هلك، وأحرق بناء على وصيته ووضع رماده في مزهرية قديمة، وهكذا أعلن عابد الحياة المنبهر بها أنه لم يعد لها أي قيمة، وانهارت أمام ناظره معبودته الدنيا التي كان يعتبرها الأولى والأخيرة (۱).

وسارتر قال على فراش الموت: ائتوني بقس، وقال: لقد قادتني فلسفتي إلى الهزيمة (٢٠).

ولوي ألتوسير الفيلسوف البنيوي الماركسي الفرنسي، شارح كتب ماركس، وصاحب المنهج التجديدي في الماركسية والذي وصفه رئيس فرنسا بأنه «عقل فرنسا» ذبح زوجته ونقل للمصحات العقلية، وبقي فيها حتى توفى سنة ١٤١٠هـ/ ١٩٩٠ م (٣).

والقاص الأمريكي أرنست همنغواي صاحب الرواية الشهيرة الشيخ والبحر، انتحر سنة ١٣٨٠هـ/ ١٩٦١ م(٤).

<sup>(</sup>١) انظر: نهاية عمالقة: ص ١٠٤ ـ ١١٨، والعقلانية هداية أم غواية ؟: ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٢٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: الموسوعة السياسية ٢٦٠/١، ومعجم الفلاسفة: ص ٧٩ ـ ٨١، والعقلانية هداية أم غواية: ص ٢٣، ومجلة الناقد ١٧/٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: العلمانية لسفر الحوالي: ص ٤٨٣. وممن انتحر من العرب رجاء عليش الذي أطلق على نفسه الرصاص. انظر: مجلة الناقد ٧١/١، وكذلك خليل حاوي.

هذه حياة قدوات المنبهرين والمخدوعين من المستغربين الداعين إلى محاكاة الغرب وتقليده والسير على منواله واقتفاء آثاره في الفكر والأخلاق والسلوك.

أمًّا الأمثلة من الحياة العامة الغربية فهي كثيرة لايُمكن استقصاؤها؟ لأنه لايُمكن جمع البحر في فنجان (١)، ولكن نستدل ببعض الشواهد الدالة على مدى الانحراف الأخلاقي والانهيار السلوكي والجرائم وأنواع الانحطاط في حياة الغربيين:

١ - خمسة ملايين شاذ جنسياً في بريطانيا(٢).

٢ - جاء في كتاب «الثورة الجنسية» لبيتريم ساروكين مدير مركز الأبحاث بجامعة هارفارد ما نصه: (إننا محاصرون من جميع الجهات بتيار مطرد من الجنس يغرق كل غرفة من بناء ثقافتنا وكل قطاع من حياتنا العامة، وهذه الثورة التي تعبر بنا آخذة في تغيير حياة كل رجل وكل امرأة في أمريكا أكثر من أي ثورة أخرى في هذا العصر)(٣).

" - صرح جون كيشلر أحد علماء النفس الأمريكيين في شيكاغوا أن ٩٠٪ من الأمريكيات مصابات بالبرود الجنسي، وأن ٤٠٪ من الرجال مصابون بالعقم، وأن الإعلانات التي تعتمد على صور الفتيات العارية هي السبب في هبوط المستوى الجنسي للشعب الأمريكي<sup>(3)</sup>.

٤ - نشرت مجلة الجمعية الطبية البريطانية مقالاً بعنوان «الحمل عند فتيات المدارس» جاء فيه: أن بنات المدارس غير المتزوجات اللواتي يحملن وهن في سن يتراوح بين ١٦ و١٩ سنة أصبحن مشكلة تواجه الهيئات الطبية والاجتماعية في بريطانيا، كما أنهن يسببن المشاكل

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب أوروبا إلى أين؟ ليوسف فرنسيس.

<sup>(</sup>٢) المجتمع العاري: ص ١٠٦ نقلاً عن مجلة الحوادث اللبنانية.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢٢.

لأنفسهن ولأهلهن، ولكن مع ذلك قسم منهن يستطعن العمل وكسب عيشهن ومنهن من يتزوجن بمن حملن منهم، إلا أن المشكلة الجقيقية تأتي عند التلميذات اللواتي يحملن دون السادسة عشرة، وذلك لكونهن لايستطعن الزواج ولا العمل، وهنا تأتي مشكل الأهل أيضاً الذين عليهم تدبير أمرهن، لقد بلغ عدد التلميذات اللواتي وضعن أطفالهن وهن دون السادسة عشرة حوالي «٢٠٠» فتاة في منتصف الخمسينات في إنكلترا وويلز، ولكن هذا العدد ازداد بشكل مضطرد خلال العشرين سنة الأخيرة فبلغ «١٧٤٣» في عام ١٩٧٧ م، وفي نفس العام بلغت الإجهاضات التي تمت بمعرفة القانون «٣٠٩٠» في فتيات في نفس الأعمار مما رفع عدد حالات الحمل غير الشرعية إلى «٤٨٣٣» وفي عام ١٩٧٥م بلغ عدد التلميذات اللواتي وضعن أطفالهن بدون زواج إلى «١٩٧٦» إلا أن نسبة الإجهاضات انخفضت بنسبة ٥٠٤٪(١٠).

• ـ في عدد واحد من صحيفة «فرانس سوار» جاء ما يلي: في أربع وعشرين ساعة مضت حدث ما يأتي:

- في مدينة ديجون، على كتف باريس، ثمانية أولاد بينهم ست فتيات يتولون بسادية عجيبة تعذيب طفل في الثالثة عشرة من عمره، فبعدما أوثقوا يديه ورجليه راحوا يضربونه ويوخزونه بالإبر وينتفون شعيرات مّا من جسده النحيل، ولايكتفون بذلك كله بل أصلوا الحديد على النار وكووا له ظهره بعلامات ط.

\_ في «ليل» خطفت سيدة من مطعم شعبي كي تمارس الجنس ـ رغم إرادتها ـ مع امرأة في مثل سنها.

ـ في «ليل» أيضاً الرجل المسن المتقاعد جورج فالون قتل بيده ثلاثة صبية يتراوح أعمارهم بين الخامسة عشرة والعشرين.

\_ في «الهافر» اعتقل البحار «بون زينفر» لاعتدائه على أولاد صغار.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٦.

- في المترو بين محطتي «سان ميشال» و«كلاركي» اغتصبت فتاة لا تتعدى الثالثة عشرة من العمر(١).

ونشرت الصحيفة في العدد نفسه إحصائية كاملة للدعاوى التي نظرت فيها محكمة «السين» في ذلك اليوم وهي: ٢٣٥ حالة ضرب وجرح حتى الموت، ٣٨٨ تعذيب أولاد، ١٠٠٧ اغتصاب، ٢١١٠ قتل ٣٨٨ سرقة بدون مبرر، ٤١ سرقة موصوفة (٢).

ثم أضافت الصحيفة قائلة: إنه في اليوم الواحد تغتصب ١٣٠ امرأة أو فتاة، ويقتل ١٩ شخصاً ويعذب ٣٠ شخصاً كل دقيقتين، وكل ٢٠ ثانية تحدث سرقة، وكل ٤ دقائق هناك عملية اختلاس، وكل ربع ساعة هناك سرقة سيارة، وكل ٤ دقائق يخلع بيت ٣٠).

7 - وفي مقابلات أجراها مراسل مجلة الحوادث البيروتية مع مجموعة من الشباب الباريسي في الحي اللاتيني أجابه أحدهم قائلاً: (نحن كالكومبيوتر نعمل في خط وخطة واحدة: على الذين أعدوا لنا الحياة، وبرمجوها لنا أن يحاسبوا أنفسهم عنا، نحن تعساء مرصودون بوجه الحياة شراً كانت أم خيراً، أمًّا السجن فلا يخيفنا بل يقتل الإحساس ويقوي روح العنف فينا، والثالث يعلق: ما دامت الحياة قصيرة تافهة مصطنعة فلم لانسرع؟ لم لانقتل أو نسرق أو نغتصب؟ والرابع يستطرد: نحن كلنا ضحايا أمراض الأخلاق، نحن نعيش في عالم متوحش فقد ضميره، وراح يتقاتل مع أخيه بالمخلب والناب والسكين، ويقاتل فيه أقوياؤه ضعفاءه، وتسوده فلسفات الإجرام والنهب والسلب وتحكمه مبادئ مادية عمياء ومصالح باردة...)(3).

ويواصل الصحفي مشاهداته في ساحات باريس ساحة «بيكال»: (هذا لص محترف يريد سرقة سيارة، وهذا بائع الهيروين بالمفرق يبيع بالشمة،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٧٣ \_ ٧٥.

<sup>(</sup>٢) (٣) المصدر السابق: ص ٧٦ ـ ٧٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٧٩ ـ ٨٠.

وثالث مريض جنسياً يبحث عن طريدة، والطريدة في باريس موجودة في كل مكان، تلقاها منذ الصباح في ميدان «الأوبرا» على الرصيف، وعند الفجر في «السان ميشال» أو «السان جرمان دي بري» وبين غروب الشمس وحلول الظلام تسرح على «العمياني» هنا وهناك وهنالك، وعلى الرصيف المواجه لفندق «غير ان أوتيل» صبية شقراء تدعوك لقبول دعوة حب صريحة به ٠٠٠ فرنك لليلة الواحدة ومائتين للجلسة العابرة، فإذا راق لك العرض حملتك في سيارتها الصغيرة المنمنة وطارت بك إلى شقتها في البناء القديم في الحي المتاخم لميدان الأوبرا... في ساحة الأوبرا طلوعاً ناحية المطعم شبان يعرضون أجسادهم للبيع بحفنة من الفرنكات أو الدولارات لا فرق، فتيات يعرضن أجسادهن على مثيلاتهم من بنات جنسهن مقابل كذا فرنكات في يعرضن أجسادهن على مثيلاتهم من بنات جنسهن مقابل كذا فرنكات في الساعة (۱).

٧ ـ أوردت مجلة «رياليتيه» أن بين كل عشر نساء في باريس ست نساء شاذات، وبين كل عشرة رجال هناك أربعة يفضلون حب الجنس الواحد، ويعملون بمبادئه (٢).

٨ - في ساحة «البغال» يجد المار من هناك فئة الشباب الذين يتزينون على شاكلة النساء ويلبسون لباسهن، ويتبرجون بحليهن ويتصايحون ويتنهدون، والبوليس ليس مكلفاً بمطاردة هؤلاء فالحرية تكفل لهم حق التحرك كيفما اتفقت لهم أو شاؤوا(٣).

9 ـ من حوادث باريس هذا الخبر: اعترضت ثلاث فتيات جميلات طريق شاب وسيم وأصعدنه بالقوة معهن في السيارة، وأمام منزل مهجور يقع وسط غابة ترجلت الفتيات وترجل الفتى المخطوف وهو يسأل مستغرباً: ماذا تردن مني؟ فأجابته الكبرى وهي لم تتجاوز سن السادسة عشرة: سوف تقوم باغتصابنا الواحدة تلو الأخرى ورفض الشاب، لقد أصيب بصدمة نفسية

<sup>(</sup>١) (٢) المصدر السابق: ص ٨٢ ـ ٨٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٨٥.

قاتلة جعلته عاجزاً عن ممارسة الجنس، وكان انتقامهن منه رهيباً: أوثقنه إلى جذع شجرة، وقتلنه رجماً بالحجارة (١٠).

١٠ - في عام ١٤١٣هـ/١٩٩٣م تقول الأكسبرس أن جرائم الشباب الفرنسي ارتفعت خلال عشر سنوات بنسبة ١٥٦٪، وأكثرهم من الشباب الذين تعدوا مرحلة المراهقة ولم يصلوا إلى سن الرجولة بعد $^{(7)}$ .

11 - بروز ظاهرة صور السفاحين والمجرمين على قمصان الشباب والفتيات، رمزاً لافتخارهم واعتزازهم بهؤلاء المجرمين (٣).

17 - تقول نشرة صدرت في نيويورك عام ١٤١٣ه/١٩٩٩م أن أكثر من النساء الأمريكيات يتعرضن للضرب المبرح من قبل أزواجهن، ونسبة كبيرة من هؤلاء النسوة يصبن بإصابات بالغة، ويقول مدير شرطة نيويورك في حديث له عن هذه القضية، إن أكثر من مائتي امرأة تنقل شهريا إلى المستشفى نتيجة إصابات كبيرة وتهشيم ضلوع أو كسر في العظام من قبل الأزواج (٤).

17 - جاء في إحصائيات المؤسسة الأمريكية الاجتماعية أن هناك على الأقل مئة ألف فتى وفتاة في الولايات المتحدة يمثلون الأفلام الجنسية، وهناك أكثر من مليون فتى وفتاة لم تتجاوز أعمارهم السادسة عشرة يهربون من منازلهم، وهناك ميلونان ونصف المليون من الفتيان والفتيات يمارسون «التحشيش» على جميع مستوياته، وثلاثة ملايين ولد من الجنسين يعملون في الدعارة (٥).

١٤ - في نيويورك وفي الشارع الثامن منه حيث الحي المشهور بأنه

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۸۷ ـ ۸۸.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٩٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٩٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ۱۰۳ ـ ۱۰۶.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١١٦.

حي الحشاشين والسكارى والمعربدين تطالعك مئات الصور من الأولاد الذكور تتراوح أعمارهم ما بيت تسع سنوات إلى تسع عشرة سنة يعرضون أنفسهم لمن يمارس معهم الشذوذ مقابل المال، ٥٠٪ من هؤلاء من بورتوريكو، و٣٠٪ من السود، و٢٠٪ من البيض، وهؤلاء الأولاد لا يأوون إلى منازلهم، بل إلى دور السينما في أكثر الأحيان، وإذا عادوا إلى منازلهم فيعودون عند مطلع الفجر حيث يجدون أهاليهم بانتظارهم ليقبضوا منهم ما جنوه خلال الليل، أو لا يجدونهم لا فرق، فيجب على هؤلاء الأولاد أن يناموا ليستيقظوا في مساء اليوم التالي ليعودوا إلى الشارع الثامن النيويوركي ليفتشوا عن المشتري<sup>(۱)</sup>.

10 ـ صدر في بريطانيا كتاب بعنوان «في البالوعة» يتحدث فيه أحد أعضاء «جماعة التافهين» عن نفسه وعن جماعته يقول: (نحن نريد أن يرانا الناس مختلفين نحن نريد أن نبدو لهم كالشياطين والناس لايستطيعون التوقف عن النظر في وجوهنا وملابسنا؛ لأننا سحرناهم وفتناهم بهذه التقليعة إنهم جميعاً يقفون مشدوهين ويظنون بأننا خياليون غريبو الأطوار)(٢).

وصورة غلاف الكتاب تدل فعلاً على أن فكر هؤلاء التافهين هو على مستوى عنوان الكتاب، فالغلاف عبارة عن صورة فتاتين:

الأولى حلقت شعرها إلا من خصلات قصيرة، رفعت إلى أعلى بمادة صمغية ودهنت بلون فضي براق فبدأ صلع رأسها في بعض أجزاء من رأسها وخاصة في المقدمة، أما رقبتها فلفتها بحلقة جلدية مثل التي تربط في أعناق الكلاب، ووجها أقرب للبشاعة بسبب الأصباغ المتنافرة التي لطخت بها وجهها.

أمًّا الفتاة الأخرى فهي أكثر بشاعة حيث حلقت كل شعرها وظهرت صلعاء وزاد من بشاعتها تلك الأصباغ السوداء التي امتدت من عينيها إلى

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١١٩ ـ ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) في البالوعة: ص ١ ـ ٢ نقلاً عن كتاب جولة في عالم التيه: ص ١٥.

مؤخرة رأسها بشكل متموج مرعب بشع، أمَّا أذنها فقد ثقبت بستة ثقوب لتضع فيها الأقراط بشكل فوضوي.

هذا الكتاب وما فيه ومن فيه تعبير عن جماعة أعلنت نفسها باسم «التافهين» بديلاً عن جماعات سابقة هي الخنافس والهيبيز والقرود(١).

يقول أحد المدرسين عنهم في إحدى المعاهد البريطانية: (بكل أمانة أنك تنمو في هذا المجتمع معتاداً لظهورهم بل لا تستطيع أن تلاحظ هذا الأمر بعد فترة، فأحد هؤلاء التافهين تراه مميزاً بعلامات أو ندبات في وجهه أوجدتها الحروق أو الآلات الحادة القاسية، إنه أمر سخيف حقاً عندما تفكر فيه، أن يكون عندك أحد الطلبة من هؤلاء الشباب ذوي الشعور المصبوغة باللون القرنفلي ومن دون حواجب وأمواس الحلاقة معلقة بشحمتي أذنيه، جالساً أمامك على منضدته في قاعة الدرس يناقشك في قصيدة من قصائد شكسبير)(٢).

ويقول أحد التافهين في هذا الكتاب واصفاً حادثة: (بعصبية وغضب شديد يقول: إذا أردت أن تشاهد مثلاً فرقة موسيقية أو غيرها من الفرق الأخرى فإنه يجب عليك الاصطفاف أياماً في الطابور حتى يمكنك أن تشتري تذكرة دخول حفلهم الموسيقي العامر، إنك بهذه التذكرة سوف تذهب إلى جزيرة الأعباء الثقيلة وأقول ثقيلة لأنك ستجد في مكان حفلهم وعادة تكون في مكان فسيح واسع كملعب رياضي أو حديقة كبيرة ـ الطين في كل مكان والمستنقعات والناس يبولون على أكياس النوم وفي كل اتجاه ومكان بشكل فوضوي ...) (٣).

17 - في أمريكا جامعة باسم «سير جورج وليمز» لديها الكثير من المنح الدراسية وتشترط في المتقدم لها أن يكون «لوطياً أو مخنثاً»(٤).

<sup>(</sup>١) انظر: جولة في عالم التيه والضياع: ص ١٤.

<sup>(</sup>٢) في البالوعة: ص ٣ ـ ٤ نقلاً عن جولة في عالم التيه: ص ١٥.

<sup>(</sup>٣) في البالوعة: ص ٣٣ نقلاً عن جولة في عالم التيه: ص ٢٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: جولة في عالم التيه: ص ٤٣.

۱۷ ـ في مدينة لوس أنجلوس في كلفورنيا يتجمع أكثر ۳۰۰ ألف من الشاذين جنسياً (۱).

1۸ ـ نشرت مجلة أخبار اللوطيين الصادرة في بريطانيا خبراً بالخط العريض مفاده أن (الدين سبب لكل المشاكل في الدنيا)(٢).

19 - نشرت جريدة الرأي العام الكويتية عن رئيس وزراء الهند موراجيس ديساي أنه يشرب بوله على الريق كل صباح ويقول: هذا نافع جداً جداً، ولست بحاجة لأدفع ثمنه إنه بالمجان، وهو أيضاً نافع لتدليك الجسد وليس لي فقط بل إن شقيقتي شفيت بعد جرعات من بولي (۳)!!.

" حانت جمعيات الشذوذ الجنسي موجودة في أمريكا وبريطانيا تحت تسمى "كلوزت براكتيس" وكانوا يقومون بمزاولة كل أعمالهم في الخفاء، حتى قام أحد ضباط الصف اليهود بوضع قطعة كبيرة خلفه في مكتبه العسكري في أمريكا وكتب فيها "أنا لوطي" فقام الجيش بطرده وقامت الدنيا ولم تقعد على الجيش لاتخاذه مثل هذه الخطوة، ونشرت التايمز الأمريكية صورته على غلاف الصفحة الأولى، ودُعى إلى عدد كبير من المؤتمرات ليلقى فيها محاضرات، وبعدها فجأة انتشرت جمعياتهم في كل مكان فلم تبق جامعة تقريباً في الولايات المتحدة أو في أوروبا أو في استراليا أو في نيوزلندة إلا وفيها فرع للشذوذ الجنسي، ولقد استطاعوا أن يجعلوا الكثير من الممثلين والمطربين وحتى الوزراء ينضمون إلى مثل هذه الجمعيات فمثلاً في مقاطعة كوبيك في كندا يوجد ثلاثة وزراء يعلنون جهاراً نهم شاذون جنسياً ولذلك أصدروا قوانين كلها تؤيد الشذوذ الجنسي بالخفاء "ك."

هذا ومما يجدر ذكره في هذا الصدد أن الشواذ جنسياً استطاعوا في

<sup>(</sup>١) (٢) انظر: المصدر السابق: ص ٤٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٤٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٤٣ ـ ٤٤..

أمريكا بعد تولي بل كلنتون وفي عام ١٤١٣ه/١٩٩٩م أن يستصدروا أمراً إلى الجيش بتوسيع توظيف الشاذين جنسياً في قطاعات الجيش، كما أنه أتاح لجماعات الضغط من لوطيي كلفورنيا وغيرها أن يدخلوا في الانتخابات بشعاراتهم ومشروعاتهم الجنسية، وبالفعل نجح مجموعة من الشاذين جنسياً للدخول في الكونجرس ومجلس الشيوخ.

ولما ذهبت إلى أمريكا في رمضان سنة ١٤١٤ه كانت أجهزة الإعلام تتحدث عن الشاذين، وأنه يجب التعامل معهم على أنهم أسوياء، ومواطنون عاديون، وليسوا شواذًا كما كان يقال!!، وأقترحت برامج للأطفال والأسر لإشاعة هذه الفكرة بين الناس، من أجل تطبيع علاقة هؤلاء الشواذ بقطاعات المجتمع!!.

وكان مما ألقي في هذه البرامج أنه يلزم تجاوز عُقُد الماضي حينما كان يمنع الشواذ من التمثيل النيابي والعمل في الجيش، ذلك أن الحقبة الأخيرة قد أتيحت لهم فيها الفرص الواسعة حتى لقد أصبح من أعضاء الكونجرس ومجلس الشيوخ مايزيد على خمسة عشر نائباً يعرفون بالشذوذ ويعلنون ذلك ولا يخفون به، وهناك أضعاف هذا العدد من النواب والوزراء وكبار شخصيات الحكومة الأمريكية الذين لم يعلنوا عن كونهم من الشاذين وكبار شخصيات الحكومة كذلك، وهكذا كانت هذه الحيثيات وغيرها من أجل تطبيع الشذوذ في المجتمع.

وفي ١٤١٤/٩/١٤ه وأنا في مدينة «تيمبي» من ولاية «أرزونا» كتبتُ عن إحدى المحطات التلفازية هذه المعلومات، كل عشرين ثانية تسرق سيارة، وكل ثماني عشرة ثانية حالة اغتصاب، يوجد في المنازل الأمريكية اثنان وخمسون مليون قط تُربى ويُعتنى بها، بل بعضهم استعاض بها عن أبنائه وبناته الذين تركوا المنازل أو طردوا منها، وعرضت برامج ومقترحات لحل مشكلات البنات القواصر من إحدى عشرة سنة إلى سبع عشرة سنة اللاتي يحملن سفاحاً ويضعن أطفالاً، أو يقمن بعمليات إجهاض، وبعض هذه البرامج جاء بعنوان «طفلات يحملن ويضعن بعمليات إجهاض، وبعض هذه البرامج جاء بعنوان «طفلات يحملن ويضعن

أطفالاً»، وتوجد جماعة ذات انتشار في الولايات الأمريكية تعبد الشيطان ومن طقوسها ذبح أحد البشر، فإن لم يتهيأ ذلك ذبحوا أحد الحيوانات بصورة بشعة، ومن المشاهدات شعار جامعتي «تنبي» على شكل شيطان، وفي بعض الإسكانات الجامعية توجد حمامات مشتركة بين الجنسين ومفتوحة على بعضها بحيث يُرى من يغتسل ومن يتغوط، ومن المشاهد المألوفة عند الإشارات ومداخل الفنادق فئة «الهوملس» الذين لا منازل لهم، يبحثون عن أي مأوى أو أي قوت، وبعضهم يضيف أنا ممن قاتل في يبحثون عن أي مأوى أو أي قوت، وبعضهم يضيف أنا ممن قاتل في لشل قدرة الخصم وبخاخات تفعل ذلك أو تدمع العين، وأجهزة تجسس صغيرة تباع لعامة الناس، وأصابع تفجير وسكاكين مخفاة في أقلام وساعات، وثياب واقية ضد الرصاص، وكتب تعلم الإجرام مثل: كيف تقتل الآخرين؟، كيف تنتقم؟، تقنية الاختطاف، القتل بالخنق، كيف تتخلص من المطاردة، كيف تنغلب على مطاردة البوليس، كيف تخفي شخصيتك، وهناك محلات لبيع أدوات الجنس، وفيها من القذارة ما لا يخطر على بال.

وذهبت إلى مدينة سان فرانسيسكو، ومررت مع أحد المسلمين من شارع هناك اسمه «شارع كاسترو» في وسط المدينة، فقال: سأريك نموذجاً للتقدم الأمريكي!!.

وكان هذا الشارع شارع الشاذين جنسياً... وهناك رأيت ما تقشعر له الأبدان، رجال وفتيان من كل الأعمار ونساء كذلك، كل اثنين متشابكين بالأذرع (يوجد عرف لدى الأمريكان أنه لايأخذ أحد بيد الثاني أثناء المشي إلا كان هذا دليلاً على عشق جنسي بينهما، سواء كانا رجلين أو امرأتين أو رجلاً وامرأة).

ورأيت في هذا الشارع مقاهي وخمارات يقف الرجل خلف الرجل في وضع جنسي قذر، ويجلس الرجل في حجر الآخر، ويقبل أحدهما الآخر على الشفاه وفي الوجنات.

وهناك المكتبات ومحلات الفيديو المليئة بالصور الجنسية للشاذين من

الجنسين وصور الأعضاء التناسلية وصور العورات بطريقة مكشوفة فاحشة قذرة خبيثة غاية الخبث، وأمام مطعم صغير في هذا الشارع مجسم للشطيرة المسماة عندهم «الهامبرجر» وبدلاً من أن يكون وسط الشطيرة لحماً أو غيره مما يؤكل كان الموجود في هذا المجسم ذكر رجل!!.

ويقال أن البرج العالي في هذه المدينة والذي يشرف على أكثر أجزائها صممه ونفذه هؤلاء الشواذ وجعلوه في شكل ذكر رجل!!.

وفي هذا الشارع وفي غيره ترى أشكالهم الملفتة، أقراط كثيرة في آذانهم وأنوفهم وأثدائهم ووجناتهم ورقابهم، معلقة في الجلد المخرم لهذا الغرض، أمّا الملابس وأشكال شعر الرأس والصور المنقوشة على الأجساد وعلى الملابس، والأصباغ على الوجوه، فشيء يفوق الوصف لكثرته وبشاعته وشذوذه.

## ﴿ لَعَنْرُكَ إِنَّهُمْ لَغِي سَكَرَئِهِمْ يَعْمَهُونَ ۞ ﴿ (١).

۱۶۰ جاء في جريدة أخبار اللوطيين في ٦ مارس سنة ١٩٠٠م، ١٤٠٠ه ما يلي: (لمدة ست سنوات كنا في مساعدة جماعة الشاذين جنسياً، إننا نعتبر هذه المساعدة لهم خدمة إنسانية نقوم بها مع سبعين من المتطوعين الذين نذروا أوقاتهم للرد على استفسارات مايقارب من ثلاثمائة ألف مكالمة هاتفية في كافة المواضيع، فنحن نمدك بمعلومات وبيانات عن النوادي والحانات والفنادق وتجمعات الشاذين من كافة الاتجاهات والميول، ونحن بالإضافة إلى ندردش مع الوحيدين وغير المحبوبين، وبابنا دائماً مفتوح لكم، فنحن نقدم هذه الخدمة المجانية خلال الأربع والعشرين ساعة في اليوم على مدار فصول السنة، إن المتطوعين لهذا العمل لايأخذون مقابلاً لهذا العمل ولكن حتى نستمر في هذه الخدمة الإنسانية فإن ذلك يكلفنا كثراً...)(٢).

<sup>(</sup>١) الآية ٧٢ من سورة الحجر.

<sup>(</sup>٢) جولة في عالم التيه والضياع: ص ٤٧.

۱۳۹۷ – جاء في جريدة السياسة الكويتية في ۱۹۷۱ / ۱۹۷۷ م/ ۱۹۷۷ هذا الخبر: (قدم خمسمائة شخص يمثلون حوالي خمسين جمعية ورابطة من جمعيات الشذوذ الجنسي بمظاهرة أمام مبنى الأمم المتحدة في نيويورك للمطالبة بإلغاء أي تفرقة في المعاملة لأعضاء هذه الجمعيات تقوم على أساس السلوك الجنسي الشاذ وقد بعث المتظاهرون برسالة إلى سكرتير عام الأمم المتحدة يطالبونه فيها بإنهاء الوضع الحالي الخاص بسكوت الأمم المتحدة عن موضوع «الحريات الخاصة بالشواذ جنسياً»...)(۱).

هذه قطرة صغيرة من بحار الانحرافات ومحيطات الانحلال الخلقي، وهي على قلتها ـ بالنسبة للواقع هناك ـ تدل دلالة واضحة على مقدار الانتكاس الذي وصلت إليه البشرية في تلك البلاد وعلى ضخامة الهبوط والسقوط الذي تردت إليه تلك الأمم التي تتحدث دعاياتها الإعلامية عن الإنسانية الرفيعة، والضمير وحقوق الإنسان.

(قالوا هم البشر الأرقى وما أكلوا شيئاً كما أكلوا الإنسان أو شربوا)(٢)

ومع كل ذلك ما زلنا نرى الدمى من أبناء البلاد الإسلامية ينادون بالسير على هذا الطريق النتن المظلم، المدمر المحطم لكل قيمة إنسانية!!.

لقد استطاع الغرب المتقدم في أمور التقنية والمكتشفات، والمسيطر بقوته العسكرية والاقتصادية والصناعية أن يبهر ضعفاء العقول من أبناء الشعوب الضعيفة المسماة ـ تلطفاً ـ دول العالم الثالث، أو الدول النامية، فأقبلوا على الغرب يأخذون ما لديه بلهف، ويتلقون ما عنده بشغف.

ومن هؤلاء الذين بهروا بالغرب وما فيه، أبناء البلاد الإسلامية، فقد تسابق كثير منهم، وخاصة أصحاب التأثير المعنوي والحسي في استجلاب ما في الغرب، بل أسوأ ما فيه، جلبوا الفكر والثقافة والفنون

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٩.

<sup>(</sup>٢) لعيني أم بلقيس: ص ٦٩ لعبدالله البردوني.

القائمة على فلسفة مادية حيوانية، وسعوا في تعميم النمط الغربي، وتطبيع السلوك الغربي، وتكسير معاقد الأخلاق الإسلامية ومفاصل الروابط الاجتماعية، ولقد عرف أعداء الإسلام أن الأخلاق الإسلامية تمثل صلب الحياة الاجتماعية والنفسية، فجندوا لتحطيمها وتكسيرها جيوش الإفساد والفتنة.

وأول أمر بدأوا به أمر العقيدة والإيمان؛ لأنها تمثل المنبع العظيم للأخلاق، فاتجهوا إلى التشكيك الجاحد، والتدنيس الفاسد لكل قضايا الإيمان، ابتداءً بالإيمان بالله تعالى وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر.

واتجهوا إلى مصادر الشريعة الإسلامية، فمكروا مكرهم، وتناولوا أصول الشريعة وقواعد الملة وكليات الدين تناول المتلاعب المشوه الحاقد، ولما علموا أن تفهم الإسلام تفهما سليما هو الذي يمد نبع الإيمان بالعلم الصحيح، ويمد تطبيقاته بالممدد الخالص عمدوا إلى العلوم الإسلامية فكرسوا حربهم عليها وركزوا جهدهم ضدها، وقد استخدموا في سبيل تهديم الأخلاق الإسلامية عدة وسائل منها:

1 ـ الغزو الفكري، الذي يستهدف زعزعة ركائز الأخلاق التي تمدها بالقوة والأصالة والثبات ومتى حصلت الهزيمة الفكرية والاعتقادية تبعتها هزائم أخرى، منها الهزيمة الأخلاقية، وهذا ما نراه ونشاهده في سائر طبقات المنهزمين.

٢ ـ إيجاد الأجواء الفاسدة المفسدة، وغمس الناس في الفساد الخلقي، وتهيئة البيئات المناسبة للإنحراف السلوكي والأخلاقي.

٣ ـ الإفساد من خلال النساء، فهم أولاً أفسدوا المرأة وأخرجوها من عرشها المكين، من عفافها وحجابها ومكانتها السامقة التي وضعها لها دين الله القويم، ثم أفسدوا بها.

- أفسدوا المرأة بالتعليم الفاسد، والتربية الجاهلية المنحرفة، حتى خرجت الفتيات وهن مثقلات بالمفاهيم الباطلة والعادات الفاسدة، وهي تظن أو تزعم أو يُزعم لها أن هذه هي الثقافة العصرية، وهذا هو التقدم، وهذا

هو التحرر، فها هي الفتاة تحمل الشهادة الجامعية أو الشهادة العليا!! أليست هذه هي علامة التقدم؟.

ومن هذا المجال انطلقت المرأة أمّا ومعلمة وعاملة تضع بصمات ما تأثرت به على الأجيال اللاحقة، فتوالى الفساد والإفساد وتكاثرت أسبابه.

- وأفسدوا المرأة بدعوتها إلى العمل وإخراجها من بيتها، بدعوى عدم تعطيل نصف المجتمع وقالوا: نضعها في العمل المناسب لأنوثتها أو لتقاليد المجتمع، ولما استقر الأمر وقبل به الناس جعلوها سكرتيرة للرجال ومضيفة في الطائرات والفنادق، وموظفة في الدوائر العامة والشركات، وعاملة في المحلات التجاربة تجذب المشترى بأنوثتها ودلالها!!.

\_ وأفسدوا المرأة بالأزياء البعيدة عن الحشمة والعفاف والمليئة بالشذوذ والإغراء، وحركوا في داخل المرأة مرضى حب البروز، البروز بملابسها وفتنة جسدها، بل أوصلوها إلى مستنقع الاستعراض والإغراء.

- وأفسدوا المرأة بالفنون المختلفة، وسخروا الوسائل الجذابة والمؤثرة وذات الفاعلية السريعة مثل السينما والتلفاز والمسرح والمجلات والجرائد والقصص والروايات، والإذاعة، وسائر وسائل الإعلام، وقبض المنحرفون أو الضعفاء المنهزمون على أزمة هذه الوسائل فسخروها لهدم الأخلاق وتحطيم القيم، وغرس الرذائل والمفاسد والانحرافات، حتى لقد سموا تبرج المرأة واستعراضها بمفاتن جسدها وغنجها بكلامها وحركاتها سموه فنًا، وأطلقوا على العري والاختلاط أسماء التقدم والتحضر.

وكانت هذه الأمور ـ المتزايدة في شرها ـ سبباً عظيماً في تهديم أخلاق المسلمين، فانهار العفاف الذي عرفت به نساء المسلمين من عهد النبوة إلى عهد قريب وتمزق كيان كثير من الأسر المسلمة، وتبدل الاعتزاز بأخلاق الإسلام والاستمساك بسلوكياته، إلى سخرية به وتهاون ومضادة ومناقضة، واندفعت المرأة المسلمة إلى تقليد الكوافر الفواجر، وتسابقت الخطى في سرعة عمياء صماء حتى فقدت معظم بلدان المسلمين طابع

الاحتشام، وأضحى السفور والتبرج والاختلاط سمة عادية مقبولة عند كثير من الناس، ولا حول ولا قوة إلاّ بالله.

وأمام هذا الطوفان الهائل من الفساد والإفساد إفساد المرأة والإفساد من خلالها، تحركت غرائز الشباب وتملكت عقولهم الشهوات، ومتى غرق العقل في الشهوة، وتدنست النفس في الغريزة أمكن أهل الشر وبغاة العلو بالباطل التلاعب بالعقائد والأفكار والسلوك وسائر الأخلاق الشخصية والاجتماعية، وأمكن سلب إخلاصهم لأمتهم ومجتمعهم وبلادهم.

وهذا ما حصل فعلاً في كثير من بلدان المسلمين، حيث استطاع الأعداء أن يسخروا فئات من أبناء هذه البلدان ليسعوا في الأرض فسادا وليكونوا كما قال الله تعالى: ﴿وَيُرِيدُ ٱلدِّينَ يَشَبِعُونَ ٱلشَّهَوَتِ أَن يَمَيلُوا مَيلًا عَظِيمًا ﴾ (١).

3 - الإفساد بالخمر والمخدرات، لقد دخل الاستعمار بلاد المسلمين وما فيها من يجاهر ببيع الخمر أو صنعه، وما فيها من يفكر أن يتحاكم إلى غير الإسلام، وما في مجتمعاتهم من تخرج سافرة عارية أو شبه عارية، ولم يخرج الاستعمار من هذه البلدان إلا وشرع الله مستبعد، ومكانه القوانين الجاهلية، والمرأة متبرجة مختلطة مسترجلة، والخمر تصنع وتباع كأنها الماء الزلال!!.

عملوا على نشر المسكرات والمخدرات بين أبناء المسلمين لما فيها من إضرار على العقول والنفوس والأجساد والأخلاق، وهاهي بريطانيا أيام قوتها كانت تستعمر الصين وترضخه لسلطانها بوسائل عديدة منها «الأفيون والحشيش» وقد علم من استقراء أحوال المجتمعات والأفراد أن المفاسد يجر بعضها بعضاً، والخمر أم الخبائث تجر إلى المخالطة الفاسدة، ثم إلى جلسات الاستمتاع بالفاحشة وإلى القتل والمعاداة، بل تجر إلى خيانة الأمة «الخيانة العظمى» والتبرع بأسرارها، والتنازل عن مقومات قوتها، وتسليم

<sup>(</sup>١) الآية ٢٧ من سورة النساء.

مقاليد أمرها إلى الأعداء المبغضين الطامعين المخربين(١١).

وقد شهدت بلاد المسلمين من أضرار هذه المفسدات دواهي عظيمة، في الدين والخلق والعلاقات، بل في كل أسباب القوة والتمكن.

- الإفساد بوسائل اللهو، وأعظم قضية تسلطت عليها وسائل اللعب واللهو «خلق الجدية» الذي كان من سيما المسلمين، ومن أشهر صفاتهم، لقد تبدل ذلك من خلال هذه الوسائل التي جُعلت في أذهان الشباب وأعراف المجتمعات ضرورة لايُمكن الاستغناء عنها!! فأصبح الميل إلى اللعب والهزل وسفساف الأمور خلقاً بارزاً في كثير من شباب المسلمين، واستبع ذلك ما استتبعه من محبة للدعة وتخلق بالباطلة وتبرم بالعمل وهروب من العمل الجاد النافع، والبحث عن أسباب المتعة، وقتل الأوقات باللهو واللعب، هذا إذا كانت هذه الوسائل مباحة أو غير محرمة.

أمًا وسائل اللهو المحرمة كأندية القمار ودور اللهو المحرم ومسارح الاختلاط والرقص، وأفلام الخلاعة، وصور الفجور، ومجالس الموسيقى، وكتب القصص التافهة، ومسهرات الاختلاط، وأمسيات المجون، وغير ذلك من وسائل الإلهاء والتمتع بالحرام والفساد، فهذه فعلت وتفعل في الأخلاق والسلوك مثلما تفعله الخمر والمخدرات في القضاء على الأخلاق النبيلة والعادات الكريمة، وغرس النجاسات الفكرية والخلفية والاجتماعية مكانها.

إضافة إلى سرقة أعمار الشباب، والقضاء على حياتهم من خلال تبديد أوقاتهم، ومن تأمل ميادين الرياضة وما في بواطنها من إلهاء وإغراء وتلاعب

<sup>(</sup>۱) يذكر في هذا الصدد قصة الطيارين المصريين الستمائة الذين أسكرهم عميل الموساد في ليلة الرابع من يونيو حزيران ١٩٦٧ م/ ١٣٨٦ هـ، والتي كان في صبيحتها أول يوم من هزيمة حزيران، وكانت تلك الليلة الحمراء المترعة بالخمر ورقصات سهير زكي، والموسيقى الصاخبة، ونجوم السينما وطالبات الجامعات المنطرحات في أحضان الطيارين المصريين، سبباً رئيساً للهزيمة. انظر تفصيل ذلك في كتاب تحطمت الطائرات عند الفجر لباروخ نادل وخاصة الصفحات: ص ١٦١ ـ ٢٦٢، ٢٧١، ٢٧١، ٢٦٢ ـ ٢٦٢،

بالعواطف والقيم، وما في طياتها من إسراف وتشاحن وتباغض، وما في نتائجها من تخدير للعقول والقلوب، وتعطيل للطاقات، أيقن كم جرت هذه الملهيات على المسلمين من مصائب، أظهرها مايشاهد في كثير من الشباب من ولاء وبراء للكرة، وما فيهم من تعلق وشغف بالتفاهات، وانشغال بالترهات، وانصراف عن ما به عزّ الأمم والأوطان من علم نافع وصناعة مثمرة وزراعة تؤمن العيش المستقل، وسلاح يؤمن القوة الفاعلة.

ومن كان في قلبه أدنى غيرة على الإسلام والمسلمين لابد أنه سيتأثر كثيراً، ويحزن كثيراً على هذا الشباب الضائع بين وسائل اللهو واللعب، ووسائل المجون والإنحلال.

7 - الإفساد بالمال، فالمال عنصر فعال في حياة الناس، تشترى به الذمم الضعيفة، وتستذل من خلاله أمم، وتغير به أحوال، وكم اشترى الأعداء بالمال نفوساً ضعيفة ووجهوها لتفسد الأخلاق، وتنشر الفساد، ومكنوا لها بالأموال لتفعل الأفاعيل في ذمم الناس وسلوكياتهم.

فالرشوة فساد خلقي يقع بالمال، ويستثمر المفسدون المرتشي بعد إهانته بالرشوة ليكون يداً لهم في تنفيذ مآربهم، فكم من خائن لأمته، وكم من متواطئ مع أعدائها، وكم من ساع في تنفيذ مخطط الأعداء، اشتريت ذمته بالمال.

ولقد أفسد بالمال من أخلاق المسلمين التجارية ما لايخطر على بال، فحل الجشع والشح مكان العطاء والبذل وسهل للفاسدين أسباب الاحتكارات المحرمة، والمكاسب المحرمة، وانفتحت أبواب الكسب غير المشروع، وساغ عند الناس التعامل بالربا وبيع الخمر وقبول الرشوة، وبذل المال في المحرمات والأمور المفسدة، فأدى ذلك إلى موت الفضيلة عند كثيرين، والرضى بالخنوع والذل والهوان، ما دامت الأوضاع تهيء المكسب المالي، وماتت روح التضحية والفداء، وانقرضت معاني العزة الحضارية الإنسانية المؤمنة، وحل محل ذلك ذميم الأخلاق من أنانية ومحبة للذات وتتبع للمصلحة وقبول بالذلة، ورضى بالهزيمة، وتسويغ للرذيلة ودفاع عن الباطل، وركون إلى الهوان.

الإفساد بالترف وكثرة الرفاهية، قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا آرَدْنَا أَن تُتَهلِكَ وَرَيْنَا مُتَرَفِبَهَا فَفَسَقُوا فِنِهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَّرَنِنَهَا تَدْمِيرًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ الل

وبالنظر في التاريخ البشري وتتبع أحداث الحياة وجُد أنه إذا أغرقت أمة في الترف والبطر، وتمادت في حياة الرفاهية الباذخة سرت إليها عوامل الضعف والتمزق؛ ذلك أنها بالرفاه المفرط والترف الطاغي تنسي الله تعالى: ﴿كُلَّا إِنَّ ٱلْإِنْكُنَ لِطَغَيِّ لِنَى الدنيا وزخارفها، وتركن إلى وتنسي الموت واليوم الآخر، وتطمئن إلى الدنيا وزخارفها، وتركن إلى الترف وتجري وراء الملذات المتجددة، فتتحطم عندئذ القيم والأخلاق، ويتنافس المترفون في البحث عما يشتهون، ويفنون أعمارهم وطاقاتهم في ابتكار ما به يلتهون، ويتفننون في اصطياد المتع، وكلما شبعوا من متعة انتقلوا إلى غيرها في نهم، وبحثوا عن سواها بعد أن أملهم السأم.

فإذا هم في حمأة الشهوات المحرمات، وفي مستنقع الملذات المهلكات، رضوا بالحياة الدنيا واطمأنوا بها، وغفلوا عن كل أسباب العز والتمكين، والتقدم والرقي، واتبعوا أمر كل جبار عنيد، يحقق لهم أسباب الملذات، ويؤمن لهم طرق الشهوات، وقلوب المترفين قاسية غليظة فاقدة للرحمة والعطف الإنساني، بعيدة عن الشفقة على الضعفاء والفقراء، بل ربّما ارتكبت في حقهم الشناعات من أجل تحقيق مراداتهم الباذخة، وما أنباء الترف الروماني والفارسي ببعيدة عن الأذهان، فقد قص التاريخ من أنبائهم وأخبار بذخهم الشيء الكثير، وكيف أودى بهم ذلك، حين أوجد من الأدواء الخلقية والاجتماعية والأمراض السلوكية ما عجل بذهابهم واندراس اثارهم (٣).

إن من طبيعة أهل الترف والبذخ \_ إضافة ما سلف \_ أنهم يعارضون

<sup>(</sup>١) الآية ١٦ من سورة الإسراء.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ٦، ٧ من سورة العلق.

<sup>(</sup>٣) انظر: ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين: ص ٥٦، ٧١ ـ ٧٤.

وقال تعالى: ﴿...وَاتَّبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُوا مَا أَتُرِفُوا فِيهِ وَكَاثُوا مُجْرِمِينَ اللَّهُ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهَلِكَ الْفُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهْلُهَا مُصْلِحُونَ ﴿ اللَّهُ ﴿ ٢).

وقال سبحانه: ﴿وَكُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَرْكِةٍ بَطِرَتْ مَعِيشَتَهَا ۚ فَنِلْكَ مَسَاكِنُهُمُّ لَوَ ثَلْكَ مَسَاكِنُهُمُّ لَوَ ثُلُكَ مَسَاكِنُهُمُّ لَوَ ثُلُكَ مَسَاكِنُهُمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وقد أدرك أعداء الإسلام والمسلمين أن الرفاهية والترف والانغماس في اللذات أمور تسبب البطر، وتوقف التفكير السليم والإنتاج والتقدم، وتعرقل أي طموح نحو الحضارة، وتصيب الأمة بانهيار خلقي وسلوكي يقودها إلى الهزال والضعف والاستكانة، والتعلق بالقشور من ظواهر الحياة، وترك موجبات القوة والمجد والعزة والسؤدد، فعملوا على إغراق الذين بسط الله لهم الرزق من أبناء المسلمين في أنواع الترف والرفاهية والمتع المحرمة، وزينوا لهم سبل اللهو والدعة والتلاعب بالأموال والأعراض، فاستعذب هؤلاء هذه الطرق الغاوية، واستسلموا لدواعي الإغراء وآثروا لذاتهم وشهواتهم، وتدافعوا نحو أسواق الترف وميادين البطر المعيشي، باذلين وشهواتهم، وتدافعوا نحو أسواق الترف وميادين البطر المعيشي، باذلين من الأموال، مقتنصين الشهوات فكان من ذلك فساد الأخلاق والآداب، وكان من دلك فساد الأخلاق والآداب، وكان منه الوقوع في حضيض التخلف والتبعية، ووهن العزيمة عن التطلع إلى مجد مؤثل.

<sup>(</sup>١) الآيات ٣٤ ـ ٣٧ من سورة سبأ.

<sup>(</sup>٢) الآيتان ١١٦، ١١٧ من سورة هود.

<sup>(</sup>٣) الآية ٥٨ من سورة القصص.

إضافة إلى أن الأعداء قد اتخذوا منهم جسوراً لتنفيذ المآرب الخبيثة، وابتزوا أموالهم واقتنصوا خيراتهم وامتصوا طاقاتهم المادية، واستخدموها ضدهم، وقووا بها مخططاتهم المستهدفة إذلال المسلمين وإبقاءهم في دائرة الهوان والتبعية.

٨ ـ الإفساد بالسلطة، تكاد تكون شهوة الحكم والسلطان في نفوس بعض الناس من أقوى الرغبات المتحكمة والشهوات الآسرة التي تهون على صاحبها ارتكاب الفضائع، واقتراف الرذائل والجرائم العظيمة.

ويعرف الأعداء هذه الحقيقة من حقائق النفوس فولجوا من خلالها إلى أصحاب النفوس الضعيفة الذين لايخشون الله ولايرجون الدار الآخرة، فاستخدموهم، وأفسدوا من خلالهم الأخلاق والعقائد بما لايعلم قدره وامتداده إلا الله تعالى.

عرفوا مواطن ضعفهم فرسخوها ونموها، وضمنوا استمرارهم بالحماية الدائمة لهم، وأغروهم بالاستمرار في تحكيم القوانين الجاهلية التي تدمر الأديان والأخلاق وتسوغ الرذائل وتحميها، وكان في هؤلاء الأرضية القابلة للإغراء والتحريش، بما تلبسوا به من شهوات مهلكة وشبهات قاتلة.

علموهم أخلاق السياسة المعاصرة القائمة على الذرائعية «البرغماتية» وعلى مبدأ الغاية تبرر الوسيلة «الميكيافيلية» أخلاق السياسة المعاصرة التي لاتؤمن بفضيلة من الفضائل، ولاتحترم قيمة من القيم الخلقية، حتى غدت رذائل الكذب والغدر والخداع والنفاق والوعود المزمع إخلافها ابتداءً ونقض العهود والمواثيق، والتعدي والظلم والفجور في الخصومة والادعاءات الباطلة، وسلب الحقوق وانتهاك الأعراض وغير ذلك من الفضائع من الأمور التي لايستنكرها العاملون في ميادين السياسة، بل يعدونها من الحذق والمهارة السياسية.

فنشأ من جراء هذه الرذائل السياسية انهيار خلقي وسلوكي عام، بما يراه الناس ويسمعونه، وبما تقذف به أجهزة الأعلام من تبريرات وتسويغات وتصريحات لاتزيد أمر الإنحراف إلا رسوخاً.

أضف إلى ذلك ما لديهم من أجهزة البحث والاستخبار التي تقوم على تصيد الأخبار والأشخاص من خلال النساء والخمور والمخدرات والرشاوى وشراء الذمم، وبيع الضمير والأخلاق في الحجرات المظلمة.

ومن اطلع على الكتب التي تحدثت عن أجهزة الاستخبارات وأشخاصها وفضائحها تيقن كم في حشو هذه الأجهزة من بلاء مدمر للدين والأخلاق والقيم والتقاليد.

9 - التركيز على إفساد الفتيان والفتيات، من خلال إرسال الأشياء المفسدة إليهم تحت أسماء مختلفة، علمية وفنية وصناعية وتجارية وسياحية ورياضية، لتقوم بعمليات الإفساد عن طريق الاختلاط بالبنين والبنات، والتأثير عليهم ببهرج مظاهر الحياة وزينتها ولذاتها، وبالمبتكرات الضالة من النظريات والأفكار، ومن الأزياء والفنون التي تستهوي النفوس ويغريها بالمحكاة والتقليد.

فإذا أضيف إلى ذلك أن الأجيال الناشئة جاهلة بدينها، عديمة الحصانة في فكرها، عديمة المناعة النفسية ضد أي غزو فكري أو نفسي أو أخلاقي، تبين فضاعة مايُمكن أن يصل إليه الأعداء في التأثير على الفتيان والفتيات.

بيد أنهم لم يكتفوا بذلك - على فضاعته - بل استدرجوا أبناء المسلمين وبناتهم إلى معاقل الفساد والإفساد، وهم بحال من انعدام الحصانة الفكرية والنفسية، فأثر عليهم الأعداء أبلغ التأثير، ومسخوهم وغيروا نفوسهم وعقولهم وغرسوا فيهم الاستخفاف بالقيم والأخلاق، وصنعوهم على أعينهم أخبث صناعة، فعادوا مثقلين بالأمراض الخلقية والنفسية، يحملون بين المسلمين رسالة أعدائهم وبأسلوب أشد عنفاً وأكثر وقاحة وأعظم تأثيراً.

وماذا يتوقع من قوم تربوا في أكناف الشبهات الفكرية وتقلبوا بين أعطاف الشهوات التي امتصت منهم المروءة والدين والخلق، ورمتهم في زوايا دروب الحياة، حيث الفراغ والفساد والهوان والفتنة والفساد؟.

وهكذا استطاعت العلمانية في البلدان الإسلامية أن تجد مجالها

الأوسع في الوصول إلى صميم الحياة بهذه الوسائل المفسدة(١١).

وماسلم من تأثيرها إلا من سلّمه الله، وهم قلة إزاء الأعداد الهائلة التي استجابت كلياً أو جزئياً لهذه المفسدات، وليس هذا من باب التشاؤم المبالغ فيه أو النظرة السوداوية كما يقول أرباب التبرير والتفاؤل الأخرق، بل الواقع في بلدان العالم الإسلامي يشهد بأعظم وأشنع مما وصفت، وخاصة بين قطاعات المثقفين والإداريين والإعلاميين، وبين فئات الشباب والشابات إلا من رحم الله، وقليل ما هم.

ولايعني ذلك أن الأمة انسلخت تماماً عن كل قيمها وأخلاقها، ولكن الكلام هنا عن آثار هذه الوسائل في حياة المسلمين وتأثرهم بها، سواء قل هذا التأثر أو كبر، عظم أو صغر، ومما لاريب فيه أن ذلك من أعظم طموحات ومشروعات أهل العلمنة والحداثة، وسوف أورد من أقوالهم مايدل على تبنيهم الحرب ضد أخلاق الإسلام وقيمه، وسعيهم في إيجاد قيم وأخلاق شهوانية أو مادية حيوانية مستوردة، وكلا الأمرين متداخلان، بل هما وجهان لعملة واحدة.

فأمًّا محاربتهم للأخلاق الإسلامية والسخرية بها وبأهلها فإنه يتبين ذلك بالعودة إلى موقفهم من الإيمان بالله تعالى والملائكة والكتب والرسل واليوم الآخر، حيث تبين بالشواهد في الفصول المختصة بهذه الأركان أن الحداثيين في شأنها بين جاحد ملحد مجاهر بجحده وإلحاده، وشاك مرتاب يصب ضلاله في نهاية الأمر في مستنقع الكفر، وهم بهذا الجحد والريب يكسرون معاقد الأخلاق الفاضلة ويحطمون صلب القيم الأخلاقية عند المسلمين.

ذلك أن الأخلاق في الإسلام ـ كغيرها ـ تنبع من العقيدة الإسلامية القويمة، التي تصون وتحمي وتعلي وترفع الإنسان في كل شؤون حياته وكل مناشط أعماله، وهي الجذر الحقيقي لكل الفضائل والأخلاق، وكل الآداب

<sup>(</sup>۱) اقتبست الكلام السابق عن وسائل الإفساد الخلقي من كتاب أجنحة المكر الثلاثة لعبدالرحمن الميداني: ص ٣٤١ ـ ٣٨٤.

والسلوكيات التي يسير عليها المسلم، حتى التي جبل عليها يعملها بمقتضى إيمانه، محتسباً الأجر في ذلك، راجياً ثواب الله وجنته.

وإذا نظرنا إلى العداوة الشرسة التي تنضح بها ألسنتهم وأقلامهم ضد أصول العقيدة الإسلامية وأركان الملة الحنيفية تبين أنهم لايستهدفون بهذه العداوة عقيدة مجردة بل يستهدفون مع ذلك مقتضيات ولوازم هذه العقيدة، ومنها الأخلاق.

وليس هذا مأخوذاً من فحوى كلامهم أو لازم ضلالهم، بل من نصوصهم الصريحة.

فهذا هو أدونيس يعتبر هدم كل ما يعيق حرية الإنسان واجباً على المبدع!! ويذكر من ذلك الشريعة والمجتمع بل يذكر اسم الله تعالى وتقدس، يقول: (لايستطيع الإنسان، كما يرى جبران في «المجنون» وفي نتاجه كله، إن يصبح نفسه، إلا إذا هدّم كل ما يعادي حريته الكاملة وتفتحه المليء، ومايقف حاجزاً دون طاقته الخلاقة، وتتجسد هذه القوة المعادية، كما يرى جبران، فيما يسميه «الشريعة» بتنويعاتها وأشكالها السلطوية الماورائية، والاجتماعية: الله «بالمفهوم التقليدي»، الكاهن، الطاغية، الإقطاعي، الشرطي)(۱).

ثم يضيف بعد أن ذكر طريقته في هدم الشريعة: (وتكشف هذه الطريقة في رفض الشريعة عن براءة الإنسان المطلقة، وعن تجاوز إنسانيته لكل شريعة، فالإنسان قبل الشريعة، وهو الأصل... الشريعة في نظر جبران ترتبط دائماً بمقتضيات المحافظة، وبما يغتصب السيادة الحقيقية، فالشريعة خداع واغتصاب، إنها مؤامرة الذين يريدون أن يظلوا أسياداً على عبيد، أو أن يكونوا ساحقين، فالشريعة هي الإرهاب الإنساني بامتياز، بل إن المجتمع لايكون طاغية، ولايكون عدواً للتقدم والحرية إلا بالشريعة واستناداً إليها)(٢).

<sup>(</sup>١) (٢) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٨١ ـ ١٨٨.

على هذا الأصل الذي أسسه أدونيس، وتبعه من تبعه من المقلدين له اتجهت سهامهم نحو كل ماله صفة مؤسسة ثابتة، وخاصة ما كان ينبع من عقيدة الإسلام ويتفرغ من شريعته.

ولاشك أن الأخلاق من أعظم الأمور التي لها سلطة معنوية على النفوس تمنعها من التردي والفساد، كما أن رقابة المجتمع المسلم على سلوك الناس له تأثير وفاعلية؛ ولذلك يطالب الحداثيون بتحطيم سلطة الأخلاق وتهديم سور المجتمع، وإبادة ضوابط السلوك والآداب؛ لأنها تشكل سداً أمام رغباتهم الضالة وشهواتهم الفاسدة، وتعيق تقدمهم وانتصارهم الذي يأملون.

وفي النص السابق من كلام أدونيس وجبران إشارة واضحة على تبنيهم رأي فرويد القائل بأن الدين والأخلاق والمجتمع عوامل كبت لابد من تخطيها وتجاوزها، وهذا يؤكد مقدار التبعية والمحاكاة في الأفكار والمشروعات التي يقدمها الحداثيون.

ومن هنا كانت أعمالهم وأقوالهم في شأن الأخلاق تستهدف هدم الأخلاق، وجحد وجودها واعتبارها نسبية اعتبارية ليست أصيلة ولا ثابتة، وتذم الأخلاق القوية والسلوكيات الفاضلة، وتعتبر الاستمساك بها علاقة تخلف وجمود، في الوقت الذي أغدقوا فيه مدائحهم على الأخلاق الرذيلة، ودعوا إليها واعترفوا بمقارفتهم لها مفاخرين!!.

وعودة إلى أدونيس وموقفه الحداثي التأصيلي الذي يرسمه لأتباعه في قضية الدين والأخلاق، يقول عن كتاب المجنون لجبران (قلت أن كتاب المجنون هدمي، وهو لذلك يضعنا في مناخ العدمية، نشعر أن الأخلاق والقيم الدينية تهدمت في العالم الذي يسكنه المجنون، لم تعد ثمة غاية ولا اتجاه، ولم يعد ثمة نور يضيء ولا طريق، بل لم يعد ثمة مكان... كل نقد جذري للدين والفلسفة والأخلاق يتضمن العدمية، ويؤدي إليها، وهذا ما عبر عنه نيتشه بعبارة «موت الله» وقد رأينا أن جبران قتل الله هو كذلك،

على طريقته، حين قتل النظرة الدينية التقليدية إليه...)(١).

تعالى الله عما يقول الكافرون علواً كبيراً.

وليس هناك أصرح من هذا القول الذي يفوه به هذا الباطني النجس فيما يتعلق بالدين وأصوله والأخلاق ومنزلتها، وما من شك أن حرب الأخلاق تعود إلى الفوضى، وأن الفوضى مقصد أساسي من مقاصد الحداثة، وقد أشرت في مواضع من هذا البحث إلى دعوتهم إلى الفوضى وتبنيهم لها باعتبارها أصلاً من أصولهم وغاية من غاياتهم.

ثم يشرح أدونيس خطة تهديم الأخلاق عند جبران، وجبران مجرد قناة يخوض فيها أدونيس إلى بالوعة الحداثة، يقول أدونيس: (ومن الواضح أن جبران لايحلل تحليلاً فلسفياً أو علمياً القيم التي يهدمها، وإنما يعرضها بشكل يجعلها مشبوهة فمتهمة، فمرفوضة، إنه يحاول بتعبير آخر، أن يظهر خطأ التفسيرات التي تقدمها الأديان والأخلاق التقليدية للعالم والإنسان، فيما يدعو إلى محو المذهبية القيمية، ويؤكد على فاعلية الحياة والإنسان الذي يبتكر القيم الجديدة، الأخلاق التقليدية هي التي تعيش الخوف من الله، وتنبع من هذا الخوف.

الأخلاق التي يدعو إليها جبران هي التي تعيش موت الله، وتنبع من إله جديد، إنه إذن يهدم الأخلاق التي تضعف الإنسان وتستعبده ويبشر بالأخلاق التي تنميه وتحرره، إنه يهدم الأخلاق السلبية، الانفعالية التي تتقبل الراهن الموروث من القيم، ويبشر بالأخلاق الإيجابية الفعالة التي تخلق هي نفسها القيم، إنه يريد بالتالي أن يحل محل الفكر المأخوذ بأخلاق المستقبل محل الفكر المأخوذ بأخلاق الماضي؛ ولهذا فإن كتاب «المجنون» دعوة لقلب نظام القيم)(٢).

ثم يضيف واصفأ ماترتب على هذه الخطة الثورية الانقلابية المضادة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٧٨ \_ ١٨٩.

للقيم والأخلاق، ويجعل هذا المترتب على مستويات منها: (أن القيم القديمة تتخلخل وتنهار، يرافق ذلك ضعف في الدين والأخلاق... ويتميز المستوى الثالث بهيام فوضوي، يمتزج فيه ازدراء كل شيء بهدم كل شيء، أمّا المستوى الرابع فهو مستوى الكارثة، حيث يموت القديم، ويتحول الإنسان، أي يولد من جديد بهدي مبادئ جديدة، وحياة جديدة، العدمية إذن مرحلة انتقال)(۱).

هذا النص الأدونيسي يظهر الموقف الحداثي من الأخلاق ومن أساسها الديني.

وهو مليء بالتناقض والمغالطة، فهو يصف الأخلاق الجديدة التي تريد الملة الحداثية إيجادها مكان مايسميه الأخلاق القديمة؛ يصفها بأنها الأخلاق الإيجابية الفعالة، وهو الذي سبق أن وصف بأن كل نقد جذري للدين والفلسفة والأخلاق يتضمن العدمية، ويؤدي إليها، وهو الذي قال بعد ذكره للأخلاق الحداثية الإيجابية \_ حسب زعمه \_ بأن هذه الأخلاق تتسم بالهيام الفوضوي، والهدم والعدمية!!.

فهو إمّا أن يكون في حالة تناقض بين وصف أخلاق الحداثة والعلمنة والإلحاد بالإيجابية ووصفها بالعدمية والفوضية، وإمّا أنه يرى أن هذه العدمية والفوضوية هي الأخلاق الإيجابية التي يمتدحها ويشيد بها ويدعو إليها، والمتتبع لكلام أدونيس ومواقفه وجملة مبادئه يجد أن هذا الوجه الأخير هو المخصوص عند أدونيس بالإيجابية.

فهو في تأصيل الأصول من تلمود الحداثة، يبحث في زبالات الملاحدة القدامى مثل أبي بكر الرازي وابن الراوندي وأضرابهم ويأتي بكلامهم في جحد النبوة والوحي ويتهكم بالقرآن بل يجحد نزوله، ثم يورد مدح الوجودي الملحد «عبدالرحمن بدوي» (٢) لصنوه الرازي الملحد الذي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ١٧٨ ـ ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) عبدالرحمن بدوي، مصري وجودي الاعتقاد، يتبنى الإلحاد ويدافع عنه، ألف في ذلك=

وصفه بأنه ينزع نزعة فكرية حرة، وأنه ينحو منحى تنويرياً (١)!!.

ثم يخلص أدونيس بعد ذلك إلى أن زنادقة الفلاسفة أصحاب عقل ونظر عميق وتأمل!! ومن ذلك جاء ردهم للوحي وجحدهم للنبوة، وهذا مديح يريد أن يستجلبه لنفسه ولزمرته، وبعد كل ذلك يقول: (من هنا لايعود العقل مقياساً للمعرفة وحسب، وإنّما يصبح كذلك مقياس الأخلاق، فالعقل هو مقياس التمييز بين الخير والشر... فالعقل أصل المعرفة والحرية أصل الأخلاق)(٢).

ولايدري الناظر في هذا الكلام أي وجه للعقل والمعقول عند إنسان يرى أن القيم الجديدة والموصوفة بالإيجابية وهي الفوضوية والعديمة والهدم والتدمير، وهذه الأمور بطبيعتها مخالفة للعقل مناقضة له، وإلا أصبحت القرود والأفاعي والعقارب والذباب أكثر عقلانية وأوسع إيجابية من الإنسان!!.

يقول أدونيس: (من المستحيل الدخول في العالم الآخر، الكامن وراء العالم الذي تثور عليه، دون الهبوط في هاوية الفوضى والتصدع والنفي) $^{(7)}$ .

هذه الفوضى هي التي تعبر عنها إحدى الناقدات الحداثيات بقولها: (العلمنة أو الدنيوية... أي نزع التقديس والأسطرة عن سطح العالم والتاريخ... العلمنة هي إحدى مكتسبات الحذاثة الثانية، والدينامية الهائلة للحداثة تكمن في أنه لا شيء مقدس بالنسبة لها، لا شيء محرم...، كل

<sup>=</sup> كتاب من تاريخ الإلحاد في الإسلام، احتفى فيه بالزنادقة والملاحدة، وأبرز شخصياتهم على اعتبار أنهم أهل تحرر وانطلاق، له جملة من المؤلفات يدور في مجملها على محور التغريب والمدافعة عن المستشرقين بشدة، والدعوة لإحياء تراث الفلاسفة مثل ابن سينا والفارابي والسهروردي المقتول، وترجمة الفلسفات الغربية وتسويقها. انظر: معهم حيث هم لسالم حميث: ص ١٢٠ ـ ١٣٩.

<sup>(</sup>١) انظر: الثابت والمتحول ٢ ـ تأصيل الأصول: ص ٨٤ ـ ٨٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٨٦.

<sup>(</sup>٣) زمن الشعر: ص ٤٦.

شيء مباح، لا شيء ينجو من دراسة العلم الذي اخترق سر الطبيعة... أصبح الإنسان مع نزع هالة التقديس والألوهة عن الكون ومدبره، أصبح يقع في مركز الكون، ويشكل مبدأ القيم والغايات، وعندئذ ترسخت الحركة الإنسانوية، توقف الإنسان عن الدوران حول المقدس، وحلت مشروعية إنسانية جديدة محل المشروعية الدينية السابقة، ونتج عن ذلك أخلاق جديدة وقوانين جديدة تنطبق على البشر دون استثناء ودون اعتبار اللون والعرق أو المذهب والدين)(١).

إذن فتهديم القيم والأخلاق مطلب حداثي لايختص به أدونيس دون غيره، ولا مذهب حداثي دون آخر، طالما أن الحداثة مبنية على مبدأ العلمنة الجاحدة لألوهية الله تعالى كلياً أو جزئياً، وطالما أن الحداثة والعلمانية تنادي بإيجاد قيم جديدة تقوم على الفوضى ونزع القداسة والاحترام عن كل شيء، وتنادي بأنه لاشيء محرم ولا شيء ممنوع، أي أنهم - في مجال الأخلاق - لايمانعون تأصيلاً أو تطبيقاً من الزني بالمحرمات ولاتعاطي المخدرات ولا ممارسة الظلم والفتك والخيانة، ولا مزاولة الكذب والغدر والسرقة والنشل واللوطية واحتراف الدعارة والعربدة وكل أنواع القذارات الخلقية؛ لأنه لا شيء محرم عند أهل الحداثة والعلمانية، حسب ما ورد في النص السابق، بل حسب ما صرحت به بعد ذلك في قولها: (كانت خطوة إخراج الجنس والجسد من ظلمات المحرم إلى علنية اللغة وعلنية الممارسة مفصلاً جوهرياً في سقوط المقدس)(٢).

ومثل ذلك قول ناقد حداثي: (النص الحديث أياً كان جنسه أو نوعه، جسدي، فشاعريته هي شاعرية الرغبة والحاجة والشهوة والعطش إلى جسد الآخر، إنه تمتمات الجسد)(٣).

من هنا يُمكن فهم الشاعرية الحداثية!! وآفاق الحداثة!! وما يترتب

<sup>(</sup>١) قضايا وشهادات ١٠٢/٢، والقول لأنيسة الأمين.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٧٨٠. والقول لعبدالرزاق عيد.

على ذلك من أخلاق بهيمية حيوانية، وسلوكيات شهوانية جنسية، وحتى في التعبيرات النقدية والشعرية البحتة لايذرون التعبير الجنسي، فالشاعر يلد القصيدة، والمقطوعة الفلانية في طور المخاض، والمبدع بتزاوج مع بيئته ومجتمعه، والقصيدة الجنينية تصل إلى دور التكون، والولوج إلى رحم القصيدة، والشبق الإبداعي، والكلمة النطفة، وافتضاض النص، وغير ذلك من الألفاظ والعبارات ذات الدلالات الجسدية الشهوانية التي هي حاجتهم الملحة، ومشروعهم الأساسي، وطموحهم العالي، حسب ما عبر عنه أنسي الحاج في قوله: (والحاجة اليوم أراها إلى كتابة تمزق حجابها بعدما تمزق وجدانها، إلى كتابة تقول المحرم والممنوع والمخيف والمهول والرائع والمدهش والمذهل والساحر والرهيب، ولو لعنت ورجمت واضطهد أصحابها حتى الموت.

تقول البسيط والمرعب، القريب والأقصى، ضمن نظامها الخاص الذي هو حتماً، مهما انحرفت، نظام الإغراء، أي الفتنة الإلهية.

الحاجة إلى كتابة العري، عري الذات والفكر والدخيلاء، والحلم والكابوس والنظر والبصيرة والشوق والاستيهام والنوايا، عري المنطق، عري الاقتناع، أي الشك، عري الإيمان، عري المحاكمة الذاتية والموضوعية، عري الخطايا، عري الضعف والانحلال، عري الجنون، عري السقوط، عري الصلاة العارية والهرطقة العارية، والعربدة العارية)(١).

ولم يتوقف الأمر بهم عند حد هذه العربدة العارية كمطلب أساسي من مطالبهم، بل تجاوزوا ذلك إلى حد اعتبروا فيها الإباحية الجنسية أساس كل تقدم وحرية!!، بل أساس الحضارة.

ها هو أنسي الحاج يقول: (العربي الذي يتكلم بسخرية عن حرية التصرف بالجسد ظناً منه أن الحرية السياسية أهم، يقصد أن الحرية السياسية «محترمة» بينما الأولى مخجلة، فضلاً عن كونها «بدعة غربية».

<sup>(</sup>١) مجلة الناقد، العدد ١ تموز ١٩٨٨ م/١٤٠٨ هـ: ص ٧.

الفصل بين الحريتين خرافة، استخفاف بجوهر الحرية، وهو أنها كل، وهو يتجاهل كون الحرية الشخصية، النفسية الحميمة، هي الأساس لكل حرية، وللحريات السياسية والاجتماعية)(١).

منطوق هذا الكلام أنه لايُمكن حصول التحرر السياسي والاجتماعي إلا بالتحرر الجنسي، أي أنه لايصبح الفرد أو المجتمع متصفاً بالحرية حتى يمارس الدعارة الجنسية كما يريد، حين تعاشر الزوجة على فراش زوجها من تريد، وحين يُلاط بالولد، ويُزنى بالبنت، وحين تقام بيوت الدعارة وبيوت الشذوذ الجنسي، حين تمارس العملية الجنسية على قارعة الطريق، بل حين يزني الرجل بأمه وأخته وابنته، هذه هي الحرية الجنسية التي يدعو إليها أنسى الحاج ويعتبرها أساس كل حرية.

وهي الدعوة نفسها التي فاه بها الداعر الحداثي الكبير نزار قباني في قوله: (الجنس هو صراعنا الأبدي، والكابوس الذي يفترسنا ليلاً ونهاراً، وإذا كنت تسألني عن حجم هذه المشكلة الجنسية فإنني أقول لك إنها بحجم جماجمنا تماماً، بحيث لايوجد تلفيف واحد من تلافيف النخاع العربي، غير مصاب بورم الجنس، أنا يائس من كل ثورية تجعل الجنس على هامش دعوتها، ويائس من كل نظام تقدمي، يترك جسد الإنسان العربي في بئر الكبت، ومضاجعة غلافات مجلات الجنس.

إن الأرض العربية حبلى بألوف المشاكل والعاهات التاريخية، لكن مشكلة الجنس هي رأس الأفعى، وما لم يقطع هذا الرأس فسيبقى جسد العربي، وفكره وسلوكه، وعلاقاته بالحياة والأشياء جسداً متقيحاً ومتورماً، وواقعاً تحت مورفين الرغبات والأحلام. . . إنني لا أؤمن أصلاً بإمكان قيام حضارة يكون فيها جسد الإنسان منفياً عنها، فالشعوب التي يفترسها هاجس الجنس في صحوها ونومها لايُمكن أن تكتب أو تفكر أو تقوم بأي إنجاز حضاري)(٢).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق، العدد ٩ مارس ١٩٨٩م: ص ٨.

<sup>(</sup>۲) أسئلة الشعر: ص ۱۹۸ ـ ۱۹۹.

وهكذا نرى كيف يلخص نزار قباني قضية التقدم والحضارة في الجزء السفلي من الإنسان.

إن القضية الجنسية هي التي استنزفت حياته أكثر من ربع قرن، وهو ينظر إلى العالم من خلال ثقب صغير أحمر، حسب قول مؤلف كتاب أسئلة الشعر<sup>(۱)</sup> في أسئلته التي وجهها إليه، وكانت من إجاباته ما سبق نقله، ومنها قوله: (العالم العربي ثوب مليء بآلاف الثقوب، ولا أوافقك على أن مشكلة الجنس لدينا هي ثقب صغير لايُمكن تفسير الظواهر الاجتماعية والتاريخية من خلاله، إنها كما قلت بحجم حياتنا وحجم أيامنا، وإذا كان فرويد النمساوي المتحضر قد فسر العالم كله تفسيراً جنسياً، وربط الإنسان والحضارة بشجرة الجنس، فماذا تنتظر من عربي مثلي أن يفعل؟!.

إنني أتطلع من حولي إلى المجتمع العربي، فأرى فكرة العيب والشرف والعرض تقيم حصاراً طروادياً حول الجنس الثاني وتعزله عن ممارسة أي نشاط اقتصادي ذي قيمة.

إذاً فنظرتنا المتخلفة إلى الجنس هي وراء تخلفنا الاقتصادي ووراء انقسام المجتمع العربي جنسياً إلى قارتين منفصلتين، وهذا ما يدفعني إلى اعتبار الجنس مشكلتنا الأساسية، ومتى وجدت هذه المشكلة حلولها، فإن بقية المشاكل ستحل نفسها بنفسها)(٢).

وللعاقل أن يتصور كيف يمكن أن تحل المشكلة مع اليهود جنسياً، وكيف يُمكن أن تحل مشكلة الغذاء ومشكلة التسليح، ومشكلة الهيمنة الغربية، والنفوذ اليهودي، ومشكلة الردة العلمانية، وغير ذلك من مشكلات الأمة الإسلامية، كيف تحل جنسياً حسب القول الداعر لنزار قباني؟!!.

لقد أفنى عمره في وصف الأعضاء الجنسية، والدغدغة الحسية للمراهقين والمراهقات، واستخدام المنبهات الجنسية الداعية إلى الإغراء

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ١٩٨، ١٩٩.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ص ۱۹۹ ـ ۲۰۰.

والرذيلة، حتى لقد درس مؤلف كتاب «أسئلة الشعر» بعض قصائد قباني مقارنة مع صنوه سعيد عقل وعمل استبياناً إحصائياً، فخرج بهذه النتائج: (أثبت الأحصاء الذي أجريته لمفردات خمس قصائد لكل من الشاعرين «يقصد قباني وسعيد عقل»:

أ ـ أن مفرداتهما تتشابه إلى درجة تدعو إلى الدهشة.

ب - أن ترداد المفرادة على اختلاف اشتقاقها في القصيدة الواحدة عند نزار أكثر منها عند سعيد)(١).

ويقول هذا الناقد بعد أن ذكر مجموعة ألفاظ ترد عند قباني وسعيد عقل، وأنها استحالت (في شعرهما إلى هرمونات أنثوية أدمنًا على تعاطيها، ودمى لغوية لا علاقة لها بالكون والحياة)(٢).

ثم يقول بعد أن وصف شاعرية نزار الجنسية: (إن اعتماد الشعر على المنبهات الحسية الحادة لايشير إلى انعدام الذوق بقدر ما يشير إلى بدائيته وحاجته إلى التدريب)(٣).

ويقول: (إن ملاحظة سريعة لجدول الاستجابات الآتي تؤكد لنا أن جمهور سعيد يتألف من عينات بدائية الثقافة أو متخلفة عنها، ومن صغار السن والمراهقين)(٤).

وليس الأمر عند نزار قباني مجرد تنظر فرويدي جنسي، أو دعوة شهوانية مجردة، بل هي عنده ممارسة وعمل، فعندما سأله المؤلف المشار إليه قائلاً: (قبل أن يموت عمر بن أبي ربيعة أقسم أنه لم يحل تكته على حرام قط، هل هناك مثل هذه الغربة بين حياة نزار قباني وشعره؟)(٥).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٢١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١٩١.

ويُمكن هنا ملاحظة السؤال وما يتضمنه من تحريض وانتقاد العفة عن ممارسة فاحشة الزنى، وكانت إجابة قباني على السؤال استجابة فكرية وعملية لهذا التحريض، حيث أجاب على السؤال قائلاً: (لو كان هذا التصريح الخنفشاري لعمر صحيحاً، لكانت شاعريته موضع شكل كبير، ولكان شعره مسلسلاً جيمس بوندياً كاذباً، إنني أشك في الرواية والراوي، واعتبر هذه الوثيقة المزورة مؤامرة لفصل الشعر عن الشاعر.

بالنسبة لي لا انفصام بين التجربة والتعبير عنها، بين الفم والصوت، كل تفاصيل حياتي اليومية معجونة بالشعر. . . إن الشعر مشتبك بجزئيات حياتي اليومية، وبكل تفاصيلها الصغيرة، كما تشتبك كرة الصوف ببعضها في مخالب قطة المنزل، إن حياتي وشعري ملتحمان كما اللحم بالعظم، ولا يُمكن فصلهما إلا بالموت، حياتي كلها مصورة ومفرغة في هذا الإناء هو شعري، إنني لم أترك تجربة واحدة من تجاربي، مهما كانت صغيرة، في العتمة. . . شعري هو صورتي الفوتوغرافية الرسمية الموزعة على كل المدن وكل المخافر، وهي التي تحمل علاماتي المميزة وخطوط بصماتي كل الأشياء التي اصطدمت بها عيني وأحاسيسي خلال رحيلي الطويل في قرات العالم تتحرك وتتنفس في قصائدي)(۱).

هذا الاعتراف الصريح الذي يؤكد فيه قباني أن شعره شعر الدعارة والجنس، والليالي الحمراء، والمغامرات النسوية والأعضاء الجنسية، هو شعر نابع عن تجربة وواقع معاش.

وكفى بهذا التنظير «القباني» والاعتراف الصريح شهادة على مقدار الانحلال الخلقي الذي انحدرت إليه الحداثة وغاصت في مستنقعه، إنها الكتابة والممارسة التخريبية القذرة التي يسعون في نشرها ونصرها، في مفاخرة متبجحة على نحو قول أنسي الحاج: (مهما سالم الكاتب التخريبي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٩١ ـ ١٩٢.

سيظل يصيب، ومهما أحب سيظل يشعل الحرائق، ومهما انحط خلقياً سيظل أعلى من عصره)(١).

ليس هناك تبجح أصرح من هذا، المنحط القذر والهابط النجس يرى أنه أعلى وأطهر وأفضل من المستقيمين الفضلاء النبلاء، ولا غرو فالمجنون يرى أنه أعقل من كل العقلاء، والزانية النجسة الخبيثة ترى أنها أفضل من العفيفات الطاهرات!!.

ومن النص السابق يُمكن تصور النفسية والعقلية التي يفكر بها أهل الملة الحداثية.

التخريب عندهم بناء، والإفساد لديهم هو عين الإصلاح، والانحطاط في عرفهم علو وارتفاع، والتبعية هي الاستقلال، والعبودية للغرب هي التحرر، وهكذا إلى آخر القائمة، التي توضح غاية الوضوح عنوان ومضمون الحداثة.

وفي إحدى المقالات عن الرواية العربية يتحدث عبدالرحمن منيف عن هموم الروائي العربي، ويعد منها «المحرمات» ومنها السياسة والعربي والجنس، ويدعو إلى تجاوزها لأنها حسب قوله: (مصالح أشخاص أو فئات أو طبقات قبل أن تكون ضرورة أو قداسة أو حاجة تعنى الجماهير)(٢).

وفي الدراسة النقدية الدعائية التي أجراها إحسان عباس عن الشعر العربي المعاصر خصص فصلاً بعنوان «الموقف من الحب» بدأه بقوله: (نحن نعيش في عصر فرويد: جملة قد تحمل معاني عديدة وقد تكون فارغة من المعنى، ولكنها تشير إلى إنهيار الحواجز بين الحب والجنس)(٣).

ثم يذكر نزار قباني ويذكر نماذج من أقواله الجنسية وعباراته التي يكثر من تداولها.

<sup>(</sup>١) مجلة الناقد، العدد العاشر إبريل ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ١١.

<sup>(</sup>٢) الناقد، العدد ١٨ ديسمبر ١٩٨٩ م/ ١٤٠٩ هـ: ص ١٤.

<sup>(</sup>٣) اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ١٣٥.

وأنقل هنا مجموعة من إشارته حول ذلك، يقول بعد أن أورد أبياتاً قال عنها: (... أرى فيها لحظة كشف، لحظة إضاءة كان نزار يومئ إليها إيماء سريعاً من قبل...)(١).

ويقول: (إنه اتخذ الجنس مسكناً، وأصبح الحب كله متشابهاً... على ضوء هذا الفهم يستطيع القارئ أن يقرأ قصائده «مصلوبة النهدين» و«طائشة الظفائر» و«همجية الشفتين» وغيرها مما يجرى هذا المجرى ليكتشف أن خوف الشاعر من ضياع الحيوية الشعرية ـ لا من ضياع العفة والفضيلة ـ هو الذي يحدد للحب «ومن ثم للجنس» أبعاده وقيمه، فنزار إذن لم يتحدث عن الحب، بمعناه العاطفي الذي يظنه الكثيرون، إنما تحدث عنه بمعنى جديد حين جعله طرفاً في قوتي صراع كبيرتين)(٢).

ورغم هذه الصيغة التبريرية لم يستطع إحسان عباس أن يتجاوز ما لايستطيع تجاوزه في وصفه لقباني وأقواله، كما في ثنايا قوله السابق، وكما في قوله الأشبه بالدعاء: (يُمكن أن نسمى نزار شاعر المرأة؛ لأنه ينصفها؛ لأنه \_ وهو يحاول أن ينصفها \_ يرى فيها محض امرأة، لا فنانة شاعرة، ذلك لأنها في أقصى حالات الشاعرية تتمنى الفناء \_ حبا وجنساً \_ في الرجل)(٣).

وهذا كذب على قباني ومخالف لحقيقة أقواله وأفعاله التي سبق ذكر شيء منها، فهو لايرى المرأة إلا جسداً ومتعة ومستودعاً للشهوات والنزوات، ومختبراً لمغامرات أهل العهر والدعارة والزنى فأي إنصاف للمرأة في هذا؟.

أليس هو القائل:

وتعبت من خيلي ومن غزواتي إلا زرعت بأرضه راياتي

(تعبت من السفر الطويل حقائبي لم يبق نهد أسود أو أبيض

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٣٦ ـ ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٣٨.

لم تبق زاوية بجسم جميلة فصلت من جلد النساء عباءة وكتبت شعراً لا يشابه سحره

إلا ومرت فوقسها عرباتي وبنيت أهراماً من الحلمات إلاّ كلام الله في التوراة)(١)

> وهو القائل عن المرأة: (بدراهمي، لا بالحديث الناعم حطمت عزتك المنيعة كلها بدراهمي

ربما حملتُ من النفائس والحرير الحالم

فأطعتني وتبعتني

كالقطة العمياء، مؤمنة بكل مزاعمي

فإذا بصدرك، ذلك المغرور، ضمن غنائمي

أين اعتدادك؟ أنت أطوع في يدي من خاتمي

قد كان ثغرك مرة ربي، فأصبح خادمي

آمنت بالحسن الأجير وطأته بدراهمي

وركلته وذللته، بدُميّ بأطواقٍ كوهم الواهم)(٢).

وله مقطوعة طويلة يبرر فيها لإحدى عشيقاته ـ بعد أن فرغ منها جنسياً \_ تنقلاته بين داعرة وأخرى، جاعلاً المرأة مجرد متاع ونشوة وجنس<sup>(٣)</sup>.

ويخاطب أخرى قائلاً:

(كان عندي قبلك قبيلة من النساء

انتقي منها ما أريد، وأعتق ما أريد

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية ١/ ٤٦٤ \_ ٤٦٥.

<sup>(</sup>Y) المصدر السابق 1/ ٣٤٦ ـ ٣٤٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ١٠٦/٢ ـ ١٠٨.

كانت خيمتي بستاناً من الكحل والأساور وضميري مقبرة للأثداء المطعونة كنت أتصرف بنذالة ثري شرقي وأمارس الحب، بعقلية رئيس عصابة وحين ضربني حبك على غير انتظار شبت النيران في خيمتي وسقطت جميع أظافري وأطلقت سراح محظياتي واكتشفت وجه الله)(١).

فهذه مكانة المرأة عند نزار، وهذه نظرته إليها، بل هذا جزء يسير من كلام كثير مليء بالاستخفاف والتدنيس للمرأة، ومع ذلك يسمونه شاعر المرأة، ويقول إحسان عباس بأنه أنصف المرأة!!.

ويُمكن أن يلاحظ أنه في استخفافه وإهانته للمرأة بجعلها مجرد ساحة لغزواته الجنسية، يمزج ذلك بالاستخفاف بالله تعالى كما في المقطوعتين السابقين، وهذا آت من مقصد خبيث ومن عقيدة نجسة، تتجلى في أن قباني لشدة عداوته لله تعالى وبغضه لدينه وشريعته، لايدع فرصة إلا ولج منها إلى تنفيس هذه الضغائن الجاهلية، كما أنه في طرحه الدنس لقضية المرأة يواجه وضعاً اجتماعياً فيه بعض الاحترام والتقدير للمرأة، وذلك من آثار الدين القويم في النفوس، ولذلك توجه قباني إلى أصل الدين بالاستخفاف والتدنيس والسخرية ليحطم البقية الباقية في أفئدة الذين يتلقون كلامه، ويقرأون كتبه، أو على الأقل يخفف من نفوسهم الإجلال والتقدير الواجب لله تعالى، فإذا على الأقل يخفف من نمارس امتهانه للمرأة على أي طريقة شاء.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/٤٠٥ ـ ٥٠٥.

ثم سيجد بعد ذلك من الكذابين المنافقين من يقول بأن نزار شاعر المرأة، وأنه احترم المرأة وأنصفها وأقام لها ميزاناً في الحياة!!.

بيد أنه لايصح أن نستبعد من كلام إحسان عباس ما قاله عن قباني وشعره بأنه (فيه أصابع ثقافية فرويدية واضحة)<sup>(1)</sup>، وأنه يعيش الصراع بين الحب وعقدة أوديب<sup>(1)</sup>، وأنه يحاول وصف توق المرأة الممض إلى حرية الحب وحرية الجنس، وخوفها من أن تصل إلى مرحلة يكف فيها الجسد عن الاعتزاز بثماره<sup>(7)</sup>.

وهي شهادة يطلقها هذا الناقد تناقض قوله السابق عن إنصاف قباني للمرأة، وشهادة تدل على مقدار الانحراف الخلقي عند الحداثيين شعراء ونقاداً، خاصة إذا أضفنا إلى ذلك ما سبق نقله عن قباني أنه لم يكتب قصيدة إلا ولها رصيد من ممارسة واقعية.

وعندما سئلت نازك الملائكة: (ماذا تقولين إذن في شعر نزار قباني وهو شاعر لايهتم بالأخلاق مطلقاً لا بل إنه يهاجمها ويسخر منها...؟)(٤).

أجابت، وكان من إجابتها قولها: (... كنت دائماً أنفر من الوشاح الجنسي الذي يلف كثيراً من قصائده... الأقسام الأخيرة من كتبه فيها يلوح الشاعر وكأنه شرير قاس ممتليء قصائده بالبثور المشوهة، وهذا الشعر لا فن فيه، ولايشف عن شيء، وتولد القصائد مقتولة)(٥).

غير أنه ينبغي التنبه إلى أن هذا المواقف الناقدة لنزار لاتعني أن الحداثة قد برئت من الدعوة إلى الانحطاط الأخلاقي أو أن الحيوانية الجنسية والدعارة الشهوانية خاصة بنزار قباني، نعم هو من أكثرهم غرقاً في هذا

<sup>(</sup>١) اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ١٣٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٤) (٥) قضايا الشعر الحديث: ص ٢٠٩.

الوحل، ولكن لكل واحد منهم نصيبه من هذا الوحل.

لاسيما أنهم يكادون يتفقون على أن الدين والأخلاق من العوائق التي يرون وجوب القضاء عليها، على نحو مما قاله الطاهر بن جلون في روايه ليلة القدر على لسان إحدى الشخصيات: (كنت أصارع الشعور بالذنب، والأخلاق، والأشياء التي كانت تهدد بالظهور ثانية، كما لو أنها تروم توريطي، تلطيخي، خيانتي، وتدمير القلة القليلة التي كنت أحاول الحفاظ عليها من كياني)(١).

ويلخص علاء حامد موقف الحداثة من الأخلاق وأسسها الدينية في قوله: (إن نهاية مطاف الأديان لو دققنا العقل في مغزاها ومضمونها نجد أنها تعريف للإنسان بمضمون الخطأ والصواب، هذا المضمون الذي يمر بمرحلة احتضار بعد أن هجرت القوانين الوضعية والعرف السائد أغلب ما فيه من أحكام، وبعد أن طرحت أرضاً كثيراً من المسلمات الدينية التي استحوذت على العقل فترة ليست بالقصيرة، واستطاعت أن تدفن تحت أرضها في عصور الظلام بسطوة وقوة الداعين لها، نور العقل وضياء المنطق وومضه العلم، لم يعد ملائماً العودة إلى هذا المضمون أو الدعوة إلى الارتماء في أحضانه، مثل هذه الدعوة إذا لم يواكبها فكر مستند)(۲).

فهم يرون أن مفهوم الصواب والخطاء قد انقرض، وأن قضية الخير والشر قد انتهت، وعلى ذلك يُمكن عمل أي شيء في مجال الأخلاق، والتصرف بأي شيء في مجال السلوك، وبعد ذلك لم يعد لهؤلاء من قضية يدافعون عنها إلا قضية الانحلال وتمجيد الرذائل، والدعوة إلى الشذوذ والشهوة، والحيوانية المطلقة من كل ضابط.

فعلاء حامد صاحب النص السابق يحارب فكرة الزواج والارتباط بين

<sup>(</sup>١) ليلة القدر: ص ٦٤.

<sup>(</sup>۲) مسافة في عقل رجل: ص ١٥٨.

الرجل والمرأة برباط النكاح، داعياً إلى حرية اختيار المرأة من تريد بأي شكل تريد (١).

وروائية حداثية تصف الشباب المتحضر - حسب رأيها - بأنهم (ما عادوا يتمنون الزواج باكراً وما عادوا بذلك الكبت، يسافرون ويتعرفون ويصاحبون أجمل جميلات العالم، صغيرات في السن أقرب إلى القاصرات)(٢).

ثم تذكر قصة عن فتاة من صحراء الجزيرة العربية تترك العباءة وتتبرج وترتبط في علاقة جنسية مع مغني الروك الأوروبي وتتعرف على الرجال غير المختونين وتقول بأن جسمها هو مصب الشعور إلى آخر ما في أقوالها ووصفها من تحلل ودعوة ضمنية إلى السفاح والدعارة (٣).

ومن ضمن انحدارات الحداثة في قضية الأخلاق نجد أنهم لايفتأون وهم يحاربون الأخلاق الإسلامية يشيدون ويمجدون الرذائل الخلقية، والتحليل الخلقي ويدعون إلى ذلك وينافحون عنه باعتباره قضية أصيلة من قضايا الحداثة، ولاتكاد تجد أحداً منهم يتصف بالعفة في نظره أو علاقاته مع النساء، أمّا الرذائل الخلقية الأخرى من سرقة وانتحال فيكفي في الدلالة على ذلك أنهم سرقوا وانتحلوا فكرة الحداثة بحروفها ومعانيها ثم زعموا أنها من تأليفهم وإبداعهم (٤).

إضافة إلى ما في هذه المسروقات من ضلالات وكفريات وشكوك

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) مسك الغزال لحنان الشيخ: ص ٩٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٠٥ ـ ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) يُمكن أن يذكر في هذا الصدد انتحالات أدونيس كما ذكرها مؤلفوا الحداثة مثل كتاب «أدونيس منتحلاً» وكتاب «أفق الحداثة وحداثة النمط»، وانتحالات وسرقات غيره مثلما ذكر حامد أبو أحمد في نقد الحداثة، وما ذكره الأستاذ أحمد الشيباني ـ رحمه الله عن انتحالات عبد الله الغذامي في كتابه «الخطيئة والتكفير»، وقد نشر ذلك في ملحق الأربعاء التابع لجريدة المدينة.

وجاهليات تدل على بغضهم للحق ومحبتهم للباطل، وكفى بهذا الخلق ذماً وإثما، فإذا علم كم في عقائدهم وأعمالهم من خيانة لله ولرسوله وللمؤمنين وللأمة تبين مقدار استحكام الشر في قلوبهم، يقول أدونيس في معرض تفاخرة واستعلائه على اتباعه:

(وأنا ذلك الإله

الإله الذي سيبارك أرض الجريمة

إني خائن أبيع حياتي

للطريق الرجيمة

إنني سيد الخيانة)(١).

ويقول شارحاً أسس أخلاقه الحداثية:

(جئتكم فلبست الجريمة

وحملت إليكم رياح الجنون)(۲).

ويتطاول في فحولة جنسية موجهة إلى أتباعه ومحببه والمدافعين عنه مقول:

(أبحث عما يعطي للكلمة عضواً جنسياً، وعما يثقب السماء)(٣).

وإذا أزحنا العبارة الأخيرة التي يدنس فيها السماء لخبث إلحادي مستبطن في قلبه، وقلنا للمحاكين له والمناضلين عنه والذائبين في حبه أو حب شعره هاهو مقداركم عند أدونيس، بل ها هي نظرته إليكم!!، ولست أدري على الخصوص ماذا ستقول مؤلفة الكتاب التبجيلي «مسار التحولات قراءة في شعر أدونيس»؟، خاصة وهو القائل عن المرأة:

(ثقب في جيبي اهترأ العالم، حواء حامل في سراويلي

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية ١/٣٤٣ ـ ٣٤٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/١٥٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ١/ ٣٨٤.

أمشي على جليد ملذاتي، أمشي بين المحير والمعجز أمشي في وردة)(١).

ومن دعواته إلى الرذيلة والتحلل الخلقي قوله:

(خذيني إليك

يا بيت الفتنة، وبيت الرغبة، وبيت النشوة

ناغيني بغيبك

ادمجینی فیك، أدرجینی معك)(۲).

ومن عقيدته الفرويدية قوله:

(نجمّل قشرة الأرض

نجنسن الكون)<sup>(٣)</sup>.

وقوله:

(حيث أعلم حياتي أن تكون طريقاً واحداً: الجسد...)(٤).

ومن جراء عقيدته الإباحية، تجده يستشهد بكلام سلفه الزنديق الشلمغاني فيقول في إحدى المقاطع:

(ويقول الشلمغاني:

اتركوا الصلاة والصيام وبقية العبادات

لا تناكحوا بعقد

أبيحوا الفروج

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/٦٧٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/٦/٢ ـ ٣٧٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ٣٧٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ٢/ ٣٨٠.

للإنسان أن يجامع من يشاء)(١).

ويعود ويستند إلى خلفيته الباطنية فينادي القرمطي قائلاً:

(استغونا أيها السيد استدرجنا

قل لنا من كذب ومخرق

من البلية

من خدع الجسد بنواميسه؟

استغونا استدرجنا

نتوافق نتناصر

ننصب الدعوة

وندخل في تميمة الإباحية

رقعة من شمس البهلول →

يبيح الأموال والفروج

يجمع النساء ويخلطهن بالرجال

حتى يتراكبوا، هذا من صحة

الود والإلف اطفئوا المصابيح

تناهبوا النساء اطفئن المصابيح

تناهبن الرجال)(٢).

واضح أن هذه النصوص صريحة الدلالة على التوجه الأخلاقي الإباحي، بحيث لاتحتاج إلى تعليق أو توضيح.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٤٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/٥٦٥ ـ ٥٦٦.

وفي المقطع نفسه يستعير الخطاب القرمطي وينادي النساء، بالنداء الباطني نفسه فيقول:

(اعصرن یا نساء السواد شقاءکن لینهمر عنباً وحنطة وتمراً املأن القری بمزق التیجان والعروش

انكسرن مرايا مرايا وادخلن في النثار وليكن ذلك احتفاء بزواج آخر

ثقبن الآفاق بأظافركن ولتكن صدوركن حلبات

ولتكن حناجركن مزامير للمعسكرات ودنانأ للعطشي

وفي الليل، حين يطرح التعب مهاميزه

قلن لأجسادكن أن تنتج على أجسادنا دراريع ديباج

وغلائل حرير

ليزدهر أيضا وأيضا خشخاش الشهوة

لتتوهج أيضاً وأيضاً قوس الموت

نعقد حلفاً مع الصعاليك

ننشيء سلطة الرغبات)(١).

ويعترف بالرذيلة واللواطة قائلاً:

(۱۹۳۰ الشمس قدم طفل

(٣) عرفت أقل من امرأة

لأنني تزوجت بأكثر من امرأة

(۔ عرفت أقل من رجل

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٥٦٩ ـ ٥٧٠.

<sup>(</sup>٢) (٣) هكذا في كتابه، وهي من الإبداعات الحداثية التي لايفهمها إلا سدنة الحداثة، وكهنة الباطنية!!.

لأنني تزوجت بأكثر من رجل) أعلّنا:

الزواج غبار)<sup>(۱)</sup>.

وهذه الإعلان الشيوعي الإباحي، يتوافق مع عقيدته الإلحادية، والتحرر الذي يدعو إليه، والذي \_ من خلاله \_ نظر إلى جبران خليل جبران كأحد المبدعين، وطليعة من طلائع الحداثة، يقول أدونيس في الثابت والمتحول (ولعل التحرر كما ينظر إليه جبران يتمثل أكثر ما يتمثل في التحرر الجنسي، وفي آرائه حول هذه المسألة مايتيح لنا أن نقول إن جبران من رواد الثورة الجنسية المعاصرة.

يعتبر جبران أنه مدين بكل شيء «بكل ما هو أنا» كما يعبر، للمرأة، فهي فاتحة النوافذ في بصره، والأبواب في روحه، وهو يرى أن الجنس طاقة خلاقة، وأنه موجود في كل شيء في الروح كما في الجسد، ويتنبأ بأن آفاق الحرية الجنسية ستتسع بحيث سيجيء يوم تترك فيه العلاقة بين الرجال والنساء حرة فعلاً، ويكون بوسع الرجل فيه أن يقول للمرأة هل لك أن تعرفيني جنسياً لمدة ثلاث ساعات ومن بعدها لايتعرف واحدنا على الآخر من جديد؟، ثم له أن يقدم لها لقاء ذلك ما تريد كما يقدم لقاء الأشياء الأخرى، ومن أجل تعميق هذه العلاقة الحرة بين الرجل والمرأة، يقف جبران ضد الزواج، فعلاقة الزواج ليست خلاقة إلا في حالات استثنائية نادرة)(٢).

ويُمكن لمن أراد تفصيلات حياة جبران في هذه القضية أن يعود إلى كتاب أضواء جديدة على جبران لتوفيق صائغ<sup>(٣)</sup>.

وفي كتاب أحاديث عن جبران ذكر أحدهم أن مشاهير «نساء جبران»

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ٦٦٢.

<sup>(</sup>٢) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: أضواء جديدة على جبران: ص ٢٣ ـ ٤٦، ١٠٥ ـ ١١٤، ١١٧ ـ ١٣٦.

ثماني عشرة امرأة وذكر أسماءهن (١)، ولما سئل لماذا في نظرك لم يتزوج جبران أجاب (ليس بالضرورة أن يتزوج كل رجل وأين الغرابة إذا ظل جبران في عداد العازبين ورافقت حياته علائق نسائية متعددة سواء أكانت هذه العلائق إعجاباً متبادلاً فقط، أم كان في بعضها علائق جسدية.

ثم إن جبران أوضح رأيه في الزواج مرتين منفصلتين وبفكرتين مختلفتين:

مرة لما سألته شقيقته مريانا لماذا لايتزوج أجابها: ما دمت أستطيع أن أفرح عدداً من النساء فلماذا تريدينني أن أفرح امرأة واحدة...)(٢).

ثم يطرح المؤلف سؤالاً عن الشذوذ الجنسي عند جبران، حسب مايشاع عنه (٣).

وحسبك من مذهب وعقيدة هؤلاء هم روادها ودعاتها، بكل ما فيهم من انحرافات وضلالات وخبث، يبغضون الطيب الذي فطر الإنسان عليه وهو النكاح، ويحبون الخبيث النجس المحرم وهو السفاح، ويدعون إليه ويمارسونه في حياتهم، بل يدعون إلى الإباحية المطلقة.

جاء في مجلة الدستور تحت عنوان «أسرار نجيب محفوظ في رسائله الخاصة» تفاصيل رسالته التي أرسلها إلى صديقه الدكتور أدهم رجب، والتي لما نشرت أثارت غضب نجيب محفوظ، لما فيها من كشف عن شخصيته وحياته الخاصة ونزواته وتأثير عالم الحشيش والحشاشين في أدبه.

يقول نجيب في هذه الرسالة: (... عرفت في هذا الصيف أديباً شاباً موهوباً ولطيفاً معاً، ولهذا الأديب عوامة، نقضي فيها نصف الليل الأول ما بين الحشيش والأوانس، وانقلب أخوك شيئاً آخر \_ لمدة الإجازة فقط طبعاً \_ بل علمني البوكر سامحه الله، فغدوت مقامراً، وليس بيني وبين دكتور

<sup>(</sup>١) انظر: أحاديث عن جبران: ص ٧٥ ـ ٧٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٧٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٠٨.

الأمراض التناسلية إلا خطوة، فانظر كيف يتدهور الأديب على آخر الزمن، وقد وفيت أخبار السياسة حقها لعنها الله وكلامك فيها يقع من نفسي موقع الحق والهوى معاً... تصور أنه انفجرت من أسبوعين قنبلة في شارعنا، وعلى بعد عشرين متراً من بيتنا، وكان من نتائج ذلك أن بطلت حفظ الحشيش في البيت استعداداً للتفتيش...)(١).

وإذا أردنا المزيد فلنأخذ دراسة باروت عن ديوان «لن» لأنسي الحاج وفيها بيان لبعض أنواع الانحطاط الخلقي والفساد والرذائل، يقول باروت: (إن «لن» لأنسي الحاج... كتابة فضائحية، لقد كان ممكناً لأنسي الحاج أن يسمي قصيدته «فقاعة الأصل» بـ«الاستمناء» لكأن فضائحية ذلك تذكرنا بعنوان «السحاقيات» العنوان الأصلي الذي وضعه «بودلير» لـ «أزهار الشر» فلقد أراد أنسي الحاج في «لن» أن يكون شاعراً مارقاً ملعوناً منحطاً، أن يستوحي تلك الأخلاقية المخيفة عند «بودلير» و«الشعراء الملعونين» و«المنحطين» وأن يبحث عن الشعر في هول العيب، إذ أن توق أنسي الحاج ينصب على يبحث عن المعنة ففي «فقاعة الأصل» أو «القصيدة المارقة» كما يسميها أنسي، يشخص فقاعات الاستمنائي «شارلوت» حيث يتبحر الملعون الخليقة، وهو يستمني، ويصل إلى لذة لعنته بالتحلل من القيم والمروق عليها)(٢).

ثم يورد باروت مقاطع من ديوان «لن» مليئة بالقذارة حيث يصف أنسي الحاج عملية الاستمناء، ثم يقول باروت: (بل إن الانتهاك الفضائحي لد «الملعون يصل إلى درجة انتهاك الخطاب الوطني في مرحلة اتساع الدور الاجتماعي والسياسي لهذا الخطاب، واستقطابه قوى اجتماعية واسعة، ففي «نشيد البلاد» يجابه أنسي لذة «الخيانة» بعد أن جابه في «شارلوت» لذة «اللعنة» وهما في الآن ذاته لذة المروق والكشف عن انحطاط القيم وتفككها وتحللها:

<sup>(</sup>۱) مجلة الدستور تاريخ ۲۱/۸/۲۱۹ م/۱۶۱۰ هـ: ص ۶۷ ـ ۶۸. وانظر: أدب نجيب محفوظ: ص ۵۲.

<sup>(</sup>٢) الحداثة الأولى: ص ٩٠.

يا بلادي، في الموت إذا استرعيتك فلرحمك أوسعه، أطرز ضفته بروثي، لأرفع علمك عضوي أوهمك ذلك «مسيحي» أنام أشبعك بوهم عضوي أنت، تصدقين وترتاح أعصابك، عضوي أنت؟

يا بلادي عضوي الليل، إنك تخذلين استهزائي ماذا أعطيك؟

۔ خائن<sup>(۱)</sup>

من هنا فه «الملعون» في شعر الحاج، هو إنسان قلق مجنون يائس، متمرد، فضائحي منحط، معزول، مارق، لا قيمي، ومريض كبير، إن الأطروحة الجمالية الكبرى في «لن» هي التفكك الروحي والقيمي والجسدي له «الفرد» من كونه ملعونا، أي ما يسميه أنسي بتشرش السرطان في الروح والجسد وفي العالم أيضا، ولم ير أنسي في زمنه إلا «زمن السرطان» الذي يعيش فيه تفككه الروحي «الأزلي» ومجابهته العبثية للمستحيل، وفي هذا التفكك يعيش أنسي إشكالية في لعنة الجماعة له، واشمئزازه منها، ويقود اللعنة إلى أقصاها. . . وبذلك يندرج «لن» في انتهاك كل مقدس، إذ أن اللعنة إلى أقصاها. . . وبذلك يندرج «لن» في انتهاك كل مقدس، إذ أن اللعنة إلى أقصاها المارق، اللاعن الملعون، لكل ما هو سائد. . .)(٢).

هذه الاعترافات الإبداعية!! والنقدية تمكن أي دارس لهذا التيار أن يطلع على حجم القذارة الخلقية، والإنحطاط الخلقي والسلوكي، المبرر لها تحت لافتات الإبداع والحرية!! والمسوغة بالأساليب الدراسية، والمسوقة بالدراسات النقدية.

<sup>(</sup>١) هذه الكلمات أوردها باروت من ديوان «لن» لأنسي الحاج.

<sup>(</sup>٢) الحداثة الأولى: ص ٩٠ ـ ٩١.

يقول أدونيس في رسالة إلى يوسف الخال: (ربما يكمن جديد مجموعتك في نظرتك للمرأة، نحن هنا نقرع أبواباً توصلنا إلى الحياة والعيش في مدينة الجنس، أو قل مدينة الجسد، لهذه المدينة حضورها ولها محاريبها والبخور، المرأة هنا تنصهر في لهيب من الميتافيزياء الشعرية، تذوب في رؤيا الشاعر... إنّما هي جنس وميتافيزياء، جسد أبدي الحضور ساحر وأخاذ)(١).

فهذه هي موازينهم ونظرتهم إلى المرأة، ومع ذلك لايخجلون من التبجح الكاذب بأنهم يكرمون المرأة!!، فياله من إكرام يقوم على اعتبارها مجرد جنس وجسد، ومستودع نزوة وشهوة!!.

ويشرح إحسان عباس موقف صلاح عبدالصبور من المرأة فيقول عنه بأنه (يشترك مع نزار في الوقوف عند المظاهر الحسية من عالم المرأة)(٢).

ثم يورد جملة من الكلمات والمقاطع الجنسية له ويعلق قائلاً: (في القديم كان الحب يخضع للترتيب والحسبان، كانوا يقولون نظرة فابتسامة فسلام... الخ، أمّا اليوم فإن العاشق العصري قد يلتقي بمحبوبته «من قبل أن يبتسما» وقد يذوق العاشقان مايذوقانه قبل أن يشتهياه، فالحب لحظة شبق تضيع قبل أن تتحدد أبعادها أو يعرف الممارسان لها أحدهما الآخر، وهذا ما حدث للشاعر ذات يوم في فينا، ومع ذلك فإنه أحب تلك اللحظة، ووجد فيها انفراج حزنه المقيم، وحمد الله «رغم نقمته على السماء» على ما قيض له من شعور ولو عابر بالحياة:

تبارك الله الذي قد أبدعك وأحمد الله الذي ذات مساء على جفونى وضعك (٣)

<sup>(</sup>١) زمن الشعر: ص ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ١٤١.

<sup>(</sup>٣) انظر: ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٢١٤.

وواضح أن الشاعر هنا يتحدث عن الحب وهو يعني الجنس...)(١). والمقطوعة التي يشير إليها إحسان عباس من ديوان صلاح عبدالصبور هي التي سماها في ديوانه «أغنية من فيينا»، ومنها قوله:

(كانت تنام في سريري، والصباح منسكب كأنه وشاح من رأسها لردفها من رأسها لردفها وقطرة من مطر الخريف والنفس المستعجل الخفيف يشهق في حلمتها وقفت قربها، أحسها، أرقبها، أشمها النبض نبض وثني والروح روح صوفي سليب البدن أقول، يا نفسي، رآك الله عطشى حين بل غربتك جائعة فقوتك

تائهة فمد خيط نجمة يضيء لك
يا جسمها الأبيض قل: أأنت صوت؟
فقد تحاورنا كثيراً في المساء
يا جسمها الأبيض قل: أأنت خضرة منوره؟
يا كم تجولت سعيداً في حدائقك

يا جسمها الأبيض قل: أأنت خمره؟

<sup>(</sup>١) اتجاهات الشعر العربي: ص ١٤٣ ـ ١٤٤.

فقد نهلت من حواف مرمرك سقايتي عن المدام والحباب والزبد يا جسمها الأبيض مثل خاطر الملائكة تبارك الله الذي قد أبدعك وأحمد الله الذي ذات مساء على جفوني وضعك... تشابكت أكفاء واعتنقت أصابع اليدين تعانقت شفاهنا، واقترفت في قبلة بليلة منهومة)(١).

هذا اعتراف صريح برذيلة الزنا وممارسة فاحشة باسم الحب، الذي تحول عندهم إلى مجرد مضاجعة شهوانية.

وعلى الرغم من وضوح المعنى في هذه المقطوعة بصورة قطعية، وإيضاح إحسان عباس لمضمونها الجنسي إلا أن هناك من يتمحل الأعذار الباردة، ويحاول أن يؤول هذا الكلام تأويلاً تعسفياً، وهو مع كل هذا التأول والتعسف لم ينف عن الشاعر الوقوع في الجريمة الأخلاقية، يقول مؤلف كتاب قضية الشعر الحديث بعد أن ذكر هذه المقطوعة: (إن المرأة التي يتحدث عنها الشاعر لم تكن مومساً رخيصة تعطي جسدها لكل من يريده ويدفع الثمن، بل كانت امرأة عادية من نساء الغرب ذات كرامة وتهذيب، وهذه أيضاً حقيقة لن يسلم بها الذين لايعرفون البيئة الغربية واختلاف تقاليدها ومقايسها الأخلاقية، فهم لايستطيعون أن يصدقوا أن امرأة ليست من بائعات الهوى ولا من الساقطات المبتذلات ترضى بأن تحدث لها هذه

<sup>(</sup>۱) دیوان صلاح عبدالصبور: ص ۲۱۳ ـ ۲۱۰.

التجربة، والتجربة العابرة، مع رجل غريب عنها لم ترتبط به برابطة الزواج الشرعي، أمَّا الذين يعرفون اختلاف الأوضاع والقيم فسيدركون أن الشاعر لايكذب ولايبالغ حين يتأمل جسمها...

نعود إلى شكرانه لله فنقول: لو كان ذلك الشكران قاصراً على مجرد حاجة جسدية حققت عن طريق تعده تقاليدنا حراماً لكان فيه من التجديف ومن المفارقة غير المقصودة مما تجده في كلام لص يشكر الله أن مكنه من سرقة المنزل دون أن يقبض عليه، أو في دعاء لص يعتزم السرقة فيقول: ربنا يستر! أمّا هذا الشعر فهو أعلى كثيراً من هذا المستوى؛ لأن النشوة لم تكن مجرد تلذذ حيواني . . .)(١).

ويُمكن هنا ملاحظة التعسف والادعاء الكاذب، فهو يزعم أن المرأة ليست مومساً، ولا دليل له على ذلك، بل المتبادر أن من تعرض نفسها على الراغبين هي من المومسات، ثم هو يزعم أنها امرأة ذات كرامة وتهذيب، بالمقاييس الغربية الجاهلية، ولم يذكر في كلامه قط أي مقياس شرعي لهذه الجريمة، بل قال بأن تقاليدنا تعد هذا الفعل حراماً، وفي هذا دلالة انسلاخ عن الدين ومعاييره وأحكامه، بل تدنيس له وتهوين من شأنه حين عد تحريم الزنا من التقاليد.

أمًّا حديثه التبريري عن الأوضاع الاجتماعية والخلقية في الغرب، وحسبانه ذلك من المبررات التي تسوغ للشاعر أن يدخل تنور الزنى، دون أي اعتبار لدين أو خلق، فهذه التقاليد الجاهلية الغربية ليست مسوغاً إلاّ إذا اعتبرنا أن شرب البول في الهند \_ مثلاً \_ مسوغاً لشاعر حداثي أن يمتدح ذلك ويعده من التقدم والحضارة، أو القتل والعدوان وعصابات الإجرام والمخدرات الشائعة في الغرب، مسوغاً للإبداع الحداثي أن يمتدح ويجرب مثل هذه الأمور!!.

لقد ترسخ عند أهل الحداثة أن الإبداع لايأتي إلا من خلال ممارسة،

<sup>(</sup>١) قضية الشعر الجديد لمحمد التويهي: ص ١٥٦ ـ ١٥٧.

فجربوا المخدرات والزنى والشذوذ وحكوا ذلك في كتبهم، ومن أجل ذلك تصدى الناقد محمد مندور لمواجهة هذا الفهم الحداثي القائم على شهوة تلبست بشبهة فقال: (والذي نلاحظ بوجه عام هو أن أدباءنا وخاصة شعراءنا المعاصرين قد فسروا عبارة التجربة البشرية بمعناها الضيق فقالوا إنها التجربة الشخصية التي يجب أن يصدر عنها الشاعر، وإلا كان شعراً كاذباً، وبذلك أدخلوا على الأدب وبخاصة الشعر مقاييس الصدق والكذب، وفسروا الصدق بأنه ما كان صادراً عن تجربة شخصية ومعاناة حقيقية للأديب أو الشاعر، وفسروا الكذب بالتصنع المفتعل الذي لايستند إلى تجربة ...)(١).

(الوهم الخاطئ الذي يسيطر أحياناً على بعض الأدباء الناشئين، فيدفعهم إلى الانحلال والعربدة والتسكع في الحياة بحجة اكتساب التجارب الشخصية التي يظنون أن لا غنى لهم عنها لكتابة الأدب أو قرض الشعر)(٢).

وإذا كان محمد مندور يتحدث عن بعض فئات الشباب في عصره فإن الحديث اليوم عن الحداثة يقتضي أن ننظر في حياتهم وشعرهم وتجاربهم بصورة أوسع، حسب ما في كتبهم من مجنون وخلاعة واعترافات بالفواحش والخبائث.

والذي يهمنا في كلام مندور أنه لاحظ هذه الظاهرة وسجلها في كتابه، وهو الذي لايتهم من قبل الحداثيين، بل هو من طلائعهم الأوائل، ولذلك تحدث عن بعض، أمّا اليوم وقد سيطرت المفاهيم الإنحلالية وأصبح الأصل عندهم التحلل من القيم وأضحى ذلك لديهم من أهم المعالم الثقافية والأدبية والعملية، على غرار ماجاء فيما سبق نقله، وأمثاله من الأقوال التي تثبت أنهم جعلوا الإنحراف الخلقي أحد ثوابتهم، كما جعلوا هدم الفضيلة والطهارة والنقاء والخير أصلاً من أصولهم.

يقول أحد نقاد الحداثة: (... تظهر الحداثة سواء في الغرب أو في

<sup>(</sup>١) الأدب ومذاهبه: ص ٩ ـ ١٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٢.

العالم الثالث، على أنها محل انبثاق عوامل القطيعة والحلول الوسطى، بجانب عوامل النظام وارتساء التقليد، فالحركية الملازمة لها على كل المستويات «الاجتماعية والمهنية والجغرافية والزواجية وفي الموضة والتحرر الجنسي... ليست الحداثة هي امتساخ كل القيم، بل إنها التفكيك العام لكل القيم القديمة دون تجاوزها، إنها التباس كل القيم تحت شعار نوع من الاختلاط المعمم، لن يعود هناك لا خير ولا شر، لكننا مع ذلك لم نعد خارج الخير والشر)(۱).

وها هو طليعة الحداثة والعلمانية «نجيب محفوظ» الحاصل على جائزة نوبل من اليهود بعد مسيرة طويلة من التشكيك في الدين والإفساد في الأخلاق، يقود عصابات الروائيين العرب إلى ذات المخاضة التي خاض فيها، يقول الدكتور السيد أحمد فرج في كتابه «أدب نجيب محفوظ»: (كانت الرذيلة هي قاعدة أعمال نجيب محفوظ، أمَّا الفضيلة فهي استثناء، ومع هذا إن وجدت تكون من النوع السلبي الباهت، يصنع الكاتب كل ذلك عن إيمان به وقناعة وعمد وسبق إصرار، والدليل على أنه يبيت النية مسبقاً تركز في رواياتك على الشخصيات المنحرفة خاصة المرأة، ولماذا تركز على الانحرافات الجنسية فقال: «لاتوجد رواية من رواياتي خالية من شخصية واحدة على الأقل»، سوية وفاضلة، إذن فالفضيلة عنده استثناء لا قاعدة، ومع هذا فإن الشخصيات التي يزعم أنها سوية وفاضلة، فهي في العادة ومع هذا فإن الشخصيات التي يزعم أنها سوية ومشاهدة الأحداث، أو شخصيات باهتة لا دور لها في رواياته غير الفرجة ومشاهدة الأحداث، أو شجاء بها ليدلل على أن المتدينين سلبيون لأنهم متدينون.

ويعلل الأديب الكبير اندفاعه الجارف إلى تصوير الانحراف ـ خاصة انحراف المرأة والتركيز على الانحرافات الجنسية حتى لتصل إلى ما يُمكن أن نطلق عليه البغاء الوحشي ـ بأن الانحراف هو ملهمه الأساسي للإبداع، يقول في ذلك: «لولا الانحراف لم أكن لأكتب، أو على الأقل فلكل كاتب

<sup>(</sup>۱) قضایا وشهادات ۳/ ۳۹۱ ـ ۳۹۳.

دواعي إلهام، والكاتب المهتم بمجتمعه تدفعه إلى الكتابة مواطن النقص الموجودة به في محاولة لعلاجها وأنا حينما أكتب عن الانحراف، فالجنس شيء ضخم جداً في الحياة، بل هو الحياة ذاتها، ولكني حين أعالجه أفعل ذلك بجدية، وليس بالعبث أو بالإثارة»، وهو بطبيعة الحال لايقول الحق، ولكن كيف يبرر إشاعة الفاحشة بين الناس، إنه يقنع عبدالدايم الموظف الصغير في «القاهرة الجديدة» بأنه يقبل أن يقاسمه الوزير في زوجته فيوافق، وفي «خان الخليلي» في بيت من البيوت يقدم رجل البيت الحشيش وتقدم زوجته الجنس للزائرين، والجو العام «لزقاق المدق» مليء بالجنس وكل أنواع الشذوذ ورائحة البغايا التي تفوح في «بداية ونهاية» وكذلك في «الثلاثية» ثم يأخذ الخط البياني في الارتفاع من رواية لأخرى حتى يصل الذروة في «الحب تحت المطر، ورحلة ابن فطومة» «والباقي من الزمن ساعة» وغيرها)(۱).

وقد ملأ الدكتور السيد أحمد فرج كتابه القيم بالشواهد الكثيرة والملخصات المهمة لانحرافات نجيب محفوظ.

ولو أخذنا رواية «الخبز الحافي» كمثال من الأمثلة التي يُمكن الاستدلال بها على الإنحطاط الخلقي والإنحلال السلوكي، لوجدنا أن صاحبها قد ملأها بالاعترافات الشخصية المنحرفة من زنا ولواط وحشيش وتشرد وقوادة ونشل وغير ذلك، وكتب عنه أحد نقاد مجلة الناقد قائلاً: (هو حقاً كاتب رجيم يرجمه المتطهرون... يرجمه كل التقليديين والمتوائمين والحريصين على التزام المعايير والقوانيين والكوابت والكوابح والسير داخل الخطوط المحدودة الممهدة، والأنماط المعدة الجاهزة.

وهو جدير بأن يرجمه كل هؤلاء ومن إليهم، ذلك أن عالمه يقع بعيداً جداً عن عوالمهم، بعيداً جداً لا إلى أعلى، ولا إلى يمين أو يسار، ولكن إلى أسفل، أصدق وصف أجده لشكري تمدني به العامية المصرية حين

<sup>(</sup>١) أدب نجيب محفوظ: ص ٥٣ \_ ٥٤.

تصف رجلاً بأنه «سفلي»... محمد إذن ـ كاتب سفلي بهذا المعنى، فأهم ما في عالمه، وما يثير اللفظ حوله وحول أعماله، إنّما هو صادر عن أسفل المجتمع وأسفل الجسم معاً... في السيرة الروائية والرواية كلتيهما هذا الذي يصدم القارئ التقليدي الآمن: المشاهد الجنسية المكتوبة بالكلمات «ذوات الحروف الأربعة» بلا محاولة للتغطية أو التورية أو الرمز أو التلميح، الأعضاء تتسمى بأسمائها، والممارسات بأسمائها، وكل خطر قد ارتفع، ولعل هذه المشاهد ـ بالذات ـ هي مصدر اللغط حول شكري وعمله، وهي ما تطرح السؤال الأساسي: هل يكتب محمد شكري أدباً «بورنوغرافيا»(۱)، أو أدباً «أزرق» على غرار أفلام السينما الزرقاء؟...

ولأن الجنس هدفه اللذة ـ وليس الإنسان من أجل إعمار الكون! ـ فلاتسل عن الممارسة: سوية هي أم شاذة، والحقيقة أنه منذ انشغل الفتى «بعضوه وحده» وهو يمارس كافة الممارسات: مع النبات «المرأة ـ الشجرة» والحيوان، ومع ذات الجنس: يغري صبياً صغيراً ويغتصبه، ويسلم ذكورته لأجنبي «حساس» يلتقطه بسيارته من أحد شوارع المدينة...

أمًّا إذا خلا العالم من هذا كله ـ وهل يخلو؟ ـ بقي له الاستمناء أي تحول الذات إلى موضوع طلباً للذة! إنه ينمو ويشب ويتفتح وعيه في عالم خلا من الكوابح والضوابط ومحددات السلوك. . . في طنجة (٢): ماذا يمكنك أن تجد سوى المهربين والمجرمين والقوادين والبغايا واللصوص والشواذ وكل الخارجين على كل الأعراف والقوانين؟ خليط من نفايات الأجناس والجنسيات، تجذبهم إليها الميناء المفتوحة على البحر والمحيط، يتصارعون ويهربون ويقودون ويتقاتلون، ويدخلون السجون ويرحلون، وصاحبه «الخبز الحافي» ملقى في القاع، وعليه أن يشق لنفسه طريقاً وسط الشر بالشر: يتعارك ويسرق ويتسول ويطلب اللذة، يعرف الكيف والحشيش

<sup>(</sup>١) بورنوغرافيا: مصطلح يعني أفلام وصور الجنس المكشوف.

<sup>(</sup>٢) هي المدينة التي جعلها محمد شكري محور روايته، حيث عاش وترعرع في محاضن الفساد والرذيلة والانحلال، حسب ما ذكر عن نفسه في هذه الرواية.

وأقراص المعجون والخمر والمبغى، يبيت في الحدائق والأفران والسكك، في الحظيرة تبول فوقه فرس، ويتعرض ـ وهو اللص ـ للسرقة، وينام غير آمن من التعرض للاغتصاب. . . ، وقد استطاع محمد شكري أن يرسم في «الخبز الحافي» صورة فنية منسقة لتكون وعي الصبي من خلال صدامه بعالم مدبب ذي أشواك وأنياب، عالم خارج عن الكتلة الرئيسية للمجتمع، واقف في مواجهتها، معاد لها، رافض لقوانينها وأعرافها ومواضعاتها وأنماط سلوكها، متخذ تجاهها سبل التسول منها أو سرقتها أو اغتصابها أو العدوان عليها، يستمد قوانينه من عالم المواخير والسجون وكل مؤسسات الخارجين على كل القوانين: المجرمين والشواذ والسكارى والبغايا واللصوص والمهربين. . . .

إنه يلوك أفكاراً وجودية طوال الوقت، ولايجد له ملاذاً إلا في الجنس «الذي يمارسه في حفلات جماعية غالباً» والمخدر، وهو قادر على استبطان رؤيته والتعبير عنها وهو تحت تأثير المخدر...، لقد رفض كل ما هو «طبيعي ومقدور» رفض أن يكون مثل هذا أو ذاك من عقلاء الناس، رفض الزواج والاستقرار والعمل، لكن المشكلة لايقف عند حدود الرفض، بل يتجاوزها إلى ما يشبه كراهة الإنسان... من حيث هو كذلك... في لغة محمد شكري غنائية واضحة، خاصة حين يتوقف لينظر داخله، وهو تحت تأثير المخدر أو حرقة الشبق...)(۱).

هذا تلخيص مختصر لما في الرواية القذرة من مضامين، تعمدت أن أنقله من قلم كاتب حداثي ومجلة حداثية بدلاً من استخراج هذه المضامين من الرواية نفسها، حتى لايقول قائل بأن هذا من التحامل أو تحميل الكلام مالايحتمل.

والعجيب في الأمر أن هذا الناقد الحداثي بعد أن ذكر كل هذه

<sup>(</sup>۱) مجلة الناقد، العدد الثالث عشر، يوليو ۱۹۸۹ م/۱٤٠٩ هـ: ص ٦٦ ـ ٧٠، والمقال لفاروق عبدالقادر بعنوان محمد شكرى هذا الكاتب الرجيم.

القذارات الخلقية والسفلية السلوكية، يختم كلامه بالثناء على محمد شكري وعلى طريقته (۱)، ويصفه بأنه يضع أسساً أخلاقية مغايرة، وهو قول يدل على عمق السرطان الانحلالي في حياة وسلوك وأفكار هؤلاء الذين يفاخرون بالنجاسة، ويتمدحون بالنذالة، ويمجدون الخبث والقذارة والعفن، يقول هذا الناقد: (محمد شكري ظاهرة متفردة بين كتاب الأدب العربي المعاصر: يتفرد بتجربة حياته التي كان لها أكبر الأثر في طريقة تعبيره عنها، إنه لايتعمد أن يقص بطريقة معينة لكنه يحاول أن ينقل لقارئيه الخبرات التي وشمت جسده وروحه، ولعله من قاع ما يبدو أنه «لا أخلاقي» يضع أسس (۲) «أخلاقية» مغايرة) (۳).

لقد بلغ بهم التبجح بالرذيلة درجة لاتعقل ولاتستساغ، وإن قارئ هذه الرواية النجسة ليحس بتحول هذا الإنسان إلى حضيرة الحيوانية بل إلى أبشع من ذلك، ومع ذلك تجد المدائح والإطراءات، والتبريرات الهزيلة، والدفاع السخيف، والامتداح للرذيلة والسخف والفساد والهوان، ولنأخذ على ذلك مثالاً غير ما سبق، ففي كتاب «الكتابة خارج الأقواس» يخصص مؤلفه فصلاً بعنوان من «العبث إلى التمرد» يتحدث فيه عن محمد شكري وروايته «الخبز الحافي» وليس بالإمكان نقل كل ما في هذا الفصل ولكن أكتفي ببعض الشواهد.

يقول المؤلف: (... كانت رواية الكاتب المغربي محمد شكري «الخبز الحافي» حجراً ألقاه في بحيرة النقد العربي الراكدة فراحت دوائره المتلاحقة المتوالية تنكسر الواحدة تلو الأخرى على شاطيء القارئ العربي، لاتمنحه إلا فرصة مراقبتها وهي تركض نحو العدم، دون أن تمكنه من

<sup>(</sup>۱) ونحو هذا الصنيع ما كتبه الحداثي عبده وزان في مجلة الناقد، العدد التاسع، مارس ۱۹۸۹ م/۱۶۰۹ هـ: ص ۲۱ ـ ۳۳ تحت عنوان أول سيرة ذاتية عربية لاتهاب الجرأة الغامضة.

<sup>(</sup>٢) هكذا والصواب أسساً.

<sup>(</sup>٣) مجلة الناقد، العدد الثالث عشر، يوليو ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٧٠.

إدراك محنة ذلك الحجر الذي أحدث كل هذه الدوائر.

ثم يتناول قضية كون هذه الرواية سيرة ذاتية \_ علماً أن مؤلفها كتب تحت عنوانها عبارة «سيرة ذاتية روائية ١٩٣٥ \_ ١٩٥٦» وراح هذا المحامي الحداثي يتمحل في الكلام ويتقعر في العبارات حول واقعية أحداث هذه الرواية!! ثم ختم تقعره البنيوي الألسني بقوله: (من هنا لايصبح معنى للتساؤل عما إذا كان هذا الحدث قد وقع أو أنه لم يقع، وتتساوى عندها فرضية الحدث أو احتماله بل استحالته كذلك، فالحقيقة الوحيدة في النص الإبداعي هي هذه الحقيقة اللغوية (٢)...

لو فرضنا جدلاً أن هذه القصة تصويراً لسيرة ذاتية للمؤلف فإن مجرد كتابتها انطلاقاً من بداية محدودة للوصول إلى نهاية محدودة معناه وضعها بين قوسين هما البداية والنهاية اللتان اختارهما لها المؤلف على نحو قاصد، ومن شأن هذين القوسين أن يفصلاها عن جملة التراكمات اليومية التي يحياها الإنسان...، ولعل مما زاد إغراء التساؤل عما إذا كانت هذه السيرة ذاتية للمؤلف تلك العبارة التي جاءت تذييلاً للعنوان وهي «سيرة ذاتية روائية محددة في سنوات محددة عن عمر كاتبها، ومع ما في هذه العبارة من احتمال التضليل إلا أن علينا أن ندرك محاولة المؤلف ربطها بنموذجية الضياع التي عاشها الجيل الذي ينتمي إليه، وكذلك محاولة غرسها في صميم وجدان المتلقي الذي يشاطره هموم المرحلة دون أن يعني هذا أنها صورة تسجيلية لواقع معين عاشه هو على نحو خاص...)(٤).

ماذا يريد أن يقول هذا المحامي الحداثي؟ إنه يحاول أن ينفي أن

<sup>(</sup>١) انظر: الخبز الحافي: ص ٥.

<sup>(</sup>٢) هذا وفق خرافة المذهب البنيوي والمنهج الألسني التي يتبنى الكاتب نشرها والدفاع عنها كعقيدة ومنهج.

<sup>(</sup>٣) الصواب ١٩٣٥ ـ ١٩٥٦ كما في الرواية: ص ٥.

<sup>(</sup>٤) الكتابة خارج الأقواس لسعيد السريحي: ص ٩٧ ـ ١٠٠.

تكون هذه الرواية الجنسية الداعرة الواصفة حياة التشرد والضياع، صورة واقعية لحياة أحد زملائه أو أساتذته في الحداثة؛ لأن الرواية تحتوي الإدانة السلوكية الكاملة للحداثيين الذين امتدحوا أو دافعوا عن هذه الرواية أو عن صاحبها.

ومع ذلك لم يتوقف عند هذا الحد في نفي كونها سيرة ذاتية رغم كتابة مؤلفها ذلك تحت عنوانها، بل تجاوز ذلك إلى الفصل الأخلاقي المتعمد على الطريقة العلمانية بين الأخلاق والنقد، ثم التبرير الهابط لاستخدام الجنس في هذه الرواية، يقول الكاتب المشار إليه: (ومن تلك الدوائر الراكضة نحو العدم والتي أحدثتها رواية محمد شكري عندما ألقى بها في بحيرة النقد العربي الراكدة تلك النظرة إليها على أنها من الأعمال الإباحية التي كتبت لدغدغة الغرائز والشهوات، وهو حكم جزئي، إن وجد لدى المربين والقائمين على أمور المجتمع ما يبرره فإنه لايجد له ما يبرره عند النقاد، ذلك أنه حكم على صفحات أو أسطر محدودة من الرواية مبتورة عن سياقها الذي وردت فيه، وهو حكم ينطوي على تجاهل لذلك الجو المأساوي الكئيب الذي تم توظيف الجنس في ثناياه لكي يؤدي دوراً محدداً باعتباره فعالية من فعاليات النشاط الإنساني من ناحية، وباعتباره بعداً رمزياً يكشف من خلال توتر العلاقة بينه وبين الأبعاد الأخرى عن جملة من الحقائق الإنسانية من ناحية ثانية)(۱).

ويتمدد في عباراته الاعتذارية الممزوجة بالمدائح المبطنة للرواية وكاتبها على مدار مايزيد عن عشر صفحات، لا هدف لها إلا نفي أن تكون الرواية سيرة ذاتية لمحمد شكري، ونفى أن تكون الرواية مجرد جنس وحشيش وخمر ولواط ونشل، ومحاولة إثبات أن لها أبعاداً إنسانية عميقة، ولها معايير خلقية حديثة تتفق والحياة خارج أقواس الضوابط الخلقية والسلوكية والدينية.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۱۰۰ ـ ۱۰۱.

ويكفي القارئ العاقل أن ينظر في الدفاع الواهي عن كون هذه الرواية سيرة شخصية لمحمد شكري، مع إصرار المؤلف أنها سيرة ذاتية، ليقيس على ذلك بقية المقال، الذي يوصل إلى قارئه صورة من صور التضليل والمخادعة الحداثية، والدفاع الباهت الهابط عن رواية قال عنها نقاد الحداثة بأنها رواية سفلية، جنسية، عبثية، كما سبق ذكره ونقله عن نقاد حداثيين.

وبعيداً عن قول أي ناقد وتحليل أي كاتب، لايُمكن لقارئ هذه الرواية، إذا كان ممن يحترم عقله وعلمه وثقافته إلا أن يخرج بنتيجة واحدة مؤداها: أن هذه الرواية وصاحبها في أسفل دركات الانحطاط الخلقي وأردى درجات البهيمية الشهوانية.

وكما اتكأ أدونيس على خلفيته الباطنية وأخذ من الشلمغاني مضامينه الإباحية، نجد حسن حنفي، يتكيء على فلاسفة الصوفية ويثني عليهم لعدم تفريقهم بين النكاح والسفاح، والشذوذ الجنسي، يقول: (... والصوفي يتحدث بحرية تامة مع الله، ويتكلم عن علاقته العشقية مع الله وأنه لا فرق بين الذكر والأنثى، الله يعامله جنسياً وهو يعامل الله جنسيا، الشيخ الصوفي مع المريد والمريد مع الشيخ، ولا فرق بين الشذوذ الجنسي والنكاح الطبيعي...)(١).

وهكذا نجد أن الحداثيين يبحثون في أروقة النجاسة التاريخية وسراديب التحلل المعاصر لتبرير التحلل وتمجيد الرذائل وتسويغ الانحراف.

ومن تمجيد الرذائل الخلقية مدح أنسي الحاج للجريمة، وتبريره للإجرام، وذلك في قوله: (الجريمة سلك كالرهبنة، ولها عفتها وصوفيتها، وكلما أوغل المجرم في سلكه ازداد ترقياً في المقام، والمجرم الكبير زاهد بما ليس جريمة كما هو القديس زاهد بما ليس الله)(٢).

وفي الوقت الذي يتهكم فيه بالدين ويسب الله رب العالمين يعتبر أن

<sup>(</sup>١) الإسلام والحداثة: ص ٣٨٩.

<sup>(</sup>٢) خواتم: ص ٦٣ ـ ٦٤.

الجنس من الأمور المقدسة، ولذلك لايجب أن يخدش هذا المقدس عنده بأي شيء ولو كان بالنكتة، ولعله في تقديسه للجنس يمثل عقيدة بعض الطوائف الهندية التي تعبد فرج الرجل والمرأة، يقول الحاج: (وأكره النكتة، كذلك، لأنها معلبة، موجهة لتوليد «ضحك السهرات» الأكثر سخافة، وأمّا النكتة الجنسية فلأنها، فوق ذلك تهرج في موضوع مقدس، مهيب ككل آية هو الجنس)(۱).

ومن هذا الهيام بالجنس استطرد واصفاً الأدب قائلاً: (يحاول الأدب لا محاكاة الطبيعة بل تقليد العناق الجنسي)(٢).

إن هذا الوصف ينطبق حقيقة على أدب الحداثة المغموس في بالوعات الجنس، كما أرادوا تنظرياً وتطبيقياً وممارسة؛ ولذلك لم يُخف إنسي الحاج إعجابه بنظرائه من ذوي الانحطاط الخلق، وذلك في قوله: (إعجابي بمفرغي عبقرياتهم في الضياع، في العقم، (بالكسل، الكحول، المخدرات، النساء، الهرب، فيه حب لهم، فهم لهم، وفهم عبرهم، وعبر نموذجهم التبذيري، لرسالة ما عن حقيقة العلاقة التي يجب أن تقوم بين المبدع وعمله) (٣).

لايتوقع من منغمس في الضياع والفساد والشر والرذيلة أن يصدر منه أقل من هذا، بيد أن المهم أن نستدل بهذا القول وأشباهه الكثيرة على أسس التصور الأخلاقي لدى أصحاب هذا الاتجاه.

وليس هذا قولاً فذاً، بل لهم في تمجيد الرذائل الخلقية الباع الكبير، والكلام الكثير (٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٩٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١١٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٢٥، ونحو ذلك عند محمد الماغوط في الآثار الكاملة: ص ٥٩.

<sup>(</sup>٤) انظر أمثلة على ذلك في: الأعمال الشعرية لأدونيس ١/١٣٦، ١٤١، وزمن الشعر له: ص ٤٦، واتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ١٣٧، ١٣٨ ـ ١٣٩، ١٤٠، ١٤١، ١٤٣٠ ومجلة الناقد عدد ٩: ص ٨، والعدد الشامن عشر: ص ٤ ـ ٥، ١٨، وديوان=

أمًّا الموقف العدائي ضد الأخلاق القويمة والسلوكيات الفاضلة فتشهد به أقوالهم السابقة، المتضمنة مدح الرذائل والانحرافات الخلقية، وهذا يلزم منه ذم أضدادها من الفضائل والمكرمات.

بيد أنه يلزم الحكم عليهم بالصريح دون اللازم، وقد سبق ذكر شيء من ذلك في معاداتهم للأخلاق الفاضلة، وسوف أذكر هنا بعض الشواهد مشيراً إليها إشارات سريعة.

فها هو أحدهم يصف القرآن العظيم كلام الله تعالى بأنه فاتح لشهية الجماع<sup>(۱)</sup>، وفي هذا تدنيس قبيح، وتشويه مقصود للقرآن العظيم الدال على كل مكرمة، والناهي عن كل نقيصة ورذيلة، ونحو هذا القول، الكتاب الذي ألفه أحد الحداثيين بعنوان «الجنس في القرآن»، ومن فصوله «أصل الجنس في القرآن»، والدلالات المحيطة به، وثنائية الجنس في القرآن والعلاقات القائمة بينهما، والجنس بين بعديه الدنيوي والأخروي في القرآن»<sup>(۱)</sup>، وقد ملأه بالألفاظ والمعاني الفرويدية، والتدنيس والاستخفاف بكلام الله وشريعته.

وعلى منواله جرى الكاذب المسمى بالصادق النيهوم، حين تعرض لأحكام الإسلام وأخلاقه، في كتاب «الإسلام في الأسر» خاصة في الفصل الرابع عشر «سر وراء الحجاب» (٣) الذي ملأه بالتهكم بالعفاف والحجاب والفضيلة وأحكام الختان التي اعتبرها من اختراع سكان الصحراء ثم من

<sup>=</sup> صلاح عبدالصبور: ص ٨، ١١، ٢٢٢، ومظفر النواب: ص ٩٧، ٩٨، ١١٠، وديوان أمل دنقل، مقدمة المقالح له: ص ١١، وامتداح نزار قباني للوجودية فكرة وممارسة في الأعمال الشعرية له: ١/ ٣٣٠، ٣٣٢، ودعوته للتمرد والدعارة ٢/ ٣٩٧، ومارسة في الأعمال الشعرية له: ١/ ٣٣٠، ١٣٢، ١٤٢، وانظر الفصل المخصص ١٤٧، وانظر الفصل المخصص عن الجنس عند نجيب محفوظ في أدب نجيب محفوظ وإشكالية الصراع بين الإسلام والتغريب للدكتور سيد أحمد فرج: ص ٢٦٣ ـ ٣٠٨.

<sup>(</sup>١) انظر: مجلة الناقد، عدد ٨: ص ٦٩ والقول لعبود سليمان.

<sup>(</sup>٢) انظر: الجنس في القرآن لإبراهيم محمود، وهذه الفصول المشار إليها تقع في الصفحات: ص ٢٥٠ ـ ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: الإسلام في الأسر: ص ١١١، وفي مجلة الناقد عدد ١٣: ص ٦ ـ ٧.

اختراعات اليهود، وأمَّا حسين أحمد أمين فإنه يمجد بهيام علماني مشروعات خلع الحجاب عن المرأة، وإخراجها إلى الشارع والعمل والاختلاط ويأسف أشد الأسف للدعوة الجديدة المنتشرة بين الشباب والشابات لعودة الحجاب (1).

وأمًّا حسن حنفي فإنه ينادي باختراق المحرمات الثلاث في ثقافتنا ـ حسب قوله ـ وهي الدين والجنس والسياسة (٢).

وأمًّا محمد بنيس فإنه تناول هذا المضمون بصيغة أخرى حين تعرض له باعتباره من أعظم عوائق التقدم عندها، ثم عمم الحكم على الحجاب الذي يريد إزالته، وكأنه يريد المحرم أو الذي له اعتبار حكمي شرعي أو اعتباري عرفي، وقال بأن الحجاب في المرأة والبيت والله تعالى والجنس والسياسة، ثم نادى بوجوب تمزيق الحجاب عن هذه كلها(٣).

وهي دعوة صريحة للكفر والرذيلة الخلقية والفوضى والانحلال ومعاداة فجة للاستقامة والفضائل وكل أصولها.

أمًّا نزار فإنه في دعوته إلى الجنس ينادي بتعاطيه علناً بالأسنان والأظافر، والتخلص من ميراث القبيلة وشريعة الجاهلية في الحسب والنسب، ويعتبر الجنس أساس كل تقدم وحضارة (٤)، ويتصدى جبرا إبراهيم جبرا لكيل الشتائم ضد الحجاب والمتحجبات (٥)، وكيل الثناء للفاجرات، وشتم العفيفات (٢) وامتداح الفجور والإباحية النسائية والدعارة (٧).

<sup>(</sup>١) انظر: رأيهم في الإسلام: ص ٨٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: الإسلام والحداثة: ص ٣٨٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٣٩٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: أسئلة الشعر: ص ١٩٧ ـ ١٩٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: المجموعات الشعرية لجبرا: ص ٤٠، ونحو ذلك في: الإسلام والحداثة: ص ٢٩١ - ٢٩٢ كلام لمالك شبل.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق: ص ٥٠ \_ ٥٤.

<sup>(</sup>٧) انظر: المصدر السابق: ص ٩٢ ـ ٩٣، ١٠٧، ١٨٠.

أمًّا توفيق صايغ فإنه يعتبر المحافظة على عذرية البنت مجرد تزمت شرقي ينبيء عن حب لرؤية الدم (۱)، وأبشع من هذا القول وأخبث ما سطرته نوال السعداوي بخبث إباحي علماني حداثي في كتابها «دراسات عن المرأة والرجل في المجتمع العربي»، حيث خصصت كلاماً طويلاً عن «مفهوم العذرية وحشدت قصصاً مأساوية تذكر أنها مرت بها في عيادتها لتخلص إلى أن مفهوم العذرية مشكلة شرقية تدل على التزمت في قضايا العيب والشرف» (۲).

ثم تحدثت عن «الشرف والدم في عصرنا الحديث» وساقت في مطلعها ملخصاً «لدعاء الكروان» لطه حسين ثم أقوالاً أخرى لنجيب محفوظ وغيرهما، لتقول إن مفهوم الشرف وأخلاقيات الشرف الشائعة عند المسلمين ليست سوى علامة تخلف وظلم يمارسها المجتمع ضد المرأة (٣).

وفي كتاب «المرأة العربية والمجتمع التقليدي المتخلف» أصرح العبارات المحاربة لمفاهيم الأخلاق والفضيلة والعفاف<sup>(١)</sup> إضافة إلى محاربة شرع الله تعالى ومناقضته والتهكم بأحكامه وقضاياه.

وفي كتاب «مباهج الحرية» ينقل المؤلف رأي حداثي كبير في قضية العيب والحرام، وهذا نصه: (الاستمتاع بالحياة ليس عيباً ولا حراماً، إن العيب هو التمتع على حساب الآخرين واحتياجاتهم، والمعاب أساساً هو سلطة القمع والنهب، أمّا الحرام فهو تلك التابوهات المتجسدة في أوامر وموانع صارمة تحرم المتعة على الإنسان، وتثير الشعور بالخطيئة والندم، وتصدر عن سلطة قمعية، بطركية، لاهوتية)(٥).

<sup>(</sup>١) انظر: المجموعات الشعرية: ص ٢٦٤ ـ ٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: دراسات عن المرأة والرجل في المجتمع العربي: ص ١٧ ـ ٣٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٧٩٠ ـ ٧٩٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: المرأة العربية والمجتمع التقليدي لسلوى الخماش.

<sup>(</sup>٥) مباهج الحرية في الرواية العربية لشاكر النابلسي: ص ١٢٧، والقول لغالب هلسا.

ويقول: (إن من مهام الأديب الدعوة إلى الاستمتاع بالحياة، ورفض مفهوم بؤس الحياة الفاشي، وتأكيد كل ما هو واقعي وصادق في إطار التجربة الحية)(١).

وفي الكتاب الذي خصصه مجموعة من العلمانيين للمرأة وسموه «هاجر» تحدث نصر أبو زيد تحت عنوان «المرأة البعد المفقود في الخطاب الديني» وكال فيه الشتائم الحداثية في صيغ «التماهي» و«البنيوية» والدراسات المغالطة، المستهدفة تقويض أحكام الإسلام القاضية بالعفة والحياء والتكريم للمرأة (٢).

وتحت عنوان «في القيم» خصصوا الحديث فيه عن «مفهوم الشرف» وتحدث فيه ثلاثة منهم، وأولهم امرأة اعتبرت أن الحديث عن الشرف دعارة في الرأي والكلمة تصيب بالغثيان واعتبروه ازدواجية في المعايير الأخلاقية، وأن الشرف في النهاية التزام بالذات وبالآخرين (٣).

واعتبر الثاني أن مفهوم الشرف مفروض من قبل الرجل ـ الأقوى اقتصادياً ـ على المرأة، وذلك لكى يحقق مصلحته (٤٠).

أمًّا ثالث المتحدثين فكانت نوال السعداوي التي كررت مقولاتها المناوئة لعفاف المرأة وحجابها والداعية إلى الاختلاط والتبرج والحرية الجنسية (٥).

أمًّا أمل دنقل فإنه يغني لكي تستعيد المرأة راية الفكر السليبة:

(ولكي يهوي حجاب الخوف عن روح ربات الحجال المستريبة)(١)

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: هاجر كتاب المرأة «١»: ص ٥١ ـ ٨٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٦٤ والقول للطيفة الزيات.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ١٦٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ١٦٨ ـ ١٧١.

<sup>(</sup>٦) ديوان أمل دنقل: ص ٤٣٠.

ونحوه قول نزار:

(قضينا العمر في المخدع

وجيش حريمنا معنا

وصك زواجنا معنا

وصك طلاقنا معنا

وقلنا الله قد شرع

ليالينا موزعة

على زوجاتنا الأربع)(١).

ثم يضيف:

(تظل بكارة الأنثى

بهذا الشرق عقدتنا وهاجسنا

فعند جدارها الموهوم قدمنا ذبائحنا

وأولمنا ولائمنا

نحرنا عند هيكلها شقائقنا

قرابيناً . . . وصحنا «واكرامتنا»

صداع الجنس مفترس جماجمنا

صداع مزمن بشع من الصحراء رافقنا

فأنسانا بصيرتنا، وأنسانا ضمائرنا)(٢).

لقد قلب نزار القضية رأساً على عقب، فحول العفاف والشرف إلى

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية ١/ ٦٣٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ١/ ٦٣٩.

عقدة وهاجس جنسي، في حين أن الصداع المزمن والهاجس المستمر المفترس للعقول والجماجم هو حال الذي لا يرى الحضارة إلا جسداً وجنساً، ولايرى التقدم للإنسان إلا من خلال الأعضاء التناسلية.

ولنأخذ مثالاً على مقدار ما وصل إليه من إباحيته، يقول:

(كنا ثمانية معاً

نتقاسم امرأة جميلة

كنا عليها كالقبيلة

كانت عصور الجاهلية كلها

تعوي بداخلنا

وأصوات القبيلة)<sup>(١)</sup>.

ويقول:

(كنت أريد

أن أنهي عصر البربرية

وأقتل آخر الخلفاء

كان في نيتي ـ عندما أحببتك ـ

أن أكسر أبواب الحريم

وأنقذ أثداء النساء

من أسنان الرجال

وأجعل حلماتهن

ترقص في الهواء متهيجة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/١٢٣.

كحبات الزعرور الأحمر)(١).

وهكذا ينصب أحابيل كلماته وتلاعباته اللفظية ليخدع السذج والمغفلين، يقلب المعاني قلباً كاملاً، فهو كمن يصف الظلام بالضياء، والنور بالعتمة، وليس هذا عجيباً على امرئ طمست الجاهلية والشهوانية بصيرته، ولكن العجب أن ترى أفواج المعجبين والمعجبات يحطون على إفرازاته الكلامية هذه.

وفي معرض ذمه لأخلاق العفاف عند المسلمات ودعوته إلى الإباحية يضع أمه رمزاً لذلك ويقول:

(فأمى «دقة قديمة» ولا تفهم كيف يكون للمرأة

حب أول وثان وثالث وخامس عشر

أمي تؤمن برب واحد وحبيب واحد وحب واحد)<sup>(۲)</sup>.

هذه «الدقة القديمة» التي يصف بها نزار عفاف المسلمات هي التي يسعى في أكثر كلامه إلى وأدها وإذهابها من الواقع جملة وتفصيلاً، ليقوم في مكانها سوق النخاسة الذي يصول فيه الشهوانيون ويجولون على كيان المرأة، بعد أن يخدعوها بأن هذه هي الحرية، وهذا هو التقدم.

وعلى كل حال فإنه قد أكثر من هذا الكلام وكرره تكراراً مملاً".

وعلى نحو من هذا الهجوم على العفاف قول محمود درويش:

(تقول شيئاً ما عن النهر

المخبأ في عباءات النساء القادمات من الخريف)(٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/٣٩٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٧٢٨/٢.

 <sup>(</sup>۳) انظر: المصدر السابق ۲/ ۱۳۳، ۱۳۷، ۸۷۷، ۸۰۰ ۸۰۰ ۹۱۲ و ۱۳۳ و ۲۳۳.

<sup>(</sup>٤) ديوان محمود درويش: ص ٦٣٧.

وفي رواية الخبز الحافي دعوة صريحة للزنا ومحاربة للزواج وتبرير للدعارة وفرح بها وبأهلها(١).

وفي ختام هذا الفصل أذكر بعض الأمثلة على الانحراف الخلقي عند الحداثيين من خلال كلامهم الداعي إلى هذه الانحرافات، أو من خلال ممارساتهم التي اعترفوا فيها بالانحلال الخلقي، وهي شواهد قليلة من بحر هائل متلاطم لايُمكن حصر كل ما فيه، وهذه الشواهد مجرد قطرة من ذلك البحر، وسوف أشير إليها إشارات عابرة تتضمن ما قالوه في كتبهم وفق الترتيب المعجمى:

#### ١ \_ الإباحية الحنسبة:

من أخلاقيات الحداثة دعوتهم إلى الإباحية الجنسية من خلال استخراجهم لأقوال الزنادقة من الصوفيين والباطنيين، وإشادتهم بها، ودعوتهم إلى الأخذ بما فيها، ومن خلال تقريرهم أن الإباحية هي أصل التحرر والتحضر والإزدهار، وأن الحرية الجنسية أساس كل حرية، وأن خطوة إخراج الجنس والجسد من المحرم إلى علنية الممارسة واللغة من المفاصل الأساسية، مع اعترافات واضحة بالمعاشرة الجنسية الجماعية، ودعوة إلى تطبيع الجنس، واقتفاء آثار الغرب في ذلك، والإتيان بكلام على لسان امرأة لها عشاق يضاجعونها جميعاً وهي تفاخر بذلك، والدعوة إلى ممارسة الجنس في الطريق (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: الخبز الحافي: ص ۲۰۹، ۸۰، ۱۱۲، ۱۲۵، ۱۸۸، ۲۲۱، والشطار: ص ٤٤، ۶۹، ۲۰، ۹۸، ۱۳۱، ۱۰۷۰.

<sup>(</sup>۲) انظر: الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٥٤٨، ٥٦٦، ٥٩٨ و والثابت والمتحول ٣ صدمة الحداثة: ص ١٨٨ - ١٨٩، وقضايا وشهادات ٢/ ١٠٥، ومجلة الناقد عدد : ٩ ص ٧، ٨ كلام أنسي الحاج، وأسئلة الشعر: ص ١٨٠، ١٨١ كلام نزار قباني، وديوان صلاح عبدالصبور: ص ٢٣٠، والآثار الكاملة للماغوط: ص ٩٢ - ٩٣، ١٠٧، ١٠٨، ١٠٨ والآثار الكاملة للماغوط: ص ٩٦ وخواتم لأنسي الحاج: والمجموعات الشعرية لتوفيق صايغ: ص ١٣٠، ١٨٧، ١٨٧، وخواتم لأنسي الحاج: ص ٢٠ - ١٤، ومظفر النواب شاعر المعارضة السياسية: ص ٤٩ وفيها أشاروا إلى القصيدة الإباحية، لعلاء الدين عبدالمولى المنشورة في مجلة ألف، العدد ١٤ ص ٣٦ - ٣٩، وديوان أمل دنقل: ص ١٧ من مقدمة المقالح للديوان، وديوان دنقل أيضاً=

#### ٢ \_ احتراف الدعارة:

تضمن هجومهم على مبادئ الشرف والعيب والعرض، الإشادة والامتداح للدعارة، وبيوتها وأربابها، ووصف أحوال المومسات، وإظهار التعاطف معهن، وتصوير أحوالهن مع الزناة، والتمني على لسان أستاذ داعر أن يجد كل ذكر من طلابه مع أنثى من طالباته يواقعها، والإطناب في الثناء على البغايا واعتبارهن نموذج تحرر وانطلاق، مع تبرير للتلاعب بالمرأة والانتقال جنسياً بين امرأة وأخرى(۱).

وقد رسم لهم سارتر زعيم الوجودية من ضمن من رسم طريق الدعارة من خلال حياته مع عشيقته يوفوار، ومن خلال الكتاب الذي ألفه سنة ١٣٦٥م/ ١٣٦٥هـ بعنوان «المومس المحترمة»(٢)!!.

#### ٣ \_ الاستمناء:

وصف لحالات استمناء وصفاً مفصلاً، وتبرير لهذه العملية، وجعل

<sup>=</sup> ص ٧٢٠ - ٢٢٦، والأعمال الشعرية لنزار قباني ١/ ٤٣١، ٢٣٣/١ - ٢٢٠، ٢٣٦، ٢٣٠، و.٠٤ محمود درويش: ص ٧١ - ٧٧، وديوان سميح القاسم: ص ٣٣٠ - ٢٣٠، وذكريات الجيل الضائع: ص ٤٧ - ٥٠، ودراسات عن الرجل والمرأة لنوال السعداوي: ص ٨٨٣ - ٩٠، والدراسة التبريرية لشاكر النابلسي عما أسماه "الحرية الجنسية عند غادة السمان" في كتابه مباهج الحرية في الرواية العربية: ص ٤١٧ - ٤١٧، ففي هذه الدراسة كثير من ملامح الحداثة العربية وأصول نظرتهم إلى الجنس.

<sup>(1)</sup> انظر: ديوان السياب قصيدة المومس العمياء: ص ٥٠٩ - ٢٤٠، وديوان صلاح عبدالصبور: ص ٧٤٤ ـ ٧٤٠، ٧٢٠ - ٧٦٨، والمجموعات الشعرية لجبرا: ص ٩٨ - ٩٣ ، ١١٠ ، ١١٠، ١١٠، ومظفر النواب: ص ٩٨، والأعمال الشعرية لنزار ١/ ٣٥٠، ٥٣٠، ١٠٨/، ١١٠، ١١١، ١١٨، ١٤٧، ١٠٠، ١٥٠، ١٥٠، ١٢٠ الشعرية لنزار ١/ ٣٠٠، و٣٥، ١٠٨ ، ١١٠، ١١٨، ١١٠، ومدن الملح ١/ ١٢٤، ٢٣٦، ٢/ ٥٠ ـ ٣٠، ١٩٤، والخبز الحافي: ص ٤١ ـ ٤٤، ٥٥ ـ ٤١، ٤٣، ٢٣٠، ٢٣٠، ١٦٠، ١٦٥، ١٦٥، ودراسات عن المرأة والرجل لنوال السعداوي: ص ٢٨٤، ٨٥٠، ٩٨٠، ٧٩٧، وامرأة عند نقطة الصفر: ص ٩٥ ـ ٩٩، ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: نهاية عمالقة في حضارة الغرب: ص ١٢٠.

السبب الرئيسي في حدوثها فقدان الاتصال المطلق بين الفتيات والفتيان، وعدم توفر المال اللازم لمعاشرة المومسات، وجعل الاستمناء ممارسة عادية طبيعية لا توجب المنع والتحريم، وصياغة هذه الأقوال في لهجة علمية مصطنعة تضفي هالة كاذبة على أقوالهم الفاسدة، وذكر بعضهم للصور الجنسية وصور أغلفة المجلات المصرية واستمناؤه على صور الفنانات، ووصف أحوال فتاة تتحسس أعضاءها وتكتسحها الرغبة (۱).

#### ٤ \_ الاعتراف بالعربدة والانحلال:

الاعتراف سيد الأدلة - كما يقال - وفي كتب أهل الحداثة من الاعترافات المشينة مايدل دلالة قاطعة على المستوى الأخلاقي الذي يعيشه أهل هذه الملة، حيث جعلوا العربدة وإغراق البشرية بطوفان النشوة والشهوة، والتباهي بالدخول في غرف الحب الضيقة وفتح أقفال الجنس، والشهوة، والتبراف الصريح بأن ما يقال في الشعر من وصف للمارسات الجنسية قد وقع حقيقة، بل المفاخرة بذلك، والاعتراف بأن الشعر الجنسي هو مستودع ذكريات الشاعر وفضائحه وممارسته الواقعية، ووصف حالته مع الطفل الناتج عن الزني بامرأة، واستبسالهم في الدفاع عن الرذيلة، والإقرار باحتراف الرذيلة والدعارة باسم الحب، وأحدهم يطالب الصحافة بالاعتراف به كواحد من أكبر فوضوي التاريخ، وكثير منهم يقر بممارسة الضياع وتعاطي الخمور والحشيش والتلصص من شقوق الأبواب، والتشرد وعشق الفضلات، ومعاشرة نساء عديدات من بلدان عديدة، وهناك من يعترف باللواط وممارسته داخل المسجد، وارتياد أماكن السكارى والبغايا والحشاشين، وتعاطي الحشيش في المسجد، وممارسة القوادة والسرقة والنشل (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: الخبز الحافي: ص ۳۵ ـ ۳۳، ۱۱۰، ۱۲۱، ۱۱۳، ۲۱۰، والشطار: ص ۲۸، ۱۰۱، ۱۳۳، والذي يحاول أن اسلام، وأقصى درجات العزلة لطاهر بن جلون: ص ۹۷ ـ ۱۰۱، والذي يحاول أن يظهر فيه رداء طبيب نفساني فرويدي متخصص!!، ورواية ليلة القدر له: ص ۳۵.

 <sup>(</sup>۲) انظر: قضايا وشهادات ٣/٣٩٢، وفيها أن من أصول حركة الحداثة الموضة والتحرر الجنسي وقضايا وشهادات ٢/ ٢٨٥، وفيه أن من سمات النص الحداثي: العودة إلى البدائية في الغريزة الجنسية وشاعرية الشهوة والجسد، ومجلة الناقد العدد الأول: ص ٧، =

## ٥ \_ أعضاء الجنس:

غرق الحداثيون إلى أذقانهم في ذكر الأعضاء الجنسية، ومواطن الإثارة في المرأة، واستخدموا ألفاظ الإغراء الجنسية بصورة مكشوفة أحيانا، وبصورة رمزية في أحيان أخرى بل وصفوا أعمالهم التأليفية والشعرية بأوصاف جنسية، فأحدهم يريد أن يعطي الكلمة عضواً جنسياً، والآخر يخرج من فرج الكلمة، والثالث يفتض القصيدة.

بل حتى المواطن والبلدان وصفوها بأوصاف الجنس فدمشق امرأة لها ثديان وصنعاء خصر ونحر وبيروت فرج مومسة.

ويصرون على تحويل الأشياء والأحداث إلى أنثى وأعضاء تناسل مثل قول أحدهم: افتض بكارة هذا الليل، وقول الآخر: كانت الجرائد تبيع للرماة أعضاءها التناسلية، وقول الآخر: يا وطني يا امرأة تفتح فخذيها للريح الغربية، ووصف الآخر لضوء القمر بقوله: مني القمر.

أمّا أوصاف العملية الجنسية، ووصف فرج المرأة وفرج الرجل وما حولهما وما فيهما، ووصف المؤخرة فقد أطنبوا فيه غاية الإطناب، وأبدأوا

وأسئلة الشعر: ص ١٩٦، ١٩١، ١٩١، والقول لنزار قباني، وقضايا الشعر الحديث: ص ٢٥٠، والقول لنزار أيضاً، والمجموعات الشعرية لتوفيق صايغ: ص ٢٩، وديوان أمل دنقل: ص ١١٨، ٢٤٨، والأعمال الشعرية لنزار ١١٠٨، ١١٢، ١١٢، ١١٨، ١١٤٠ والأثار إملاء معربة لنزار ١١٠٠، ١١٠، ١١٤٠، والآثار الإلاء ١٥٠، ١٥٠، ١٤٠، والآثار الكاملة لمحمد الماغوط: ص ٣٨، ٤٥، ٤٦، ١١٤، ٩٩، والخبز الحافي: ص الكاملة لمحمد الماغوط: ص ٣٨، ١٠٠، ١١١، والشطار: ص ٣٨، ٢٠، ٢٠٠، ١٦٧، ومسك الغزال: ص ٩١، وتوفيق صايغ سيرة شاعر ومنفي: ص ١٨، ٥٥، ١٨، ١٨، ١٨، ١٨، ٩٠، ١٩، وفيها اعترافات لتوفيق صايغ واعترافات عنه، وأضواء جديدة على جبران: ص ١٠٠ - ١١١، وأحاديث عن جبران: ص ٢٥، ١٠٠، ١٠٠، ١٠٠، وأقصى درجات العزلة والجنوبي أمل دنقل لعبلة الرويني: ص ٧٤، ١٥، ١٦، ١٥، وأقصى درجات العزلة لطاهر بن جلون مليء بالاعترافات الانحلالية، ولا استأذن أحداً: ص ٩٩، ونقل الدكتور السيد أحمد فرج في كتاب «أدب نجيب محفوظ»: ص ٢٥، اعتراف نجيب محفوظ في رسالة لأحد أصدقائه بالحشيش والزنى والقمار، ورواية الإنكار لرشيد بو جدرة: ص ١٣٣ ـ ١٥٠، ١٢٠، ١٠٠٠.

القول في ذلك وأعادوه وكرروه، ليحققوا غايتهم في تطبيع الجنس والنجاسة، وتحطيم الحشمة والفضيلة والعفة، وترويج الرذيلة والدعارة والانحلال(١).

<sup>(</sup>١) انظر شواهد ذلك في: الأعمال الشعرية لأدونيس ١/ ٣٨٤، ٥٠٩، ٥١٠، ٥١٣ ـ 310, 010, 710, 710, 710, 770, 770 \_ 070, 770, P70, .To, ۳۳۵، ۱۳۵، ۲۳۵، ۵۶۰ و ۲/۹۲، ۷۷، ۱۱۰، ۱۱۰، ۱۸۱، ۸۴۳، PF3, 173, AP3, A.O. AFO, PYO, OAO, YAO, AAO, PAO, ·PO, YPO\_ **7.7. 0.7. 1.7. 317. 017. 117. 137. 737. 007 \_ 0.7. 717.** واتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ٩٢ حيث قرر أن الشاعر الحديث يألف الصور الجنسية، وص ١٣٧، ١٣٨، ١٣٩، ومجلة الناقد، العدد الأول ١٤ ـ ١٩ قصة بعنوان (من تاريخ مؤخرة) ليوسف الشاروني يتحدث فيها عن الإست وأحوالها وأوصافها، ومجلة الناقد، العدد التاسع: ص ٤٤، ٥٥ مقال لهادي محمد جواد، ومجلة الناقد، العدد العاشر: ص ٧، والعدد الثامن عشر: ص ٤ ـ ٥، وقضايا وشهادات ٢/٣٤٣، وديوان السياب: ص ٥٣٥، وديوان البياتي ٢/ ٣١٠، وديوان صلاح عبدالصبور: ص A31, P17, ++3, 1+3, Y13, 613, P13, +73, 173, A73, +33, 1PV, ٧٩٧، والأعمال الشعرية الكاملة ليوسف الخال: ص ١٣٠، ٢٧٣، والمجموعات الشعرية لجبرا: ص ۱۸، ۲۷، ۸۰، ۹۲، ۱۰۲، ۱۰۸، ۱۱۱، ۱۲۱، ۱۲۰، ۱٤۹، 301, PAI, A·Y, P·Y, 017, FIY, VIY, YYY, Y3Y, Y3Y, Y3Y, والمجموعات الشعرية لتوفيق صايغ: ص ٢٢٨، والأعمال الشعرية لنزار قباني ١/ ٢٣٠، 777, 777, 037, 317, 773, 373, 073, 370, 070, 070, 070, 130, A30, 505, 755, A5V, 7/33, 53, 30, V5, VA, AA, PA, 1P, PP, ALL, MYL, PR, MPL, TPL, VPL, APL, PPL, PPL, LY, VLY, O3Y, 777, 777, 117, 337, 777, 1.3, 033 \_ 733, 003, 770, 370, 7.7, ، ۲۰۷، ۲۰۷، ۷۱۲، ۸۲۹، ۸۲۰، ۸۲۸، ۸۲۸، ۸۲۸، ودیوان محمود درویش: ص ٢٧٢، ١٩٤ ـ ٩٩٥، ٧٣٣، ٢٣٩، ٥٧٩، ٢٧٩، ٢٥٥، ١٥٥، ١٢٥، ١٢٢، وورد أقل: ص ٢٣، والأعمال الشعرية لمعين بسيسو: ص ٦٩١، وديوان سميح القاسم: ص ٦٢١، والأعمال الشعرية لممدوح عدوان ٢/٣٠ ـ ٤٧، ٨٨ ـ ٥٥، والخبز البحافي: ص ٣٥، ٣٧، ٤٢ ـ ٤٤، ٥٥ ـ ٤٦، ٤٨، ٢٠، ٢٢، ١٣٤، ٢٢٤، والشطار: ص ٥٧، ٨٣، وسقوط الإمام: ص ٧٦، ١٠٦، ومسك الغزال: ص ٤٩ ـ ٥٠، ٥٩، وألف وعام من الحنين: ص ٦، ١٩، ٢٧، ٣٦، ٣٥، ٣٨، ٥١ ـ ٥٢، ٥٩، ٦٠، ٦٧، والإنكار: ص ١٣٣ ـ ١٥٠، ١٢٣، ١٢٥، ومدن الملح ١/ ٤٨٢، ٣١٠، ٣٩٢، ٣٩٣، ومباهج الحرية في الرواية العربية: ص ٤١٣ ـ ٤١٦.

## ٦ - أعمال الجنس:

كما غرقوا في وصف أعضاء الجنس، فقد غرقوا أيضاً في وصف الأعمال الجنسية، وتفصيل ذلك تفصيلاً واسعاً قذراً، والتباهي بذكر أحوالهم الخسيسة مع المومسات، والشاذين، في وقاحة وجرأة وبذأة لا نظير لها إلا في مجلات وأفلام الجنس (١).

## ٧ \_ امتهان المرأة:

طالما ردد أهل الضلال والانحراف أنهم يسعون إلى تكريم المرأة وإعلاء شأنها، ورفع مكانتها، وهذه دعاوى عريضة يكذبها واقعهم المنظور، وكلامهم المنشور.

ويتجلى امتهانهم للمرأة أنهم سعوا في هدم أخلاقياتها المرتبطة

<sup>(</sup>۱) انظر: الأعمال الشعرية لأدونيس ٢١٣/١ ـ ٢١٧، ٢١٨، ٢٣٦ ـ ٢٣٧، ٥٠٩، ٠١٠، ١١٥ \_ ١٨١ و ٢/٢٨٣ \_ ١٨٣ ، ٨٩٥، ٢٠٢، ٢٢٢، ٢٨٢ \_ ٦٨٣، ٧٠٦، ومجلة الناقد، العدد التاسع: ص ٤٤ ـ ٤٠، والعدد العاشر: ص ٧، وديوان السياب: ص ٥٥٦، ٦٧٩، ٩٨٠، وديوان صلاح عبدالصبور: ص ٢١٣ ـ ٧١٥، ٣٢٠ ـ ٣٢١، ٣٢١، ٣٢٨، ٩٣٩، والأعمال الشعرية الكاملة ليوسف الخال: ص ٢٧٣، ٣٦٤، والمجموعات الشعرية لتوفيق صايغ: ص ١٣٣، ١٨٧، ٢٠٣، ٠ ٢٤، ٣٤٠، ٣٤١، وخواتم: ص ١١٢، ١١٥، وديوان سعدي يوسف: ص ٤٤، ١٤٦، وديوان أمل دنقل: ص ٩٠، ١٠٢، ١٦٣، ١٦٧، ٣٠٣، ٣٠٤، والأعمال الشعرية لنزار ١/١٤١، ٥٤٨ و ٢/ ٤٤٥ ـ ٤٤٦، ٧٧٤، وديوان محمود درويش: ص ٢٧٦، ٢٩٤ - ٢٩٥، ٣٣٧، ٣٣٩، والآثار الكاملة للماغوط: ص ١٦١ ـ ١٦٥، ١٨٦، ٢٠٤، ٢١٣، ٢١٩، ٢٣٠ ـ ٣٠١، ٣٠٠، وديوان الفيتوري ١/١٤٠، ٢٥٢، ١٢٣، والأعمال الشعرية لممدوح عدوان ٢/ ٣٠ ـ ٤٧، ٨٨ ـ ٥٥، ٩٤، ولا أستأذن أحداً لسميح القاسم: ص ٧٣، ٨١، ومدن الملح ٢/ ٥٧ \_ ٥٣، ٥٧، ٥٨، ٨٨، ٨٥، ٨٦، ٢٣٤، والخبز الحافي: ص ١٣٥، ١٦٠ ـ ١٦١، وليلة القدر: ص ٩٨، وأقصى درجات العزلة كل الكتاب مليء بوصف أعمال الجنس، ومباهج الحرية في الرواية العربية: ص ١٣٢ ـ ١٣٣ حيث بين دور الجنس عند الروائيين غالب هلسا ويوسف إدريس، ومدى الغرق في مستنقع الجنس كما بين في: ص ٢١٣ دور الجنس والخمر والحشيش في روايات مؤنس الرزاز ونجيب محفوظ وعبدالرحمن منيف، وتبريراته الباردة لذلك ٢١٥، وانظر: موسم الهجرة إلى الشمال: ص ٨٤.

بالإسلام عقيدة وشريعة، فحاربوا الحجاب والعفاف والفضيلة والاحتشام ودواعي الشرف وأسباب الكرامة، ونادوا ـ في المقابل ـ بالتبرج والاختلاط، ونبذ العفة، واطراح الحشمة، واقتراف الرذيلة، وقطع أسباب الشرف، ورميها في زبالات المهانة والإذلال.

رفعوا ـ كاذبين ـ شعارات حقوق المرأة، ولافتات حرية المرأة، وهم في الحقيقة لايرون فيها غير متنفس لشهواتهم الحيوانية، ومستودع لنزواتهم البهيمية.

يلتذون برؤيتها عارية لإشباع رغبة الزنى في عيونهم، ويلتذون بسماعها صارخة متأوهة لإشباع نزوة الزنى في أسماعهم، ويستمتعون بمخالطتها متبرجة، ثم منظرحة ذليلة تحت أقدام شهواتهم، فإذا ما استنفدوا شبابها وزهرة حياتها رموها رمي النعال الممزقة في سلة المهملات.

لا يرون في المرأة غير الجسد العاري، والرغبة الهائمة، والأعضاء الجنسية، ولايريدون منها غير ما يريد الذئب من الشاة، يريدون لحمها، فإذا ما شبعوا أو ملُوا قذفوها في مقلب القمامة، فإذا هي بلا دين ولا خلق ولا عفة ولا احتشام، وبلا زوج أو أبناء، امتص المجرمون رحيق حياتها، واستخدموها استخدام الآلة، ثم طرحوها، وراحوا يبحثون عن غيرها.

صدقت المرأة دعاوى التحرر والكرامة، فماذا جنت؟.

جنت المهانة والإذلال والتشرد والشتات، وأكبر شهادة ذلك ما قالته النساء اللواتي كن يعملن في «الفن» وأقوال واعترافات «الفنانات التائبات» من أكبر البراهين على ما ذكرنا.

ومن ينظر إلى كلام الحداثيين الداعين إلى حرية المرأة ومكانة المرأة سيجد الدليل الصارخ على بشاعة الامتهان للمرأة.

ها هو أدونيس يخاطب صنوه يوسف الخال بعد أن قرأ «قصائد في الأربعين» للخال، فيقول: (ربما يكمن جديد مجموعتك في نظرتك للمرأة، نحن هنا نقرع أبواباً توصلنا إلى الحياة والعيش في مدينة الجنس أو قل مدينة الجسد. . . )(١).

<sup>(</sup>١) زمن الشعر: ص ٢٣٣.

ويشهد إحسان عباس بأن صلاح عبدالصبور: (يشترك مع نزار في الوقوف عند المظاهر الحسية من عالم المرأة)<sup>(۱)</sup>، ويشهد أن الحب الذي يردده هؤلاء ليس إلا علاقة جسدية (... إن «ظاهرة الحب» نفسها قد أصابها التغير بفعل الزمن، فجفت، وأصبحت قاصرة على العلاقات الجسدية)<sup>(۲)</sup>.

وإذا جئنا إلى «شاعر المرأة» كما يسمون، إلى نزار قباني، فإننا نجده قد جرد المرأة من كل إنسانية حين تحدث عنها باعتبارها عشيقة أو داعرة، أو مطرودة من دوائر العشق الجنسي وبيوت الدعارة، أو عارضة جسد، وقد خاطبه أحد النقاد في سؤال موجه إليه قائلاً: (لكن شعر الحب لديك، إذا نظرنا إليه بعين المدرسة التحليلية في علم النفس، نجده صورة لتلك العقد الفرويدية...)(٣).

وقال له في سؤال آخر بعد أن لخص مشاكل العرب كلها في الجنس: (هل تستأهل مشكلة العرب الجنسية أن تستنزف من حياتك الشعرية أكثر من ربع قرن؟)(٤).

وقال أيضاً: (أنا أرى أنك تنظر إلى العالم من خلال ثقب أحمر صغير، وتضخم ما تراه إلى حد تصل به إلى تفسير الظواهر الاجتماعية والتاريخية من خلاله)(٥).

هذا الشاعر الحداثي الكبير يتحدث عن المرأة بصورة مغالطة، ولايستحيي مطلقاً من مواصلة الحديث وهو يتناقض في السطر الواحد، فعندما سئل (أتصور أن المرأة في شعرك لم تكن قضية، بقدر ما كانت

<sup>(</sup>١) اتجاهات الشعر المعاصر: ص ١٤١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٥١، وأورد شواهد على هذا من شعر فدوى طوقان وسلمى الخضرا الجيوسي.

<sup>(</sup>٣) أسئلة الشعر: ص ١٩٧، والسؤال موجه من منير العكش مؤلف هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١٩٩.

بطاقة إلى الجماهير، أعني أن المرأة في شعرك «مضافة» تزوقها كل مرة بما يرضي أذواق الضيوف ويخدرهم - أجاب قائلاً ... المرأة هي الآن عندي أرض ثورية، ووسيلة من وسائل التحرر، إنني أربط قضيتها بحرب التحرر الاجتماعي التي يخوضها العالم العربي اليوم، إنني أكتب اليوم لأنقذها من أضراس الخليفة، وأظافر رجال القبيلة، إنني أريد أن أنهي حالة المرأة الوليمة، أو المرأة «المنسف» وأحررها من سيف عنترة وأبي زيد الهلالي.

ما لم نكف عن اعتبار جسد المرأة «منسفاً» تغوص فيه أصابعنا وشهواتنا، وما لم نكف عن اعتبار جسدها جداراً نجرب عليه شهامتنا، ورصاص مسدساتنا، فلاتحرير إطلاقاً، إن الجنس هو صداعنا الكبير في هذه المنطقة، وهو القياس البدائي لكل أخلاقياتنا التي حملناها معنا من الصحراء، يجب أن يعود للجنس حجمه الطبيعي، وأن لانضخمه بشكل يحوله إلى غول أو عنقاء، الكائنات كلها تلعب لعبة الجنس بمنتهى الطهارة، والأسماك والأرانب والأزاهير والعصافير وشرانق الحرير والأمواج والغيوم كلها تمارس طقوس الجنس بعفوية شفافة، إلا نحن فقد اعتبرناه طفلاً غير شرعي، وطردناه من مدننا، وجردناه من حقوقه المدنية)(۱).

هذا النص لوحده يناقض أوله آخره تناقضاً صريحاً فهو يزعم بأنه لاينظر إلى المرأة باعتبارها مجرد جسد، ثم ينادي بتطبيع الجنس وجعل الممارسة الجنسية المفتوحة متاحة كما تحصل بين الأسماك والأرانب والطيور، وهو ينادي بإنقاذ المرأة ـ حسب زعمه ـ من أضراس الخليفة وأظافر رجال القبيلة، ولكن إلى أين؟ إلى الدعارة الفاضحة والنهش المتاح لكل ناب وسن، وهو القائل: (أنا رجل يرفض أن يلعب الحب خلف الكواليس، ولذلك نقلت سريري إلى الهواء الطلق)(٢)، والقائل: (أرى أن فكرة العيب والشرف والعرض تقيم حصاراً طروادياً حول الجنس الثاني...)(٣)، والقائل: (إن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٨٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٨١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٩٩.

الرجولة كما يفهمها مجتمع الرجال لدينا، هي القائمة على الكسر، والقمع وإلغاء إرادة الأنثى... فمن النظام الأبوي إلى النظام الزوجي، تنتقل المرأة من معتقل إلى معتقل... من رجل مباحث إلى رجل مباحث)(١).

أي أن التحرر الذي يريده للمرأة أن تنتقل من يد داعر إلى يد داعر آخر، ومن سرير زانِ إلى سرير زان آخر.

والناظر في شعر هذا الداعر يجد فيه أوضح شاهد على مراده من تحرير المرأة، بل هو يعترف بأن ما كتبه من شعر جنسي وأوصاف جسدية، وعبارات شهوانية، لم يأت من خيال تأليفي بل من واقع عملي (بالنسبة لي لا انفصام بين التجربة والتعبير عنها بين الفم والصوت، كل تفاصيل حياتي اليومية معجونة بالشعر)(٢).

(ما كتبته عن المرأة لم يكن اختراعاً أو تأليفاً... وإنّما هو معاناة «ميدانية» حسب الاصطلاح العسكري) (٣).

قال أحد الكتاب عن نزار وموقفه من المرأة بعد أن أورد قوله:

(اجلسي خمس دقائق...

لايريد الشعر كي يثقب الورق العاري

سوى خمس دقائق

فاعشقيني لدقائق

واختفي عن ناظري بعد دقائق)(١):

(المرأة إذن لاستدرار اللذة، كما هي أداة لاستدرار القصيدة مجرد عود كبريت يشتعل فيشعل الحرائق. . . أي أن المرأة عنده إثارة أو استثارة، ولها

<sup>(</sup>١) المرأة في شعري وفي حياتي: ص ٧٠.

<sup>(</sup>۲) أسئلة الشعر: ص ۱۹۱.

<sup>(</sup>٣) المرأة في شعري وفي حياتي: ص ٧٧.

<sup>(</sup>٤) فتافيت شاعر: ص ١٣٣ ـ ١٣٤.

وظيفتان: وظيفة بيولوجية بحتة تمتد سحابة خمس دقائق، ووظيفة أخرى مرتبطة بالأولى من شأنها توليد القصيدة في نفس الشاعر)(١).

وقال كاتبان معجبان بنزار وأشعاره الجنسية: (عرفنا المرأة في شعر قباني وكان نوفوتيه ودار أزياء وجارية بصيغة جديدة تنعم ـ بعد تحطيم العلاقات الاجتماعية البائدة ـ بنعمة التحرر من ثيابها)(٢).

إن قصائد قباني يُمكن تلخيصها في أنها تدور حول الأوصاف الحسية للمرأة لجسدها ولملابسها الداخلية ولأدوات الزينة وأشياء غرفة النوم في لغة نرجسية، وعبارات جنسية مكرورة مملة.

كل هذا معجون بلهجة جزار لا ينظر إلى المرأة إلا باعتبارها لحماً، بعضه يصلح الآن، وبعضه من كثرة الاستعمال فسد، وبعضه قد تعفن من زمن، أي أنه لايمتهن المرأة فقط بل يهينها ويذلها ويعجن كرامتها بالطين والقاذورات (٣).

وأطلت الحديث عن هذه القضية لكونها من أهم محاور الفساد الأخلاقي الذي يتسلل من خلاله دعاة الرذيلة، وأطلت في الكلام عن نزار قباني لكونه زعيم من زعماء هذا الاتجاه الإنحلالي النجس، مع أن الاستهانة بالمرأة ليس خاصاً بقباني، بل لكل حداثي نصيبه من هذه الاستهانة صراحة أو ضمناً (٤)، ويكفي في ذلك أن مذاهب الحداثة والعلمانية في جملتها تحتوى على استهانة عظمى بالمرأة، وبالإنسانية جمعاء.

<sup>(</sup>۱) فتافیت شاعر: ۱۳۳ ـ ۱۳۴.

<sup>(</sup>٢) مظفر النواب شاعر المعارضة السياسة لعبدالقادر الحصيني وهاني الخير: ص ٤٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: مصداق ذلك في الأعمال الشعرية له ٣٠٩/١، ٣٤٦، ٤٦٤، ٢٨٢ و ١٠٦/٢ - ١٠٠، ١٠٠، ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ١٣٧، ١٣٨ ـ ١٣٩، وقضايا وشهادات ٢/٥٠١، وديوان المقالح: ص ٥٧١، والآثار الكاملة للماغوط: ص ٢٠٤، ٢١٣، ٢٠١٨ والشطار: ص ٢٥، ٩٨، وألف وعام من الحنين: ص ٥٧، وفتافيت شاعر: ص ١٣٧، ١٢٤ ـ ١٤٥.

يقول أنسي الحاج: (امرأة لاتتوقف عند حدود الجرأتين الكتابية والاجتماعية فهما أقل الجرآت شأناً، بل تتعداها إلى الجرأة الوجدانية والنفسية، فتصور لنا أكثر وأعمق مما اعتدناه من مشاعر وتجارب مللناها...)(١).

#### ٨ ـ الإنسان مجرد جسد:

هذه قاعدة فرويد التي بنى عليها مذهبه الجنسي المظلم وتبعه في ذلك المقلدون من أبناء البلاد الإسلامية، فاعتبروا الإنسان جسداً بلا روح، ولحما ودما بلا آفاق ولا أشواق ولا قيم، ولذلك انحدروا مع هذا المفهوم الطيني إلى وحول نتنة من الأخلاقيات والسلوكيات المنحرفة، واعتبروا وجودهم في الدنيا فرصة وحيدة يجب أن تستغل استغلالاً كاملاً في كل ما من شأنه تحقيق الرغبة الجسدية، وتحصيل الشهوة الحيوانية، وحتى الحب الذي هو عاطفة إنسانية راقية، جذبوها من علوها وأنزلوها إلى مستنقع الجنس أمّا أفاق النفس وأشواق الروح وأبعاد الغيب فهم أبعد الناس عن هذه الأمور؛ لأن جسديتهم وطينتهم تحتم عليهم أن يكونوا في دائرة الجثمان (٢).

#### ٩ \_ بغض الوالدين:

إذا كان بر الوالدين عبادة عند المسلم، فإن بغض الوالدين وكراهية سلطة الأب أصل من أصول الانطلاق الحداثي كما يحلو لهم أن يقولوا، أمَّا التعبير السلوكي والعملي عن هذا البغض فقد سطره محمد شكري في روايته الخبز الحافي (٣)، فهو يصف كيف كان يتجسس على والديه ويسمعها وهما في حالة الجماع، ثم يطنب في شرح مقدار بغضه لوالده، ويكيل له الشتائم

<sup>(</sup>١) خواتم: ص ٣٠ ـ ٣١.

<sup>(</sup>۲) انظر: اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ۱۲۵، ۱۶۷ ـ ۱۵۸، ۱۰۱ ـ ۱۰۸، وقيضايا وشهادات ۲/ ۱۰۵، ۳۸۰ وأسئلة الشعر: ص ۱۸۰، ۱۹۸ ـ ۲۰۰، وخواتم: ص ۲۰ ـ ۵۰، وديوان محمود درويش: ص ۲۷۳، ومسافة في عقل رجل: ص ۱۵۸ ـ ۱۰۹، ومباهج الحرية: ص ۱۵۸.

<sup>(</sup>٣) انظر: الخبز الحافي: ص ٢٦ ـ ٢٧، ٣٦، ٩١، ٩٧، ٩٧، ٧١، ٨٥، ٩٥. ٩٨.

القذرة بل يذكر أمنيته في قتل والده، ثم لما مات والده فرح بذلك وذهب ليبول على قبره.

أمًّا ابن جلون فإنه يسجل هذه الظاهرة في رواية ليلة القدر حيث يجعل الفتاة التي هي محور الرواية تذهب إلى قبر والدها فتنبشه وتلقي فيه كلما كان قد أعطاها في حياته باعتبارها ولداً ذكراً (١).

أمًّا نوال السعداوي فتتناول مسألة الوالدين تحت عناوين: البنت، الأسرة والكبت، الأسرة والمدينة، سيكولوجية الأب، وكلها تصب في إناء الدعوة إلى التمرد على الأب والخروج عن طاعته (٢).

#### ١٠ \_ بيوت الدعارة:

سبق عند ذكر احتراف الدعارة بيان إشادتهم وامتداحهم للمومسات، وبائعات الهوى، وهنا نشير إلى شغفهم ببيوت الدعارة ومحبتهم لها، وذكرها في كتاباتهم ذكر تبجيل وثناء؛ ذلك أنهم قد ألفوا هذه البيئات، والإنسان يحب ما ألف.

تجد في شعرهم وكتاباتهم الأخرى مدح الحانة وبيوت العري، ومنازل البغايا، أو ذكر أحداثها على أنها من الأمور العادية والممارسات الطبيعية (٣)، ومن المعلوم كم في هذه البيوت من مدمرات للأخلاق ومحطمات للقيم ومهلكات للسلوك القويم، وكم فيها من قيح وصديد ينشيء الرذائل الخلقية، ويربى الانحراف والجريمة.

#### ١١ \_ التشرد:

يعدون التشرد والضياع نوعاً من الإبداع والانطلاق من عوامل الكبت،

<sup>(</sup>١) انظر: ليلة القدر: ص ٤٣.

<sup>(\*)</sup> انظر: دراسات عن المرأة والرجل في المجتمع العربي: ص ٣١، ٣٧، ٩٦، ١٧٦ ـ ١٨٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: ديوان السياب: ص ٦، ٧، ٢١٣، وديوان صلاح عبدالصبور: ص ٣٢٠ - ٣٢١ ٣٢١، ٣٢١، ٣٢١، ١١٢ والخبز الحافي: ص ١٣٥، ١٦٧، ٤٩، ١١١، ١٢١ - ٢٢٢، والشطار: ص ١٣١، ١٥٧، ودار المتعة لوليد والشطار: ص ١٣١، ١٥٧، وليلة القدر: ص ٨٥، ٩٦، ودار المتعة لوليد إخلاصي: ص ٣١ ـ ٣٨، ٢٢٦، ٣٢٢، وغيرها من الصفحات.

ولذلك وصفوه وأعجبوا بأصحابه الذين يمارسونه (١١).

# ١٢ ـ الجنس أساس كل شيء:

قاعدة من قواعدهم التي ينطلقون منها على آثار أستاذهم اليهودي فرويد، وقد سبق نقل كلام نزار في أن الجنس أساس الحضارة والتقدم، وكلام أنسي الحاج في أن الحرية الجنسية أساس كل حرية وأن الإبداع شهوة جنسية قبل كل شيء، أمًّا محمد شكري فإنه ينادي أغرق نفسك في الجنس تنسى الهموم (٢)، وأمًّا أنسي الحاج فيقول: (الجنس يأتي معه بحبه التعري لا العري، تعر لا نهاية له... في التهتك حسابات دقيقة جداً لا غنى عنها وإلا أنحرف وتشوه... عندما يرميك شبقك بين أحضان جسدك يستنير محياك كملاك...، وهل يكون أن من ألذ ما في المرأة أن يملكها سواك، فتبرز قيمتها لك كمشهد، وكملك لآخر، أشهى ما فيه متعة سرقتها؟، لماذا أتوب عن هذياني الجنسي وهو أكثر ما يعيدني إلى سرقتها؟، لماذا أتوب عن هذياني الجنسي وهو أكثر ما يعيدني إلى

## ١٣ ـ الجنس مع الخيوانات:

يعترف محمد شكري بأنه مارس الجنس مع الحيوانات: الدجاجة، العنزة، الكلبة، العجلة، ثم يصف بعض هذه الممارسات(٤).

#### ١٤ \_ الحانات:

مدحوها ووصفوها وصف المحب المعجب أو ذكروها على أن

<sup>(</sup>۱) انظر: الآثار الكاملة للماغوط: ص ٢١٤، والخبز الحافي: ص ٤٠، ٧٧، وقد سبق ذكر المقالات والكتب التي أشادت برواية الخبز الحافي وبصاحبها، وهذه الإشادة تتضمن الإعجاب بالتشرد والفوضوية التي عاشها محمد شكري.

<sup>(</sup>۲) انظر: مجلة الناقد، العدد التاسع: ص ۸، وأسئلة الشعر: ص ۱۹۸ ـ ۲۰۰، وقضايا الشعر الحديث: ص ۳۱۸، والشطار: ص ٤٤، ٤٩، وشقة الحرية: ص ٣١٦.

<sup>(</sup>٣) خواتم لأنسى الحاج: ص ٢٥ ـ ٢٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: الخبز الحافي: ص ٣٣.

وجودها وانتشارها في بلاد المسلمين من الأمور الطبيعية (١٠).

#### ١٥ \_ الحب هو الجنس:

الحب تلك العاطفة الإنسانية النبيلة تحولت عند الحداثيين والعلمانيين إلى جنس، فقد كثر في كلامهم الإشارة إلى الحب بهذا المعنى، يقول إحسان عباس: (نحن نعيش في عصر فرويد: جملة قد تحمل معاني عديدة، وقد تكون فارغة من المعنى، ولكنها تشير إلى انهيار الحواجز بين الحب والجنس)(٢).

وهذه النظرة الفرويدة التي شاعت في الغرب، فكان من ثمارها ما سبق شرحه، حتى إن الرجل ليقول للمرأة تعالي نمارس الحب لمدة كذا دقيقة، أو يصف بأنه مارس الحب مع فلانة لمدة كذا، وكذلك فعل المقلدون من أبناء المشرق:

(الجنس كان مسكناً جربته لَمْ ينه أحزاني ولا أزماتي والحب أصبح كله متشابها كتشابه الأوراق في الغابات أنا عاجز عن عشق أية نملة أو غيمة عن عشق أي حصاة مارست ألف عبادة وعبادة فوجدت أفضلها عبادة ذاتي)(٣)

(... إنه اتخذ الجنس مسكناً وأصبح الحب كله متشابهاً... إن خوف الشاعر من ضياع الحيوية الشعرية ـ لا من ضياع العفة والفضيلة ـ هو الذي يحدد للحب «ومن ثم للجنس» أبعاده وقيمه، فنزار إذن لم يتحدث عن الحب بمعناه العاطفي الذي يظنه الكثيرون، إنّما تحدث عنه بمعنى جديد...)(٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: دیوان السیاب: ص ۲، ۷، ودیوان صلاح عبدالصبور: ص ۳۲۰ ـ ۳۲۱، (۱) انظر: حب ۱۳۲، ۳۲۸، والخبز الحافی: ص ۱۱۱، والشطار: ص ۱۳۱۱.

<sup>(</sup>٢) اتجاهات الشعر العربي: ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) الأعمال الشعرية لنزار ٢/٤٦٦.

<sup>(</sup>٤) اتجاهات الشعر العربي: ص ١٣٦ ـ ١٣٧، ونحو ذلك: ص ١٤١، ١٤٤، ١٤٧.

(وهو في ثقافته وفكره يريد للمرأة أن تتحرر، رغم أنه يراها بسبب وضعه الأول مقيدة بأغلال الحب والجنس، وقد رآها متحررة، وأعجب بتحررها)(١).

ويورد هذا الناقد جملة من أقوال الشعراء الحداثيين ويخلص بنتائج منها قوله بعد إيراد كلام لصلاح عبدالصبور: (في القديم كان الحب يخضع للترتيب والحسبان، كانوا يقولون نظرة فابتسامة فسلام... الخ، أمّا اليوم فإن العاشق العصري قد يلتقي بمحبوبته «من قبل أن يبتسما» وقد يذوق العاشقان مايذوقان قبل أن يشتهياه، فالحب لحظة شبق تضيع قبل أن تتحد أبعادها أو يعرف الممارسان لها أحدهما الآخر)(٢).

أمًا عند أدونيس الذي يرى العلاقة بالمرأة تتم (عن طريق الحب البسد كما تعبر عن ذلك قصيدته تحولات العاشق)<sup>(٣)</sup>. (يجب أن تتذكر أنه في خلال الثلاثين سنة الماضية، قد تم تطوران كبيران ـ إلى جانب تطورات أخرى ـ وهما تطور وضع المرأة، وتطور فكرة الحب)<sup>(٤)</sup>. («ظاهرة الحب» أصابها التغير بفعل الزمن فجفت وأصبحت قاصرة على العلاقات الجسدية)<sup>(٥)</sup>.

وقد صرح نزار قباني بأنه يحارب ألوان الحب الشرقي<sup>(٦)</sup>، وهي دعوة للدعارة على الطريقة الغربية، ويصرح بأنه يتعاطى الحب بالأسنان والأظافر<sup>(٧)</sup>، ويقصد الجنس، وهو كلام شائع ذائع عندهم، مألوف في

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ١٤٠.

<sup>(</sup>۲) اتجاهات الشعر العربي: ص ۱٤٣ ـ ١٤٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١٥١.

<sup>(</sup>٦) أسئلة الشعر: ص ١٩٧.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق: ص ١٩٨.

کتبهم ودواوینهم وروایاتهم<sup>(۱)</sup>.

أمًّا نوال السعداوي فتطلق تصريحاً انحلالياً تقول فيه: (المرأة الواعية الذكية لا تفصل بين الحب والجنس)(٢).

### ١٦ - الحشيش والمخدرات:

تجد ذكر الحشيش والمخدرات في كتاباتهم، بين وصف لتعاطيهم لها، أو وصف للحشاشين وأصحاب المخدرات باعتبارهم من الأسوياء، واعتبار وجودهم وجوداً طبيعياً، بل أحياناً يشيرون إلى ذلك إشارة إعجاب وتبجيل وثناء كما قال أنسي الحاج: (إعجابي بمفرغي عبقرياتهم في الضياع، في العقم «بالكسل، الكحول، المخدرات، النساء، الهرب» فيه فهم لهم، فهم عبرهم، وعبر نموذجهم التبذيري، لرسالة ما عن حقيقة العلاقة التي يجب أن تقوم بين المبدع وعمله)(٣).

وإذا كان أمل دنقل من أصرح النماذج على الارتباط الإبداعي!! بين الشعر الحديث والمخدرات والخمور، كما جاء في كتاب «الجنوبي» لزوجته، وكما جاء في اعتذارية المقالح وتبريراته لهذا السلوك الشائن عند أمل دنقل (٥)، ويشبهه في هذا السلوك محمد شكري الذي وصف أحوال تسكعه وعربدته مع الحشاشين وفي المواخير بل وحتى التحشيش في المسجد (٢)، وليست خاصة تعاطى الحشيش أو مدحه أو التهوين من شأنه

<sup>(</sup>۱) انظر: دیوان السیاب: ص ۲۱۳، ودیوان صلاح عبدالصبور: ص ۲۱۳ ـ ۲۱۰، ۷۱۶ والشطار: ۷۲، ۷۲، والشطار: ص ۷۸، ۷۹، والشطار: ص ۶۹.

<sup>(</sup>۲) دراسات عن المرأة والرجل: ص ۲۰۱.

<sup>(</sup>٣) خواتم: ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: الجنوبي أمل دنقل: ص ٥٧، ٦٤، ١٠٦، ١١٥.

<sup>(</sup>٥) ديوان أمل دنقل: ص ٢٥ ـ ٣٠.

<sup>(</sup>٦) انظر: الخبز الحافي: ص ٣٠، ٣٠، ٤١، ١١٢، ١٣١، ٢٢٧، والشطار: ص ٣٨، ١٣٢، ١٥٩.

مقتصرة على هذين فقد شاعت هذه الظاهرة عندهم حتى أصبحت أمراً عادياً (١).

#### 17 \_ الخمر:

أكثروا من ذكر أم الخبائث وامتداحها بل إن تعاطيها عندهم من أبسط الأمور وأهونها، وليست قصة موت صلاح عبدالصبور في ليلة غناء ورقص وخمر ببعيدة عن أذهان الحداثيين (٢).

أمًا أقوالهم الواصفة للخمر وأحوالهم معها فكثيرة (٣).

#### ۱۸ ـ الزني:

سبق عند الكلام من احتراف الدعارة بيان موقفهم من هذه الفاحشة المقيتة، وكيف أنهم نظروا إليها على أنها من أبسط الأشياء، بل دعوا إلى انتشارها من خلال تهوينها، ووصف أحوال الزناة والزواني بتمجيد وثناء، واعترافاتهم بالزنى، وهذا وحده كافٍ في الدلالة على درجة الأخلاق عندهم (٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: السباحة في بحيرة الشيطان لغادة السمان، حيث حكت فيه تجربتها مع المخدرات، والمجموعات الشعرية لجبرا: ص ١١٥ ـ ١١٦، وشقة الحرية: ص ١٦٧، ومباهج الحرية في الرواية العربية: ص ٢١٣ ـ ٢١٥ حديثه عما أسماه مثلث الجنس والحشيش والخمر في روايات مؤنس الرزاز وإحسان عبدالقدوس ويوسف إدريس ونجيب محفوظ وعبدالرحمن منيف وغالب هلسا.

<sup>(</sup>٢) انظر: هذه القصة التي حدثت في منزل أحمد عبدالمعطي حجازي، وقد حكاها حجازي مفصلة في قضايا الشعر الحديث: ص ٢٥٧، وحكتها عبلة الرويني في كتابها الجنوبي: ص ٢٠٦، وكان من الحاضرين تلك الليلة جابر عصفور والرسام بهجت عثمان وأمل دنقل.

<sup>(</sup>٣) انظر \_ مثلاً -: خواتم: ص ١٢٠، ومظفر النواب شاعر المقاومة: ص ٤٥، ٥٠ ـ ٥٠ وديوان سميح القاسم: ص ٢٣٠ ـ ٢٣٢، ٥٦١، والآثار الكاملة للماغوط: ص ٣٨، ٤٥، ٤٦، ٢٧، ١٣١، ٢١٧، والخبز الحافي: ص ٤٠، ٤٩، ٧٧، ١٣١، ١٣٧، وشقة والشطار: ص ٣٨، ومسك الغزال: ص ١١٠، ١١٣، ١١٤، ١٢٧، ١٥٥، وشقة الحرية: ص ٢١٣ ـ ٢١٥، وموسم الهجرة إلى الشمال: ص ٢١٣، ١١٠، ١١٠، ١٦٠، ١٦٠، ١٦٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: أمثلة على ذلك في ديوان أمل دنقل: ص ٨٥، ١٤٠، ١٤٨، ١٤٨، والأعمال=

### ١٩ - الزنى بالمحارم:

لم يقتصر شرهم على ذكر الزنى بالأجنبيات، بل تعدى ذلك إلى الزنا بالمحارم، ففي رواية ليلة القدر قصة زنى رجل بأخته ورجل كان يجامع ذريته (۱)، وفي دراسة نقدية لها اعتبرت هذه القصة وخاصة زنا المحارم من الانتهاك الحداثي المرغوب ومن كسر الممنوع والمحرم والانتقام من الماضي، وهي مشروعات حداثية معروفة (۲)، وفي رواية الشطار لمحمد شكري ذكر فتاة واقعها والدها وتبريره لهذه الشناعة (۳).

#### ٢١ ـ السحاق:

يذكرونه كأمر طبيعي وممارسة عادية، ويدرسه بعضهم على أساس أنه نتيجة كبت الوالدين للفتاة، وعدم إعطائها حريتها ومحاصرتها بمفاهيم الشرف والعذرية، ومنعها من اختيار صديقها وعشيقها (٤).

<sup>=</sup> الشعرية لنزار ٢١/١ ٣٤٢ ـ ٣٤٣ و ٢٧ ٢٥٦ ، وديوان محمود درويش: ص ٣٥٠ وديوان المقالح: ص ١٣٥ ـ ١٩٨ ، ٢٥١ ، ٢٥١ ، ١٦٥ ، ١٩١ ، ١٩٨ ، ١٩١ ، ١٩٥ . ١٩٥ ، ١٩١ ، ١٩١ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٥ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠ ، ١٩٠

<sup>(</sup>۱) انظر: ليلة القدر: ص ٥٢، ٦٨، ٦٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: مجلة الناقد، العدد التاسع: ص ٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: الشطار: ص ٤٩، ٥٠، ورواية الإنكار لبوجدرة: ص ١٣٣ ـ ١٥٠، واللاز لوطار: ص ١٨٨ ـ ١٩٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: مسك الغزال: ص ٤٧، ٥٣، ٥٤، ٦٥، ٨٤، ودراسات عن المرأة والرجل لنوال السعدي: ص ٢٥٥، ٢٨٦، وديوان أمل دنقل: ص ٢٧٥.

#### ٢٢ \_ العبارات القذرة:

إن التعفف عن ذكر الأشياء القذرة بأسمائها أو الإشارة إليها بالكناية والتعريض، دليل على رفعة الذوق، وسلامة السلوك، وفي الإسلام تسميات من هذا القبيل مثل قضاء الحاجة، والغائط، والجماع، والنكاح، والمقارفة والبضع، والعذرة، وغير ذلك.

أمًّا عديمو الذوق ومنتكسو الفطر فلا يأبهون بترديد أحقر وأقذر العبارات، وهذا منتشر في كتبهم ويُمكن العودة إليها حسب الإحالات؛ لأن نقلها هنا مما يتنافى مع الاحتشام والتعفف(١).

## ٢٣ \_ العري:

يُمكن تسمية أدب الحداثة أدب العري، فهم عراة من العقل والدين والأخلاق، ودعاة إلى التعري، وخاصة تعري المرأة، تعرياً كاملاً، أو تعرياً تصبح فيه كاسية عارية.

يقول أنسي الحاج: (الجنس يأتي معه بحبه، التعري لا العري تعر لا نهاية له... لا أحب عري المرأة وهي غافية، أريدها حاضرة لتعيه، لتؤهله، ليجرفها، لتشرف على دواره ودواري، النوم يحيدها، يلغي «الموقف» ويجعل مفاتنها حرفاً ميتاً، فائحاً برائحة الإهمال والحقيقة)(۲).

<sup>(</sup>۱) انظر: الحداثة الأولى: ص ۲۱۷ حيث ذكر بذاءة أنسي الحاج في ألفاظه ودافع عنه، ومجلة الناقد، العدد الثالث عشر: ص ٢٦ ـ ٧٠ قصيدة لنزار بعنوان سيكولوجية قطة، والمجموعات الشعرية لتوفيق صايغ: ص ٢٠٠، والمجموعات الشعرية لتوفيق صايغ: ص ٢٦٠، ٢٢٨، ٢٠٨، ومظفر النواب شاعر المعارضة: ص ٣٨ ـ ٤٠، ٢٧، ٢٠٠، من هذا حيث ذكر المؤلفان بذاءة النواب الشهيرة وبررا ذلك ودافعا عنه، وذكرا نماذج من هذا الألفاظ، والأعمال الشعرية لمعين بسيسو: ص ١٣، والخبز الحافي: ص ١٢، ٣١، الألفاظ، والأعمال الشعرية لمعين بسيسو: ص ١٣، ١١٠، ١٢١، ١٢٠، ٢٠٠، وألف وعام من ٢٠، ٢٠٠، والشطار: ص ١٣، ٣٠، ٥٠، ٥٠، ٥٠، ٥٠، وتوفيق صايغ سيرة شاعر: ص ٩، ١٠، ٩٠.

<sup>(</sup>٢) خواتم ص: ٢٥ ـ ٢٦.

هذه هي المرأة في ميزانهم، وهذه هي الردة الحيوانية التي يريدون قذف الإنسانية فيها.

وليس دعوتهم للعري مختصة بالمرأة، بل فيهم من ينادي بحرية التعري وإنشاء نوادي للعراة، وما يحدث على الشواطيء والمسارح والسينما وأفلام الدعارة إلا نماذج من التطبيق الحداثي العلماني لهذه الدعوة الحيوانية دعوة العري والدعارة، ومع ذلك يطالبون بإيجاد نواد للعراة على غرار ما عند أسيادهم الغربيين(۱).

#### ٢٤ \_ القوادة:

من لوازم احتراف الدعارة، ومحبتها، وجود القوادين الذين يجلبون الزناة إلى الزواني، وقد اعترف بعضهم بممارسة ذلك<sup>(٢)</sup>، ووصف بعضم بتفصيل ابتهاجي حالته مع قواد وزانية<sup>(٣)</sup>، وهناك من وصف القوادة وأعمالها بشكل تهويني<sup>(٤)</sup>.

## ٢٥ \_ اللوطية:

هذه الرذيلة الخلقية الشاذة، شاعت في الغرب واستسيغت وأخذها تلامذة الغرب يريدون نشرها بين المسلمين وإشاعتها على أساس أنها حرية شخصية وممارسة للتحرر والانطلاق.

<sup>(</sup>۱) انظر: ديوان السياب: ص ٦، ٧، والأعمال الشعرية لنزار ١٤٣/١، والآثار الكاملة للماغوط: ص ٢٠٠، والأعمال الشعرية لممدوح عدوان ٢٠/٣٠ ـ ٤٧، ٤٨ ـ ٥٠، وهو ممن يعتقد عقيدة داروين وفرويد، وقد كتب على غلاف كتاب القرد العاري: (إن هذا الذي اسمه الإنسان ليس سوى قرد تساقط عنه الشعر، وهو يعيش في تجمعات بشرية ليست سوى حظائر أو حدائق حيوان بشرية...، وقراءة هذا الكتاب ضرورية مهما كانت النتائج قاسية، إنها ضرورية مثل النظر إلى المرأة لإدراك مقدار الاتساخ والتشوه في الوجوه). وانظر: الشطار: ص ١٤٧، ١٢٨، وليلة القدر: ص

<sup>(</sup>٢) انظر: الشطار: ص ٨٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: سلطانة لغالب هلسا: ص ٣٧١ ـ ٣٩٧.

<sup>(</sup>٤) امرأة عند نقطة الصفر: ص ١٠٤.

يقول رشيد بو جدرة: (أي أديب عربي تعرض للواط في كتاباته؟ لا أحد، فأنا أول من تجرأ على ذلك في كتابي «التطليق»)(١).

ويعترف محمد شكري باللواط ويصف حالات لواط منها ما ذكره ـ تدنيساً ـ من لواط في المسجد.

أمًا ابن جلون فإنه يذكر من يتهيج جنسياً برؤية مؤخرات الساجدين في الصلاة، وغير ذلك من العبارات الرمزية والصريحة التي تشير إلى اللوطية وكأنها من الأمور المعتادة الخفيفة التي لا ضير فيها (٢).

هذه بعض الأمثلة السريعة التي يُمكن من خلالها أن تعطي صورة عن الانحرافات المتعلقة بالسلوك والأخلاق عند أصحاب الحداثة، وتبين إلى مدى ما وصلت بهم المحاربة للأخلاق الإسلامية والدعوة إلى الانحلال والفوضى الخلقية، ويكفيك من شر سماعه!!.

بيد أنه سيقال عند هذه الأمثلة بأن الشاعر أو الروائي يحكي الواقع ويصور الحال كما هو، ولا تثريب عليه في ذلك.

والحقيقة أن الفن والأدب في العصر الحديث يتدهور كل يوم بدعوى «الواقعية» واقعية المادة وواقعية الحيوان، ومن ثم فقد الآفاق السامية والمقاصد السامقة، فقد الجمال ومعاني الفضيلة والخير بهبوطه السحيق في مستنقعات الرذائل، وتحول باسم الواقعية أو التحررية أو المعاصرة إلى ناقل للأمراض الخلقية، ومروج للفساد والباطل، فما أعظم الخرافة التي يعيش فيها هؤلاء ومن تابعهم، وما أفضع الهوة التي ينحدرون إليها!!.

الواقع حقيقة ما في ذلك ريب، ولكن الارتفاع فوق الواقع إلى آفاق

<sup>(</sup>١) رأيهم في الإسلام: ص ١٧٢.

<sup>(</sup>۲) انظر: ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٥٢٠، ٥٢١، والخبز الحافي: ص ٦٥، ٦٧، ومسك ٢١١، ٢١٦، والشطار: ص ٢٨، ومسك الغزال: ص ٩٣، ٩٤، ١٦٨، والإنكار لرشيد بوجدرة: ص ١٢٣، وأحاديث عن جبران: ص ١٠٨، وشقة الحرية: ص ١٦٥، وعرس بغل: ص ١٢٤.

القيم وآفاق الإصلاح حقيقة كذلك، بل هي الحقيقة الإنسانية الراقية، أمَّا الواقعية البليدة التي تنكر قدرة الإنسان على السمو، وتسعى إلى تمريغ النفس الإنسانية في تراب القذارة، فهي من إفرازات دارون وماركس وفرويد والبراجماتزم، واقعية رعناء جثمانية شهوانية؛ ذلك أن النفس الإنسانية لاتنحصر في الطعام والكساء والجنس والرغبات المادية.

(والفنون الحديثة تنحو هذا المنحى الأحمق، لكي تكون فنوناً واقعية، الفنانون والنقاد المحدثون يسخرون من الفنون القديمة التي كانت تبرز الجانب الأبيض من الإنسان كأنما كله فضيلة!، ويدعون في مقابل ذلك إلى تسجيل الإنسان بحسب واقعه، يعني تسجيل الجانب الأسود من طبيعته وكأنما كله رذيلة! أستغفر الله! إن الحديث عن الفضيلة والرذيلة من تراث الماضي البائد الذي يجعل للفنون وللحياة كلها هدفاً أخلاقياً، وتلك أفكار رجعية، نحن اليوم معنيون بدراسة «الواقع» وتسجيله صافياً من الخرافات والأوهام!.

وفي ظل هذه العقيدة راح الفنانون الغربيون يمزقون الإنسان مزقاً ويمرغونه في الوحل، نزوات الجسد، نوازع الفطرة، صراع الحيوان، خسة الطبع، التواء المشاعر، هذه هي الدراسة الحديثة للإنسان كما ينعكس من كثير من ألوان الفن الحديث.

وما أريد أن أقول إن البشر ملائكة، ولا إن الفن ينبغي أن يصورهم ملائكة، ولكن الواقعية الحقة ينبغي أن تشمل الواقع الكبير، وأن تكون أكثر إشادة باللحظات الشفافة الرائعة منها باللحظات المعتمة الغليظة؛ لأن الواقع الأكبر يقول: إن هدف الحياة ليس مجرد استمرار الحياة على سطح الأرض، وإنّما هو الوصول بها إلى مرتبة الجمال والكمال.

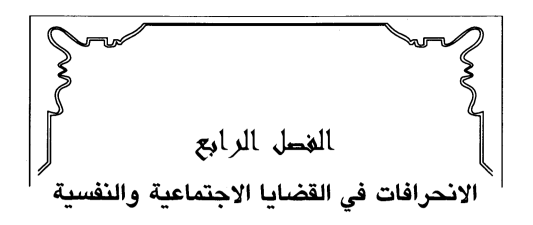
صراع الجسد حقيقة، غلبة التوازن الفطرية على المبادئ والمثل حقيقة، ضعف الإنسان ورضوخه لنزواته حقيقة، ولكن ارتفاعه فوق الواقع حقيقة كذلك يلمسها كل إنسان في نفسه حين يحقق كيانه كإنسان. والفن ينبغي أن يشمل الواقع كله بلا تمييز، الواقع الأكبر والأصدق في التصوير.

ومانعني حين ندعو إلى «تطهير» الفن من واقعيته السخيفة أن نغفل لحظات الضعف والهبوط، أو نلغي تصوير المشاعر الخسيسة من الحساب، أو تصور الإنسان ملاكاً بلا خطايا ولا أخطاء. كلا! وإنّما نعني أن يكون الضوء مركزاً على لحظات الارتفاع فوق الواقع لا على اللحظات الهابطة إلى عالم الضرورة)(١).

هذا كله يقال لمن كان يؤمن بالقيم وقيمة الإنسان ويعتذر بالواقعية ونقل الواقع، وإن كان أكثرهم لايؤمنون بقيم ولا أخلاق، ولايعتذرون بمثل هذه الأعذار، بل يعتبرون كل ذلك من التخلف الذي لابد من تحطيمه وتجاوزه.



<sup>(</sup>١) في النفس والمجتمع لمحمد قطب: ص ١١٢ ـ ١١٣.



يعتبر هذا الفصل تكملة للفصل السابق وتتمة له، فقد سبق أن ذكرت فيه أصول السلوك والأخلاق، والتي تنطبق على الجماعة كما تنطبق على الفرد، وتصح في الذات الواحدة منفردة كما تصح في الذوات مجتمعة.

فالسلوك الاجتماعي الظاهر يدل على الخلق المستقر في نفوس أفراد ذلك المجتمع.

كما أن ضبط السلوك الاجتماعي وتوجيهه نحو الأحسن والأجمل والدعوة إلى التزام مكارم الأخلاق وفضائل الآداب واجتناب الأخلاق الذميمة كل ذلك من مقتضيات العقل والدين والفطرة، وهو من الأمور التي يجب العناية بها والرعاية لها والمحافظة عليها، من خلال بث الإيمان وحفظه وتقوية أسباب رسوخه؛ لأن الأخلاق والسلوك الاجتماعي والفردي مرتبط بالإيمان، ومتداخل مع العبادات.

وما أحدثته الجاهلية المعاصرة في الأخلاق الشخصية من انحرافات وصل تأثيره إلى الأخلاق الاجتماعية.

فالمجتمعات التي اهتز إيمانها بالله تعالى، وجوداً أو ألوهية، أو التي لم تقم بواجب العبادة له سبحانه، تكون بذلك قد وضعت أكبر مدمر لصرحها الاجتماعي، بمقارفة أعظم الرذائل الخلقية ومجانبة أعظم الفضائل

الخلقية، ذلك أن أسمى وأبرز مظاهر الكمال الخلقي الإيمان بالله تعالى وعبادته الذي توجبه فضائل الأخلاق الفكرية؛ لأن اعتناق الحق والاعتراف به والتزامه فضيلة خلقية تستند على العقل السليم والفطرة القويمة.

وشكر الخالق المالك المتصرف المنعم بسائر النعم واجب أخلاقي، وعدم شكره انحطاط خلقي شنيع، يتضمن الكبر والكذب والتكذيب والظلم وكراهة الحق.

أضف إلى ذلك مايترتب علي ضعف الإيمان أو اهتزازه أو انعدامه من فساد كبير في الأخلاق والسلوك والعمل.

فالمجتمع المؤمن يسعى في إيجاد الفضائل وتكميلها، وإلغاء الرذائل وتقليلها، والمجتمع الكافر عكس ذلك، وشواهد ذلك من التاريخ الإنساني كثيرة جداً، كلها تنطق بأن المجتمع كلما اقترب من الله إيماناً وعبادة كانت فضائله الاجتماعية أكثر ودرجات السلوكية أرقى، وارتفاعه في سلم الأخلاق والآداب أسرع وأقوى وأمكن.

وكلما نسي الله نسيه الله، فتردى في دركات الرذائل، وتعثرت خطاه، وانتكس وارتكس.

ومن تأمل قصص الأمم السالفة، وكيف كانت حياة المؤمنين وأخلاقهم وأعمالهم، وحياة الكافرين وأخلاقهم وأعمالهم وجد الفرق الهائل في مسيرة حياة المجتمع وفي مصيره.

ومن تأمل الحياة الاجتماعية المعاصرة للغرب، وما وصلت إليهم حياتهم من جراء النظرة المادية التي قادتهم إلى اعتبار الإنسان مادة مجردة من الروح معزولة عن الوجدان، مفصولة عن القيم والآفاق العالية، وهنا ماج المجتمع في بعضه كما تموج القطعان، حيث بطل تميزه الإنساني واختصاصه وانتظم في سلك الحيوانية الهابطة، بناء على اعتقادهم أن الإنسان ليس له إلا طبيعة واحدة محدودة بحدود المادة والجسد، وموجه بغرائزه، وخاصة، غريزة الجنس.

وهنا حصل الإلغاء الكامل والصريح لإنسانية المجتمعات، والجحد الصريح للحقيقة الروحية، والآفاق والأشواق الإنسانية والقيم العليا، قيم الحق والخير والجمال والإخاء والمودة، وتحويلها إلى وسائل يُحتال بها للوصول إلى المآرب والرغبات المادية والشهوانية.

وبناء على هذه النظرات المادية الحيوانية أقام الغرب سياسته وقوانينه، وحياته الاجتماعية والنفسية، بمعزل عن القيم الروحية، والأخلاق، وقبل ذلك كله بمعزل عن الدين.

وكانت نتيجة ذلك التخبط المروع لهذه المجتمعات، والصراع الوحشي، والتمزق العنيف، وحياة التشاكس والضيق، وتلف المشاعر ومرض الأعصاب ودمار النفوس، وسحق الإنسان، حتى وصلت حوادث الجنون والانتحار والتفكك الأسري إلى أرقام قياسية لم يسبق لها مثيل في تاريخ البشرية.

ولولا غلالة رقيقة من الأداء الإداري، والتفوق التقني، والغلبة العسكرية، والمساواة القانونية لكانت هذه المجتمعات قد انهارت وتآكلت من داخلها.

وقد شهد بذلك بعض مفكريهم وحذروا من الدمار القادم(١١).

وكل ذلك يعود إلى استبعاد الدين وإلغاء الإيمان بالله تعالى من الحياة، وعزل الحياة عن ذلك تمام العزل، وإلى التصور الأعور للكيان الإنساني، والتفسير الناقص، قصير النظر، محدود الرؤية، الذي جعلوه الأصل الكلي لمنطلقاتهم الفكرية والعملية.

وإذا عدنا إلى أظهر الفلسفات التي أثرت في الحياة الاجتماعية وجدناها:

<sup>(</sup>۱) انظر: على سبيل المثال سقوط الحضارة لكولن ولسن، والإنسان ذلك المجهول لأكسيس كاريل، وإنسانية الإنسان لرينيه دوبو.

أولاً: التفسير المادي الذي يقول أن نشاط الإنسان وحركة المجتمع هي في اللهاث خلف الظواهر الاقتصادية والخنوع للمال والتأليه الأعمى للمادة.

وهذا التفسير المادي الاقتصادي الطبقي الذي نادى به كارل ماركس، والذي عرف «بالمادية التاريخية» التي تحولت إلى دولة ومذهب اجتماعي وتيار فكري وسياسي واقتصادي، بسط نفوذه على رقاع في العالم، وطبق نظامه السياسي والاجتماعي على شعوب ودول.

وتحولت الفلسفة المادية التاريخية من فلسفة ونظرية ونمط تفكير محض إلى ميدان الواقع والتجربة والتطبيق، وأخذت طريقها إلى أجهزة دول وحياة مجتمعات، مستخدمة كل وسائل الدعاية والسياسة والقمع والإرهاب الفكري والمادي وكل طرائق الفتنة والتدمير والخراب.

على الرغم من أن المادية الجديلة لم تقم على أساس علمي باعتراف أصحاب النظرية أنفسهم، وكذلك كان شأن المادية التاريخية وكل ما تفرع عن ذلك من ضروب السياسة والاقتصاد الذي يسمى الاشتراكية العلمية وغير ذلك.

ومن أهم مبادئ الفلسفة الماركسية أن الفرد لا قيمة له إزاء الجماعة، ولذلك كانت هذه النظرية لاتتصل بالأفراد؛ لأنهم - عند ماركس - أضعف في نظره من أن يؤثروا في التغيير الاجتماعي، المحصور في الجماعات والطبقات، حيث الصراع الاقتصادي المسيطر والمحرك الأول الذي يوجه حركة المجتمع وحركة التاريخ.

فليس التاريخ البشري في التفسير الماركسي سوى صراع الطبقات الذي سوف ينتهي بفوز الطبقة التي تنسجم مع تطور وسائل الانتاج، والعلاقات الاقتصادية الناشئة عنها، ويتواصل الصراع حتى تنجح الطبقة العاملة «البلوريتاريا» في الوصول إلى الحكم فتسقط الملكية الخاصة، وتعم العدالة التامة والمساواة الحقيقية، حيث يتحول البشر جميعاً ـ حسب زعمهم ـ إلى طبقة واحدة تنتهي مع وجودها الحروب ويحل العدل والرخاء والسلام.

ويزعم الماركسيون أن فلسفتهم هذه مبادئ حتمية مرتكزة على أسس علمية، لاتقبل النقاش فضلاً عن الرد، كما أنهم يزعمون شمولية مذهبهم وعدم جواز تجزئته، كما أنهم يصرون ـ بشدة وعنف ـ على تفسير كل جوانب الحياة وفق هذه المبادئ التي يقدمونها كمزيج من عناصر فلسفية واجتمعاية وسياسية واقتصادية.

ومع إصرار شديد وعنيف أن ما عداهم من مذاهب وأنظمة لاتستحق الوجود، بل سوف تجتاحها حتمية المادية التاريخية الجدلية وتقضي عليها<sup>(۱)</sup>.

هذا المبدأ الإلحادي احتوى من أسباب الهدم والتخريب مالم يحدث في كثير من المبادئ المادية، ففيه التدمير لمقومات الحياة الإنسانية الكريمة، والتشويه المروع لتاريخ البشرية، وقيم الأخلاق، فتاريخ البشرية في نظر الماركسية ليس سوى العامل الاقتصادي وليس سوى البحث الدائب عن الطعام.

فليست هناك أية قيمة - عندهم - للمجتمعات سوى القيمة المادية الاقتصادية، وليست هناك أي قيم إلا ما ينبثق عن هذه المادية، فلا مساواة اجتماعية حقيقية إلا المساواة الاقتصادية، ولا سبيل إلى ذلك إلا بالصراع الطبقي الحتمي الوقوع.

فالعلاقات البشرية لاتحددها - حسب فلسفتهم - الأخلاق أو العقائد الدينية أو القيم الإنسانية أو التقاليد الاجتماعية، بل يحددها العامل الاقتصادي وحده دون سواه، فليست الإنسانية في تاريخها الطويل سوى آلات صماء عمياء رعناء في دولاب العامل الاقتصادي الجبري الذي لايُمكن أن تتخلف نتائجه.

<sup>(</sup>۱) انظر: أسس الفلسفة الماركسية لد: ق. أفانا سييف ترجمة عبدالرزاق الصافي ٨ - ١٦٤، ودفاعاً عن الماركسية رداً على مختلف منتقديها لموريس كورنفورث، والشيوعية خلاصة كل ضروب الكفر والموبقات والشرور والعاهات لأحمد عبدالغفور عطار، ومذهب ذوي العاهات للعقاد والشيوعية والإسلام لعباس العقاد وأحمد عبدالغفور عطار، وحوار مع الشيوعيين في أقبية السجون لعبدالحليم خفاجي، نقض أوهام المادية الجدلية للبوطى، الشيوعية والإنسانية للعقاد.

وبناء على الصراع الطبقي فالمجتمعات عندهم في صراع دائم بين الطبقة المستغلة والطبقة الفقيرة بين الرأسمالية الامبريالية والطبقة الكادحة، وسوف تنتهي الحرب ـ كما يقولون ـ إلى فوز الطبقة الفقيرة الكادحة، وبذلك يتطور المجتمع تطوراً ثورياً يقضى تماماً على الطبقة المستغلة.

فإذا أضيف إلى ذلك موقفهم من القيم والأخلاق وزعمهم أنها نسبية إضافية ليس لها حقيقة ذاتية، ولا فطرية، تبين مقدار ما جنته هذه النظرية الهدامة على المجتمعات التي ابتليت بها.

فقد انحط الإنسان عندهم إلى كائن حيواني يبحث عن الطعام ويصارع من أجله، كفعل حيوانات الغابة ولا غرو أن تكون هذه نظرتهم للإنسان فقد أخذت الماركسية فكرة حيوانية الإنسان وحتمية التطور من الداروينية.

فما دام الإنسان ـ كما يزعمون ـ حيواناً نشأ من الخلية الوحيدة وتطور من ذاته، ولا قيم له ولا أخلاق ولا دين، وليست لحياته الفردية أية قيمة إزاء الحياة الاجتماعية، وليست حياته الاجتماعية إلاّ الصراع والتنازع من أجل المعيشة، فماذا يُمكن أن يكون هذا الإنسان وهذا المجتمع؟.

لاشك أن في ضوء التفسير المادي الحيواني للإنسان وللمجتمع لابد أن تهبط الأفكار والمشاعر والأخلاق والنظم وسائر سلوكيات الأفراد والمجتمع، حتى تصير في مستوى الحيوان في نظر الماركسية التي ترى العلاقات في دنيا الناس لاتختلف عنها في دنيا الحيوان إلا اختلافاً شكلياً، لا علاقة له بالضمائر والأخلاق والعقيدة والقيم العليا والآفاق المشرقة.

وقد رأى الناس من سيئات النظم الماركسية، وبليات الممارسات الشيوعية ما عجل بزوالها واندثارها على أيدي أبنائها الذين ترعرعوا في أحضانها، وقد سجل بعض ذلك مفكرين وكتاب من أوروبا كانوا شيوعيين أو متعاطفين مع دول الكتلة الشيوعية (١١)، بل قد سعى العمال في بولندا ـ

<sup>(</sup>۱) انظر على سبيل المثال المثال: الأديب ومفوض الشرطة لجورج بالوشي هورفات، والخمور الفكرية لأرثر كوستلر، والاشتراكية الوافدة من الصقيع لجان بول سارتر، =

وهم محور الفكرة الشيوعية ـ إلى إسقاط الحكم الشيوعي، وبدأت الشعوب المضطهدة تحت الحكم الماركسي تتململ، ولما أحس رئيس ما كان يعرف به الاتحاد السوفيتي، أن الكارثة توشك أن تقع سعى لإدخال تعديلات جذرية في النظام الاقتصادي وأسلوب الحكم بل في أساس الفلسفة الماركسية، والذي عرف بإعادة البناء، ولكن ذلك لم يمنع من الكارثة بل عجل بوقوعها، فإعادة البناء «البيروسترويكا» كانت في عام ١٩٩١م/ ١٩٩١م الاتحاد السوفيتي وسقط النظام الشيوعي وتهاوت الدول التابعة له في شرق أوروبا ودول العالم الثالث، وتحول معظمها إلى الجانب المادي الآخر، الجانب الليبرالي الغربي (۱).

ثانياً: الفلسفة النفعية الذرائعية، وهي المسماة بـ «البرجماتية» وهي الشائعة اليوم في أمريكا والدول الأوروبية ويسعون في نشرها في العالم وخاصة في المجال السياسي، وقد سبق في الفصل السابق الحديث عنها، وعن آثارها النفسية والأخلاقية والاجتماعية، وهي التي تتمدد اليوم فوق قطاع كبير من الحياة الاجتماعية والسياسية في أمريكا وأوروبا.

ثالثاً: فلاسفة كان لهم أثر في المسألة الاجتماعية في الغرب:

## ۱ \_ توماس هويز<sup>(۲)</sup> ۹۹۷هـ \_ ۱۰۹۰هـ/ ۱۰۸۸ \_ ۱۳۷۹م:

أبو الفلسفة التحليلية، إنجليزي، كان والده قسيساً، بدأ بنقد الفكر الأرسطي، مستفيداً من كشوفات وفلسفات سابقة، وخاصة بيكون الذي التقى به في باريس، وزار جاليلو في إيطاليا وأوحت له فلسفته تعميم علم الحركة على الإنسان والمجتمع.

<sup>=</sup> والطبقة الجديدة لميلوفان دجيلاس، والثورة والثقافة لأندره جيد، ولويس فيشر، وريتشارد رايت، والاعتراف لأرتورلوندون.

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب المعلومات ١٩٩٤ ـ ١٩٩٠ م، إصدار الآفاق المتحدة: ص ٢٩٤ ـ ٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) سبق ذكره.

وله أفكار وفلسفات متشعبة في أمور الحياة والكون والإنسان والذي يهم في موضوع الاجتماعي أن هوبز عالج موضوع المجتمع على أساس نظرية التعاقد الاجتماعي، حيث يرى خلافاً لأرسطو أن الإنسان ليس اجتماعياً بطبعه، ويرى هوبز أن البشر في حالتهم الفطرية الأولى لاينفكون يتنازعون ويتقاتلون، وينظر كل فرد منهم إلى الآخر نظرة ملؤها الخوف والشك، وكان من نتيجة ذلك - حسب نظرته - هذا العراك المتصل والحروب الدائمة، وشأن المجتمع في هذا عنده شأن الكون الطبيعي، الذي يعتمد على الحركة بين أجزائه وما فيها من جذب ومقاومة، فهو في نظرته هذه مادي، يرى أن الكون يسير سيراً آلياً، وكل مايقع فيه مسير - حسب فلسفته \_ بقوة مادية، وبناء على هذه التسوية بين المجتمع والطبيعة في الصراع الاجتماعي الذي قاسه على الحركة الكونية، رأى أن كل فرد يسعى لتحقيق ذاته والمحافظة عليها، ولايحصل ذلك إلا بزوال الخوف، والخوف لايزول إلا بالتعاهد والتعاقد، بحيث يتفق الجميع على أن يتناول كل فرد عن جزء من حقوقه وحريته المطلقة فيحد من مطالبه ولايحاول الظفر بكل ما يشتهي، فيصبح مقيداً لصالح المجموع الذين ثم بينهم هذا التعاقد، وبهذا يقوم المجتمع وتنشأ الدولة، في مجتمع مدني له حكومة معينة تحمي من الفوضى وعدوان الأفراد على بعضهم وينشط في المجتمع الإنتاج والنشاط الصناعي والزراعي والتجاري وأي نشاط إنساني آخر.

ويغالي هوبز مغالاة شديدة حين جعل الدولة كل شيء، فلا حقيقة إلا ما تنادى به، ولا حق إلا ما ترضاه، ويجب أن تقاس قيم أي عمل من الأعمال بما تفرضه من قانون، فهي عنده كما وصفها في بعض كتبه «التنين الجبار» الذي يبتلع في جوفه كل الأفراد، فالدولة تبتلع الأفراد وتنمحي شخصياتهم وإرادتهم أمام شخصيتها وإرادتها، وأفضل أنواع الحكومات عنده حكومة الفرد المتفوق في عقله وحكمته؛ لأنه يرى أنه إن كانت له مطامع ومصالح شخصية فإنها تقتصر عليه وحده، وهذا وضع أفضل ـ حسب رأيه من الوضع الآخر الذي تتعدد فيه المصالح الشخصية.

فهو من دعاة الحكم المطلق باعتباره يغني عن المنازعات الحزبية

وفوضى الديمقراطية التي تكرس التنابذ والتخاصم، ومن المؤثرين للملكية باعتبار أن من مزاياها أن واحداً فقط قد يجاوز العدل ويسيء الحكم، وكان من أنصار الملك الإنجليزي شارل الأول، ولما انتصر عليه البرلمان خشي هوبز على حياته ففر إلى فرنسا، ونشر آنذاك كتابه «المواطن» الذي عنى فيه ببيان الصلة بين الدولة والكنيسة، وذهب فيه إلى حد أن أعطى الدولة سلطة تقرير المعتقدات الدينية والقواعد الأخلاقية، وفرض الطاعة للدين الذي ترتضيه؛ لأنه طالما أن ظاهرة الدين \_ حسب رأيه \_ ظاهرة طبيعية، فالدولة هي التي تحتويه وتحسم الخلاف فيه لإقرار النظام، وتعتبر فلسفته مبنية على قضية اللذة والألم والخوف، وهو فيلسوف مادي، يتضح ذلك بجلاء من خلال كتابه «الجسم» الذي قال فيه بأن الوجود مادي، وهو وجود أجسام، وأن القول بوجود موجودات غير جسمية قول متناقض، ووصف الأجسام بخاصيتين فقط هما الامتداد والحركة، وما سوى ذلك طالما أنه مغاير للحركة فهو ليس من الأجسام، فهو يرد الحياة النفسية للإنسان والوحش إلى الحركة والجهد قياساً على المادة، والأرواح عنده لا وجود لها كجواهر خاصة، ويرفض هوبز ـ في مذهبه ـ في القانون والدولة نظريات الأصل الإلهى للمجتمع، ويرى الماركسيون أن نظرية هوبز ـ رغم كونها ديكتاتورية برجوازية لمصالح الطبقة المستغلة ـ إلا أنها أوجدت بذور تقدير مادي للظواهر الاجتماعية، خاصة أنه أقام فلسفته على أساس نزعة مادية حسية، وكشف عن عداء متصلب للدين ورجاله، حتى أصبح نعت «هوبزي» يستخدم في وصف الماديين والملحدين (١).

# ۲ ـ سيبنوزا<sup>(۲)</sup> ۱۰٤۲ ـ ۱۰۸۸هـ/ ۱۳۳۲ ـ ۱۳۷۷م:

الحاخام اليهودي الذي تأثر بفلسفة ديكارت، وشكك في الدين والوحي، وقال بخلود المادة، وأنكر خلق الخلق من عدم، متأثراً أيضاً

<sup>(</sup>۱) انظر: المسألة الاجتماعية بين الإسلام والنظم البشرية لعمر عودة الخطيب: ص ١٠٨ ـ ١٠٨، والموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت ص ٥٠٥ ـ والموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت ص ٥٣٠ ، وموسوعة أعلام الفلسفة ٢ / ٤٤٥ ـ ٥٥٣.

<sup>(</sup>٢) سبقت ترجمته: ص ۱۰۵۸.

بأحد فلاسفة اليهود اسمه «ابن عزرا» وكتاب متصوفة اليهود الذين يقولون بأن المادة حية، وآمن بمذهب وحدة الوجود بمفهومه الغربي الأكاديمي كما سبق بيانه عند ترجمته، وكانت لآرائه المادية أبلغ التأثير على مادية القرنين السابع عشر والثامن عشر، وأثر تفكيره على تطور الإلحاد، وقد أثنى إنجلز على آراء سبينوزا الفلسفية ثناءاً كبيراً، ويعتبر خليفة لتوماس هوبز.

وعلى الرغم من مادية وإلحاد سبينوزا إلا أنه لم يتخل عن يهوديته ولم يتخلص منها، مما حدا بمؤلف كتاب الموسوعة الفلسفية أن يقول: (لاشك أن سبينوزا كان يهودياً حتى النخاع، وأن مذهبه كان رؤيا فلسفية للتلمود، وجاء على خطى التراث اليهودي...)(١)، أمّا الحرمان اليهودي الذي حصل ضد سبينوزا من قبل الكهنة اليهود، والذي يدافع به المعجبون بسبينوزا، فإنه كما قال المؤلف المشار إليه: (لم يكن يقوم بسبينوزا إلاّ اليهود، وفي ألمانيا جرت مشادة ربما كانت تمثيلية يهودية، بين المفكرين اليهود، روجت لها وسائل الإعلام اليهودية)(١).

ثم أضاف: (وظهر الطابع اليهودي في فلسفته بشكل جلي في روسيا القيصرية، حيث كان يشرف على ترجمته وطبعه دور نشر يهودية، وكان شباب اليهود في المنظمات التقدمية والثورية يعرضون فكر سبينوزا بتفسيرات مادية، وإنه لأمر يدعو إلى الشك أن تجد المذهب الفلسفي يحتمل كل التفسيرات، وينفذ إلى كل البلاد والفلسفات من خلال اليهود وحدهم، وإنه لامر يدعو إلى الشك أكثر تكون دراسة سبينوزا في مجتمعات خاصة مغلقة، تشبه الجمعيات اليهودية القبلانية السرية، وأن يطلقوا عليه اسم «ماركس بدون اللحية» أضف إلى ذلك امتلاء المذهب بالألفاظ التي توهم بالدلالات وهي لاتدل على شيء، وانطماس الغائية فيه حتى انتهى إلى الآلية المطلقة، وتناقضه بين نفي العقل عن الجوهر وصدور العقل عنه مع ذلك، وترديه إلى

<sup>(</sup>١) الموسوعة الفلسفية للحفني: ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) الموسوعة الفلسفية لعبدالمنعم الحفني: ص ٢٤١.

القول بأن الشر فكرة ناقصة يحسبها الشرير كاملة فأقام مذهباً لا أخلاقياً بالرغم من دعواه بغير ذلك)(١).

هذا مايتعلق ببعض جوانب الحياة والنشأة والفكر لديه، أمّا ما يتعلق بالجانب الاجتماعي فإن سبينوزا يتفق مع هوبز في أن الناس كانوا قبل نشأة المجتمع يعيشون في حالة فوضى لاينظمهم قانون ولايسودهم نظام، فكانت القوة عندهم هي «الحق» فمن استطاع أن يصل إلى شيء فهو حق له، ولم تكن لدى الناس قبل تكون المجتمعات أي فكرة عن الصواب والخطأ أو العدل والظلم، فكل إنسان في تلك الحالة لاينظر إلا إلى مصلحته، مما أدى إلى وجود مخاطر بسبب هذه الفوضى التي تؤثر على المصلحة نفسها، مما دفع الناس إلى التعاون والتآزر لدرء الخطر، فتكون نتيجة هذا الشعور المجتمع الإنساني الذي قام أصلاً \_ في رأيه \_ على أساس نفعي، يتمثل في التعاقد بين الأفراد والدولة التي تتمتع بقدر من السلطان.

ويرى ـ خلافاً لهوبز ـ أن غاية الدولة أن تكفل الحرية وتعمل على الرقي والنمو والكمال، وأي نظام يحقق ذلك فلابأس به، وإن كان يفضل هو شخصياً النظام الديموقراطي، مع انتقاده له؛ لأنه لايخلو من عيب فادح، وهو أنه يهيء للسوقة والرعاع أن يصلوا إلى مراكز القوة، ولذلك اقترح أن يخصص الحكم لذوي الكفاية الممتازة والدراية الواسعة.

وتعتبر الفلسفة المادية الحديثة مدينة لسبنوزا في أصلها ومفاصلها الأساسية، وقد أثر تأثيراً قوياً على المادية الإلحادية ودفع إلى تطوير الإلحاد ونشره في سائر الفروع الإنسانية (٢).

ومن ذلك المسألة الاجتماعية كما سبق بيانه في نظرته إلى أصل الاجتماع الإنساني وفي كيفية إدارته بعد ذلك.

<sup>(</sup>١) الموسوعة الفلسفية لعبدالمنعم الحفني: ص ٧٤١.

 <sup>(</sup>۲) انظر: المسألة الاجتماعية: ص ۱۰۹ ـ ۱۱۰، والموسوعة الفلسفية للحفني: ص ۲۳۷ ـ
 ۲٤١، وموسوعة أعلام الفلسفة ١/٥٤٥ ـ ٧٤٥، ومعجم الفلاسفة: ص ۳۲۹ ـ
 ۳۳۳، والموسوعة الفلسفية لأكادميين سوفييت: ص ۲٤۲ ـ ۲٤٣.

#### ٣ ـ جان جاك روسو ١١٢٤ ـ ١١٩٢هـ/ ١٧١٦ ـ ١٧٧٨م:

ولد في جنيف ومات في باريس، كان برتوستنتاً ثم تحول إلى الكاثوليكية، وجاب المدن والأقطار، وتعرف على فلاسفة وعلماء عصره وكتب كثيراً، ويبدو أن حياته القاسية أصابته بعقدة اضطهاد فكان سيء الظن بالناس، دائم التشهير بهم وبنفسه، وكان شديد الكبرياء، كثير الخجل والكسل، وكانت شخصيته بالغة التعقيد وصعبة للغاية ومضطربة عقلاً، مقرونة حياته بالفشل في أكثر أعماله مليء بالإحباط وخيبة الأمل والبؤس والمرارة، وخاصة بعد أن عومل من قبل صالونات الأدباء والفلاسفة في باريس معاملة لم يكن يرجوها، وكانت هذه الصالونات يشرف عليها ويرعاها نساء باريسيات مسرفات في الرذائل والعشق والغزل، ويتسترن تحت رعاية الفن، وكان يحضر هذه المجتمعات رجال البلاط وعلية القوم في فرنسا، والفضائح الجنسية، والإغراق في جو المرح والهزل والمزاح والضياع، فنفر روسو من هذا الجو ووجده أشبه ما يكون بمدينة لوط «سادوم» بملاهيها الفاسقة المترفة وبفلاسفتها المزورين.

ومن هنا رد روسو أسباب سقوط حضارات مصر واليونان وروما إلى آثار الترف، وعبودية مترفيها للذائذ والشهوات (١١)، كان روسو قارئاً نهماً وحالماً واسع الخيال، ولكن لم يكن بالشخص الكفؤ للمجتمع وللحياة الاجتماعية.

ويعتبر روسو فيلسوف الثورة الفرنسية التي حدثت بعده، ويشاركه في ذلك فولتير (٢)، وقد كانا متعاصرين متناقضين في كل شيء، بل لقد حارب

 <sup>(</sup>١) وهذا استنتاج صحيح، وفي القرآن العظيم قوله تعالى: ﴿وَإِذَاۤ أَرَدْنَاۤ أَن تُبْلِكَ فَرَيَةً أَمْرُنَا مُتْرَفِهَا نَشَوْلُ فِيهَا فَضَقُواْ فِيهَا فَحَقَ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَّرْنَهَا تَدْمِيرًا ﴿إِنَّهُ ﴾ [الآيــة ١٦ مــن ســورة الإسراء].

<sup>(</sup>٢) هو: فرانسو ماري أرويه دي فولتير، فرنسي ولد سنة ١١٠٥ هـ/١٦٩٤ م، صنم من أصنام الحداثة والعلمنة، ومؤلفاته قبلتهم الفكرية، يقول بأن دينه هو الإنسانية، =

فولتير وجماعة الفلاسفة العقلانيين روسو محاربة شديدة، وساعدوا السلطة في العمل على نفيه ونجحوا في ذلك، ولكنهم فشلوا في إزالة الآثار التي خلفتها مؤلفاته في نفوس القراء.

وكانت خصومته شديدة مع جميع فلاسفة باريس الذين اعتادوا الاجتماع في صالون الملحد الشهير هولباخ (١).

وأهم أفكار «روسو» التي ذكرها مؤلف كتاب «تاريخ الفكر الأوروبي الحديث» وغيره من المعتنين بالفلسفة والفلاسفة ما يلى:

١ ـ يرى أن الفنون كانت دائماً مفسدة للحضارة الأمر الذي جعله عرضة للهجوم والنقد.

Y - عرف «روسو» بتناقض أقواله، ولذلك اختلف الناس من بعده في أقواله، فمنهم من قال إنه ينادي بالديموقراطية، ومنهم من قال بل نادى بالديكتاتورية الاستبدادية، كما أن البعض يعود بأصول الاشتراكية إلى فلسفة روسو، وكذلك بالفاشستية المعاصرة، ويتحدث الدارسون الاجتماعيون عن روسو باعتباره يرجح المجتمع على حساب الفرد، وآخرون يرون أن روسو كان إلى جانب الفرد.

٣ ـ عرف «روسو» بنظرية «العقد الاجتماعي» عمدة الثورة الفرنسية، وملخصها ما يلي:

يرى أن الإنسان صالح في طبيعته وأن الشر هو من عمل المجتمع، ومن هذا المنطلق يستطيع المرء السير في أي واحد من الاتجاهين اللذين نراهما واضحين لدى روسو، فقد يقرر أحدهم أنه نظراً لأن الإنسان صالح

وأنه يؤمن بإله غير الذي جاءت به الأديان، ولذلك حاربها وأنكر النبوة والوحي، سجن في الباستيل ثم نفي لمدة ثلاثين عاماً ثم عاد فخرجت باريس لاستقباله وذلك قبل وفاته بشهور سنة ١١٩٢ هـ/ ١٧٧٨ م. انظر: الموسوعة الفلسفية ٣٤٩، وموسوعة أعلام الفلسفية ٢/ ١٧٠، معجم الفلاسفة: ص ٤٣٤.

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته.

في طبيعته فعندئذ ليست ثمة ضرورة للمجتمع كلياً، وهذه هي النظرية الفوضوية التي تبناها بعض أتباع روسو، وكان روسو أحياناً يعظ بهذه النظرية، ولكني تبنى في الواقع نظرية مخالفة لها ـ وهذا من تناقضه فالمجتمع، كما يرى روسو، بعيد كل البعد عن كونه غير ضروري، إذ أنه الضروري الضرورة المطلقة بالنسبة للفرد، وإن مهمتنا ـ حسب قول روسو ـ أن نعيد بناءه وتحويله من قوة مفسدة إلى قوة نبيلة ترتفع بالإنسان، وهكذا انطلق روسو عارضاً في كتابه «العقد الاجتماعي» مواصفات دولة طوباوية (١) ديمقراطية اشتراكية.

ويرى أن الدولة لاتنشأ من العائلة، ويقول: إن الحب والزواج هما بدعتان مشؤومتان من بدع الحضارة وتمثلان مؤامرة حبكتها النساء، وأن الملكية الخاصة هي اختراع مشؤوم أيضاً، جاءت نتيجة للاغتصاب وهي مجلبة للظلم والطمع واللامساواة والحروب، ولذلك فالدولة عنده ليست طبيعية ولا عضوية، وهو على خلاف فلسفة هوبز لايرى أن البشر قد سلموا مختارين وأحراراً بالخضوع لدولة هوبز الاستبدادية، فالدولة تنشأ عن عقد، ولكن حتى اليوم لم يشترع العقد السليم المطلوب، فبعض البشر الأقوى من غيرهم الأقل أخلاقاً، قد فرضوا إرادتهم مستخدمين قوة مخاتلة وغدارة، والأكثرية الساحقة من الناس ساذجة سهلة الانخداع، لكنها لابد أن تستيقظ، ويقظتها ليست بعيدة، وينبغي للبشر أن يتخذوا عقداً اجتماعياً يرتكز إلى المساواة بغية تأمين حرياتهم العامة وممارستها، وهم لن ينصبوا ملكاً عليهم، بل سينصبون أنفسهم حكاماً، فالملك إنما هو «الإرادة العامة» وهذه هي إرادة الجميع «الشعب» كله جماعياً وسياسياً، ويرى النقاد أن روسو في هذه النظرية، ماكاد يحرر البشر حتى استبعدهم لهذا التجريد أي «الإرادة العامة»، زد على ذلك أن الفرد يدين بجميع حقوقه للدولة، فعقد روسو لايحتفظ زد على ذلك أن الفرد يدين بجميع حقوقه للدولة، فعقد روسو لايحتفظ

<sup>(</sup>۱) الطوباوية لفظ مشتق من الكلمة اليونانية طوبا، وتدل على ما لايوجد في أي مكان، ويراد بها كل فكرة أو نظرية لاتتصل بالواقع أو لايُمكن تحقيقها. انظر: المعجم الفلسفي: ص ١١٣.

للفرد بأية حقوق طبيعية؛ لأنه يعتقد عدم وجود أي حق للفرد خارج المجتمع، فالمرء لا حق له في حال الطبيعة، بل له فقط سلطة القوة.

وقد رأى الناس كيف أساء الدكتاتوريون استعمال «إرادته العامة» خلال الثورة الفرنسية التي انفجرت بعد سنوات قليلة من وفاته.

كما أن روسو جعل من أصول نظريته وجود «دين مدني» «دين ربوبي رسمي» يتوجب على كل مواطن أن يدين به يعاقب الخارج عليه بالإعدام (۱)، ومن هنا اعتبر روسو النموذج الأول للفاشية، من حيث أنه يدعو إلى دين تفرضه الدولة على مواطنيها بالقوة والإرغام.

وقد ارتبط اسم روسو بالإلحاد والزندقة المعروفين في القرن الثامن عشر، على الرغم من أن مقاومته للملاحدة والزنادقة كانت السبب الكبير وراء خلافه مع فولتير، وحقيقة الأمر أن روسو كان جريئاً في تحديه للدين، وخروجه على أخلاق وتقاليد عصره، ومن أهم آرائه الاجتماعية والأخلاقية، إنه نفى العنصر الإيماني من الأخلاق، وجعل مدار ذلك كله المصلحة الدنيوية المجردة، الملخصة في تحقيق أحسن طرائق التعاون مع المجتمع في الحدود الدنيوية فقط، ومن أجل الوصول إلى المنفعة الخاصة أو العامة إذا أمكن ذلك، ومن أجل تعويض النقص الخطير في فصل الدين عن الأخلاق جعل للمجتمع ديناً مدنياً لايدع للفرد ناحية من نواحي الحياة مستقلة عن الحياة المدنية.

وهذا الدين الذي يوجبه روسو ليس ديناً سماوياً، ولكن يقول ينبغي أن يكون للإنسان والمجتمع دين وفي الوقت نفسه لن يخضع لأي إله، وهذا أيضاً من تناقضه.

والمتجردون من تلامذته يرون أن الدولة التي يريدها روسو هي الدولة التي بلغت الكمال المطلق، حيث تنتفي فيها كلياً المصالح الأنانية وتصبح هذه المصالح مندمجة تماماً في الإرادة العامة، حيث يبلغ التضامن

<sup>(</sup>١) المعجم الفلسفي للحفني: ص ٢١٧.

الاجتماعي ذروة الكمال، وحيث يجب أن يدين الفرد بالولاء المطلق للمجتمع الكامل.

والحكومة المثالية في نظره هي الحكومة الديمقراطية المحضة، ويتبع هذا أن الوحدة الحكومية ينبغ*ي* أن تكون وحدة صغيرة، ويطالب بحكومة مركزية ضعيفة، والديمقراطية الغربية النيابية التمثيلية السائدة اليوم لو اطلع عليها روسو لضحك من تبجحهم بأنها ديمقراطية؛ لأنها على خلاف نظرته التي أسسها في العقد الاجتماعي، ومع ذلك فإن روسو في الحقيقة كان مؤيداً ونصيراً لجماعات صغيرة تقيم دولاً مترابطة ترابطاً رخواً من خلال نوع من الاتحاد، ويعد روسو عند الأوروبين رائد التجديد المطلق وداعية الإصلاح الشامل لحضارة يراها فاسدة ميؤساً من صلاحها، وداعية المساواة والديمقراطية والبساطة والاشتراكية والعودة إلى الطبيعة، والمستقبلية المتفائلة، ولكثرة تناقضاته لايزال الباحثون في فكره حتى اليوم يتجادلون حول معانيه ومراداته، ويعدونه واضع لبنات الرومانسية، إلاَّ أنهم ما زالوا حتى اليوم يرون كتابه «اعترافاتي» من أعظم المنجزات بما فيه من جرأة جنسية حتى أن كولن ولسن قال عن نفسه في «رحلة نحو البداية» لما تحدث عن الجنس: (في هذا الكتاب لم أحاول أن أكون صريحاً صراحة روسو؛ لأن ما يُمكن أن اعترف به أقل بكثير مما كان لدى روسو لكي يعترف به، ولقد تصرفت في حياتي دائماً تصرفاً عادلاً تماماً وملائماً لما تمليه على أفكاري ـ وفي الهامش ـ يشير إلى كتاب جان روسو الشهير «اعترافاتي» الذي كان أول الاعترافات الصريحة في العصر الحديث، ويعتبر مرجعاً لتربية الفيلسوف وعناصر التحرر التي كونت موقفه الاجتماعي والفكري والنفسي المتحرر)(١).

ولما انفجرت الثورة الفرنسية جعلت اسمه على كل لسان وشفه مع اسم فولتير ولقبت روسو بالفيلسوف الأول، ورغم تناقضاته الهائلة، ورغم الأمراض العقلية التي كان يعاني منها أصبح «العقد الاجتماعي» يشكل تحولاً

<sup>(</sup>١) رحلة نحو البداية: ص ٣٨٠.

في المسار الفكري الاجتماعي في أوروبا<sup>(١١)</sup>.

# ٤ \_ كانت (٢) ١١٣٧ \_ ١٢١٩هـ/ ١٧٢٤ \_ ١٨٠٤م:

عما نويل كانت هذا الفيلسوف الألماني الذي أحيط بهالات من الإعجاب والانبهار والمديح، يعتبر مذهبه أحد تيارات الفكر الفلسفي في القرن التاسع عشر، بل أكبر التيارات على الإطلاق، ويعتبر كانت عند الأوروبين من أعظم الفلاسفة، بل يعتبر كذلك عند المقلدين من أبناء العالم الإسلامي الذين يحذرون غاية الحذر من نقده، فهو عندهم أعجوبة الأعاجيب في صحة القياس، وضبط الحكم وجودة النظر في الدقائق والجلائل، حتى وصل الحال بأحد المنبهرين إلى القول: (ولايستسهلن أحد أن ينقد من آراء كانت، وإن ظهر له في بادئ الأمر أنها ضعيفة السند، فإن من أشد الغرور أن يجترئ امرؤ على هذا العقل الفذ الذي قل أن ينجب الزمان مثله، فينظر إلى رأي من آرائه نظرة استخفاف أو تسرع، وليذكر الذي يقف هذا الموقف، أنه ما من اعتراض خطر له إلا وقد خطر قبله لكانت، ووزنه بميزان لايذر صغيرة ولا كبيرة، ولايسقط من حسابه من شيء) (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: تاريخ الفكر الأوروبي لرونالدسترومبرج: ص ۲۰۰ ـ ۲۱۶، ومنه أخذت أكثر هذه المعلومات، والموسوعة الفلسفية للحفني: ص ۲۱۶ ـ ۲۱۷، والمسألة الاجتماعية: ص ۱۱۰ ـ ۱۱۳، وموسوعة أعلام الفلسفة ۱۹۸/۱ ـ ۲۹۹، ومعجم الفلاسفة: ص ۲۹۹ ـ ۳۰۳، وتاريخ الفلسفة الحديثة ليوسف كرم: ص ۱۹۹ ـ ۱۹۸. (۲) سقت ترجمته.

<sup>(</sup>٣) الكلام للعقاد في كتابه: مطالعات في الكتب والحياة: ص ٣٦٨ نقلاً عن المسألة الاجتماعية لعمر عودة الخطيب: ص ١٣١، وللمقارنة يُمكن أن نقرأ النقد التالي من غربيين يقول هرور: (إن نقد كانط نسيج من اللطائف ومن ضروب التخلف، والفلسفة النقدية ذات أثر ضار على الأخلاق، وعلى السعادة الداخلية للإنسان)، ويقول فردريك شليغل: (لقد برهن كانط على أكمل وجه على مثالية الواقعي، لكنه لم يبرهن على واقعية الواقعي). ويقول فكتوركوزان: (لا واقعية المثالي، وبالتالي لم يبرهن على واقعية الواقعي). ويقول فكتوركوزان: (لا مناص من التسليم بأن القسم المذهبي من كتب النقد الثلاثة لايصمد لفحص جاد فهو مع ذاته على تناقض دائم لايصدق). انظر: هذه الأقوال في معجم الفلاسفة: ص

هذا نوع من الانبهار والانشداه الغريب يظهر مقدار الإعجاب الغرب ومفكريه، ودرجة «كانت» على وجه الخصوص عند المقلدين المهازيل.

وسوف أعرض هنا جملة أقوال كانت في القضية الاجتماعية ونرى هل هي بالعصمة التي حاول المنبهر وصفه بها!!.

نشر كانت في سنة ١١٩٩ه/ ١٧٨٤م شرحاً موجزاً لنظريته السياسية تحت عنوان «المبدأ الطبيعي للنظام السياسي من حيث علاقته بفكرة تاريخ عالمي شامل»، ويعني بالمبدأ الطبيعي لأي نظام الصراع الذي يوجد متأصلاً في الفرد ضد المجتمع، ويعد كانت صدام الفرد ضد المجتمع خيراً وإيجابية، بل يراه أمراً ضرورياً لكل تقدم مأمول، وهو عنده الباعث الحقيقي للنزعة الاجتماعية، يوضح فكرته مقرراً: أن البشر لو كانوا كلهم بشراً اجتماعياً لترهل الإنسان وجمد، ولذا فإن من الضروري أن يكون هناك مزيج معين من الفردية والمنافسة، ليتمكن البشر من البقاء والنماء.

يبتدئ كانت وينتهي في القضية الاجتماعية إلى تقرير قاعدة أن «الصراع باعث الاجتماع».

ولكن بالرغم من ذلك \_ يرى \_ أنه سرعان ما يدرك البشر أن هذا الصراع يجب أن يحصر داخل حدود معينة، وأن تنظمه القواعد والعادات والقوانين، وهنا يكمن عنده أصل تطور المجتمع المدني، فهذه الفردية التي يعبر عنها بر اللا اجتماعية » هي التي أرغمت البشر على الانتظام في مجتمع، وهي بالنسبة للأفراد أرغمتهم على إنشاء اتحاد مدني ينتظمه القانون، فاستطاع الأفراد أن يتخلصوا بذلك من الحال الطبيعية وارتباطها الهمجي، وأن يتعاقدوا على المحافظة على السلام.

أمًّا بالنسبة للشعوب ـ بوصف الشعب تراكماً للأفراد ليس غير ـ فإن هذه الروح الفردية تدفع كل شعب لممارسة حرية طليقة من كل قيد في علاقاته الخارجية، وعلى ذلك فيمكن أن تترقب كل دولة من أية دولة أخرى ذلك الشر والعنف الذي أرغم الأفراد على التعاقد الاجتماعي لصون السلام.

ويفسر التاريخ بأن معناه وحركته بأكملها أنه هو الذي يتجه بالأمم كما اتجه بالأفراد من قبل إلى التخلص من الحالة الطبيعية للمجتمعات الإنسانية، وإلى التعاقد فيما بينها لحفظ السلام، ووضع حدود للعدوان والمشاحنة والعنف والتوسع المتزايد والمستمر للسلام.

وفي تفسيره لتاريخ الجنس البشري يعود إلى مبدئه الأساسي «الصراع» باعتباره وسيلة للتقدم، ويدخل في أبواب الفرض والتخمين، فيحول هذه الفرضية التي اخترعها إلى نظرية يفلسف بها تاريخ الجنس البشري، ويحيل كأي فيلسوف مادي \_ على الطبيعة صنع الأشياء، فهي التي أوجدت الدستور السياسي الكامل الداخلي والخارجي في الجنس البشري الذي ليس إلا منفذا لمخطط خفى وضعته هذه الطبيعة!!.

ومن المعروف عن كانت أنه تأثر بالفيلسوف الملحد «هيوم» وقال عنه بأنه أيقظه من سباته الاعتقادي، ولذلك اتجاه إلى تيار النزعة التجريبية التي قرأها عند هيوم.

وقد توجه كانت إلى هذه النزعة بقوة وقرر بأن العقل هو مصدر الحقائق، كالحقائق الرياضية التي لايشك في ثبوتها، ولكنه شك في المعرفة الميتافيزيقية وفي قدرة العقل على الحصول على هذه المعرفة، ولذلك قرر بأن العقل حاجز عن التدليل على وجود الله «جلَّ وعلا»، ولكن ما سماه العقل العملي يقدر على افتراضه، أو كما قال لو كان لنا حدس عقلي لكانت الميتافيزيقية علماً، ولكن حدسنا حسياً وليس عقلياً، وبناء على ذلك فقد أبعد كانت قضية الدين والإيمان عن مسائل الأخلاق وروابط المجتمع (۱).

## ٥ \_ أوجست كونت ١٢١٣ \_ ١٢٧٤هـ/ ١٧٩٨ \_ ١٨٥٧م:

فيلسوف وضعى فرنسى، ولد لأسرة شديدة التعلق بالكاثوليكية

<sup>(</sup>۱) انظر: المسألة الاجتماعية: ص ۱۲۷ ـ ۱۳۲، ومنه جلّ المعلومات، ومعجم الفلاسفة: ص ۲۷۲ ـ ۳۷۷.

والملكية، ولم يكن أحد من أفراد هذه الأسرة صحيحاً عقلياً، وكان كونت عصبي المزاج، ووقع بعد عام ١٧٤١هـ/١٨٢٥م تحت تأثير مرض عقلى، وازداد عليه في قرب عام ١٧٤٥هـ/ ١٨٢٩م وحاول أن ينتحر غرقاً في نهر السين، وبقي مريضاً في عقله في صورة مستمرة زهاء عامين، وكان شديد الكراهية لأسرته، وكفر بالله تعالى وأبغض الملكية وعاداها، بسبب بغضه لأهله، ورد فعل ضدهم لتعلقهم الشديد بالدين والملكية، وتزوج من بغي واستمر زواجه بها سبع عشر عاماً كانت وبالاً عليه، وعاش فترات طويلة من الضياع والعوز المادي، وكانت حياته سلسلة من الإحباطات والعلاقات الفاشلة، والتقى بالفيلسوف «سان سيمون» وتأثر به أبلغ تأثر وانطبع بكثير من آرائه وأفكاره، ثم اختلفا وتعاديا، وتعرف كونت في سنة ١٢٦٠هـ/ ١٨٤٤م على «كلوتيلد دي فو» وهي امرأة في الثلاثين من العمر متزوجة، وزوجها كان خارج فرنسا، وكانت مصابة بالسل، وبقي كونت معها صديقاً وعشيقاً إلى أن ماتت بعد عامين، فانصرف إلى عبادتها بكل ما في الكلمة من معنى، وستطال هذه العبادة كل الأشياء والذكريات التي بقيت له منها، وسيظهر أثرها واضحاً في مذهبه بما بات يعطيه للمرأة بصفة عامة من دور، وفي وقت احتضاره أحاط به تلامذته الذين سيتولون من بعده تنفيذ وصيته، كان يحتضن الأشياء التي تركتها كلوتيلد، وحرم زوجته في وصيته من الإرث، بعد أن عدد نقائصها وعيوبها، وأورث منزله الذي علم فيه السنوات الأخيرة من حياته للجمعية الوضعية وما تزال هذه الجمعية قائمة إلى اليوم.

يُعد أوجست كونت والد «علم الاجتماع» المعاصر، حسب ماجاء في الكتب التي ترجمت له، وهو في الوقت ذاته رائد «المدرسة الوضعية».

جاء كونت بعد أن حصلت في أوروبا تقلبات اجتماعية وفكرية كبيرة، وحصلت فجوات هائلة في بنية الحياة هناك بعد أن سقطت مقومات الماضي التي كانت تملأ الحياة الغربية، ذهبت الأنظمة والأوضاع التي دامت قرونا متوالية، وأنهار الدين النصراني، وتضعضعت مبادئ الأخلاق، واهتزت قواعد المجتمع، كل ذلك أتى عقيب العصر الذي يسمونه عصر التنوير، في النصف الأول من القرن التاسع عشر، حيث تم هدم الماضى، ولم يتم بناء

شيء جديد بعد، وكان الشيء الوحيد الذي تعلقت به الأنظار متسلية عما وقع بها هو التطور التقني، ولكن ذلك لم يستطع أن يغطي على الأسقام الكبيرة التي أعقبت هدم القيم والتقاليد والأقطار الماضية، ونقض الكنيسة حجراً حجراً وتقويض بنيانها المعنوي، الذي تلاه الفراغ الروحي والنفسي والاجتماعي، فعلى الرغم من ضلال الكنيسة وخرافة تعاليمها، إلا أنها كانت تمثل ديناً يأوي الناس إليه ويقتبسون منه مسيرة حياتهم الاجتماعية، على ما في ذلك ـ كما أسلفت ـ من ضلال وجور وخداع واستغلال، ولكنه كان على كل حال ديناً، أو قل شبه دين، يربط بين السماء والأرض بنوع من الرابطة ولو كانت واهية.

بعد أن سقطت هذه الرابطة وتمزقت تماماً وأصبح الإنسان الغربي مقعياً على الأرض، التفت يبحث عن شيء يتشبث به، وتوجه زعماء الفكر إلى العقل الذي تحرر من سلطان الكنيسة وحقق انتصارات في مجال الطبيعة، لعلهم يجدون فيه «الدين الجديد».

هنا برز أوجست كونت، الهائج المضطرب المعادي للكنيسة بقوة، فأطلق مبادئ «الدين الجديد» الدين المادي الدنيوي الذي لايمت إلى دين الكنيسة ولا إلى أي دين سماوي بصلة، وكان هذا الدين تحت شعار «الفلسفة الوضعية العقلية».

بدأ كونت بدراسة التاريخ البشري ـ حسب زعمه ـ فاكتشف القانون الذي سارت عليه الحياة البشرية، كما يقول.

ودراسة تاريخ العقل البشري التي ادعاها كونت هي في الحقيقة دراسة للعقل الأوروبي؛ لأنه قد صرح بأن الهند والصين ـ مثلاً ـ لم يسهما في تطوير العقل البشري، فهذه أول النقائص في فلسفته، وبداية الادعاءات.

ثم وضع القانون القائل بأن التقدم البشري، والعقول والعلوم مرت بثلاث مراحل:

١ ـ اللاهوتية، وهي مرحلة خرافة، فيها تقدم الآلهة للإنسان مبدأ التفسير والفعل.

٢ - الميتافيزيقية، وهي مرحلة الدين، وفيها تنوب مناب القوى الإلهية
 قوى مجردة ولا شخصية.

٣ - الوضعية، وهي مرحلة العلم والعقل «مرحلة الفلسفة الوضعية» حيث يتوقف الإنسان والعقل والعلم عن البحث في العلة الأولى، ويقتصر على دراسة قوانين الظواهر وترتيبها من الخاص إلى العام، حيث تكون الوسيلة الأولى في هذه الدراسة هي الملاحظة ثم يأتي التجريب ثم تأتي المقارنة، التي هي أداة علم الاجتماع، الذي يُدَّعَى أنه أول من قال به (١٦)، وبعلم الاجتماع هذا يرى كونت أن الإنسان يحقق لنفسه الوعي ويفهم التركيب المنطقى لعقله، وينفذ إلى المراحل الثلاث التي مرّ بها، ويرى أن التقدم الاجتماعي يتحقق عندما تكون لكل أعضاء المجتمع الآراء نفسها، ومحور التقدم عنده أن يصل الإنسان إلى «علمية» المرحلة الثالثة، وذلك بتجريد العقل من الغيبيات والخرافات والأوهام، ويقصد بذلك الدين، وبعد أن يتجرد العقل من هذه الغيبيات (٢) فعليه أن يركز على قضية «الواقع والتاريخ»(٣) الذي هو أساس الأسس في الفلسفة الوضعية، التي من أعظم مهامها العمل على «محو فكرة الحق»(٤) التي تعود \_ عنده \_ إلى أصل لاهوتي أي «ديني» وتفترض سلطة أعلى من الإنسان، ولذلك وجب مقابل محو فكرة الحق والدين، أن يوجد الناس ديناً آخر، هو «الدين الوضعي» دين أرضي مقابل الدين السماوي، دين ينتقل بالناس من الواقع إلى النافع.

وقد استخلص كونت أن الأديان تتلخص في عقيدتين «الله» سبحانه وتعالى و«الخلود» فعمد إلى هذين المفهومين واستخرج للفلسفة الوضعية ما يوافق ذلك، فجعل «المضمون الوضعي» مقابل «الألوهية» أي أن يكون هناك

<sup>(</sup>۱) ثبت عكس هذا القول في الحياة الغربية نفسها فقد سبق كونت \_ مثلاً \_ "كبتيليه" الذي أطلق اسم "العلم الاجتماعي الطبيعي"، فكيف بغير هذا من المفكرين والفلاسفة غير الغربيين.

<sup>(</sup>٢) (٣) (٤) هذه كلها من أصول الحداثة.

فكرة كلية أزلية عظيمة تتصل بها نفوس الناس، وتتلخص هذه الفكرة عنده في «الإنسانية» التي يجب ـ عنده ـ أن تحل محل الإله، طالما أن الدين حاجة ملازمة للمجتمع، وخاصة من خواص النوع الإنساني، وديانة الإنسانية هي عبادة الإنسانية باعتبارها الموجود الأعظم الذي تتشارك فيه الموجودات الماضية والحاضرة والآتية، وهنا يأتي المضمون الوضعي الآخر الذي هو «الخلود».

فالإنسانية هي العقيدة والديانة الوضعية المتطورة لعقيدتي «الله» - جلّ جلاله -، و«الخلود» التي كانت البشرية تؤمن بها في المرحلة الثانية، وبذلك تكون الإنسانية قد تخلصت من العقائد الدينية الغيبية، ومايتصل بها من قيم وأخلاق وشرائع ونظم اجتماعية وغيرها، واعتبارها مجرد أفكار ومحاولات إنسانية متخلفة جاءت في مرحلة كانت فيه البشرية قاصرة وغير مكتملة وغير ناضحة (۱).

ومن هنا فرع كونت ومن جاء بعده هذه القضية، فعلى الناس بعد اعتناق الدين الوضعي الجديد، وعبادة الإله الجديد «الإنسانية» عليهم أن يستخرجوا النظم والمثل والقيم والأخلاق والتنظيم الاجتماعي منه وحده دون سواه.

وهنا نشأ علم الاجتماع اللاديني، المادي، الأرضي، الدنيوي، الذي يجعل الإنسان مجرد شيء من الأشياء، وما كانت نظرية كونت هذه لتأخذ مكانها من الشيوع والانتشار والتطبيق لولا جهود تلميذه اليهودي الفرنسي «أميل دوركايم» الذي طور أقوال كونت وأنزلها إلى «أرض الواقع ووضع لها قواعد، وأهتم على ضوء الفلسفة الوضعية الإلحادية بالمشاكل العملية (٢).

<sup>(</sup>١) هذا أصل من أصول الحداثة.

 <sup>(</sup>۲) انظر: الموسوعة الفلسفية للحفني: ص ۳۸۰ ـ ۳۸۳، ومعجم الفلاسفة: ص ٤٩٨ ـ
 ۲۰۰، وموسوعة أعلام الفلسفة ٢/ ٣٠١ ـ ٣٠٥.

## ٦ \_ دورکايم <sup>(۱)</sup> ١٢٧٥ \_ ١٣٣٦هـ/ ١٨٥٨ \_ ١٩١٧م:

ورث هذا اليهودي الفرنسي الناشيء في أسرة متدينة علم الاجتماع بهيئته الوضعية من أوجست كونت، وسعى جاهداً في دهاء تلمودي هدام إلى استثمار هذه الفلسفة في الواقع المعاش، وأصبح رائداً لعلم الاجتماع بعد كونت، وأستاذاً في جامعة السوربون، وكان تابعاً لكونت ثم صار ناقداً له.

يرى دوركايم أنه لاتصح دراسة الاجتماع من خلال أفكار وانفعالات الأفراد، ولكن مباشرة من خلال استقراء الأنظمة والآداب والفنون التي يعتبرها جميعاً من مظاهر الحياة في المجتمعات الإنسانية، ويتمثل فيها جميعاً الضمير الجماعي الذي يفعل فعله في الأفراد، ويضغط عليهم إلى حد قسرهم على اتخاذ مواقف قد تختلف مع آرائهم الخاصة، ومعنى أن الاستقراء إحصائي هو أن دراسة الانتحار مثلاً كواقعة اجتماعية يعني دراسة المعدل الإحصائي للانتحار في المجتمع، فهو يرى أن الانتحار ظاهرة اجتماعية بمعنى أن ارتباط حدوثه بين الرجال أكثر من النساء والشيوخ والأطفال، وفي شهور الربيع أكثر من بقية السنة، حيث الرجال أكثر اندماجاً في مجتمعاتهم، وشهور الربيع أكثر من الشهور اقتراناً بالنشاط الاجتماعي، ومن ثم لايكون هناك تفسير لزيادة معدل الانتحار إلاّ التفسير الاجتماعي، وبهذا المنظور المادى البحت.

ويرى دوركايم أن كل مجتمع له نظامه التربوي الذي يفرض نفسه بقوة على أفراده، وهو في أغلبه من عمل الأجيال السابقة، ومن ثم فالتربية هي تأثير الأجيال البالغة على الأجيال التي لم تنضح بعد للحياة يتطلبها المجتمع السياسي ككل، والطبقة المفروض أن ينتسب إليها بشكل خاص، والتربية في الطور الوضعي الذي يعنيه ويقصده دوركايم تربية علمانية عقلية، فهو يرى أن الأخلاق في المجتمعات الدنيا دينية، لكنها في الطور الوضعي اجتماعية تستهدف مصلحة الجميع.

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته.

وهكذا أراد دوركايم أن يهدم الدين، والأخلاق من جذورها، فأقام ما أسماه «فلسفة العقل الجمعي» وادعى أن العقل المشترك للمجتمع هو الموجه لكل فرد فيه، بل هو المكون لكل فكرة في كل فرد، ومنشيء المذاهب والعادات والمفاهيم (١).

ومحور فكرة دوركايم في العقل الجمعي أن المجتمع هو الكيان الإنساني، وقد أخذها الماركسيون من بعد ليكون أساساً لمذهبهم الاقتصادي ونظريتهم الاجتماعية التي جعلت اهتمامها مركزاً على المجتمع مضحية بالفرد، وقد اتجه دوركايم بخلفياته اليهودية التي أخبر الله عنها بأنهم يسعون في الأرض فساداً، وركز في دراساته الاجتماعية على:

أ ـ تفسير أية ظاهرة اجتماعية تفسيراً مادياً لايعترف بوجود الله تعالى ولا بالغيبيات، ولا بأي شيء وراء العالم المادي.

ب - اختراع فكرة «العقل الجمعي» الذي يحرك الناس دون إرادة منهم ولا تفكير، ولا قدرة على المقاومة، وحين يعرف العقل الجمعي تجد أنه موجود خارج عقول الأفراد، وهو ليس مجموع عقولهم، ولايشترط أن يكون موافقاً لعقل أحد منهم، ولا لمزاجه الخاص، وهو يؤثر في عقول جميع الأفراد من خارج كيانهم، وهم لايملكون إلا أن يطيعوه ولو على غير إرادة منهم.

وهذا العقل الجمعي المزعوم والمسيطر، دائم التغير فهو يبيح اليوم ما منعه بالأمس والعكس، دون ضابط ولا منطلق معقول.

وبناء على هذا فلايُمكن - عند دوركايم - أن يكون هناك ثبات لشيء من القيم إطلاقاً (٢)، فلا الدين ولا الأخلاق ولا السلوك ولا الآداب ولا سائر القيم لها ثبات، بل هي دائمة التغير، يغيرها

<sup>(</sup>١) من هذا المنطلق نجد أن الحداثيين يرون الخروج على المجتمع وأخلاقه ومذاهبه أصلاً للحداثة الفكرية والأدبية.

<sup>(</sup>٢) وهذا أصل حداثي أصيل.

ويؤثر فيها العقل الجمعي الذي لا سلطان للبشر عليه ولا حول لهم ولا قوة معه.

وكما ادعى أوجست كونت إلها هو «الإنسانية» فقد ادعى دوركايم إلها آخر هو «العقل الجمعي» وراحوا جميعاً يتعبدون لهذه الآلهة المزعومة، ويخضعون لسلطانها وقهرها وغلبتها التي لايُمكن الفكاك منها مطلقاً، حيث يبقى الناس أمام تلك الأرباب المدعاة بلا اختيار ولا حرية ولا تصرف ولا إرادة، إنها الجبرية المادية متمثلة في هذا التصور المادي الإلحادي، كما تمثلت في الجبرية الاقتصادية الماركسية.

جـ سعى دوركايم إلى إلغاء مقتضيات الفطرة الإنسانية النازعة إلى الإيمان بالله تعالى وعبادته وإلى فضائل الأخلاق، وإلى بناء الحياة الاجتماعية على نظام الأسرة القائم على الزواج، وادعى بكل جرأة تخريبية أن الدين والأسرة والزواج التي كان يظن أنها من الفطرة ليست كذلك؛ لأن التاريخ ـ حسب زعمه ـ يوقفنا على أن هذه النزعات ليست فطرية في الإنسان.

د ـ يفسر دوركايم الدين والأخلاق في المجتمعات الإنسانية تفسيراً مادياً بحتاً، ويزعم أنها وليدة أسباب اجتماعية فقط، وليس لها سند من الحقيقة، وليس لها دوافع في الفطرة الإنسانية (١٠).

وهكذا غرس دوركايم بأسطورته الخرافية «العقل الجمعي» مجموعة من الأمراض الاعتقادية والسلوكية والاجتماعية، وقد أخذ عن داروين فكرة التطور الدائم، وفكرة القهر الخارجي الذي يقهر الفرد على غير رغبة ذاتية منه فيطوره رغماً عنه، وأخذ عنه التفسير الحيواني للإنسان، فهو لايفتاً يستشهد في كل حالة بما يحدث في عالم الحيوان (٢).

<sup>(</sup>۱) (۲) انظر: الموسوعة الفلسفية للحفني: ص ۱۸۳ ـ ۱۸۴، وكواشف زيوف: ص ۳۳۳ ـ ۱۸۶، والتطور والثبات في حياة البشر: ص ۵۱ ـ ۵۷.

٧ ـ فلاسفة المذهب الذرائعي<sup>(۱)</sup> «البرجماتية» وقد سبق الحديث عن البرجماتية وأثرها، وقد صاغ هؤلاء الفلاسفة الفكرة الذرائعية النفعية، الملخصة في أن السعي لبلوغ غايات مستقبلية فردية أو اجتماعية أو سياسية، واختيار الوسائل للوصول إليها هي العلامة والمعيار على وجود الخصائص العقلية في ظاهرة مّا.

على أن بين أعلام الفلسفة البرغماتية أوجه اختلاف تفصيلية داخل المذهب الذرائعي لايعنينا هنا الخوض في تفاصيلها.

بيد أن هذه النظرية النفعية أوصلت المجتمع الغربي إلى التمزق؛ لأن تحقيق مصالح الأفراد لايُمكن إلا بالصراع والمغالبة، والاحتيال، والمراوغة، وهذا ماتجيزه البرجماتية مادام يوصل إلى المصلحة، بل لقد جعلوا الأديان رابطة اجتماعية مصلحية، وكذلك سائر الروابط الاجتماعية مثل الأسرة والزواج والأبناء، وحتى المساعي الاجتماعية ذات الصبغة الإنسانية البحتة.

وعندهم أن الدين والأخلاق يحب أن تدرس على أنها واقع داخلي نفسي يتم تقيمهما على أساس نتائجها العملية، وليس على أساس مصدرها ومنبعها.

يقول أحد فلاسفة البرغماتية: (انظروا في الآثار ذات البعد العملي التي نظن أنه من الممكن أن ينتجها موضوع تصورنا، إن تصورنا لهذه الآثار هو كل تصورنا للموضوع)(٢).

وأشهرهم:

١ ـ تشارلس بيرس ١٢٥٥ ـ ١٣٣٣ هـ/ ١٨٣٩ ـ ١٩١٤ م. انظر ترجمته وتفصيل
 أفكاره في الموسوعة الفلسفية للحفني: ص ١٢٥، وموسوعة أعلام الفلسفة ١٩٩٧.

٢ ـ وليام جيمس ١٢٥٨ ـ ١٣٢٨ هـ/ ١٨٤٢ ـ ١٩١٠ م. انظر ترجمته وتفصيل فلسفته
 في الموسوعة الفلسفية للحفني: ص ١٢٥، وموسوعة أعلام الفلسفة ١/٥٧٥.

٣ ـ جون ديوي ١٢٧٦ ـ ١٣٧٢ هـ/ ١٨٩٩ ـ ١٩٥٢ م. انظر ترجمته وفلسفته في الموسوعة الفلسفية ٢٦٣١.

<sup>(</sup>۲) موسوعة أعلام الفلسفة ١/ ٢٩٨. والقول لتشارلس بيرس.

وهذا يعني أن النية الداخلية تحدد الموضوع في ذات الإنسان قبل أن يتصوره في الخارج، ذلك أن الذريعة هي أساس المعرفة عند البرجماتي (١).

ويرى بعض فلاسفتهم أن علم التربية يجب أن يخضع لمبدأ عملي؛ لأن المطلوب هو تخريج أناس عمليين لايهتمون بالفكر المجرد.

وبناء على الفلسفة البرغماتية فإن الغطرسة الغربية تغطي على أذهان وعقول الناس هناك، وتتمثل في وهم صارخ يطل من حياتهم وممارساتهم، ويتسلل إلى المستعبدين في الشرق فيملأ ما في نفوسهم من تفاهة وهزيمة وفراغ، مؤدى هذا الوهم «البرغماتي» أنه طالما أن الغرب قد ارتقى صناعياً وتقنياً وبنى وشيد المصانع ووصل إلى الأفلاك وحاز القوة، فذلك دليل على أن مساره الفكري والخلقي والاعتقادي صحيح وجيد، ولمن أراد أن يصل إلى الرقي والازدهار، فلابد أن يسلك المسالك الفكرية والاجتماعية والاعتقادية التي سلكها الغرب.

ومنشأ هذه الخرافة أن العظمة العلمية تستبع حتماً أن يكون الإنسان كله قد ارتقى، فلابد إذن أن تكون الأخلاق والعادات والتقاليد الموجودة في عصر الذرة ومجتمع التقنية، أفضل من مثيلاتها في العصور السابقة!!.

وما دام الإنسان في المجتمع الغربي لايؤمن بإله ولايتقيد بخلق، ويستبيح الفوضى الجنسية، وينكر القيم العليا ولايقر بأسرة ولايطيع أوامر والدين، ولايتردد في استعمال أي وسيلة للوصول إلى منفعته ومصلحته، فلابد إذن أن يكون هذا كله هو الحق؛ لأن هذا هو عصر العلم والنور والحقية!!.

وقد نسي الغارقون في هذه الخرافة أن المقياس الحقيقي لعظمة الإنسان ليس هو جهاز الحاسب الآلي ولا ارتياد الفضاء، ولا الأقمار الصناعية ولا الصاروخ، ولا القنبلة الذرية التي يدمر بها الحياة والأحياء، وإنّما المقياس الحقيقي للحضارة والرقي خلفية هذا كله من عقيدة صحيحة

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق الصفحة نفسها.

وخلق قويم، وأثر هذا في مشاعره وعواطفه، وكيانه النفسي على وجه العموم، فإذا انطوى الإنسان والمجتمع على عقيدة صحيحة، وفكرة عن الإنسانية أوسع وأشمل وأعمق من الأفكار المادية، وفكرة عن الحياة أكبر وأرفع، فقد ارتقى حقاً.

ولن يكون الغرب قط راقياً حتى يغير نظرته للأحياء والحياة والأشياء، ويقيم فلسفة على أساس غير البراغماتزم أو غير الغاية النفعية للأعمال.

وإنّما ينكر الغرب المادي «البرجماني» كل القيم العليا ويؤمن بالمادية النفعية، لأسباب عديدة منها ظروف البيئة الأوروبية التي جعلت شعوباً مختلفة تزدحم على رقعة ضيقة من الأرض قليلة الخيرات فأصبح الصراع هو الغالب على طبائعهم، لا التعاون والحب، وصارت تسيطر على مشاعرهم تلك الواقعية المادية التي لاترتفع عن محيط الأرض وعالم الضرورة، فهو إذن عيب اضطرتهم إليه ظروف معينة وليس مزية تشتهى كما يتصور المغفلون.

وامتلاك التقنية والقوة لايستلزم النفور من مقومات الإنسانية الحقة، ما دام قد أمكن عملياً أن يجتمع هذا وذاك حين كان العالم الإسلامي ـ وقت تمسكه بالإسلام ـ يمتلك القوة العملية والحربية والسياسة والاقتصادية، أضف إلى ذلك أن امتلاك القوة على الأسس المادية النفعية لم يجلب للإنسانية غير الخراب والدمار والظلم، فهو قائم على الصراع لا على الحب، وعلى أن الغلبة للأقوى لا لصاحب الحق، وعلى أن التسلط والقهر والظلم والعدوان لا ضير فيها مادامت تصدر من دولة عظمى (١).

ومن مجموع هذه المذاهب والفلسفات، والآراء الفكرية، تكونت الحياة الاجتماعية الغربية، حياة تقوم على نبذ الدين والخلق، وأصبحت الديانة فيه للمادة والجنس والشهرة والغلبة، وأضحى الترابط الاجتماعي قائماً على الروابط النفعية، والصلات المصلحية.

<sup>(</sup>١) انظر: الإنسان بين المادية والإسلام: ص ٢١٨ - ٢٢١.

لقد اجتمعوا في سفينة مخروقة يقودها بحارون معتوهون، مجتمع يعيش الإفلاس والحيرة والضياع والتمزق والأمراض العصبية والعاهات النفسية.

يقول رينيه دوبو<sup>(۱)</sup>: (ووصف الإنسان بأنه «آلية من الذرات ليس إلاً» لايؤدي تفسيراً كاملاً لطبيعته، والأسباب التي يتبعها الباحث في هذا الموضوع تحدد نوع الملاحظات التي يستطيع القيام بها، فإذا اختار العالم دراسة الإنسان بالطرق الفيزيائية ـ الكيماوية، فمن الطبيعي أن يكتشفوا فقط المحددات الفيزيائية والكيماوية في حياته، وأن يجدوا أن جسمه هو آلية من الذرات، إلا أنهم بذلك يهملون الخصائص الإنسانية التي لها، على الأقل، نفس القدر من الأهمية. . . والتعريف المركانيكي لحياة الإنسان يخطيء الهدف؛ لأن ما هو إنساني في الإنسان هو نفسه بالتحديد «غير ميكانيكي»)(۲).

ويقول: (منذ قرنين تقريباً والإنسان الغربي يعتقد أن خلاصه سيأتي عن طريق الاكتشافات التكنولوجية، ولا جدال في أن المكتشفات التكنولوجية زادت من غناه المادي، وحسنت صحته العضوية، إلا أنها لم تجلب له بالضرورة الغنى والصحة اللذين يولدان السعادة)(٣).

ويقول: (من أسوأ نتائج الحياة العصرية بالنسبة لمخطط «التحضر» الأمريكي «كيستوفر الكسندر» «عارض الاعتزال والاستقلال الذاتي»، يقول «الكسندر»: إن أكثر الناس يستعملون بيوتهم من ضغوط العالم الخارجي ويمارسون العزلة الاجتماعية كشكل من أشكال وقاية الذات وفي النهاية يصبح الانسحاب والاعتزال عادة ويصل الناس لنقطة لايستطيعون معها ـ بل ولايريدون ـ السماح للآخرين بولوج عالمهم الذاتي الخاص بهم)(٤).

<sup>(</sup>١) سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٢) إنسانية الإنسان: ص ١٦٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٨٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٩٤.

ويقول: (تعب الكثير من الناس من هذا السباق المجنون للتغيير الدائم، وأنهك هذا الصراع البالغين، أمّا المراهقون فلقد أصبحوا لايجدون فيه أية قيمة تذكر، وعندما يشاهد هؤلاء جميعاً تعقيد الحياة المدوخ، والجهود المهووسة لاختراع تكنولوجيات جديدة لتحل مشاكل خلقتها(۱) التكنولوجيات نفسها، يعلو صراخهم: قفو(۲) هذا العالم، فنحن نريد أن نخرج منه)(۳).

ويقول: (العلاقات المتبادلة بين بني البشر هي، بالطبع، من أهم العوامل التي يأخذها المخططون بعين الاعتبار، ولكن لايعرف في هذا المجال إلا القليل من احتياجات الإنسان الحقيقية، وكثير من علماء الانثروبولوجيا(٤) وعلماء الاجتماع ينظرون بحزن وتشاؤم إلى آثار الشروط المحيطية العصرية على العلاقات الإنسانية، ولايجدون كبير أمل في قدرة الوضع الحاضر على توفير الحاجات الأساسية لقيام صلات ودية حميمة بين أفراد قلائل كما يحصل فقط في المجموعات البدائية الصغيرة<sup>(٥)</sup>، «وفي المجتمع القديم كان الإنسان مرتبطاً بالإنسان، أمَّا في التجمعات الحديثة -ولايُمكن تسمية هذه التجمعات مجتمعاً \_ فيعيش الإنسان وحيداً، وكل شواهد الطب النفساني تشير إلى أن عضوية الإنسان في جماعة أو مجتمع تقويه وتمكنه من الإبقاء على توازنه أمام الصدمات العادية في الحياة، وتساعده على تربية أولاد يكونون بدورهم سعداء مرنين، وهكذا تظهر الحلقة المفرغة، وفقدان الانتماء للجماعة في جيل ما قد يجعل الناس في الجيل القادم أقل قدرة على الاندماج في عضوية الجماعة والمدنية، وهي في أساسها محطمة لحياة الجماعات الصغيرة، تترك الرجال والنساء تعساء يشعرون بالوحدة)(٦).

<sup>(</sup>١) (٢) هكذا الصحيح صنعتها، أمَّا قوله: قفوا، فالصواب: أوقفوا.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٤) الانثروبولوجيا سبق شرحها: ص ٧٦٤.

<sup>(</sup>٥) هذا يدل على جهل أو تجاهل الكاتب للإسلام وتاريخه وحضارته وحياته الاجتماعية.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٢٠٤.

ويقول واصفاً الحياة الأمريكية والأوروبية: (في أيامنا هذه يهتم «المجتمع العظيم»! على ما يظهر بخلق طبقة متوسطة ومدنية مادية مكسوة بالمظاهر التافهة)(۱).

ويقول أيضاً: (والحقيقة على مايظهر، أن بيئتنا وطرق معيشتنا تؤثر بعمق على مواقفنا ومواقف الأجيال المقبلة، وليس هناك شيء أكثر كرباً وغماً، بالنسبة لمستقبلنا القريب والبعيد، من الانحطاط وبشاعة مراكزنا الحضرية الكبيرة، واضطراب وسائل النقل العامة، والتركيز الزائد على الراحة المادية الأنانية، وفقدان السلوك الفردي والاجتماعي والتضحية «بالكيف» في مجال الإنتاج والتربية، والنقص في ردود الفعل المبدعة تجاه الأخطار بخاصة يثبط الهمم ويبعث على اليأس؛ لأن كل الناس المفكرين يعون الحالة الحاضرة، وهم متلهفون لعمل شيء ما لإصلاحها، ولكن لايُمكن القيام بعمل جماعي؛ لأن هذا النوع من العمل يحتاج إلى إيمان موحد (٢)، وهو غير موجود، وبسبب حاجتنا العمل يحتاج إلى إيمان موحد (٢)، وهو غير موجود، وبسبب حاجتنا الهذا الإيمان يصبح البحث عن معنى لحياتنا أهم واجباتنا في هذه الأيام) (٣).

ثم ذهب في الصفحات اللاحقة يشرح عجز العلم ومحدوديته، وعجز العلوم المادية ومحدوديتها عن فهم معنى للحياة أو إيجاد حلول للمشاكل الاجتماعية والنفسية القائمة اليوم، ثم عاد يذكر فائدة الإيمان الموحد عندما كان يحكم المجتمعات، وهنا يشير إلى النصرانية، ويذكر أثر الإيمان في إيجاد القيم ثم أثر القيم في المجتمعات.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) رغم داروينية المؤلف رينيه دوبو إلا أنه يدعو إلى إيمان موحد غير الداروينية والفرويدية والمادية الشائعة لديهم، وهو لايشير إلى نوعية هذا الإيمان، ولا مصدره، والعودة إلى الإيمان هو الحل السليم إذا كان هذا الإيمان صحيحاً.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ۲۱۸.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٢٢٠ ـ ٢٢١.

ثم يصف الجنوح الاجتماعي الشائع في أمريكا قائلاً: (... يجب اعتبار أكثر الناس في بلاد المدنية الغربية ـ وبخاصة أمريكا اليوم ـ من المجانين؛ لأنهم يتصرفون وكأنما المقياس الوحيد لسلوكهم هو إرضاء رغباتهم ودوافعهم الغريزية الآنية دون النظر لعواقب ذلك على باقي الطبيعة وعلى الذرية، وتستنكر الكتب المدرسية الملاحظة غير المسؤولة التي أطلقها (لويس الخامس عشر) "من بعدي فليكن الطوفان" ومع ذلك فنحن نستعمل الأرض كأننا آخر جيل يسكنها ونتصرف اجتماعياً كأنما نريد أن نُعذر أعمالنا السيئة بالتساؤل: ماذا صنعت ذريتي من أجلي؟؟... والخطورة ليست فقط مقصورة على "اغتصابنا" للطبيعة بل في تهديدنا لمستقبل البشرية نفسه)(١).

(وكل المجتمعات المتأثرة بمدنية الغرب تتبع «توراة التنمية» كعقيدة وتدور في دائرة تشبه «حلقات ذكر الدراويش» وتقول هذه التوراة: «انتجوا أكثر لكي تستهلكوا أكثر ثم لكي تنتجوا أكثر» ولايحتاج الإنسان لكي يكون عالم اجتماع حتى يدرك أن هذه هي فلسفة مريضة مجنونة...)(٢).

ثم يضيف: (وأنا أشك أنا في استطاعة البشرية تحمل أسلوب حياتنا السخيف لمدة أطول دون أن تفقد أفضل ما في الإنسانية، وعلى الرجل الغربي أن يختار مجتمعاً جديداً، وإلا فإن المجتمع الحديث سيفنيه)(٣).

ثم ينقل كلام بعض علماء التقنية الغربيين القائلين بأن: (هناك عناصر في الموقف الحاضر يُمكن إيجاد أجوبة لها في التكنولوجيا، ولكن هناك عناصر أخرى لايُمكن للتكنولوجيا أن تجيب عليها وهي تتعلق إلى حد ما بموضوع نظرتنا الفلسفية الأساسية بالنسبة للإنسان وما يعني تطبيقها)(1).

ويقول: (أصبحت المدن العصرية، وبخاصة الحواضر الأميركية الضخمة كابوساً مزعجاً؛ لأنها تفشل باطراد في توفير محيط مرضٍ للحاجات

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٢٢ ـ ٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٢٩.

<sup>(</sup>٣) (٤) المصدر السابق: ص ٢٣٤ \_ ٢٣٥.

غير المتغيرة في طبيعة الإنسان البيولوجية ولتطوره الثقافي)(١).

ويقول: (وستعاني مجتمعاتنا، لا محالة، من كوارث بيولوجية ونفسية مالم تنمي بيئات تكنولوجية وحضرية تتناسب حقاً وحاجات الإنسان<sup>(۲)</sup>، فأمراض المدنية وتمرد الشباب هي إنذارات بأن العافية البدنية والصحة العقلية والرضى العاطفي كلها تحتاج لأكثر من الغنى المادي وإنتاج الأشياء ومعرفة أسرار الذرة)<sup>(۳)</sup>.

يقول كولن ولسن في «سقوط الحضارة»: (وكنت كلما تغلغلت في دراسة اللامنتمي شعرت بأنه ليس غير عرض من أعراض هذا العصر، فأمّا من حيث الجوهر فهو عاصي، وأمّا سبب عصيانه فهو انعدام الجانب الروحي في حضارتنا الغنية مادياً)(٤).

(... ولم يكن أمراً شديد الأهمية أن أستنتج أن اللامنتمي هو عرض من أعراض تدهور الحضارة؛ لأن اللامنتمين يظهرون كالبثور على جلد الحضارة، ويميل الإنسان إلى أن يكون على طبيعة محيطه، فإذا كانت الحضارة مريضة روحياً فإن الفرد يعاني من المرض ذاته)(٥).

وقال: (... قال لي شاب كان يلوح عليه أنه كان مغرماً بوظيفته المدنية: «أمر يدمر الروح، أليس كذلك؟» وهذه هي عبارة عادية، إلا أنني لم أكن قد سمعتها من قبل، وقد استعدتها في ذهني وكأنها إلهام، إنه ليس أمراً يدمر الروح، وإنّما يدمر الحياة، إن الروائح التي تنبعث من خمود قوة الحياة تشبه الروائح المنبعثة من الماء الراكد، وهكذا يتسم الكيان كله)(٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) وهو حل إجمالي قاصر، والمراد من النص إثبات مقدار الإنهيار الاجتماعي.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>٤) سقوط الحضارة: ص ٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ٦.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٩.

ويقول في «رحلة نحو البداية»: (الحضارة تجعلنا جميعاً خائفين كالأغنام، ثم تقتل أرواحنا من الجوع والجدب)(١).

ويذكر مؤلف كتاب «نهاية عمالقة في حضارة الغرب» تحت عنوان نهاية عمالقة أو عمالقة النهاية قائلاً: (إلى أي حد يجسد من اخترناهم من العمالقة أزمة لهذه الحضارة في سيرتها؟ وهل هي أزمة عابرة وطارئة تنصب على وظائف الحضارة، وتتجاوز بتصحيحها كما يتصور ذلك مرجو التفاؤل، أم أنها أزمة عضوية تنذر بالتفكك والانهيار كما يذهب إلى ذلك دعاة التشاؤم ومقروره؟ ففي نظر هؤلاء المتشائمين: الحضارة استلبت لإشباع شهوة الاستهلاك، متمردة على كل ما يوقف أو يحد من هذا المد سواء في ذلك الإطار القيمي أو الروحي بل وفي بعض المناحي الإنسانية، فالعد النازل قد بدأ لحضارة الأشياء بعد أن تنكرت للإنسانية وباسم الإنسان فاختنقت ذاتياً، لا نتيجة لقوة أعدائها وخصومها أو من يتطلعون بميراثها، ولا مصداقية لنبوءات «كارل ماركس» الخاصة بالتدمير الذاتي للرأسمالية، فالتدمير حالياً لايرى على مستوى شق معين من هذه الحضارة الغربية، وإنَّما على مستوى شقيها الليبرالي والماركسي، فالأم واحدة وإن اختلفت المبررات، والوسائل والركيزة الثلاثية التي يعتمد عليها كل شطر توجد بالضرورة لدى الشطر الآخر، ونعني بذلك المعرفة التكنولوجية الأسس العلمية، التطبيق الصناعي، وما يملياه من برمجة وعقلنة على مستوى الانتاج والتبادل والاستهلاك. . . الأزمة أعم وأعمق نتيجة لتعدد العوامل المهيئة لها، بل بخصوصيات هذه الحضارة في حد ذاتها باعتبارها حضارة ركزت على الوعاء والقالب للإنسان كجسد إشباعاً ورفاهية ورخاء، وتلذذاً بالمقتنيات التي أستلب بها في النهاية، ونسيت أو تناست، جهلت أو تجاهلت الأبعاد الأخرى للإنسان وفي الصدارة إنسانية الإنسان.

ف «مركيز»(٢) أحد فلاسفة العصر حينما ركز على الإنسان ذي البعد

<sup>(</sup>١) رحلة نحو البداية: ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٢) هربرت ماركيز أو ماركوز فيلسوف أمريكي ألماني الأصل أستاذ للفلسفة والسياسة في=

الواحد لهذه الحضارة، لم يكن بعيداً عن هذا المنظور، ودعوته إلى مواجهة حضارة التدمير وتجاوزها وما عاصر ذلك من أحداث في نهاية الستينات، متمركزة أساساً في أواسط الشباب في فرنسا والولايات المتحدة الأمريكية وغيرهما، مما جعل هذا الفيلسوف يتصدر من بين المبشرين بأفول حضارة الغرب(١))(٢).

وحقيقة الأمر أن واقع المجتمعات اللادينية في الأرض مما تعجز العبارات عن تصوير فضائعه وانحداراته وجرائمه وأهواله وأزماته، والتي يزيد من خطورتها وفضاعتها أنهم يسعون في نشرها في العالم، ويسعى الأغبياء المقلدون في استجلاب هذه الشرور إلى مجتمعاتهم، وينادون بهدم الدين وتحطيم الأخلاق وتفكيك المجتمع، والتمرد على الأب والأسرة، محاكاة للغربيين الذين نادوا في أول عهد مايسمى «النهضة الحديثة» بهذه الأمور، آملين أن يجدوا منبعاً آخر للأخلاق والروابط الاجتماعية غير الدين.

والواقع أنهم كانوا فاقدين للدين الصحيح، وسالكين في طرق الانهيارات الأخلاقية، فكانت مشكلتهم الخاصة أنهم يبحثون عن شيء يسد هذا الفراغ الهائل في نفوسهم، ويلتمسون منبعاً للأخلاق غير الدين، فانغمسوا في التصورات الفلسفية المادية القاحلة، فجاءت النتائج أنهم تخلوا كلياً حتى عن صورة الدين وإيحاءاته التي ظلت منذ زمن طويل - رغم التحريفات والخرافات في هذا الدين - تسقى شجرة الأخلاق عندهم، ثم

سان دييغو في كالفورنيا، ولد في برلين ١٣١٥هـ ١٨٩٨ م، وتوفي سنة ١٤٠٩هـ .
 ١٩٨٩ م. انظر: موسوعة أعلام الفلسفة ٢/ ٤٣٥، ومعجم الفلاسفة: ص ٥٧٦.

<sup>(</sup>۱) ينبغي الإشارة هنا إلى مقال تركي الحمد الذي نشره في الشرق الأوسط بعنوان «هل أن الغرب يسقط ؟» والذي يقرر فيه أن سقوط الغرب بعيد، بل يكاد يقول بأنه مستحيل !!!.

<sup>(</sup>٢) نهاية عمالقة في حضارة الغرب لرشدي فكار: ص ١٢٩ ـ ١٣٠، وقد ذكر مجموعة فلاسفة ممن لهم رأي في قرب سقوط المدنية الغربية ومنهم راسل، وسارتر وهيدجر، وكارل جاسبرس وكامي.

جاءت الأجيال اللاحقة لتكون أكثر مادية وعلمانية من الأجيال السابقة لأنها توغلت أكثر في الابتعاد عن الدين والقيم، بل أصبحت تصفها بأنها مجرد وهم وخيال، وتلى ذلك النزول من المنحدر إلى المنزلق، ومنه إلى مستنقع المادية الحيوانية البحتة، ومن سطح المستنقع إلى عمقه إلى حمأة الطين الشهواني والحيواني.

وهكذا أزاحت العلمانية اللادينية ميثاق الحياة حين أزاحت الدين عن الحياة، ومع إقصاء الدين أقصيت الأخلاق لأنها أصلاً مستمدة من الدين.

أزيحت الأخلاق والدين عن السياسة، فأصبحت الغاية تبرر الوسيلة وأضحت البرغماتية النفعية أساساً، وأزيحت عن الاقتصاد منذ الثورة الصناعية، بتحليل الربا، والغش والخداع والكذب وشغل الناس بالتوافه من أجل الربح، وشن الحروب وسلب خيرات البلدان، وترسيخ الاستعمار من أجل إيجاد الأيدي العاملة وإيجاد أسواق لترويج البضائع، وإشاعة الفواحش الإعلامية لجلب الأهواء الشهوانية، وأزيحت في مجال العلم التجريبي البحت فلم يعد البحث العلمي من أجل العلم والحقيقة ـ كما كانت الدعاوى الغربية ـ بل أصبح العلم مسخراً للاستكبار والسيطرة ومصاحباً للمصالح والأهواء والشهوات، بل أصبح وسيلة لإخراج الناس عن دينهم بدعوى أن العلم يناقض الإيمان.

أضحى العلم جسراً للإلحاد، وسبباً اتخذه الملاحدة لتقويض الدين والأخلاق بزعم أن الدين والعلم التجريبي لايلتقيان.

وأزيح الدين والأخلاق من الفكر فأصبح التبجح بالكفر والرذيلة من سمات التقدم والتحضر!! أمًّا الفنون ووسائل الإعلام، فقد أضحت السوق الواسعة لترويج الأضاليل والجاهليات والمفاسد الخلقية والرذائل السلوكية.

وهذه الأمور جميعها عملت في المجتمع عمل النار في الهشيم، وظهرت آثارها فيه ظهوراً صارخاً يدل غاية الدلالة على دمار آت، وأهوال قادمة على تلك المجتمعات.

ومع كل ذلك مازلنا نرى عبيد الأهواء والشبهات والشهوات يلجّون في

طغيانهم، ويصرون على أن درب الهلاك هذا هو درب النجاة والنهضة والتقدم، وما من علماني أو حداثي في بلاد المسلمين إلا وهو يدعو بهذه الدعوة أو ببعض مفرداتها، مستدبرين الهدى والخير والضياء، ومستقبلين قبلة المغضوب عليهم والضالين.

وسوف نرى في ما تبقى من هذا الفصل الشواهد العديدة على مقدار انحرافاتهم في القضايا الاجتماعية والنفسية، بيد أنه لابد من التنبيه على أن القضايا الاجتماعية تنبع من أحوال نفسية، وتؤثر فيها في الوقت نفسه، وقد قال الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَ اللّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمُ ﴾(١) وقال الله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَ اللّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمُ وقال عَلَى قَوْمٍ حَتَىٰ اللّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَىٰ يُعَبِّرُوا ﴾(٢).

ومن هذه الحقيقة وجب الربط بين القضايا النفسية والقضايا الاجتماعية.

وقد شرحت في الفصل السابق لهذا الاتجاه النفسي الذي شاع في الغرب فأثر في سلوكهم وأخلاقهم، كما أشرت إلى شيء من ذلك فيما مضى من هذا الفصل، وعلى ذلك فإن الكلام عن انحرافاتهم في القضايا الاجتماعية سيتضمن انحرافاتهم في القضايا النفسية مع ذكر وجه فيه الربط بين الانحراف النفسي والاجتماعي.

#### وانحرافاتهم في أوجه عديدة منها:

- ١ ـ المضادة للمجتمع ومعاداته.
  - ٢ ـ السعي في إفساد المجتمع.
- ٣ ـ إسقاط مفاهيم الأخلاق والقيم والتقاليد من المجتمع.
  - ٤ ـ نفي قيام مجتمع على أساس ديني.

<sup>(</sup>١) الآية ١١ من سورة الرعد.

<sup>(</sup>۲) الآية ۵۳ من سورة الأنفال.

- ٥ الدعوة لتطبيق الحياة الاجتماعية الغربية.
- ٦ المضادة للأسرة ونظام العائلة، ومعاداة الأب خاصة.
  - ٧ أثر الإنحراف النفسي في الانحراف الاجتماعي.

كل هذه الأوجه وغيرها مما فاضت به كتب ومجلات وأعمال الحداثيين والعلمانيين، والشواهد عليها عديدة، ويُمكن القول بإجمال قبل الدخول في تفاصيل انحرافاتهم - أن مما يدل على انحرافاتهم في القضايا الاجتماعية والنفسية:

### ما وضعوه لأنفسهم من أصول سبق ذكر أكثرها في ثنايا البحث ومنها:

- ١ ـ زعمهم أنه ليس هناك حقائق مطلقة.
- ٢ دعوتهم إلى استباحة المحرمات، والتحرر من الضوابط، وإسقاط موازين الحلال والحرام.
  - ٣ دعوتهم إلى التعددية الوثنية، ومضادة التوحيد ومبدأ الوحدة.
    - ٤ دعوتهم إلى إيجاد مفهومات حديثه شمولية جذرية.
  - الهجوم على التراث والثقافة الدينية «الإسلامية» والثقافة والعربية.
- ٦ دعوتهم إلى الرفض والتمرد والثورة على كل شيء، والانقلاب
   على الأصول والمفاهيم الكلية والقواعد.
  - ٧ تأليه الإنسان، والدعوة إلى الإنسانية مبدأ وغاية.
  - ٨ ـ ممارسة التعمية والغموض، ومضادة الإفهام والوضوح والظهور.
  - ٩ ـ الدعوة إلى الخروج عن المألوف والسائد، ونفي السائد ورفضه.
- ١٠ ـ إعادة النظر في كل شيء، وممارسة الشك والسؤال في كل قضية.
- 11 الدعوة إلى القطيعة مع الماضي والمضادة له والانفصال عنه ومعارضته.

۱۲ ـ القضاء على فكرة الثابت، والزعم بأن كل شيء متحول متطور، والزعم بأن كل فكرة أو قضية لها سمة الثبوت فهي تخلف.

17 ـ الدعوة إلى تأليه العقل والعلم المادي، والادعاء بأن حرية العقل «بالمفهوم العلماني» أساس كل تحديث وتقدم.

1٤ ـ الزعم بأنه لا حرية للإنسان إلا بهدم الشريعة والإسلام والأخلاق.

10 - رفض العبادة لله تعالى، واعتبار الدين تخلفاً وفشلاً، والادعاء بأن النهضة لاتتم إلا بالفصل بين الدين والحياة، وبنقل مركز الثقل من السماء إلى الأرض فقط.

17 - تبنى الهدم والفوضى، والخلخلة للأفكار والمعتقدات الراسخة، وتصريحهم أن التخريب حيوي وهو أول الواجبات، ومن علائمه المهمة الهذيان والعبث والجنون.

١٧ ـ الدعوة إلى إسقاط القداسة، واختراق المقدس وتدنيسه.

۱۸ ـ إدانة الفعل والوعي، وقوانين العلم والنظام والمنطق، وكل ما تعارف عليه الناس وكل مؤسسي وثابت.

19 ـ تفكيك كل القيم والمعايير، وزعزعة وخلخلة كل الموازين الماضية.

٢٠ ـ كما أنه يجب أخذ التقنية عن الغرب، فإنه يجب أخذ الأفكار والثقافة والفلسفات والمذاهب والقيم.

۲۱ ـ الحداثة رؤيا شاملة للحياة والوجود، وهي عقيدة ومضمون أبدي، ومفهوم حضاري جديد كامل.

وهذه الأصول الحداثية التي تدور عليها معظم أقوال وأعمال أهل الحداثة تدل كلها مجملة وكل واحد منها على حده، على موقفهم المعادي للمجتمع، بل الاتجاه التدميري لمقومات وأسسه ومؤسساته، وخاصة المجتمع المسلم الموجود أو المأمول.

#### الوجه الأول: المضادة للمجتمع ومعاداته:

يرى الحداثيون أن المجتمع الذي فيه بقايا من الدين وأخلاقه وقضاياه؛ عائق من عوائق انطلاقاتهم، ومعوق من معوقات مشروعاتهم؛ ولذلك سعوا جاهدين في تفكيك المجتمع ومؤسساته.

ويظهر ذلك في انحرافهم الاعتقادي المتمثل في جحدهم لربوبية الله تعالى وألوهيته وأسمائه وصفاته، فإنه هذا الجحد سيقود حتماً إلى محاربة المجتمع الذي يؤمن بهذه الأمور ويعتقدها، وسيعهم في إبعاد المجتمع عن هذه القضايا الأساسية والمهمة سوف يقود المجتمع ـ ولابد ـ إلى التفكك والتمزق والضياع، والواقع أكبر الشواهد على ذلك، فإن الأمة لما تخلت عن عقيدتها أو عن بعض عقيدتها أصابها الوهن والهزيمة والشتات.

ثم إذا نظرنا إلى التصورات الاعتقادية التي استمدها الحداثيون والعلمانيون من الوثنيات القديمة والحديثة ومن الأديان المحرفة، وجدنا أنهم أضافوا عوامل أخرى تزيد من تفكيك المجتمع ودماره وإلحاق الفوضى به وبجميع مؤسساته.

لاسيما إذا تذكرنا ما سبق ذكره في الفصل الرابع من الباب الأول من دعوتهم إلى إلحاق بلاد المسلمين أو بعضها بالغرب من خلال الفكرة المتوسطية التي نادي بها أنطون سعادة وأدونيس والخال وسائر عصابة شعر، والتي دعا إليها طه حسين ولويس عوض وسلامة موسى وغيرهم.

فهذا الإلحاق والدمج الذي يرجوه ويأمله المتغربون العملاء والمقلدون الأغبياء هو دعوة صريحة إلى تدمير المجتمع وتحطيم قوائمه وهدم أركانه وتقويض بقايا ما ورثه من الدين القويم والخلق السليم.

ثم إذا نظرنا في موقفهم من النبوة والوحي والتي كان بسببها توحد الأمة وقيام المجتمع الإسلامي على الأسس الصحيحة القوية، ونظرنا كيف عادى الحداثيون النبوة والأنبياء والوحي والكتب المنزلة وخاصة القرآن العظيم، تبين أي ضرر يردون إلحاقه بالمجتمع.

أمًّا موقفهم العملي من نظم الإسلام ومحاربتهم الأكيدة ومعادتهم الشديدة لحكم الإسلام، فإنها تضيف بصورة عملية أفتك الأسلحة المضادة للمجتمع والداعية إلى انهياره وتمزيقه، وكذلك موقفهم المحارب للأخلاق الإسلامية، والداعي إلى الرذائل الخلقية والانحلال والفوضى.

ويضاف إلى كل ما سبق ذكره ما لهم من مواقف وأقوال صريحة في هذا الصدد، وقد سجل إحسان عباس موقفهم من المجتمع في كتابه «اتجاهات الشعر العربي المعاصر»، ومما جاء فيه أن من الحداثيين من (يعتقدون بلا ريب أن الفرد والمجتمع يمثلان طرفي صراع)(١).

ثم بين وجه رؤيتهم لهذا الصراع الذي أضحى محوراً من محاور شعرهم، وذكر أمثلة لذلك كرواية «اللص والكلاب» لنجيب محفوظ، وكلام ممدوح عدوان في قصيدته «العابرون كالرعد» ثم يتساءل إحسان عباس: (كيف يكون الوضع بالنسبة لشاعر كان يجد هويته أولاً ثم بسبب عوامل متعددة أحس بالاغتراب من بعد، وبفقدان تلك الهوية؟)(٢).

ثم أضاف: (ويبدو لي أنه لابد لوضع هذه القضية في موضعها الصحيح من أن نميز - في الصراع بين الفرد والمجتمع - مواقف متفاوتة فهناك الغربة أو الاغتراب، وهناك الثورة على المجتمع، وهناك التأقلم بالمناخ الاجتماعي، وهناك العزلة الكلية عن المجتمع)(١)، ثم راح يشرح هذه البدائل.

ثم ذكر إلحاح بعضهم على قضية صراع الطبقات، سواء كان ذلك

<sup>(</sup>۱) اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ۱۵۳. ومصداق ذلك قول سعيد السريحي: (من شأن البعد الإنساني الحر الذي تتسم به رؤيا الفنان أن يجعل انفصاله عن الجماعة أمراً قدرياً لا مندوحة له عنه وإن آمن في ظاهر الأمر أو باطنه بكل أعرافها وخضع لكل تقاليدها في حياته العامة) الكتابة خارج الأقواس: ص ۳۷.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٥٥.

على أساس ماركسي أو وجودي أو سوريالي(١).

ثم عرج بعد ذلك على الثورة الحداثية في أي صورة من صورها المذهبية، ثم شرح مضمون هذه الثورة قائلاً: (... إن الثورة حين تعتمد التحطيم ترتبط بالإخافة لمن لايقدرون على تصور كل نتائجها، وهؤلاء يخشون إلى درجة الرعب انهيار سلطة الأب، وتفكك نظام العائلة، وبالتالي تقشعر نفوسهم من التحدي للسماء، ذلك أن إنسانية الإنسان ـ دون أي شيء آخر ـ تعني فيما تعنيه إشاحة الوجه عن كل ما هو وراء الغيب، وهذه سمة بارزة في الشعر الحديث، ولايخفف من وقعها أن نحتال لها بالتفسيرات والتوجيهات).

هذا النص الذي كتبه الناقد الحداثي يؤكد ما سبق ذكره من أن انحرافهم الاعتقادي وتحديهم للدين وجحدهم للغيب هو أساس مواقفهم العملية في القضايا الاجتماعية.

لقد أصبح تفكيك المجتمع وانهياره حلماً من أحلام أهل هذه الملة؛ ليتحقق لهم غرس أمراضهم في الأجزاء المفككة دون مقاومة.

وممن صرح بذلك كاهن الحداثة النصيري أدونيس حين تحدث عن معروف الرصافي (٣) باعتباره أباً للحداثة، واتخذ أقواله المنحرفة جسراً يعبر من خلالها عن آرائه، كما اتخذ جبران من قبل لهذا الغرض، يقول أدونيس: (إن قراءة الرصافي تكشف لنا عن شخص يدهشه واقع العلم على صعيد التغير والتطور... يبدو لنا، في هذه القراءة أنه يتبنى من حيث الموقف الفكري، العلم ومنجزاته بحماسة من يفضل الحاضر والمستقبل، على الماضي، وأن الماضي لايمثل الكمال، وليس أسطورة أو رمزاً يحرك الطاقة النفسية ويوجهها، كذلك يبدو، تبعاً لذلك، أنه لايريد أن يحافظ على بنية النظام الاجتماعي، بل يحلم، على العكس، بتفككه

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ١٥٦ ـ ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) سبقت ترجمته.

وانهياره، لكي تولد بنية أفضل مسايرة للعلم)(١).

وفي موضع آخر يمتطي أدونيس جبران فيذكر أنه استطاع أن يغير علاقة الإنسان مع الكون ومع الله - حسب زعمه - ويذكر في ذلك أن الإنسان لم يعد عبداً لله، ولم تعد العلاقة بينهما علاقة خالق ومخلوق، بل اجترأ في طغيان واضح فزعم أن الله - جل وعلا وَتقدس - أصبح هو والإنسان يمثلان كياناً واحداً (٢)، ثم يخلص من هذه الإلحاديات قائلاً: (ونستطيع أن نجد هنا ما يذكرنا بالثورة على الأب، في الجيل الحاضر، فالأب رمز للماضي، والله، كأب، رمز لما هو خارج التاريخ، لايتغير ولايتجدد، رمز لشريعة خارجية ثابتة، أي رمز لكل مايناقض المستقبل؛ لأن الوجود المليء الكامل، في النظرة الأبوية هو الماضي، أمّا المستقبل فعدم ونقص) (٣).

تعالى الله عما يقول الكافرون علواً كبيراً.

في هذا النص يكشف لنا أدونيس وأضرابه العلاقة التقليدية المعروفة من عهد الجاهلية الأولى، بين الإلحاد وتدمير المجتمع ومؤسساته، والتي منها الأسرة متمثلة في الأب رائد الأسرة.

وفي موضع آخر من تلمود الحداثة يحدد أدونيس في بياناته الحداثية مراده بمواجهة «السائد» \_ وهي عبارة يرددها الأتباع الصغار كثيراً \_ وقد ذكر أن السائد الذي تجب مواجهته هو المتمثل في (مؤسسات المجتمع العربي: «العائلة، المدرسة، الجامعة، التشريع، السياسة، الدين، الثقافة بأشكالها الإعلامية والأدبية. . . ، وهكذا فإن العائلة في المجتمع العربي ما تزال أسيرة التكوين القبلي \_ الثيوقراطي (٤) \_ ، والمدرسة العربية ليست تقليدية وحسب،

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة ٧٠ ـ ٧١.

٢) انظر: المصدر السابق ٣/ ١٧٢ \_ ١٧٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٣/ ١٧٣.

<sup>(</sup>٤) ثيوقراطي، هو إقامة النظام على أساس ديني، ولما تخلصت أوروبا من حكم الكنيسة ودينها المحرف، اعتبروا بناء على ذلك أن أي حكم يقوم على أساس ديني=

بل رجعية أيضاً فيما تدرسه وفي طرق تدريسها على السواء، والدين ما يزال مهيمناً على الحياة المدنية بكاملها، وعلى الحياة الثقافية والتشريعية والسياسية، وما يزال الوعي الطبقي مطموساً بهذه الهيمنة الدينية، على الأخص، المؤمنون جماعة واحدة، أمة واحدة... الخ»؛ ولذلك فإن الصراع الطبقي مايزال هو الآخر مطموساً... لنقل، إذن، إن المجتمع العربي مايزال في بنيته الإيديولوجية الغالبة، مجتمعاً تقليدياً، غير أنه، مع ذلك، يتحرك أيديولوجيا، بقيادة أقلية طليعية في اتجاه الحداثة)(١).

ولبئسما سولت لهم أنفسهم إذ عمدوا إلى الضلالات يدعون إليها، وإلى المجتمع يسعون في تخريبه وتمزيقه كما عبر عن ذلك أدونيس في قوله:

(استدرك ـ

أقول لخطواتي اتحدي بأحلامي وأرسم لمشروعاتي تخطيطات: في جنون الجسد شفاء للروح تاريخ الأعضاء تعقيب على تاريخ الرغبة

أسمع ريحاً تشافه الحجر وعاراً يواطيء الغيم

وما أغمض الكلام الواضح وحين أذكر بيروت، أعني دمشق الرياض بغداد القاهرة

أذكر قبائل تتهدم وأغتبط

<sup>=</sup> فهو تخلف، وتساوي لفظة الثيوقراطية عندهم لفظة الرجعية، وقد أخذ هذا المعنى المنهزمون من أبناء المسلمين وصاروا يحاربون حكم الإسلام ويدعون إلى الشرك العلماني تقليداً للغرب. انظر: موسوعة السياسة ١٩٢٨/١.

<sup>(</sup>١) الثابت والمتحول ٣ ـ صدمة الحداثة: ص ٧٤٠.

كأن المستقبل يتربى على يدي!)(١).

طموحاته ومشروعاته تهديم المجتمعات وتقويض عواصم بلاد الإسلام، وهدم القبائل الذي يغتبط به لايعني به سوى معاداة هذه المجتمعات والسعي في إبطال مقوماتها الشرعية والأخلاقية والاجتماعية، وكل ذلك يؤكد بشكل قاطع رفض هؤلاء لكل مجتمع انبنى على دين الإسلام أو تأثر به.

ومن معاول هدمهم توجههم إلى الأب والأسرة بعداوة تقويضية هدامة، ومن ذلك دعوتهم إلى تحلل المرأة وفسادها على حد تعبير أحدهم: (الحداثة بالنسبة للمرأة العربية هي مثلها بالنسبة للمراهق، وتختصر بكلمة حادة وحاسمة «الرفض» وترى الحداثة كأنها ليست بتبنى طريقة جديدة في العيش والتفكير بقدر ماهي رفض القديم، إنّما من الملفت أنه في ما يتعلق بالأخلاق الجنسية، الحداثة ليست سوى إرادة اللا، ولم يكن من قبيل المصادفة أن الحداثة كانت، ومنذ البدء، مطابقة لتحرر وانطلاق المرأة وانتهت بأن أصبحت مطابقة للتحرر الجنسي، تسير الأمور وكأن المرأة العربية، ترفض من الآن فصاعداً كونها الضحية الأبدية . . . هذا الرفض يعاش فردياً ، ومنذ اللحظة التي تعي فيها المرأة ذاتها وجسدها، في زمن اجتماعي يقع تحت ضغط الحداثة، إنّما هذا الرفض لايطال حياتها فقط، إنّما يطال كل المستوى العلائقي مرة واحدة... ما ترفضه المرأة، هو وضعية القاصر، أي الدور التقليدي السلبي اجتماعياً، أم ـ زوجة، تابعة لسلطة رجل مالك للأولاد والأرزاق، إذاً ترفض المرأة ماتربت عليه، حيث في غفلة عنها جعلوها قاصرة بواسطة العنف الرمزي المقنع للتربية الأخلاقية السائدة... الخروج من الاستلاب الإيديولوجي بدأ يضرم النار في الحياة الزوجية، إن إعادة النظر في توزيع الأدوار، ووعي المرأة لهويتها وإرادتها بالاستقلالية، وبحثها عن شخصية منعتقة من الشعارات والنماذج التقليدية دفعها للتساؤل حول معنى

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/٤١٦.

حياتها كمرأة حول معنى التزامها العاطفي . . . )(١).

ثم تنقل قولاً طويلاً عن الخصائص الاجتماعية للأسرة العربية وهو قول يظهر صاحبه فيه أنه مجرد واصف، غير أنه في الحقيقة يملأ وصفه بالعبارات المنفرة من الأسرة ومن نظامها ومن الوالدين والأب خصوصاً، ويضفي عقيدته التدميرية على ألفاظه وعباراته.

ثم تستخرج الكاتبة من ذلك نتائج تابعة لأصلهم البغيض المستهدف مضادة المجتمع ومعاداته وإرادة تحطيمه، فتقول: (إذا يُمكن وصف مستويات التحرر عند المرأة العربية على الشكل التالى:

- انعتاق من الاستلاب البيولوجي «وتقصد التحرر والانحلال الجنسى».
  - ـ مسألة نسبية للمستوى الإيديولوجي حسب درجة الوعي الطبقي.
    - رضوخ وخضوع تام للمستوى العاطفي.

والمستوى العاطفي يطال علاقات الحب والزواج، اللذة والرغبة، وكل الاقتصاد النفسي للفرد...)<sup>(۲)</sup>.

ثم أضافت: (إن الخروج من المؤسسات الدينية والقبلية، الإيديولوجية والأسرية، يفتح الباب واسعاً أمام الحرية، إنّما حرية الحداثة ذات المرجعية الضبابية في مجتمع سجين تقليديته وتكراريته الباهتة) (٣).

وهكذا تمد الحداثة بساط فسادها، من خلال إفساد المرأة، وإفساد الأسرة، التي يتحقق لهم من خلالها إفساد المجتمع وتدميره والقضاء المبرم على كل أركانه وأسسه ومؤسساته.

أمًّا فئة الحداثيين الذين يترفعون عن المجتمع بحجة تفوقهم عليه!! أو

<sup>(</sup>١) قضايا وشهادات ١٠٩/٢ ـ ١١١، والقول لأنسية الأمين تحت عنوان «امرأة الحداثة العربية».

<sup>(</sup>۲) (۳) المصدر السابق ۱۱۳/۲.

بحجة الترفع عن الانغماس في المباشرة، والالتزام، أو بغير ذلك من الحجج<sup>(۱)</sup>، فإن الحديث عنهم هنا مما لايعنينا إلا من جهة أنهم يرون حسب ملتهم الحداثية - أنهم البشر الأرقى والأعلم والأفضل، وهم في الحقيقة عكس ذلك تماماً، بل العامة والأميون من المسلمين خير منهم، بل واحد من هؤلاء العامة خير في إيمانه وأخلاقه من جملة الحداثيين والعلمانيين، فبم يكون ترفعهم على المجتمع؟ أبالمحاكاة والتقليد للغربيين، أم بالهبوط والانحلال؟.

وغني عن الذكر ما في نتاج الحداثيين الماركسيين والوجوديين من مضامين معادية للمجتمع وفق رؤيتهم الماركسية أو الوجودية، التي سبق في مواضع من هذا البحث ذكر مضامينها، ومواقفها العدائية والتدميرية للمجتمع.

وفي شعر البياتي وسعدي يوسف ومحمود درويش وسميح القاسم وتوفيق زياد، وفي نتاج أميل حبيبي وغالب هلسا، ورشيد بوجدرة، الأدلة الكثيرة على أثر الماركسية في اتباعها هؤلاء، وقل مثل ذلك عن أتباع الوجودية وخاصة مجلة «آداب» وأتباعها.

ثم قل مثل ذلك في اتباع المذاهب الحداثية الأخرى.

### الوجه الثانى: السعى في إفساد المجتمع:

من الأمور البديهية التي يكتشفها كل من يطلع على نتاج الحداثة الفكرية أو الأدبية أن السعي في الفساد على نحو مقصود مبرمج هادف من أهم مشروعاتهم وأعظم غاياتهم.

وقد ذكرت في الفصل السابق لهذا الفصل شواهد كثيرة على ذلك، من كلامهم واعترافاتهم، ودعواتهم الصريحة إلى الرذائل والمفسدات، بل وتفاخرهم بذلك، واعتبارهم من علامات التقدم والنهضة.

تهيجت شهواتهم فانقادوا لها هائمين، وتشعبت شبهاتهم فانساقوا معها

<sup>(</sup>١) انظر: بسط ذلك في الحداثة في الشعر العربي المعاصر بيانها ومظاهرها: ص ٢٢٣ ـ ٢٢٧.

تائهين، وهلكوا بين الشبهات والشهوات واستبسلوا في الدعوة إلى الرذائل وتمجيدها، والتفاخر بالتحلل الخلقي والفساد.

غرقوا في مستنقعات الجنس والخمر والحشيش وبيوت الدعارة وبذلوا جهدهم الفكري والعملي لانحراف المجتمعات في هذه المستنقعات.

جعلوا المرأة مجرد جسد، وناضلوا في إخراجها عارية من الملابس والقيم والعفاف والشرف، بل أبغضوا وعادوا مفاهيم العفاف والشرف والعرض، بل قالوا لا وجود للأخلاق أصلاً؛ لأنها نسبية اعتبارية!!، ركزوا جهودهم من خلال وسائلهم على إفساد المرأة والشبان والشابات، من قبيل قول أدونيس:

(إن رأيت على مدخل الجامعة

نجمة خذ يديها

إن رأيتِ على مدخل الجامعة

كوكبأ عانقيه

وكتبنا على مدخل الجامعة

التواريخ تنهار، والنار قطعي خطانا

لهب يتغلغل في جثة الأرض

نستأصل العائلة

ونقيم الصداقة / غنوا

للشقوق التي يتحرج الدهر / هذا

زمن يتفتت / غنوا

لهجوم الفجيعة)(١).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ٤٩١.

### الوجه الثالث: إسقاط مفاهيم الأخلاق والقيم من المجتمع:

وأي مجتمع خلا من هذه المفاهيم فهو ركام من رماد، لايلبث غير قليل فينهار ويتداعى، وقد سبق بسط هذه القضية في الفصل السابق على هذا الفصل.

### الوجه الرابع: نفي قيام مجتمع على أساس ديني:

لأن الدين أكبر مانع لفسادهم، وأظهر قوة في مقابل أعمالهم المنحرفة، ومشروعاتهم الباطلة.

وأيضاً لأن قيام المجتمع على أساس ديني يؤدي إلى تماسكه وتآزره، وهذا مايبطل مخططاتهم ويفسد أعمالهم الهدامة.

ثم إنهم إذا تحقق لهم نزع الدين عن الحياة الاجتماعية استطاعوا غرس عقائد الإلحاد والشك، وهذا وحده كافٍ في تمزيق أي مجتمع وإحلال الدمار به.

وما يشاهد اليوم في المجتمعات الكافرة الماركسية أو الليبرالية أكبر دليل على ذلك، وما يشاهد كذلك في المجتمعات الإسلامية التي يحاول المرتدون جرها إلى حضيض الردة ومستنقع العلمانية، من أكبر الأدلة على هذا، فقد (حملت أوروبا إلى الشرق الفلسفات التي قامت على إنكار أسس الدين وإنكار القوة المصرفة لهذا العالم، القوة الواعية التي أخرجت هذا العالم من العدم إلى الوجود وبيدها زمام الكون «الإله، الخلق الأمر» وعلى إنكار الشرائع السماوية، وإنكار القيم الروحية والخلقية، منها ما تبحث في علم الحياة والنشوء والارتقاء، ومنها ما تتصل بالأخلاق، ومنها ما تدور حول علم النفس، ومنها ما موضوعها الاقتصاد والسياسة، ومهما اختلفت هذه الفلسفات في ألوانها وأهدافها وأسسها، فإنها جميعها تلتقي على النظرية المادية المحضة إلى الإنسان وإلى الكون والتعليل المادي لظواهرهما وأفعالهما.

غزت هذه الفلسفات المجتمع الشرقي الإسلامي وتغلغلت في أحشائه

وكانت أعظم ديانة ظهرت بعد الإسلام في التاريخ، أعظمها انتشاراً وأعمقها جذوراً وأقواها سيطرة على العقول والقلوب، وأقبل عليها زهرة البلاد الإسلامية وزبدتها عقلاً وثقافة، وساغتها وهضمتها ودانت بها كما يدين المسلم بالإسلام، والمسيحي بالمسيحية بكل معنى الكلمة، فهي تستميت في سبيلها وتقدس شعارها وتجل قادتها ودعاتها وتدعو إليها في أدبها ومؤلفاتها، وتحتقر كل ما يعارضها من الأديان والنظم والعقليات وتؤاخي كل من يدين بها، فأفرادها أمة واحدة وأسرة واحدة ومعسكر واحد...

إنها ردة، أعود فأقوال: اكتسحت العالم الإسلامي من أقصاه إلى أقصاه، وغزت الأسر والبيوتات، والجامعات والكليات والثانويات والمؤسسات، فما من أسرة مثقفة ـ إلا من عصم ربك ـ إلا وفيها من يدين بها أو يحبها أو يجلها، وإذا استنطقته أو خلوت به أو أثرته عرفت أنه لايؤمن بالله، أو لايؤمن بالآخرة، أو لايؤمن بالرسول هي أو لايؤمن بالمقرآن كالكتاب المعجز الخالد ودستور الحياة، وأفضلهم من يقول إنه لايفكر في مثل هذه المسائل ولايهتم بها كبير اهتمام)(١).

بيد أن الحداثيين قد أبعدوا النجعة في مراعي الزقوم الإلحادي، وكانوا أبشع مثال على هذه الردة الكبيرة التي مارسوها وبذلوا غاية جهدهم لصبغ المجتمعات الإسلامية بها.

فها هو أدونيس يصور المجتمع العربي - حسب رؤيته الباطنية والحداثية - تصويراً أسود؟، ويصفه بأنه رجعي مستهلك ثابت رجعي تراثي، وسبب ذلك - عنده - أنه مجتمع متدين، يقول: (هذا السلوك السائد في الحياة العربية إنّما هو سلوك يناقض الثقافة بعامة (٢)، ويناقض الكتابة بخاصة، فمهم الثقافة يتضمن الاستقلال: يؤكد تفتح الإنسان إلى أقصى حد (٢) بقواه الخاصة ووسائله الخاصة، ذلك أن الثقافة هي الحلول التي

<sup>(</sup>١) ردة ولا أبا بكر لها: ص ٦ - ٨.

<sup>(</sup>٢) يقصد ثقافة الإلحاد والانحلال.

<sup>(</sup>٣) يريد تفتحه على كل الضلالات والانحرافات.

يبتكرها الإنسان لمشكلاته، أمًا هذا السلوك فيتضمن التبعية، أي الخضوع لسلطة فوق سلطة الإنسان، الحلول جاهزة سلفاً، والإنسان في هذا السلوك يؤكد استسلامه لإرادة سامية تتجاوزه «يقصد الله \_ جلَّ وعلا \_» والاستسلام اللاكمل، لما يتجاوز إرادة الإنسان، وفي هذا نفي للثقافة، أو فيه توكيد على أن الثقافة هي حفظ الماضي واستعادته باستمرار، وهكذا تتحول السياسة والثقافة إلى نوع من التدين، والواقع أن كلا منها ليس إلا مجموعة من المواقف الدينية تتقنع في السياسة بقشرة وطنية وفي الثقافة بقشرة فكرية، يبدو في هذا المنظور أن الذي تكلم وكتب في المجتمع العربي هو الله وحده، وأن تراثنا يمثل نوعاً من الكتابة الأولى، وكل كتابة يكتبها الإنسان يجب أن تكون شرحاً أو تفسيراً لهذه الكتابة الأولى.

المجتمع الذي يتأسس على مفهوم الكتابة الأولى مجتمع أمر ونهي مجتمع وعيد وعقاب، مجتمع طقسي، حرفي، يمنع النقد، يمنع طرح مشكلات أو أسئلة جديدة، والكتابة فيه لاتقبل إلاّ إذا انطلقت من الكتابة الأولى، فجاءت تسويغاً لها، وشرحاً، واستعادة، وتذكراً، هذا المجتمع هو في جوهره مجتمع قمع وإرهاب)(١).

وهذا القول يتضمن الدعوة إلى ترك الدين ليصل المجتمع إلى السلوك الموافق للثقافة والاستقلال حسب معاييره الإلحادية الساقطة.

ثم هو يشير إلى قضية الأمر والنهي والوعيد وامتناع النقد، باعتبارها معالم للتخلف.

وأدونيس وطائفة الحداثيين والعلمانيين يمارسون هذا ويدعون إلى ممارسته، فهم تحت طائلة الأمر والنهي التي ترد عليهم من أساتذتهم زعماء المذاهب الفكرية والأدبية.

ومن اطلع على نتاجهم وأفكارهم وأعمالهم وقارن ذلك مع سيرة وأعمال أصحاب المذاهب الفكرية والأدبية الغربية لم يخرج إلا بنتيجة واحدة

<sup>(</sup>١) زمن الشعر: ص ٨١ ـ ٨٢.

هي: أن هؤلاء أتباع مطيعون طاعة عمياء، ومقلدون تقليداً أعمى يرجون معه ثواب ومديح أسيادهم والمكافآت المعنوية والحسية.

ويشكلون لأنفسهم مجتمعاً فكرياً وعملياً يحاط بالطقسية الكهنوتية الكاملة، لايقبلون معها نقداً ولايرتضون أسئلة ولايسمحون لغيرهم أن يدخل مجتمعاتهم الإعلامية أو المنبرية أو التأليفية، وهو ما كتب عنه بعض الكتاب والصحفيين باسم «الشللية».

وعلى كل حال فإن طموحهم العلماني لعزل المجتمع عن تأثير الدين ما زال يحدوهم فكرياً وعملياً إلى ترديد الزعم بأنه لايُمكن قيام مجتمع على أساس ديني بعبارات متنوعة، على حد تعبير من يصرح بذلك مكذباً للتاريخ الإسلامي، وللواقع المعاصر الذي قامت فيه مجتمعات على أساس دين الإسلام، وممن صرح بهذا التصريح المغالط الحداثي عبدالرحمن منيف القائل: (لايسعنا تصور مجتمع قائم على أسس دينية في زمننا الحاضر، فالدين بات مسألة شخصية لايتعدى هذه التخوم، لذا يستحيل قيام مجتمعنا على دعائم دينية، كما يستحيل إضفاء على أحد الأديان صفة الشمولية الكونية)(١).

أمًا يوسف الخال فيقسم التيارات الإسلامية إلى صادق وجاهل وخبيث حسب رأيه في موقفهم من تطبيق الإسلام على المجتمعات ف (الخبيث الذي يدعي عن غير اقتناع أن الخضوع للشريعة الإسلامية واجب على كل المجتمعات، ويضم هذا التيار عدد (٢) من المثقفين لايستهان به)(٣).

ويطلق أحدهم تصريحاً ثورياً بعيداً عن أي احترام لديه للأمة أو عقول الناس فيقول: (... إنها فكرة متطرفة أن نحاول اليوم تطبيق نظام اجتماعي يعود لما قبل خمسة عشر قرناً)(٤).

وأمثال هذا الكلام كثير في كتبهم ومجلاتهم ومحاضراتهم.

<sup>(</sup>١) رأيهم في الإسلام: ص ٢١.

<sup>(</sup>۲) هکذا.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٢١. والقول للحداثي المصري جمال الغيطاني.

# الوجه الخامس: الدعوة لتطبيق الحياة الاجتماعية الغربية في المجتمعات الإسلامية:

رغم أن التحلل والتفكك الاجتماعي سمة تلك المجتمعات، ورغم أن بعض عقلائهم يطلق صرخات التحذير، إلا أن الأتباع المبهورين من أبناء البلاد الإسلامية قد عميت أبصارهم وصمت آذانهم، فأصبحوا غربيين أكثر من الغرب!!.

وقد ذكرت في الفصل الرابع من الباب الأول الأقوال الكثيرة التي تشهد بانتمائهم العضوي والفكري للغرب، للفكرة المتوسطية أو الفينيقية، وتشهد بحربهم وبغضهم لهذه الأمة عقيدة ولغة ومكاناً وتاريخاً وحضارة.

على أن هذا الموقف لايأتي في كلامهم بشكل عرضي، بل هو من أظهر مبادئهم وأسس عقائدهم وقد اعترفوا بذلك بافتخار في أحيان كثيرة، وبانتقاد من بعضهم في بعض الأحيان، وقد نقلت ذلك في الفصل المشار إليه فأغنى ذلك عن إعادته هنا(١).

ومن أكبر حججهم في الدعوة «للاستغراب» الثقافي والاجتماعي زعمهم أنه كما استوردنا الثلاجة والغسالة والمكيف والسيارة وسائر المصنوعات فإنه لا مانع بل يجب أن نستورد العقائد والأفكار والقيم والنظام الاجتماعي والسلوك النفسى.

ومع ما في هذه الحجة من هزال وسخف إلا أنهم لايفتأون يرددونها زاعمين أن الحداثة تشتمل على كلا الأمرين: «التقنية والعقائد» أو «العلوم التجريبية والقيم والأفكار»(٢)، وأنه لابد من استيراد الجميع إذا كانت هناك إرادة للتقدم والتحضر والرقى!!.

<sup>(</sup>١) انظر: ص ٧٠٧ ـ ٧١٤ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>۲) انظر أمثلة لهذه الأقوال في: الثابت والمتحول ۲۳۸/، ۲۳۸، وقضايا وشهادات ۲/ ۲۵۷، والإسلام والحداثة: ص ۱۸۵ والقول لجابر عصفور، وص ۳۲۸، ۳۵۵، ۳۵۸ والقول لهاشم شرابي، وقضايا الشعر الحديث: ص والقول لمحمد أركون، وص ۳۷۸ والقول لهاشم شرابي، وقضايا الشعر الحديث: ص ۲۹۲، ۲۹۸ والقول ليوسف الخال، وشعرنا الحديث إلى أين: ص ۱۹.

مع ملاحظة أن نفيهم لقيام مجتمع على أساس ديني يتوافق مع دعوتهم لتطبيق الحياة الاجتماعية على مجتمعات المسلمين، بل هما وجهان لمقصد واحد تلقوه عن أسيادهم، ورددوه وروجوه، ليكونوا بذلك طليعة الأعداء.

## الوجه السادس: المضادة للأسرة ونظام العائلة والوالدين وخاصة الأب:

تعد الأسرة البنية الأولية للمجتمع، الذي يتكون من أفراد وأسر.

وفي إطار انحرافاتهم الاجتماعية، والتوائهم النفسي، توجهوا إلى الخلية الأولى للمجتمع بالمضادة والمحاربة، والسعي في تقويض نظام الأسرة، وقد مر معنا في الفصل السابق أمثلة لمعاداتهم للوالدين ومحاربتهم وبغضهم للأب خاصة.

فعند ابن جلون تذهب فتاة روايته إلى قبر والدها فتنبشه وتلقي فيه بعض ما تركه (١).

وعند محمد شكري تفصيل طويل لبغضه لوالده وشتمه له، وتمنيه قتله، وفرحه بموته، وذهابه إلى قبره ليبول فوقه (٢).

وأمًا نوال السعداوي فتتناول موضوع الأسرة والوالدين في كتابها دراسات عن المرأة والرجل في المجتمع العربي على مشرحة علمانيتها وانحلالها الداعية إلى تفكيك الأسرة والتمرد على الأب والخروج عن طاعته (٣).

أمًّا أدونيس فإنه يعبر عن هذا المقصد بقوله:

(لهب يتغلغل في جثة الأرض

<sup>(</sup>١) انظر: ليلة القدر: ص ٤٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: الخبز الحافي: ص ٢٦ ـ ٢٧، ٣٦، ٩١، ٩٧، ٩٧، ٧١، ٨٧، ٩٥، ٩٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: دراسات عن المرأة والرجل: ص ٣١، ٣٧، ٩٦، ١٧٦، ١٨٣.

نستأصل العائلة)(١).

وقد نقلت عنه في مطلع هذا الفصل حلمه الذي مدده من خلال معروف الرصافي في تفكيك المجتمع ونظامه، واعتبار ذلك أول الطريق للتحضر والتقدم (٢)، بل ومناداته صراحة بالثورة على الأب والنظام الأبوي في أي شكل من الأشكال جاء (٣).

وتصريحه بأنه ضد مؤسسات المجتمع «العائلة والمدرسة والدين» (على ويتحدث أحد نقادهم عن الطموح الحداثي النضالي!! فيقول: (تريد أن نحل أزمة الأب؟ إذن علينا أن نكون في الطليعة النضالية مع إعطاء هذا التعبير شموله الكامل، فنحارب حقول العائلة والمجتمع والسياسة، في جميع الحقول وحيث نرى مجالاً للجهاد، لنعط عواطفنا القوة الكافية لتصبح سيلاً جارفاً، بدلاً من أن تكون ألواناً باهتة تلصق بنا لصقاً، لنتعلم الحقد والكره والحب) (٥).

ولعل في هذا النص الخلاصة لموقفهم من المجتمع، ووسائلهم في ذلك.

ويذكر إحسان عباس الأجواء التي ترعرعت فيها الحداثة ومن ضمنها: (اهتزاز وضع العائلة أو تفككها، وضياع سلطة الأب، والعلاقات الجديدة بين الأب والأبناء «أو انعدام العلاقات» واستعلاء قضية «الجنس» واحتلالها مقام الأهمية، والاستشفاء في معالجة الكبت «العفة القديمة» بإشباع الرغبات، كيف فعلت كل هذه في توجيه الشعر، وقبل كل ذلك كيف غيرت مفهوم العصبية العائلة، وحطمت القيم القديمة، وأبدت التساهل في تصوير الشذوذ، وأوجدت معنى جديداً للحب...)(٢).

<sup>(</sup>١) الأعمال الشعرية لأدونيس ٢/ ٤٩١.

<sup>(</sup>٢) انظر: الثابت والمتحول ٣/٧١.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ٣/١٧٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق ٣/ ٢٣٩ \_ ٢٤٠.

<sup>(</sup>٥) بحثاً عن الحداثة: ص ١١٧ نقلاً عن مجلة الآداب إبريل ١٩٥٤ م/ ١٣٧٤ هـ: ص ٣٩ ـ ٤٠.

<sup>(</sup>٦) اتجاهات الشعر العربي المعاصر: ص ٥٠.

ثم يذكر الثورة الحداثية وكيف تعتمد التحطيم والدعوة إلى (انهيار سلطة الأب، وتفكيك نظام العائلة)(١).

## الوجه السابع: أثر انحرافهم في القضايا النفسية في الانحرافات الاجتماعية:

مرّ في الفصل السابق توضيح الأصل الكبير الذي اعتمده الغربيون في دراستهم للنفس الإنسانية ذلك الأصل المسمى بمدرسة «التحليل النفسي» التي يتزعمها اليهودي «فرويد»، وذكرنا مجمل هذا الاتجاه، وما يتضمنه من دلالات وإيحاءات وما ترتب عليه من ممارسات عملية على مستوى الفرد والجماعة.

لقد تغلغلت نظرية داروين ووليدتها نظرية فرويد النفسية في الحياة الاجتماعية الغرب، فأثرت أعظم التأثير في الأخلاق والتقاليد الاجتماعية والقيم العليا، والممارسات والعلاقات الاجتماعية والدولية والسياسية.

لقد أصبح المجتمع بناء على هذه النظريات في هيئة قطيع يعيش الحياة الجنسية المحمومة، ويلهث كل فرد منه خلف مصلحته الذاتية وشهوته الحيوانية وملذاته ورغباته الأنانية.

إن الأصل الذي رسخته الحداثة من خلال اعتقاداتها المادية، وفلسفتها الحيوانية، ورؤيتها الدنيوية البحتة كلها تعود من قريب أو بعيد بتصريح أو تلميح إلى جعل الإنسان مجرد كائن أرضي لا علاقة له بخالق أو إله، ولانصيب فيه لروح بل هو جسد محض يعيش مكبوتاً ـ حسب زعمهم ـ تحت ضغط الدين والأخلاق والمجتمع، ولا حرية له إلا بالقضاء على هذه الأمور.

وهذا الإنسان لايتحقق كيانه ولاتظهر إبداعاته إلاّ بعيشه بعيداً عن هذه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٥٨.

العواثق، فالدين أفيون وخرافة، والأخلاق من اختراع الإنسان وهي غير ثابتة، والمجتمع عدو، أو كما تقول الوجودية: «العدو هو الآخر».

فما الذي حدث بعد نزع إنسانية الإنسان، وبعد إلقائه في جب الحيوانية، وبعد تلويث فكرة الدين والأخلاق والتقاليد القويمة، وتقذيرها وتدنيسها؟.

لقد ارتكست النفوس، وتحطمت مقومات المجتمع وأصبحت الغرائز والشهوات والأهواء هي المسيطرة والغالية، أمّا القيم والأخلاق فقد زويت في زوايا النسيان، وإن مارسها أحد فلغرض مصلحي أو باستحياء واعتذار وتبرير.

انفلت عقد المجتمع وتناثرت حباته على قارعة الإهمال أو في مزابل الأرجاس.

وجاء المنخدعون من أبناء المسلمين بأسوأ وأقذر ما لدى الغرب المريض، جاؤوا بالأمراض والعلل النفسية والاجتماعية، ينشرونها على أنها هي وسائل الإنقاذ، ويبشرون بها على أنها هي مقومات النهضة، وهي في الحقيقة ليست سوى السم الزعاف والمرض العضال، الذي يشتكي منه عقلاء الغرب اليوم.

جاؤوا بنفسيات مريضة بالجنس والدعارة والانحلال، زاعمين أن ذلك من مقتضيات التحضر والتحرر!!، ونزلوا ساحة المجتمعات الإسلامية بهذه النفسيات الملتوية المريضة، وبأفكار مترعة بالجهل والضلال والانحراف، وأعملوا معاولهم في بنيان هذه المجتمعات، وما زالوا في هذا العمل التخريبي سائرين، ولن يكفوا حتى يروا المجتمعات الإسلامية الممزقة مفتتة أكثر، لينعموا بالفتات وفتات الفتات، ويسعدوا بذوبان هذه المجتمعات بصورة كاملة في مجتمعات أسيادهم وطواغيت المذاهب العلمانية والحداثية، ولكن الله غالب على أمره، والأمة \_ بعون الله \_ محفوظة، وما زالت في عروق أبناء المسلمين دماء تثور حمية لدينها وأمتها.





القضايا السياسية والاقتصادية عبارة عن تطبيق عملي للعقيدة، وتنفيذ واقعي للأفكار التي يؤمن بها الإنسان.

و(من المعلوم بداهة، أن لكل أمة من أمم الأرض عقيدة، آمنت بها ورضيت بأن تكون قاعدتها الفكرية، تبنى عليها أفكار حياتها، وعلى أساس هذه العقيدة، تعالج كل مشكلاتها، وتحل على أساسها قضاياها، وتسن بموجبها أنظمتها وقوانينها، وتحدد بها وجهة نظرها في الحياة، وتعين غايتها في الدنيا فقط.

وبعبارة أخرى أن جميع أنظمة الحياة، وجميع حلول مشكلاتها ومعالجة قضاياها، تنبثق عن عقيدة تلك الأمة، وتبنى عليها، وتسير بتوجيهها، فكان بذلك لكل نظام عقيدة.

وهذه العقيدة هي الضمانة الحقيقة لحسن تطبيق الأنظمة في المجتمع، وهي الحارس الأمين من الإساءة في التطبيق والتنفيذ، كما هي الدافع الذاتي الذي يوجد الأخلاص الخالص، والولاء الصادق لكل الأنظمة ومعالجات المشكلات.

وبقدر صحة وصلاح العقيدة، تكون صحة وصلاحية النظام المنبثق عنها، وبذلك تسعد الأمة سعادة حقة، يسيطر عليها الاطمئنان الروحي

والارتياح النفسي الدائميان، وترفل الأمة بالرفاهية الحقيقية في حياتها، وتأخذنا بالعروج نحو سلم المجد والرقي.

أمًّا إذا كانت العقيدة فاسدة أو خاطئة، فإن ما انبثق عنها من أنظمة، وما بني عليها من أفكار تكون فاسدة وخاطئة؛ لأن ما قام على الفاسد فاسد)(١).

وعلى هذا الأساس يُمكن أن نتبين ما يُمكن أن تتضمنه عقائد أهل العلمنة والحداثة من فساده واضطراب في ما ينبثق عنها من نظم سياسية واقتصادية.

وقبل الشروع في بيان الانحرافات في هذين المجالين، أود أن أذكر بعض القضايا:

القضية الأولى: أن الحداثة مفهوم شمولي يمتد ـ حسب قول أصحاب هذه الملة ـ إلى كل نواحي الحياة، فليست الحداثة مقتصرة على الأدب والنقد، كما يظن بعض قاصري الفهم، أو كما يتذرع بعض الماكرين من الحداثين، في معرض تسويق الحداثة على المغفلين.

وهاهي بعض الأقوال المثبتة لهذه الحقيقة:

- يتحدث أحدهم عن الحداثة في الشعر فيقول تحت عنوان «رؤيا شاملة للحياة والوجود»: (أمّا المضمون فإن أهم سماته الجديدة هو تحول القصيدة الحديثة إلى مايشبه الرؤيا الشاملة للحياة والوجود، بمعنى أن المضمون الفكري لم يعد مقسماً إلى خانات كما كان معروفاً في النصف الأول من هذا القرن، شعر: قومي ووطني واجتماعي ووجداني، إن المضمون الفكري هو الآن مزيج متجانس من كل هذه الموضوعات أو معظمها في سياق فكرى فني واحد)(٢).

<sup>(</sup>١) حكم الإسلام في الاشتراكية: ص ٣٣ \_ ٣٤.

<sup>(</sup>٢) مجلة الناقد، العدد الثامن: ص ٢٦ ـ ٢٧. والقول لشوقي بغدادي.

\_ ويقول آخر: (... الحداثة فعل شمولي من جهة، وكوني من جهة ثانية، والمقصود بشمولية الحداثة إنها لاتقتصر على جهة معينة وتهمل الجهات الأخرى، إنها تشمل كل نواحي الحياة تقريباً... وهي فعل كوني ما إن تنشأ وتفعل فعلها في مكان حتى تنتشر سريعاً وتعم في كل الأرجاء)(١).

\_ ويقول غالي شكري عن الحداثة: (إنها كل لايتجزأ من الأفكار والمشاعر والقيم، والحداثة التي لاتواجه السائد ليست حداثة على الاطلاق، فالحداثة الحقيقية ثورة في المجتمع والفكر والفن، والمبدع الحديث هو إنسان ثوري... الحداثة بهذا المعنى رؤيا ثورية تقتحم السائد في عقر داره اللغوية، الفكرية، الاجتماعية، إنها تبادر إلى الاشتباك ولاتنتظر الإذن من أحد)(٢).

ويقول في كتابه «شعرنا الحديث إلى أين؟»: (مفهوم الحداثة عند شعرائنا الجدد... مفهوم حضاري أولاً، هو تصور جديد تماماً للكون والإنسان والمجتمع، والتصور الحديث وليد ثورة العالم الحديث في كافة مستوياتها الاجتماعية والتكنولوجية والفكرية، ولذلك فهي ثورة عالمية وإن قادتها حضارة الإنسان الغربي)(٣).

\_ ويقول أدونيس: (إن القصيدة أو المسرحية أو القصة التي يحتاجها الجمهور العربي ليست تلك التي تسليه أو تقدم له مادة استهلاكية ليست تلك التي تسايره في حياته الجارية، وإنّما هي التي تعارض هذه الحياة أي تصدمه: تخرجه من سباته، تفرغه من موروثه، وتقذفه خارج نفسه، إنها التي تجابه السياسة ومؤسساتها، الدين ومؤسساته، العائلة ومؤسساتها، التراث ومؤسساته، وبنية المجتمع القائم كلها بجميع مظاهرها ومؤسساتها،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، العدد نفسه: ص ٣١ والقول لحنا عبود.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، العدد التاسع: ص ١٥.

 <sup>(</sup>٣) شعرنا الحديث إلى أين ؟: ص ١١٤ ونحو هذا في كتابه ذكريات الجيل الضائع: ص
 ٧٥ وكتاب برج بابل، النقد والحداثة الشريدة: ص ١٢٨، ١٣٠.

وذلك من أجل تهديمها كلها، أي من أجل خلق الإنسان العربي الجديد)(١).

- ويقول أحد نقاد الحداثة: (... الحداثة إذن ليست دعوى شبيهة بالعصرية، فهذه الأخيرة دعوة شكلية سطحية، تتعلق بمظاهر الأشياء... الشعر الحديث «موقف» من الكون كله لهذا كان موضوعه الوحيد «وضع الإنسان في هذا الوجود»)(٢).

ويقول أيضاً: (الحداثة موقف حضاري من الوجود، الحداثة رؤيا، حساسية، تشكيل)(٣).

ويذكر هذا الناقد كيف بدأت ثورة الحداثة فيقول: (بدأت ثورة في «المضمون» وهذه أنتجت ثورة في «الشكل»)(٤).

ويقول أيضاً: (لقد استعار شعراء الحداثة العرب صلب الرؤية الغربية في طلب التغيير... فالسعي إلى تغيير العالم بعداً لتحقيق الذات يصدر أساساً عن موقف حضاري لايقيم للدين الشأن الأكبر في هذا العالم كما تؤمن حضارة الشرق بل يؤمن بطاقات الإنسان المتفوق وقدراته)(٥).

- ويقول الناقد الحداثي المغربي محمد بنيس: (... الحداثة في هذا العصر، غربية التصور والتحقق، لفعلها صفة الشمول... وفعل الشمول معناه أن الحداثة ليست اختياراً قولياً، يطأ العبارة وينتهي عند ملفوظها، بلهو نمط حياة، وتصور مجتمع، وثقافة تقنية تكتسح الإنسان والطبيعية)(1).

ويقول: (نحن جميعاً متورطون في الحداثة، والحداثة حداثات، حداثة الدولة، وتتمثل خصوصاً في تقنية التجهيز والقمع، ولا اختيار

<sup>(</sup>١) زمن الشعر: ص ٧٦ ونحو هذا في: ص ٢٧٣.

<sup>(</sup>٢) الحداثة في الشعر العربي المعاصر: ص ٥٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٦٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٣٤٩.

٥) المصدر السابق: ص ٣٥١.

<sup>(</sup>٦) حداثة السؤال: ص ١٠٩.

للدولة العربية في هذه التقنية، فالغرب هو الذي يختار نمط الغرب المسموح به أو المرغوب فيه للعالم العربي، وهذه حداثة مقطوعة الجدور عن الماضي والمستقبل معاً (۱)، إنها، باختصار، حداثة هيمنة فرد أو فئة تتضمن، كشرط وحيد لاستمرارها وضمان هذا الاستمرار، استعباد وهزيمة الأمة والوطن (۱).

حداثة المؤسسات المضادة، بما يحددها كطريقة للتنظيم الاجتماعي، والتكتل السياسي، والمفارقة هنا هي أن هذه المؤسسات كمعطى غربي بالأساس ـ تنبني فيه على مرتكزات الحداثة، التي هي الديمقراطية، وحرية التعبير، واعتبار الوطن أو الأمة أو الأممية، ظلت في العالم العربي تهجس بالسلطة والدولة كنموذج لبنيتها، مما أعطاها وضعية امتداد للسلطة لا بديل لها، لذلك تحول هذا النمط الحداثي من التنظيم الاجتماعي، والتكتل السياسي، في العالم العربي، إلى وسائط تتضمن استمرار الدولة ـ الهيمنة، على مستوى البناء القبلي لقاعدتها الاجتماعية، والتسييد الضابط للممارسة السلطوية، بفؤيتها وقبيلتها وتراتبها الخاضع للواحدية المتعالية (٣)، والتنظير المستقر في جوف ثوابت الفكر اللاهوتي المانعة لإبدال الرؤية إلى مسألة الأقليات، العقد الاجتماعي، والفعل الثقافي، والارتباط بين القيادة والقاعدة، وتفضيل مبدأ الاجتهاد على مبدأ حرية التعبير.

حداثة المعرفة، بتشعباتها، ومن ضمنها حداثة الإبداع، في مختلف الأجناس الأدبية، والفنون التشكيلية، والسينما والمعمار)(٤).

<sup>(</sup>١) (٢) وكأن الحداثة الفكرية والأدبية ليست كذلك ؟!! إنه يريد بهذا الكلام إضفاء صفة الأصالة والتحرر والرقي على الحداثة في جوانبها الفكرية والأدبية، والتي لاتنفك مطلقاً عن الوصف الذي وصف به حداثة الدولة.

<sup>(</sup>٣) سبق أن بين في كتابه مراده بالواحدية المتعالية، وأظهر معانيها عنده «توحيد الله تعالى» فالواحدية من أبرز معانيها التوحيد، والمتعاليات من أظهر ذواتها: الله جلّ وتعالى وتقدس.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٢٧.

وله كلام مكرر بعبارات متقعرة يحاول بها إثبات شمولية ما يسميه الفعل الحداثي، وخاصة في كتابه «الشعر العربي الحديث بنياته وإبدالاته»، الذي حشده بأقوال كهنة المعبد الحداثي في هذا الصدد(١).

\_ أمَّا محمد أركون فيطلق فقاعاته اللفظية المعهودة فيقول: (... الحداثة تتجاوز المجال العربي والإسلامي لكي تخص كل شعوب الأرض أنها ظاهرة كونية)(٢).

ويطرح الجبرية الحداثية باعتبارها أمراً مفروغاً منه، لا فكاك من الأخذ بها والانطلاق من ساحتها، يقول ذلك في يقينية شمولية تقديسية تعسفية، يقول: (... إننا مجبرون منهجياً على الانطلاق من ساحة الحداثة العقلية والفكرية؛ لأن الحداثة أضافت مشاكل جديدة لم تكن تطرح سابقاً، وافتتحت منهجيات جديدة تتيح لنا توسيع حقل المعرفة دون إدخال يقينيات دوغمائية، تعسفية، هذا هو الشيء الجديد فعلاً، وهنا يكمن جوهر الحداثة) الحداثة).

وغير خاف على كل ذي عقل أن كل صاحب عقيدة أو فكرة أو ملة يستطيع أن يصف عقيدته وفكرته وملته بهذا الوصف، مادام أن القضية في ميدان الإدعاء والدحض العرية من أي برهان، وعلى هذا فجوهر الحداثة حسب كلام أركون ليس جوهراً بل مجرد دحروجة نتنة فرح بها الجعلان فراحوا يدحرجونها بأفواههم.

- أمًّا البياتي فإنه يعبر عن هذه الديانة الجديدة تعبيراً رمزياً، يخاطب فيه الأتباع المحاكين بصورة أولية، ثم يخاطب غيرهم بصورة ثانوية، وهو في هذا الخطاب يظهر في قالب فرعوني مستكبر، متعال متغطرس، كما يفعل أدونيس وقباني، يقول البياتي تحت عنوان «الشعر يتحدى»:

<sup>(</sup>۱) انظر: الشعر العربي الحديث بنياته وإبدالاته لمحمد بنيس: ص ۱۲ ـ ۲۱، ۳۳ ـ ۲۸ . ۸۷ ـ ۵۲ ـ ۰۹.

<sup>(</sup>٢) الإسلام والحداثة: ص ٣٥٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٦١.

(سأنفخ الرماد في عيونكم وأدلق الخمر على جباه كباركم: يا أيها السادة، يا أشياه...

الشعر لا تطاله أوامر النقاد، الشاعر في رؤياه

يقودكم، سأمانَ، من أنوفكم

عبر التعاسات

ولا يقاد كالحصان في سراه

فلتخفضوا يا سادتي الجباه)(١).

- وبلغ بهم الحال في تصوير شمولية الحداثة أن أوصولوا الشاعر إلى درجة النبوة، والحداثة إلى درجة الديانة، يقول يوسف الخال في بيانه الشعري الذي يقول عنه بعضهم: (صدور بيان يوسف الخال كان بالتأكيد العلامة البعيدة لهذا الوعي الغربي المغاير كان ذلك ٣١ يناير كانون الثاني ١٩٥٧م بعد سنتين من عودة يوسف الخال من أمريكا التي كان سافر إليها في ١٩٤٨م)(٢).

يقول الخال في بيانه: (إن الشاعر الذي يصل في قصائده إلى النبوة هو الذي يعرف كل شيء ولايعرف، هو الذي يقول ولايقول، هو الذي لايكون في العالم رغم أنه موجود فيه، هو الذي يكشف لنا أكثر الحقائق قوة دون أن يكون متأكداً منها. . . الشاعر وحش يقف ضد كل شيء ويهدم حتى نفسه عندما يجد ذلك ضرورياً . . . إن حلم القصيدة في كل العصور هو حلم التجاوز، وترسيخ دين جديد لايفرض تعاليم جديدة وإنما يجعلنا نعرف أنفسنا والعالم الذي نعيش فيه بدون كلمات) (٣).

<sup>(</sup>۱) ديوان البياتي ٧/ ٣٣٧.

<sup>(</sup>٢) الشعر العربي الحديث بنياته وإبدالاتها لمحمد بنيس: ص ١٢.

<sup>(</sup>٣) قضايا وشهادات ٣/ ١٧٨.

ولو ذهبت استعرض أقوالهم في هذا الصدد لطال الكلام، وفيما ذكرته كفاية للدلالة على المراد.

القضية الثانية: اعترافهم بالتبعية للغرب:

لقد استفاض ذلك عنهم، وثبت ثبوتاً لايقبل الشك والمراء، بل وصل بهم الحال إلى حد التفاخر بالتبعية، ولولا أنني نقلت ذلك في مواضع من هذا البحث، وأشرت إلى المراجع العديدة، لكنت أثبت هنا من كلامهم ما يؤكد هذه القضية (١).

وصفوة القول إن القوم قد انغمسوا إلى آذانهم في تقاليد ومحاكاة الغرب، والتبعية الفكرية والسلوكية لمذاهب الغرب ونظمه وأخلاقه.

وقضية الارتماء في أحضان الغرب قضية عادية مسلم بها عند الحداثيين والعلمانيين، بل ومفتخر بها، إلا أن بعضهم - مع إقراره بالتبعية - يبحث عن المسوغات، ويلتمس المبررات ويأتي بالفذلكات الكلامية، والتأويلات اللفظية لإضفاء مشروعية لهذه التبعية.

وبعضهم يمعن في المغالطة فيزعم أنه لايوجد هناك شرق وغرب بل هناك حضارة إنسانية واحدة!! وثقافة عالمية موحدة، فليس هناك ـ حسب زعمهم ـ مايجب الاحتياط ولا الحذر؛ لأنه لايوجد في الواقع شيء يسمى الغزو الفكري!!.

وهذه الأقوال من جنس الادعاءات الحداثية الكثيرة، وما أكثر الدعاوى في هذه الملة!!، حتى أنه من الممكن أن تسمى «مذهب ذوي الادعاء».

وإلا فكيف يقول عاقل بأنه لايوجد غزو فكري، ولاتوجد تبعية ومذهبهم أتى من هناك، ورموز هذا المذهب من هناك وامتداده الفكري، والدعم المعنوي والمادي كله من هناك؟، وقد شهد بعض الحداثيين والعلمانيين بذلك، مستنكرين هذه التبعية العمياء، ولكن على استحياء، حتى

<sup>(</sup>١) انظر: ص ٧١٧ ـ ٧١٥ من هذا الكتاب.

لاترميهم الكثرة الكاثرة من الحداثيين بالتقوقع والانعزال!!.

يقول أحدهم: (يؤثر كثيرون «من الشعراء» عدم الكتابة إلا انعكاساً كلياً لمرآة الحداثة الغربية، وإذ نعترف بأن الغرب اليوم يقدم لنا غالبية عناصر الحداثة الأدبية الشعرية، فإن الانقياد والانمحاء الكلي أمام نماذجه يجرداننا من تكوين لغاتنا الشعرية الخاصة)(١).

ويقول الماركسي اللبناني حسين مروة منتقداً التبعية للشق الغربي من أوروبا «الماركسية» أوروبا وساكتاً أو مدافعاً عن التبعية للشق الشرقي من أوروبا «الماركسية» على وجه الخصوص: (لقد كنا في لبنان مصابين بانتشار ألوان من الأدب والفن الانحلاليين، وكان معظم أدبائنا وفنانينا متأثيرين بالمؤسسات الأجنبية والمدارس الفرنسية في الأدب والفن والفلسفة، من رمنطيقية وسوريالية وانطباعية ووجودية، يقلدونها جميعاً، ويتعصبون لها، ويقفون بوجه الحركة الواقعية في الأدب)(٢).

فهو يعترف بتبعية زملائه للغرب وارتمائهم المهين في أحضانه، ويدافع عن تبعية أخرى «الواقعية الاشتراكية» التي كانت اللسان المعبر عن الكتلة الشيوعية الماركسية والتي كان حسين مروه من أنشط مروجيها ودعاتها الحزبيين والفكريين، وكانت مجلة الثقافة الوطنية المنبر الذي تصرخ منه حناجر الماركسيين.

وعلى كل حال فإن تبعيتهم للغرب بشقيه اللبرالي والماركسي لاتحتاج إلى بيان وتوضيح وشواهد فهي من الجلاء والوضوح بمكان لا لبس فيه ولا غموض، ومن مقتضيات هذه التبعية، ما نجده في كتابات وممارسات العلمانيين والحداثيين، في الجوانب السياسية والاقتصادية، موضع الحديث في هذا الفصل.

<sup>(</sup>۱) قضايا وشهادات ٣ ـ ٢١٥ نقلاً عن مجلة حزيران يونيو ١٩٨٩م الموافق ١٤٠٩ هـ: ص ٤٥ من مقال لأنطوان أبو زيد.

<sup>(</sup>٢) مجلة الثقافة الوطنية، العدد ٦٢ في ١٥ تموز ١٩٥٤ م/١٣٧٣ هـ: ص ٤.

القضية الثالثة: محاربتهم للحكم الإسلامي والدعوة إلى تحكيم غيره وهو ما سبق الكلام عنه مستقلاً في الفصل الثاني من الباب الرابع من هذا البحث.

فهم لايرضون بالله رباً ولا بالإسلام ديناً ولا بمحمد ﷺ نبياً، وليس ببعيد على قوم أنكروا وجود الله أو شككوا فيه، وأنكروا ألوهية الله عَزَّوَجَلَّ -، وجحدوا الثوابت أو ارتابوا فيها، وجحدوا الوحي ونفوا المعاد، ليس ببعيد عليهم أن يكونوا ألد الأعداء لشريعة الإسلام، وللدين الحنيف.

ولقد فاضت أفواههم ببغض هذه الشريعة وما تخفي صدورهم أكبر، دعوا إلى محاربة تطبيق الشريعة، وزعموا أنها ضد التقدم والتحرير والنهضة، فنادوا بأبعادها من الواقع ضد الذين يدعون إلى تطبيق شرع الله.

ودعوا في مقابل ذلك إلى تحكيم الديمقراطية الليبرالية الرأسمالية، أو الماركسية والاشتراكية، واجتهدوا في وضع الدساتير والأنظمة الوضعية الجاهلية.

وجملة القول أنهم رفضوا حكم الله أصلاً، وزعموا أنه لايلائم العصر، وأنه لايُمكن اعتماد الإسلام نظاماً للحكم، وزعموا أنه سبب للتخلف وعائق عن التقدم، وأنه لا تحرر فيه بل هو ضد الحرية، وزعموا أن أحكام الشريعة بشرية من صنع البشر وليست إلهية، ودعوا لفصل الدين عن الدولة لأنهم يرون أن إخضاع الدنيا للدين مشكلة وكارثة.

وسخروا بأحكام الإسلام، وقالوا بوجوب تفسيرها تفسيراً عصرياً وتطبيقه تطبيقاً علمانياً، إلى غير ذلك من المواقف والتي يتجلى منها موقفهم العدائي تجاه الإسلام وتحكيم شريعته، وهذا الموقف مما يكاد يتفق عليه جميع الحداثيين والعلمانيين ومنه تتجسد انحرافاتهم في القضايا السياسية والاقتصادية.

وأوجه انحرافاتهم في القضايا السياسية والاقتصادية كثيرة أظهرها:

١ - دعوتهم إلى تطبيق النظم السياسية والاقتصادية الجاهلية، وإخضاع الأمة لها.

 ٢ ـ الانتماء لأعداء الإسلام والمسلمين، والعمالة لهم، وتمجيد رموزهم السياسية، والدعوة لمشروعاتهم.

#### الوجه الأول:

دعوتهم إلى تطبيق النظم السياسية والاقتصادية الجاهلية، وإخضاع الأمة لها:

من ثمرات التأثر السلبي في عقائد المستغربين من أبناء البلاد الإسلامية، أن انصاعوا لمقتضيات تلك العقائد التي تأثروا بها، وانساقوا في مجرى المشروعات المنبثقة عن تلك العقائد الجاهلية ذات الجذور الوثنية أو الكتابية المحرفة.

إن نتاج الأفكار والتصورات في الواقع من الأمور الحاصلة والمشاهدة، ولايجحد ذلك إلا جاهل أو مغرض، والناظر في أصول اعتقادات الحداثيين والعلمانيين يجد أن دعوتهم إلى تطبيق النظم السياسية والاقتصادية غير الإسلامية، والسعي في إخضاع الأمة لهذه النظم، من الأمور المتصورة عقلاً، والموجودة واقعاً.

والناظر في الأطروحات السياسية والاقتصادية لأهل الحداثة يجد كل شيء سوى الإسلام، بيد أن أظهر المذاهب التي يحومون حولها هي:

١ - الليبرالية الغربية ممثلة في الديمقراطية، والرأسمالية.

٢ ـ اليسارية ممثلة في الماركسية والاشتراكية.

وعندما كان الاتحاد السوفيتي دولة قائمة ترعى الاتجاه اليساري اتجه معظم الحداثيين العرب إليه، فعاشوا وداروا في فلكه زاعمين أنهم بذلك يقاومون «الامبريالية» الأمريكية والأوروبية فكانوا كمن فر من الرمضاء إلى النار.

سلبتهم الماركسية دينهم وعقولهم، وأحيتهم في دوامة الأوهام، وغرتهم بالأماني الباطلة، والأحلام الزائفة، وراحوا يجرون لاهثين خلف سراب الوعود والدعايات الإعلامية السوفيتية، وانعجنوا في الجدلية والطبقية،

والتفسير المادي للحياة، وخادعوا أنفسهم أولاً ثم طفقوا يخادعون غيرهم بنشر المادية الجدلية والاشتراكية العلمية \_ حسب تسمياتهم \_ وكلما ظهرت عورة من عورات الشيوعية في أي بلد حكمته، انبروا يدافعون، مكذبين الحقائق مؤكدين الأكاذيب، حتى صدقت عليهم وعلى مذهبهم تسمية «مذهب ذوي العاهات»(١).

اتخذوا موسكو وبكين وبلغراد وبرلين قبلة لهم، وزعموا أن الحكم والنظام فيها هو أفضل وأحسن ما وجد على وجه الأرض، وأن البشرية لايُمكن أن تسعد إلا بدخولها «جنة الماركسية»!! وطال نعيقهم في إطراء الدول التي حكمت بالماركسية والاشتراكية.

مفرداتهم تدور حول ما قاله ماركس ولينيين من أمثال: أزلية المادة وأبديتها، وأسبقيتها في الوجود على الفكر، والطبيعة الخالقة الموجدة، والجدلية الديالكتيكية، وصراع الأضداد، وقوانين المادة هي التي تحكم الحياة، والتطور عملية حتمية لاتتوقف، وأنها ممتدة إلى كل شيء، كما أن حكم الشيوعية مرحلة حتمية لايُمكن أن تتخلف أو تتأخر، وأن كل شيء من التاريخ إلى الواقع ومن الجماد إلى الإنسان خاضع للأسس المادية الجدلية، التي تمتد إلى الدين والأخلاق والأسرة والمجتمع، ورددوا قائلين أن كل القيم والأخلاق والسلوكيات والأديان ليست إلا مجرد انعكاس للوضع المادي والاقتصادي، وأنه لاتوجد قيم ثابتة تحكم التطور، وأن التطور هو الذي يغير القيم كلها كلما تغير الوضع المادي والاقتصادي، وانطلقت أفواههم بالسخرية من الدين وأحكامه وتشريعاته وأخلاقه، وبدا حنقهم واضحاً وثورتهم عظيمة على الدين وسائر رموزه، وتنافسوا في هذا الميدان أقبح منافسة، مع سخرية بالحق والعدل والخير ومعاييرها، والقول بخضوع الناس للحتميات المادية والاقتصادية والتاريخية، واعتبروا عدوهم اللدود بعد الدين والأخلاق الملكية الفردية، فسعوا في حربها بشتى أنواع المحاربة، وإذا أرادوا نبز أحد بسوء وصفوه بالدين أو الأخلاق أو الملكية

<sup>(</sup>١) اسم كتاب للعقاد.

الفردية، وأقفلوا كل أبواب الإصلاح السياسي أو الاجتماعي إلا عن طريق الغاء الدين والأخلاق والملكية الفردية، إلغاء باتاً لا هوادة فيه ولا مثنوية.

وفي دعوة هؤلاء الأتباع لتطبيق النظرية الماركسية في السياسة والاقتصاد قاموا بكل مايستطيعون القيام به، من ثورات وانقلابات عسكرية كما حصل في السودان وجنوب اليمن، ومن دعوات دعائية نضالية ثورية كما حصل في جميع الأحزاب الشيوعية العربية التي أشرف على تأسيسها ورعايتها بل وقيادتها ثلة من اليهود (١).

وانظر: كتاب ومشيناها خطى للسوداني أحمد سليمان الذي كان من مؤسسي الحزب الشيوعي السوداني، وقد ذكر في كتابه هذا أثر اليهود في تأسيس الشيوعية في مصر والسودان وفي موسوعة السياسة ٢/ ٤٠٩ أن الحزب كان يضم أبناء الأقليات والأجانب من الأرمن واليهود واليونان، وفيها أثر هنري كورييل وخاصة على الجناح الشيوعي «حدتو»: ص ٤٦١ لرفعت السعيد، وانظر: هنري كورييل ضد الحركة الشيوعية العربية في القضية الفلسطينية لإبراهيم فتحي.

ومثل يوسف سليمان اليهودي المسمى فهداً زعيم الحزب الشيوعي العراقي ومؤسسه. انظر: موسوعة السياسة ٢/١٠٤، وفيها أن أعضاء اللجنة المركزية في هذا الحزب تميزت بغلبة الآشوريين واليهود مثل يعقوب كوهين ويوسف هارون زليخة ويهودا الصديق وشلومو دلال وغيرهم. انظر: موسوعة السياسة ٢٠٢/٢ ـ ٤٠٦. وانظر: كتاب كتابات الرفيق فهد، من وثائق الحزب الشيوعي العراقي وللتاريخ لسان لمالك سيف.

ولم يقتصر أثر اليهود العراقيين على إنشاء الحزب الشيوعي، بل كان لهم الدور البارز في تأسيس حزب البعث في العراق، ومن أبرز الأسماء اليهودية في قيادة الحزب: سعيدة ساسون موشى من محلة السعدون في بغداد وكانت مخطوبة لليهودي ساسون شلومو دلال الذي أصبح سكرتيراً عاماً للحزب الشيوعي العراقي، ولكن تزوجها زكي خيري عضو القيادة الحزبية البعثية حالياً، وتعرف هذه اليهودية بين الرفاق في الحزب باسم سعاد خيري «أم يحيى»، ومنهم الياهو=

<sup>(</sup>۱) مثل هنري كورييل اليهودي الذي كان وراء إنشاء الأحزاب الشيوعية في مصر والسودان. انظر: كتاب هنري كورييل رجل من طراز فريد، تأليف جيل بيرو، ترجمة كميل داغر، وفي هذا الكتاب: ص ٩١ مجموعة أسماء يهودية أسست الحزب الشيوعي المصري حيث قال: (في يوم من الأيام قرر كل من راوول كورييل، وروزيب، ويمون أغبون، ومارسيل إسرائيل «كان هنري بعيش مرحلة الكيت كات» إنهم الحزب الشيوعي المصري).

وكان الشيوعيون من أبناء البلاد الإسلامية أشد شيوعية من الروس أنفسهم، وأعتى، وأشد غلواً، وكانت دعواتهم السياسية والاقتصادية تقوم على إلغاء الملكية الفردية وإحلال الملكية الجماعية بدلاً منها، علماً أن كثيراً منهم كان يتمتع بحياة فردية مرفهة، وملكية فردية إقطاعية.

ودعوا إلى إلغاء الطبقات بإقامة ديكتاتورية البروليتاريا وإبادة الطبقات الأخرى، وكان بعضهم يعيش حياة طبقية مترفة.

ودعوا إلى كفالة الدولة لجميع المواطنين في مقابل تكليف القادرين منهم بالعمل رجالاً ونساء، مع تبنيهم قضية المساواة في الأجور، وتطبيق مبدأ من كل بحسب طاقته ولكل بحسب حاجته، وزعموا أنهم يسعون إلى إلغاء الحكومة في المستقبل وإقامة مجتمع متعاون متعاطف بغير حكومة.

الحكومة عندهم هي المتصرف الوحيد، واللجنة المركزية هي قلب الحكومة، وللحكومة واللجنة إدارة الملكية العامة بدلاً من الأفراد والمجتمع، ولكي تقضي الدولة على الطبقية فلابد أن تتولى كل السلطات في يدها وتقبض على الأمور بقبضة من حديد، وهي التي تكفل كل فرد، وعلى كل فرد من الرجال والنساء أن يعمل ومن لا يعمل لا يأكل، والدولة أو قل الحزب الشيوعي بل اللجنة هي المالك الوحيد والمسيطر الوحيد على الإنتاج والعمل والتسويق والسياسة والثقافة وكل شيء.

هذه نظرتهم ودعوتهم وأسس عقيدتهم السياسية والاقتصادية، وقد عاشت هذه الفكرة عيشة التناقض في النظرية والتطبيق، منذ أول نشأتها كفكرة وعقيدة، ومنذ أول نشأتها تطبيقاً وممارسة بالثورة البلشفية عام ١٩١٧م/١٩٣٥هـ.

<sup>=</sup> مصري، ومنهم ماولين مير عزرا، والتي كانت عضواً في اللجنة النسائية في الحزب، ومعروفة بين البعثيين باسم «خولة». انظر: جريدة المدينة، العدد ٨٦٢٩ يوم الأحد ١٣ جمادى الأخرة ١٤١١هـ.

فقد كانت الشيوعية تمر بتغيرات جوهرية من عهد إلى عهد، والناظر في عهود الحكام الروس من لينين إلى جورباتشوف يجد البون الشاسع الهائل ليس في القشرة والأسلوب بل في الجوهر والمضمون بين حقبة وأخرى.

ومع ذلك تجد الاتباع الأغرار، مرضى العقول والقلوب، يدافعون ويبحثون عن التأويلات الباردة والتبريرات الخائبة.

وقد انكشفت عورات الأنظمة الماركسية من زمان نشأتها وقوتها وتمكنها(١).

فإلغاء الملكية الفردية وإحلال الملكية الجماعية كانت مجرد أسطورة فقد تحولت الأموال والملكيات إلى أعضاء الحزب الشيوعي وأعضاء اللجنة الماركسية، وتفانوا في تصفية بعضهم ليحوز كل منهم أكبر قدر من الأموال والملكيات.

أمًا الدولة حامية حقوق الضعفاء والكادحين ـ حسب زعمهم ـ فقد أضحت كابوساً ثقيلاً باستبدادها البشع، وظلها المرهف، وفتكها المتواصل.

فما من بلد حكمته الشيوعية إلا وأصبح الإنسان فيه مسحوقاً والكرامة الإنسانية فيه معدومة، فجو الإرهاب الدائم الذي تمارسه الأنظمة الشيوعية على الشعوب تحت حجج المحافظة على النظام والأمن ومكافحة الامبريالية والأعداء أضحى السمة المميزة لهذه الأنظمة، وجو الجاسوسية المظلم من أبرز الظواهر التي انصبغت بها هذه الأنظمة المادية الظالمة، حتى أصبحت الشعوب المحكومة بالشيوعية تعيش أزمات الثقة الحادة، حين لايأمن الوالد

<sup>(</sup>۱) انظر على سبيل المثال: الأديب ومفوض الشرطة لجورج بالوشي هورفات، والخمور الفكرية لأرثركوستلر، والطبقة الجديدة لميلوفان دجيلاس، والاشتراكية الوافدة من الصقيع لسارتر والثورة والثقافة لأندره جيدو لويس فيشر وريتشارد رايت والاعتراف لآرثور لوندون، وحوار مع الشيوعيين في أقبية السجون لعبدالحليم خفاجي، ومشيناها خطى لأحمد سليمان المحامي، والفلاح: قصة الحياة والموت في روسيا السوفيتية لفالتين جونز اليز وجوليان جركن، تعريب: أحمد فؤاد الأهواني.

ولده ولا الزوج يأمن زوجته ولا الأخ يأمن أخاه.

وأصبح الأخذ بالظنة والمعاقبة بمجرد التهمة من الأعمال العادية التي تمارسها هذه الأنظمة المستبدة، ويكفي تقرير سري من مخبر ليكون سبباً في فصل الإنسان من عمله والتضييق عليه في رزقه أو سجنه، أو حتى قتله، ضماناً لاستمرار النظام من المؤامرات السرية!!، وكم شهدت المعتقلات والمشانق وصحارى الثلج في سيبريا من إرهاب وظلم طال ملايين البشر، ووصلت آثاره إلى سائر طبقات الشعب الذي لم يبق له من شعور سوى شعوره بالظلم والهوان والحرمان.

أراد هذا النظام زيادة الإنتاج من خلال نزع الفردية، ومن خلال القوة والإكراه، فكانت النتيجة أن تردى الإنتاج كيفاً وكماً.

وحين اكتشف الشيوعيون ذلك حاولوا علاج المشكلة بتمليك الفلاحين جزءاً من المحاصيل لأنفسهم والدار التي يسكنونها وأدواتها وأثاثها، وفي هذا تراجع صريح عن مبادئ الشيوعية التي لم تستطع بكل وسائل القهر أن تجعل الملكية الجماعية بديلاً للملكية الفردية ذات الخاصية التحفيزية الفطرية في نفس كل إنسان.

أمًّا زعمهم في إنشاء مجتمع غير طبقي بإلغاء جميع الطبقات سوى طبقة العمال «البروليتاريا» فقد نجحوا في إلغاء طبقة الإقطاعيين والأثرياء، وجعل الجميع فقراء، لقد أنجزوا إنجازاً ضخماً حين جعلوا الغني فقيراً والفقير أشد فقراً!!، والطبقة التي برزت من بين هؤلاء جميعاً هي طبقة «الحزب» التي تتكون من عدة طبقات أعلاها اللجنة المركزية، وأدناها العضوية العادية، هذه الطبقة امتلكت جميع مميزات الطبقات الاقطاعية، سواء في الامتلاك أو في نوع المعيشة أو في النفوذ والسلطان.

فالشعب يعيش حياة الكدح والفقر، في مساكن جماعية ودورات مياه مشتركة، وحياة مادية ضئيلة النفقات، مرصودة الحركات، في حين أن عضو الحزب يتمتع بالسكنى المتميزة والنفقات المتميزة والنفوذ والحماية، وكلما ترقت درجته الحزبية زادت امتيازاته.

فإذا كان الشعب الروسي - مثلاً - يتكون من منتين وستين مليوناً من البشر، والحزب الشيوعي يتكون من خمسة ملايين، فإن معنى ذلك أن هذه الملايين الخمسة هي الطبقة المتميزة المحظوظة - على درجات متعالية من الحضوة والحظ - أمّا البقية فإنها ليست سوى مجموعة من القطع البشرية التي لا وزن لها ولا قيمة ولا كيان، تعيش تحت طائلة النظم العسكرية الحديدية التجسسية، التي بلغت من السوء والبشاعة والاستخفاف بالإنسان ما يكاد يعد من الخيال.

ومع ذلك تسمع التشدق بحقوق الإنسان ورفعة الإنسان في ظل الأنظمة الماركسية، ويزيدون الطين بلة حين يزعمون أنهم يمثلون «الديمقراطية» الحقيقية (۱)، وأنهم يدافعون عن الطبقات الكادحة والشعوب المضطهدة!!.

لقد كدح الفقراء تحت حكم الماركسية أشد الكدح ونالوا أقل الجزاء، في حين استمتع غيرهم «بفائض القيمة» لأنهم من الحزب الوحيد الحاكم الذين ينال أفراده كل أسباب الرفاه والمتعة من عرق الكادحيين، يسكنون القصور، ويأكلون الأطايب ويعالجون بالأدوية المستوردة، ويتنقلون في السيارات الفارهة، أمّا طبقة العمال والكادحين فيسكنون الأكواخ أو المجمعات السكنية البئيسة، ويأكلون ويشربون الأردى ومن خلال القطارة الحزبية، ويعالجون بالأدوية المحلية الرديئة ويتنقلون في سيارات النقل العام ويعملون كالآلات ثم يعودون إلى الغرق في حمأة الخمر والجنس.

على أن أبشع أوجه البشاعة في هذه الأنظمة الشيوعية المستبدة أنه لايستطيع أحد أن يقول كلمة نقد واحدة في الزعيم أو في الحزب أو في النظام، فمن فعل ذلك فله الويل والثبور، والقتل أيسر السبل للتخلص من هذا العنصر الشرير!! ولايضاهي ذلك عندهم إلا أن يضبط أحدهم متلبساً بالدين!!.

<sup>(</sup>١) لا يعني هذا الإقرار بالديمقراطية فهو صورة أخرى عن التلاعب بالبشر ولكن بصورة مسرحية أكثر إتقاناً من المسرحية الماركسية.

وكم أهلكوا من الشعوب المسلمة في سيبريا، بسبب إسلامهم، وقد قتل ستالين في عهده ثلاثة ملايين ونصف مِن المسلمين لما طالبوا بحرية ممارسة حياتهم الإسلامية.

ومع كل هذه الحقائق الواقعة والثابتة والتي شهد بها من عايش الشيوعية ومارسها، ونشأ في أجوائها وتقلب في بلدانها(١)، إلاَّ أننا نجد أن أتباع الماركسية والاشتراكية من الحداثيين يدافعون عنها ويكذبون الحقائق ويدعمون الأباطيل، يتغنون برموز الظلم والفساد والانحراف، ويتباهون بالتقدمية الماركسية التي هي عين الانحطاط والهوان، ويتشدقون بالعدالة والحرية التي لا وجود لها أصلاً في واقع أي بلد حكمته الشيوعية، وعندما كانت الشيوعية في أوج طغيانها وظلمها وفسادها، وخاصة في حقبة الستينات والسبعينات الميلادية كان أتابعهم من أبناء البلاد الإسلامية في أوج نشاطهم اليساري، ونضالهم الشيوعي حتى لاتكاد تجد حداثياً شهيراً إلا وهو ينتسب إلى الزمرة الماركسية أو يحوم حولها في فلك اليسارية الذي دارت فيه الأحزاب القومية كالناصرية والبعثية، وحركة القوميين العرب، التي أخذت من الماركسية البشعة أبشع وأخبث ما فيها، وبقى القوم يلهثون في هذا المضمار، ويتنافسون في إظهار شيوعيتهم أو يساريتهم، ويتسابقون إلى الغوص في المستنقع المادي الماركسي الاشتراكي الدنس، وإذا أراد أحدهم أن يظهر في رداء العالمية، أو تطلع أن يوصف بالتقدمية استخدم الأسماء والرموز والمضامين الماركسية في تقديس كامل، وتحدث عنها بإجلال وإكبار وتمجيد ومدح مفرط.

وبقوا على هذا المنوال حتى انكشفت عورات الماركسية للعالم كله، وانفك الطوق الحديدي، وانقشع الغبار الدعائي، وبدأ العمال ـ الذين جاءت الشيوعية باسمهم ولأجلهم ـ يظهرون تذمرهم وغضبهم على الأنظمة الماركسية، بالتظاهرات والإضرابات، ومن البدايات التي حصلت في هذا

<sup>(</sup>١) انظر: المراجع الشاهدة بذلك في هامش رقم ١: ص ٢١٥٧ من هذا البحث.

السياق اضطرابات عمال بولندا عام ١٤٠٠هـ/ ١٩٨٠م التي تواصلت في صراعها ضد النظام الماركسي حتى قامت الانتخابات الحرة في ١٤٠٩هـ/ ١٩٨٠م التي أنهت الحكم الشيوعي الذي دام خمساً وأربعين سنة (١).

وفي هذه الحقبة تولى ميخائيل غورباتشوف حكم روسيا في عام ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م وكان البنيان الشيوعي قد ظهر تصدعه فأراد إعادة البناء وسعى لترميم الجدران المتهالكة وأدخل تعديلات جذرية تمس الأصول الاعتقادية الماركسية، وانتقد الممارسات والخلفيات الفكرية الماركسية، ودعا إلى إدخال إضافات جديدة في النظام الاقتصادي وأسلوب الحكم، فكانت «البيروسترويكا» أو إعادة البناء التي أطلقها غورباتشوف هي القشة التي قصمت ظهر البعير، فقد انهدم البناء، وتداعت أركانه وتفكك الاتحاد السوفيتي في ٦ سبتمبر ١٩٩١ م/١٤١١هـ(٢)، وأعلنت الجمهوريات التي كانت منضوية تحته الاستقلال الكامل عنه، وتسابقت بما فيها روسيا الاتحادية إلى الانضواء تحت الرداء المادي الآخر رداء الديمقراطية الغربية، وتحول أبناء الماركسية الذين عاشوا في أحضانها ونشأوا على أفكارها، تحولوا إلى النظرية المعاكسة تماماً، وراحوا يلعنون ويشتمون الشيوعية ويكشفون عيوبها، ويظهرون للعالم كله الحقائق التي كانت تغطيها الدعاية السوفيتية بأغاليطها وأكاذيبها، وبدأت تنهار الأنظمة الماركسية في البلدان الأخرى، واحدة تلو الأخرى، وما إن أحس الناس وخاصة العمال والكادحين بخفة ضغط الطوق الحديدي حتى ثاروا وانتقموا، ومن أظهر الأمثلة على ذلك ما حدث في رومانيا وإثيوبيا وألمانيا.

وكان اليساريون العرب في بداية الأمر يفركون عيونهم غير مصدقين، أو غير مريدين التصديق لأنهم يرون ويسمعون دوي انهيارات الدين الذي طالما اعتنقوه.

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب المعلومات ١٩٩٤ ـ ١٩٩٥م: ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٢٩٤ ـ ٢٩٠.

وبدأ بعضم يناضل على الطريقة الشيوعية المعهودة، ويدعي أنها مجرد أزمة وتزول، أو أنها اجتهادات تطويرية داخل الماركسية، خاصة بعد أن ظهر كتاب غورباتشوف «البيروسترويكا» إعادة البناء (۱۱)، الذي أقر فيه صراحة وضمناً بفساد السلوك السياسي والاقتصادي في الدولة السوفيتية، ودعا إلى الحوار مع الآخرين بدلاً من الصراع الذي هو أساس العقيدة الشيوعية، ودعا إلى الحوافز المادية والسوق الحرة والملكية الفردية، وغير ذلك من الدعوات المناقضة تماماً للعقائد والماركسية (۱).

وفوجيء الأتباع في البلدان الإسلامية بانهيار الاتحاد السوفيتي والدول الدائرة في فلكه، فأصابتهم الفاجعة، وبدأوا يذوبون أو تذوب مفردات الماركسية والتقدمية، فسكتوا تماماً بعد مرحلة الدفاع أيام البروسترويكا، وتحول معظمهم إلى الجانب الآخر المتناقض تماماً، إلى الليبرالية الغربية وانتقل الرفاق الثوار إلى غربيين ديمقراطيين ليبراليين برغماتيين، بين عشية وضحاها.

أمَّا القضية المحورية في العالم الإسلامي «قضية القدس وفلسطين» فقد كانت دولة الاتحاد السوفيتي أول دولة تعترف بدولة اليهود المسماة «إسرائيل»، وكان قبل قيام دولة البلاشفة في عام ١٩٢٥هـ ١٩١٧م التقى لينين بالزعيم اليهودي الصهيوني حاييم وايزمن في مدينة زوريخ السويسرية، وبحضور كارل راديك والكاتب الصهيوني جاك ليفي والبروفسور اليهودي النمساوي مولير فاندسيم العضو في الحركة الاشتراكية والبروفسور اليهودي البولندي دافيد هارن، وذلك في عام ١٣٣٤هـ ١٩١٦م وعقدت سلسلة من الاجتماعات بين لينين ووايزمن في منزل الصناعي اليهودي دانيال شوين بحث فيه المخطط الثوري الاشتراكي الماركسي لهدم القيصرية في روسيا، وبحث أيضاً المخطط اليهودي للشرق الذي وضعته لجنة من زعماء

<sup>(</sup>۱) (۲) انظر: كتاب «عملية إعادة البناء والتفكير السياسي الجديد لنا وللعالم أجمع»، تأليف غورباتشوف وترجمة وليد مصطفى واكر مدانات وآخرون.

الاشتراكيين اليهود الأوروبيين في النمسا عام ١٣٢٥هـ ١٩٠٨ م، وهو المخطط الذي يهدف إلى فتح أبواب الشرق للشعب اليهودي ليستقر في فلسطين ويؤسس دولة له هناك(١).

وقد اتفقا على مجموعة من الخطوط الاستراتيجية العامة منها إن فتح أبواب الشرق واستقرار اليهود في فلسطين يتوقف بالدرجة الأولى على تدمير الدولة العثمانية (٢).

ولما دخل لينين إلى روسيا مع لفيف من رفاقه الروس والبولنديين كان في عدة آلاف من اليهود الذين فروا من الجيش الروسي القيصري في انتظاره، وذلك في سنة ١٣٣٥ه/١٩١٧م وكانت المصارف اليهودية والأثرياء اليهود قد قدمو الأموال لترسيخ أقدام اليهود في الثورة اللينينية الناشئة حتى وصل كثير منهم إلى موضع القيادة.

وقد استطاع زعماء الحركة الماركسية اليهود أن يتغلغلوا داخل هذه الدولة الجديدة وأن يضعوا الخطوات العملية للاستفادة من وجودها، وكانوا من واضعي الطوق الحديدي لعزلها عن العالم الخارجي (٣)، ولم يكد يمر العام الثاني على مولد الدولة الماركسية في روسيا حتى باشرت اللجنة التي شكلها لينين برئاسة تروتسكي بتنفيذ المخطط المتفق عليه مع وايزمن وقادة الحركة الصهيونية اليهودية، وأول ما قامت به دولة البلاشفة لتحقيق طموح اليهودي إقامة دولة يهودية في فلسطين على أساس اشتراكي ماركسي أنها أوفدت اثنين من اليهود هما «جاك شابيليف وراوول كارنبورغ» لإنشاء حزب ماركسي يكون قاعدة لنشر المبادئ الاشتراكية الماركسية في المنطقة، وبالفعل ماركسي ماركس إلى الأقطار العربية المجاورة، وفي غضون سبع سنوات تعاليم كارل ماركس إلى الأقطار العربية المجاورة، وفي غضون سبع سنوات ثم تأليف أربع أحزاب ماركسية في مصر سنة ١٩٣٩ه/ ١٩٢١ م، وفي سوريا

<sup>(</sup>١)(٢) انظر: دور الدول الاشتراكية في تكوين إسرائيل: ص ١٦ ـ ١٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٢٤.

سنة ١٣٤٢هـ/١٩٢٤ م، وفي لبنان سنة ١٣٤٣هـ/١٩٢٥ م، وفي العراق سنة ١٣٤٥هـ/ ١٩٢٧ م، ثم أرسلت موسكو في سنة ١٣٣٨هـ/ ١٩٢٠م إلى فلسطين «جابوتنسكي» اليهودي الشيوعي، الذي كانت مهمته تقوم على تدريب الشباب اليهود لحماية المهاجرين اليهود، واغتصاب الأراضي، وأمد البلاشفة في موسكو اليهود الروس بالمال لشراء الأراضي لتوطين اليهود الذين سيفدون من روسيا على عدة مراحل إلى فلسطين، وبعثت موسكو بعثة من اليهود لدراسة الأراضى وطافت البعثة جميع أرجاء فلسطين ودرست أوضاعها وأنواع أتربتها ووضعت تقريرها بالاشتراك مع خبراء الوكالة اليهودية، وحملته إلى لينين وتروتسكي مع مجموعة من الخرائط، وقامت موسكو بتشجيع هجرة اليهود من روسيا إلى فلسطين، ففي الفترة من ١٣٣٩هـ ـ ١٣٥٨هـ/ ١٩٢١م ـ ١٩٣٩م هاجر نحو ١٦٥ ألف يهودي بينهم مجموعة من الضباط وصف الضباط الذين حاربوا في صفوف الثورة البلشفية، إضافة إلى ٢٨٠ ألف من أوروبا الشرقية، وقد نشرت هذه الحقائق كلها في كتاب «إلى أرض الميعاد» للبروفسور «زاندا» الذي نشر في براغ سنة ١٣٥٦هـ/١٩٣٧م وكتاب «من ستالين إلى وايزمن» لمؤلفه «أرماند سنيتر» الذي نشر في باريس عام ١٣٥٨هـ/ ١٩٣٩ م، وفيه يبين أن الأموال التي تدفقت على اليهود لشراء الأراضي وإنشاء المستعمرات والقرى لتوطين اليهود في فلسطين، كانت نسبتها حتى عام ١٩٣٩هـ/١٩٣٩م كما يلي: الاتحاد السوفيتي ٤٠٪، أوروبا الشرقية ٢٨٪ وأوروبا الغربية ١٦٪ والولايات المتحدة ١٩٪ وأمريكا الجنوبية ٤٪(١).

أمَّا الدعم بالأسلحة فحديثه طويل مترامي الأطراف<sup>(۲)</sup>، أمَّا المواقف السوفيتية في هيئة الأمم فكانت في حقيقتها لصالح اليهود، ففي أول معركة سياسية خاضها العرب في هيئة الأمم المتحدة في ٢٨ نيسان ١٩٤٧ م/ ١٣٦٦هـ ركزت الكتلة الشيوعية، بزعامة المندوب السوفيتي «غروميكو» حملتها على نقطة رئيسية قوامها انتزاع اعتراف بشرعية الكيان اليهودي في

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٢٥ ـ ٢٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٣٦ ـ ٣٥ وكتاب الروس قادمون لإبراهيم سعده.

فلسطين، وفي محاضر هيئة الأمم كلام غرميكو وزميله التشيكي التي يطالبون فيها بصراحة الاعتراف بحق لليهود في فلسطين، وأن الشعب اليهودي خلق ليعيش حراً كغيره من الشعوب، وعلى هيئة الأمم أن تحقق لهم رغباتهم في الاعتراف بحقوقهم في فلسطين (١).

ولما عرض مشروع قرار التقسيم في أيلول ١٩٤٧ م/١٣٦٦ه أيدت الكتلة السوفيتية المشروع بحماس شديد، ودافعت عنه بقوة حتى أقر في جلسة ٢٩ تشرين الثاني ١٩٤٧ م/١٣٦٦ه (٢٠)، وفي ربيع سنة ١٩٤٨ م/ ١٣٦٧ه المراكب هدد الاتحاد السوفيتي باستخدام القوة لصيانة الأمن وحماية الدولة اليهودية (٣٠)، واعتبرت الدولة الماركسية أن تدخل بعض الدول العربية لنجدة الشعب الفلسطيني غزواً خارجياً، وصرحت بأنها ستلجأ إلى استخدام جميع الوسائل لمعونة الشعب اليهودي وحماية حقوقه في فلسطين (٤٠).

ولا جدال في موقف المعسكر الغربي بزعامة بريطانيا ثم أمريكا في إيجاد دولة اليهود وحمايتها، ولكن الغش والتدليس الذي مارسته الماركسية من خلال دعاياتها ومن خلال الأحزاب الماركسية التابعة لها في البلدان العربية أظهرت الأمور على عكس الحقيقة، ودلست وبررت.

وإذا أخذنا أصل نشأة هذه الأحزاب، وأنها نشأت على يد اليهود، كما سبق بيانه، ثم إذا نظرنا إلى الزعامات اليهودية التي سيطرت على هذه الأحزاب، والأقليات الأخرى من الأرمن والآشوريين واليونان ونصارى

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٤٢ ـ ٥١ وكتاب الروس قادمون لإبراهيم سعده.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٤٢ ـ ٥١.

<sup>(</sup>٣) (٤) المصدر السابق: ص ٥١ ولمن أراد المزيد من التفصيلات في هذه القضايا جميعاً وغيرها فلينظر كتاب: «حقيقة المواقف الشيوعية من القضية الفلسطينية» لعابد سليمان المشوخي، وفيه بسط العلاقة بين الشيوعية، واليهودية: ص ٢٣ ـ ٢٩، ودعم الشيوعية لليهود المغتصبين بالتدريب، والهجرة: ص ٣١ ـ ٣٤، وتأييد الشيوعي لليهود في المحافل الدولية: "ص ٣٧ ـ ٥٠ ثم تصريحات وأقوال الشيوعيين المناصرة لليهود ودولتهم: ص ٥١ ـ ٣٠.

العرب، كل ذلك يوصل إلى النتيجة الحتمية في أن هذه الأحزاب كانت أداة لتنفيذ المآرب اليهودية في المنطقة.

وقد تمسكت الأحزاب الشيوعية العربية بالمواقف السوفيتية وأعلنت ـ تبعاً لروسيا ـ قبول قرار التقسيم، بل دافع الماركسيون العرب عن هذا القرار وبسائر واعتبروه قراراً حكيماً!!، وكان ممن أعلن تمسكه بهذا القرار وبسائر المواقف السوفيتية المؤيدة في حقيقتها لليهود، والمخادعة في ظاهرها للعرب، كل من الحزب الشيوعي الأردني<sup>(۱)</sup>، وفرعه المسمى التنظيم الشيوعي الفلسطيني في الضفة الغربية<sup>(۲)</sup>، والحزب الشيوعي التونسي الذي كان في حقيقته أحد فروع الحزب الشيوعي الفرنسي<sup>(۳)</sup>، والحزب الشيوعي السوداني<sup>(3)</sup>، والحزب الشيوعي السوري اللبناني<sup>(6)</sup>، والحزب الشيوعي العراقي<sup>(7)</sup>، والحزب الشيوعي الفلسطيني الذي كان أكثر أعضائه من اليهود وللاولة العبرية من أصرح المواقف منذ نشأته، وكانت مواقفه المؤيدة لليهود وللدولة العبرية من أصرح المواقف من تحت هذا الحزب: حزب "راكاح» "القائمة الشيوعية الجديدة» بقيادة «ماثير فلينر» وانضم إليه مجموعة كبيرة من العرب الماركسيين وخاصة شعراء الحداثة المعروفين بشعراء الأرض المحتلة وأشهرهم محمود درويش وسميح المائسم وتوفيق زياد وغيرهم (\*)، والحزب الشيوعي المصري بسائر أقسامه المنشقة عن بعضها مثل «ايسكرا» "الشرارة» و"تحرير الشعب» و"حدتو» المنشقة عن بعضها مثل «ايسكرا» "الشرارة» و"تحرير الشعب» و"حدتو»

<sup>(</sup>١) (٢) انظر: موسوعة السياسة ٢/ ٣٢٢ ـ ٣٢٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ٢/ ٣٧٠ ـ ٣٧١.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق ٢/ ٣٧٢ ـ ٣٧٦، وكتاب التائب من الردة الشيوعية أحمد سليمان: ومشيناها خطى.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق ٢/٦٧٢ ـ ٣٨٣.

<sup>(</sup>٦) انظر: المصدر السابق ٢٠١/٢ ـ ٤٠١، وكتاب العضو السابق في الحزب مالك سيف «للتاريخ لسان».

<sup>(</sup>V) انظر: المصدر السابق ٢/٤١٠ \_ ٤١٤.

<sup>(</sup>٨) انظر: المصدر السابق ٣٠٨/٢.

و «الراية» و «حزب العمال الثوريين» و «الحزب الشيوعي المصري الموحد» وغيرهم ممن كان في دائرة الفلك السوفيتي، وضمن المخطط اليهودي ليونس «هنري كورييل» وشندي «هيلل شفارتز» أو مارسيل إسرائيل (۱)، والحزب الشيوعي المغربي المؤسس على يد مجموعة من الشيوعيين الفرنسيين واليهود المغاربة، والذي تحول اسمه إلى حزب التقدم والاشتراكية (۲).

وحركة القوميين العرب التي أسسها بعض طلاب الجامعة الأمريكية في بيروت أبرزهم جورج حبش «النصراني الماركسي الفلسطيني» ووديع حداد وهاني الهندي والكويتي أحمد الخطيب، وقد أعلنت هذه الحركة تبنيها الماركسية اللينينية وأسهمت الحركة في تكوين الجبهة القومية في اليمن وهي التي فرخت النظام الماركسي في عدن وحضرموت، والجبهة الشعبية لتحرير عمان والخليج العربي التي تفرعت إلى الجبهة الشعبية في البحرين وجبهة تحرير ظفار وعمان، وقد كانت هذه الحركة الماركسية تضم في عضويتها مجموعة من الحداثيين والعلمانيين العرب وخاصة من دول الخليج واليمن (٣).

وقد كانت هذه الحركات مرتبطة بصورة مباشرة أو غير مباشرة بسياسة «الكومينترن» (١٤) التي كانت توجه الأحزاب والأفراد توجيها مركزياً لمصالح الاتحاد السوفيتي، وقد نشأت الأحزاب الشوعية الشيوعية العربية

<sup>(</sup>۱) انظر: المصدر السابق ٤٥٨/٢ ـ ٤٦٤، وكتاب هنري كورييل ضد الحركة الشيوعية العربية في القضية الفلسطينية لإبراهيم فتحي، وتاريخ الحركة الشيوعية المصرية لرفعت السعيد، وكتاب هنري كورييل رجل من طراز فريد لجيل بيرو.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ٢٩٦/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق ٢/ ٢٣١ \_ ٢٣٢.

<sup>(</sup>٤) الكومينترن: هي المركز الرسمي الرئيسي للحركة الشيوعية في العالم وكان مقره الاتحاد السوفيتي قبل زواله، وكانت تصدر من قيادته التوجيهات السياسية وغيرها لسائر فروع الأحزاب الشيوعية في العالم، ومن خلاله تم ربط هذه الأحزاب بمصالح الدولة السوفيتية. انظر: موسوعة السياسة ٢/ ٢٥٩.

في ظل هذا المناخ، وتحولت إلى أداة لتنفيذ مآرب السوفييت الأعلى، إضافة إلى تغلغل اليهود والأرمن واليونان وغيرهم من الأقليات ذات النفوذ المباشر والقيادي والفعال، وفي داخل هذه الأحزاب، وفي أجوائها نشأت وترعرت الكوادر الحداثية اليسارية (١)، وسارت في الدرب الماركسي أبعد ما يكون السير حتى إنه ليصدق عليهم القول بأنهم: ماركسيون أكثر من السوفييت (٢).

أمًّا الشق الثاني من المادية الغربية والذي تهاوى على دبقه الشطر الآخر من الحداثيين، فهو: «الليبرالية الغربية» بشتى أطروحاتها ونتاجاتها الاعتقادية والسياسية والاقتصادية.

<sup>(</sup>١) انظر: موسوعة السياسة ٢/ ٢٥٨ \_ ٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) انظر مصداق ذلك في الكتاب التالية:

١ - روجيه غارودي بعد الصمت حول فلسفة الردة عند غارودي وآفاقها في الوطن العربي لطيب تزيزني.

Y - من التراث إلى الثورة حول نظرية مقترحة في قضية التراث العربي: تحت سلسلة مشروع رؤية جديدة للفكر العربي منذ بداياته حتى المرحلة المعاصرة في اثني عشر جزءاً لطيب تزيني.

٣ ـ على طريق الوضوح المنهجي: للتزيني أيضاً.

٤ - فصول في الفكر السياسي العربي: له أيضاً.

حوار مع فكر حسين مروة: شارك في الحوار سبعة وعشرون من داخل التيار الفكري الماركسي.

٦ - مفكرون عرب يناقشون كريم مروة في القومية والاشتراكية والديمقراطية والدين والثورة: وشارك فيه تسعة وثلاثون من اليساريين العرب.

٧ - النظرية والممارسة في فكري مهدي عامل: ندوة فكرية شارك فيها سبعة وعشرون من اليساريين والماركسيين العرب.

٨ ـ الواقع والمثال مساهمة في علاقات الأدب والسياسة: للماركسي فيصل دراج.

٩ ـ الأدب الجديد والثورة: للماركسي اللبناني محمد دكروب.

١٠ وشخصيات وأدوار: لدكروب أيضاً، وفيه حورات ومقابلات مع رموز فكرية وأدبية ماركسية.

١١ ـ دراسات في الإسلام: لحسين مروة ومحمد أمين العالم ومحمد دكروب وسمير سعد.

ماذا نسمع اليوم من أرباب الحداثة والعلمنة سوى اللهج الدائم بالديمقراطية والتأكيد المستمر في تقديس هائم على غرار قول عبدالرحمن منيف: (الديمقراطية أولاً، الديمقراطية دائماً)(١).

أمًّا سواقط الجراب الغربي الليبرالي من المذاهب الفكرية والأدبية فلابد أن تجد لكل واحد منها دعاة ورعاة من أبناء البلاد الإسلامية، من الحداثيين والعلمانيين.

ومن أمثلة ذلك «الوجودية» (٢) و «السوريالية» (٣) و «البنيوية» (٤) و «البنيوية» (٤) و «البرناسية» (٥) و «البرغماتية» (٥) و «الرومانسية» (٥) و «الوقعية» (٥) و «الوضعية» (١٠) وغيرها من الفلسفات والمذاهب الغربية التي انخرط في سلكها المستغربون، أهل التحضر والعصرية والتقدم والنضهة والتنوير!! كما يطلقون على أنفسهم، وعلى عقولهم المستطرقة ونفوسهم المستعدة.

<sup>(</sup>۱) الديمقراطية أولاً، الديمقراطية دائماً كتاب حديث لعبدالرحمن منيف بعد رحلة تنقلاته من الماركسية إلى البعثية اليسارية الاشتراكية ثم أخيراً إلى ليبرالية ديمقراطية غربية.

<sup>(</sup>٢) (٣) (٤) (٦) (١٠) سبق إيضاحها. انظر: فهرس المصطلحات.

<sup>(</sup>٥) البرناسية نسبة إلى برناس جبل في اليونان تزعم الخرافات اليونانية أنه مقر أبولون وربات الفنون المعنية بالغناء والشعر والرسم والرقص... إلخ، والبرناسيون جماعة من شعراء فرنسا اتخذوا موقفاً مناهضاً للرومانسية، ونادوا باللافردية والفن لأجل الفن وغيرها. انظر: المعجم الأدبى لجبور عبدالنور: ص ٥٠.

<sup>(</sup>A) الشخصانية مذهب فلسفي يعطي الشخص البشري قيمة لاتضاهي، وقد جاء هذا المذهب كردة فعل لسوء معاملة الأشخاص في المجتمع الغربي الصناعي الذي اعتبرهم في مستوى الآلة، وقد قرر فيلسوف الشخصانية ايمانويل مونييه أن للشخص قيمة مطلقة لايجوز انتهاكها، وعلى ذلك فقد أضحت الشخصانية نظرية أخلاقية واجتماعية تقوم على القيمة المطلقة للشخص، فإليها يرد كل شيء انظر: المعجم الفلسفي: ص ١٠١، ومعجم المصطلحات والشواهد: ص ٢٤٩، وموسوعة السياسة ٤٤٤/٣.

لهجوا بالديمقراطية لهج الوثني بصنمه، واعتبروها المنقذ الوحيد لكل آلام البشرية وأدوائها.

هذه الكلمة التي اعتبروها بلسماً لكل داء، وشفاء لكل مرض، وطريقاً لأي تقدم.

«الديمقراطية» كلمة مشتقة من لفظتين يونانيتين هما «الشعب» و«السلطة» ومعناها طريقة الحكم الذي تكون فيه السلطة للشعب بحيث يكون الشعب هو الرقيب والمشرع بواسطة نوابه، وتعتبر الرأسمالية بتفرعاتها العديدة الوجه الاقتصادي للديمقراطية الليبرالية، كما أن الديمقراطية الليبرالية هي الوجه السياسي للرأسمالية.

وقد أخذ الغرب هذا النمط من الإغريق، بعد أن عاش مايزيد عن ألف عام في ظل الامبراطورية الرومانية والقانون الروماني المتسم بالإقطاعية والظلم الذي تؤيده الكنيسة<sup>(1)</sup> ويحميه رجال الدين، حيث لم يكن للناس مع الإقطاعيين الذين يسمون النبلاء والأشراف ورجال الدين أي وجود إنساني إلاّ كونهم مجموعة من القطع الآدمية اللاصقة بالتراب حيث لا حقوق لهم ولا كرامة، ولا منزلة، وعليهم كل الواجبات والعقوبات.

وفي أجواء هذه المظالم انفجرت الثورة الفرنسية، التي قامت على فلسفة وتراث الإغريق والرومان، حيث ارتدت إلى الوراء تبحث عن شيء يحل مشكلاتها وينظم حياتها بديلاً عن الإقطاع والدين، فوقع اختيارهم على «الديموقراطية» حيث تكون الطبقة المسحوقة «طبقة الشعب» هي الطبقة الثائرة التي تسعى إلى المشاركة في الحكم والسلطان، ويتحول المال من الإقطاعيين ليصبح رأسمالٍ في أيدي الطبقة الجديدة، «الطبقة الرأسمالية» التي بدأت تزدهر بعد تحول الإنتاج من القطاع الزراعي إلى القطاع الصناعي بعد اختراع الآلة، وكانت هذه الطبقة الجديدة هي الأداة المناسبة في الثورة الجديدة التي وضعتها الماسونية الجديدة التي بدأت بالثورة الفرنسية تحت الشعارات التي وضعتها الماسونية

<sup>(</sup>١) سبق تفصيل هذا في الفصل الأول من الباب الأول.

اليهودية لهذه الثورة وهي «الحرية والإخاء والمساواة» ليتحقق لليهود مايطمحون إليه من مآرب.

وبعد نضال طويل بين الديمقراطية والأوضاع السابقة لها استمر قرابة قرن من الزمن استقرت الديمقراطية على شكلها الراهن في أوروبا وأمريكا.

وبناء على التفاعلات الدينية والسياسية والاقتصادية والاجتماعية في أوروبا ظهرت الديمقراطية، فهي إذن نبتة ملائمة للطينة الأوروبية، متفاعلة مع أجواء أوروبا، مرتوية من مائها، ضاربة الجذور إلى اليونان.

وحين استقرت الديمقراطية على شكلها الراهن تمحورت حول قضيتين، الأولى: إشراف الشعب على أعمال الحكومة، بحيث تكون له الرقابة الكاملة على تصرفاتها السياسية والاقتصادية والأمنية والاجتماعية والتربوية. الثانية: إعطاء الشعب كل حقوقه، ومنحه الحرية في الأعمال والتصرفات ومنح كل فرد هذا الحق مادام «مواطناً».

وكلمة مواطن ومعناها الراهن من المصطلحات التي استحدثتها الديمقراطية، تحت الشعار العلماني «الدين لله والوطن للجميع» فأصبح المواطنون جميعاً متساويين ـ نظرياً ـ في جميع الحقوق والواجبات.

وكان من هذه الحقوق حق التنقل بحرية، وحق العمل المقرر نظرياً، والمعاق عملياً بكثرة العاطلين والمتشردين ومحترفي اللصوصية والإجرام والمخدرات، وحق العمل هذا ـ رغم قوانينه العادلة نظرياً ـ بعيد عن الأسس الإنسانية والأخلاقية؛ لأنه إنّما قام للقضاء على الأوضاع الإقطاعية ولتحقيق أكبر قدر من الربح بأي وسيلة من الوسائل، وأقربها وأيسرها، تطويل ساعات العمل وخفض الأجور، وطرد العامل من عمله إذا لم يقم بالعمل المطلوب منه.

ولذلك قامت النقابات العمالية، ثم استعملت الإضراب وسيلة للحد من جشع الرأسماليين، الذين يلجأون بدورهم إلى جيوش العاطلين لتشغيلهم بأجور زهيدة مستغلين حاجتهم وفقرهم، ثم لجأوا إلى تشغيل المرأة بنصف أجر الرجل، وعلى إثر ذلك حدث للمرأة ما حدث من اختلاط وضياع

وفساد، ثم تفجرت قضية مساواة المرأة في الأجور، واستمرت لتصبح دعوة لمساواتها بالرجل في كل شيء.

ونشأ من هذه الأوضاع المتأزمة بين أصحاب رؤوس الأموال والعمال نفسية عداء وصراع متواصلة، وعداوات متوالية انعدمت معها معاني الإنسانية والتراحم.

ومن الأمور التي جاءت بها الديمقراطية بعد كفاح مرير "حق التعلم" حيث كان هذا الحق مقصوراً على السادة والنبلاء والأشراف وسائر طبقات الإقطاعيين وأبناء علية القوم، أمّا سائر الشعب فيعيش في جهالة تامة وأمية كاملة، وبعد صراع طويل استطاعت الديمقراطية وبعد حقبة من الزمن أن تفرض حق التعلم للرجال أولاً ثم بعد فترة للنساء، وكان بعد ذلك ما كان من تدريس الفلسفات المادية والإلحادية واختلاط البنات بالأولاد وغير ذلك.

وتعتبر الحقوق السياسية، أبرز الحقوق الديمقراطية وأظهرها حق الانتخاب وحق الترشيح وحق الاحتجاج وحرية الكلام وحرية الاجتماع، وما يتبع ذلك من حقوق الإشراف على الحكومة وتوجيهها ونقدها والاعتراض على أعمالها.

كل ذلك حق مثبت ـ نظرياً ـ لأي مواطن.

كما أن هناك مجموعة من الضمانات التي نادت بها الديمقراطية أشهرها:

«ضمانة الاتهام» ومقتضاها ألا يؤاخذ أحد إلا بدليل، ولايعاقب إلا ببرهان، وأن الأصل في المتهم البراءة حتى تثبت تهمته، فلايحبس أو يوقف إلا بمقتضى حقيقية تستوجب ذلك.

ومنها «ضمانة التحقيق» ومقتضاها ألا يكره المتهم على الاعتراف، ولايستخدم معه أي أسلوب من أساليب الضغط لحمله على الاعتراف، سواء بالترهيب أو الاستدراج.

ومنها «ضمانة الحكم» ومقتضاها أن يحكم على المتهم بالعقوبة

المقررة قانوناً بلا زيادة، ومن حق المتهم النقض والاستئناف.

ومنها «ضمانة التنفيذ» بحيث تنفذ العقوبة المقررة من المحكمة دون زيادة.

ومنها «ضمانة المحاكمة» كإقامة المتهم من يدافع عنه «المحامي» ويدفع أجرته إن كان يملك ذلك، أو تدفع المحكمة ذلك، ومن حق المتهم أن يمتنع عن الإجابة على أي سؤال يوجهه إليه القاضي ومن حق المحامي منع - بحكم معرفته بالقانون - موكله من الإجابة على سؤال تضره إجابته، ومن حقه استدعاء الشهود الذين يرى أن شهاداتهم تنفعه في قضيته، وحق طلب التأجيل والاستئناف.

وتعتبر هذه الحقوق والضمانات اليوم من مقاييس التحضر الإنساني وهي جديرة بأن تكون كذلك<sup>(۱)</sup>، لو سارت على وجهها الصحيح وكانت على أسس من الإيمان.

بيد أن الديمقراطية وأشياعها من المستغربين تعيش مآزق قاتلة توشك أن تأتي على بنيانها من القواعد، والذي يهم في هذا المجال الإشارة إلى قضيتين أساسيتين:

## القضية الأولى:

أن الديمقراطية الغربية بسائر فروعها السياسية والاقتصادية والاجتماعية والفكرية نشأت على جذور من الوثنية الإغريقية، والمادية الإلحادية، وهذه النشأة جعلت هذه الفكرة مبتوتة الصلة بالروح والإنسانية والقيم العليا والأخلاق الفاضلة؛ ذلك لأنها عديمة الصلة بالإيمان بل معادية أشد العداء للإيمان بالله والآخرة.

ومن هذا المنطلق تكون الديمقراطية وجها آخر للمادية الماركسية ولكن في صورة ملطفة، فالماركسية تضرب الدين وأهله بقفاز من حديد، والديمقراطية تفعل ذلك ولكن بقفاز من حرير.

<sup>(</sup>۱) انظر: مذاهب فكرية معاصرة: ص ۱۷۸ ـ ۱۹۸.

وما التشاحن الظاهر بين الديمقراطية والماركسية إلا على الكيفيات والسبل، وإلا فهم جميعاً في مستنقع الوثنية والمادية.

أمَّا شهادة بعضهم ضد بعض فهي كما قال الله تعالى عن أسلافهم: ﴿ وَقَالَتِ النَّصَدَىٰ لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَى ﴿ وَقَالَتِ النَّصَدَىٰ لَيْسَتِ النَّصَدَىٰ عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ النَّصَدَىٰ لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾ (١)، فقد صدق كل فريق فيما قاله عن الآخر وإن كان كاذباً فيما يدعيه لنفسه من فضيلة وخير وامتياز.

ويُمكن للمطلع على النقد الماركسي الموجه إلى الديمقراطية الغربية والرأسمالية والليبرالية أن يجد أشياء عديدة مما صدقت فيه الماركسية في نقدها للديمقراطية الغربية، كما تجد العكس.

وإذا أردنا أن نقوم الديمقراطية من أساسها ومنطلقها فلننظر في العقيدة التي أنبتت عليها، ولننظر من المعبود الذي يوجه ويشرع ويحكم في هذه الملة الحديثة؟.

وقضية من المعبود ليست قضية هامشية ولا غيبية مجردة، بل هي قضية أصيلة من صميم احتياج الإنسان، وعليها يتوقف مصير الإنسان في الدنيا بدرجة أكبر وأخطر مما يظنه الماديون وأتباعهم.

ويتفرع من قضية «من المعبود؟» قضية أخرى تضاهيها في الأهمية والمنزلة والمكانة وهي «من المشرع؟» التي قامت من أجلها الثورات التاريخية والصراع الإنساني الطويل؛ بسبب المظالم التي تقع من المشرعين الذين يشرعون لأجل مصالحهم، ومصالح طبقتهم وأعوانهم، فيثور المضطهدون لرفع هذا الظلم.

والظلم هو طابع الجاهلية التي يشرع فيها البشر للبشر، ذلك أن المجتمع الجاهلي لابد أن ينقسم بطبيعته إلى فئتين: سادة في يدهم القوة والحكم والنفوذ والسلطان والمال والتشريع والتنفيذ، وعبيد يقع عليهم النفوذ والسلطان وينفذ فيهم التشريع.

<sup>(</sup>١) الآية ١١٣ من سورة البقرة.

المشرع الحقيقي في الديمقراطية الليبرالية كما في أي جاهلية لا تحكم بشرع الله: هم البشر، ثم هم طبقة معينة من هؤلاء البشر، لهم مصالح معينة ومطامع معينة وأهواء عديدة، لاتتحقق بصورتها التي يريدونها إلا على حساب الآخرين.

الحاكم الحقيقي في الديمقراطية الليبرالية هو «الرأسمالية» التي بيدها زمام التحكم في كل شيء فهي تملك وتحكم وتشرع وتنفذ، وإن كان الحكم والتشريع في المؤلفات النظرية والدعاية الإعلامية هو «الشعب». «الرأسمالية» التي يتحكم في زمامها اليهود عباد الذهب والمال، هي التي تضع تدير مسرحية «الديمقراطية» هي «المشرع» الحقيقي، هي التي تضع التشريعات للمحافظة على مصالحها، على حساب مصالح الناس الذين خدعوا بالشعارات، وانساقوا بعد عملية التلاعب بأفهامهم وعقولهم في هذا الميدان مصفقين مبتهجين كما قال الشاعر:

(هي الساة تتبع جزارها تباع وتشرى من الذابحين يجرجرها الحبل في عنقها ترى مدية الذبح مصقولة

وتنسى ببرسيمه ثارها وتجهل في البيع أسعارها الذليل فتحسبه غارها تضىء فتكبر أنوارها)(۱)

حقيقة أن الرأسماليين في الغرب هم السادة والمشرعون والمنفذون لايكاد يجهلها أحد، والشعب «العبيد» يعلم ذلك، ولكن هذه الحقيقة صيغت لهم بصورة مخادعة، حتى أصبحت أمراً مسلماً به لا نكير فيه، ولا مخالف له، إلا أقل القليل من العقلاء الأحرار الذين لا أثر لهم ولا صوت.

لقد استخف أصحاب الأموال «الرأسماليون» من اليهود وغيرهم بالناس فأطاعوهم فاستعبدوهم كما أخبر الله تعالى عن فرعون وقومه: ﴿ فَٱسْتَخَفَ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا فَوْمَا فَسِقِينَ ﴿ فَأَسَّكُ فَلَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>۱) ديوان الزبيري: ص ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٥ من سورة الزخرف.

صحيح أن العبيد في ظل الديمقراطية الليبرالية هم في أحسن حال وجد فيه العبيد في أية جاهلية من جاهليات التاريخ بسبب طبيعة الرأسمالية الحرة، التي عجز أصحابها عن تحقيق الربح والمآرب الأخرى إلا عن طريق إعطاء قسط محدود من الحرية.

ولكن هذا لايغير من حقيقة أنهم عبيد ينفذون بطوعهم أوامر الأسياد، ويمثلون الدور المطلوب منهم على خشبة المسرحية الديمقراطية.

وكل حكم بغير شرع الله ـ مهما تسمى من أسماء واتخذ من شارات ـ هو في الحقيقة يقسم الناس إلى أسياد وأرقاء، إلى أرباب يشرعون ويحكمون وينفذون ما حكموا به وعبيد يطبق عليهم الحكم والتشريع وينفذون ما طلب منهم.

ولا خلاص من هذه الهاوية إلا بالعبودية الخالصة الكاملة لله تعالى، العبودية التي منها تنبثق حرية البشر، وبها تلغى الطواغيت والأرباب ويتحرر الناس من العبوديات المختلفة والمتشاكسة، ليكونوا عبيداً لله وحده دون سواه.

أمًّا كيف أصبحت الرأسمالية هي المعبود والمشرع والحاكم والمنفذ والمتحكم، فتلك قصة طويلة، أهم مقاطعها كما يجري في الواقع اليوم:

تقول الديموقراطية إن الفرد حر حرية كاملة، يتخذ قراره دون ضغط وإكراه، ويعبر عن رأيه بحرية تامة، ويدعو لرأيه بكل مايستطيع من وسائل الدعاية، ويختار المرشح الذي يمثله في البرلمان الذي يشرف على أعمال الحكومة ويهيمن على تصرفاتها، هكذا تقول الدعاية الديمقراطية (۱)، وحين نتأمل الحقيقة، ونرى من الذي يصوغ لهذا الفرد أفكاره؟ من الذي يشكل «الرأي العام» الذي يوجه هذا الفرد لاتخاذ قراره؟ واختيار مرشحة؟.

إن الذين يقوم بذلك «وسائل الأعلام» من صحافة وإذاعة وتلفاز وسينما وأفلام ومراكز بحث ومؤلفات، فمن الذي يملك وسائل الإعلام؟ إنها الرأسمالية.

<sup>(</sup>١) أنظر: النشرة التي كتبتها وكالة الإعلام الأمريكية بعنوان «ما هي الديمقراطية»: ص ٢ ـ ٦.

وبيد من رؤوس الأموال، البنوك والمصانع والتجارة؟ إن جلها بيد اليهود، كما هو معروف مشهور، إذن الذي يملك رأس المال هو الذي يملك وسائل الإعلام، وهو الذي يؤثر في الرأي العام.

وامتلاك الرأسماليين لوسائل الأعلام عديدة، منها الملكية المباشرة للصحف ودور النشر والإذاعات ومحطات البث التلفازي المحلي والعالمي، ووكالات الأنباء، ودور السينما.

ومنها الامتلاك غير المباشر من خلال تقديم الدعم للصحف ومحطات التلفاز، في صورة شراء صفحات وإعانات، أو في صورة شراء صفحات للإعلان، وبذلك تغطي الصحيفة والمحطة عجزها المالي المحتم، وتربح أرباحاً طائلة.

ويكفي رفع الدعم أو امتناع الشركات والمؤسسات المالية والصناعية عن الإعانات أو الإعلانات يكفي ذلك في الاجهاز على أية صحيفة أو محطة، تخرج عن إدارة أصحاب رؤوس الأموال، ولابأس عندهم أن تحدث بعض المناوشات السطحية والانتقادات القشرية، التي لاتصل إلى جوهر الحقيقة وعمق القضية، بل هذا أمر في صالح المسرحية الديمقراطية.

فإذا كانت وسائل الإعلام التي تشكل الرأي العام واقعة تحت هيمنة الرأسمالية إلى هذا الحد فإن من البديهي أن تصوغ الرأسمالية الأفكار والتوجهات وفق إرادتها ومصلحتها، أو على الأقل بما لايتعارض مع المصالحة الحقيقية للرأسماليين.

فإذا أراد أصحاب مصانع التبغ ترويج نتاج مصانعهم فإنه لايُمكن أن يقف أحد أمام ذلك، لا الأطباء ولا المرضى ولا منظمة الصحة العالمية، ولا الشعب الذي يجلب له الدخان كل الأمراض والعلل القاتلة، ولا الدول التي تخسر من جراء معالجة المرضى بسبب التدخين ملايين الدولارات.

فإعلانات الدخان أشهر وأقوى الإعلانات، ومن باب المخادعة والضحك على ذقون البشر، ولتمرير المسرحية «الليبرالية» يكتبون تحت الإعلان المشوق سطراً صغيراً «التدخين سبب رئيسي لأمراض السرطان» أو «التدخين يضر بصحتك ننصحك بالامتناع عنه» ونحو ذلك.

وإذا أراد الرأسماليون من تجار السلاح، وغالبهم من اليهود، كما هو الواقع، وكما أخبر الله عنهم: ﴿ كُلُمّا اَوْقَدُواْ نَارًا لِلْحَرّبِ الْمَقَاهَا الله ﴾ (١) تحريك المصانع الحربية فإنهم يحركون وسائل الإعلام لتنشر أخباراً قصيرة مثيرة تثير عند الرأي العام - المعروف بأنه غافل - شيئاً من التطلع والانتباه، مثيرة تثير وسائل الإعلام في طول الخبر، وتأتي بتفاصيل تزيد من لهيب التطلع من خلال عناوين الإثارة، ثم تصبح القضية الهاجس المستمر بالمقالات والمقابلات والتحليلات والندوات، ثم يشد حبل الإثارة، ثم تأخذ الصحافة في استطلاع «الرأي العام» الذي صنعته ووجهته وسائل الإعلام، فإذا الرأي العام متحمس!! إذن لابد من مطالبة الدولة بالتحرك التي جرى التأثير عليها أيضاً، وأصبحت تحت ضغط التأثر والتحرك الجماهيري، ويتحرك النواب لتحفيز الحكومة وتحريكها وتبدأ في الإعداد ثم تنطلق شرارة ويتحرك النواب لتحفيز الحكومة وتحريكها وتبدأ في الإعداد ثم تنطلق شرارة الحرب، ويباع السلاح وتتحرك مصانع أصحاب رؤوس الأموال «وغالبهم من وراء «المشروع» (٢٠ المارب الخفية من وراء الحرب، وتتحقق الأهداف المطلوبة من وراء «المشروع» (٢٠).

وهكذا نرى كيف يُتلاعب بالعقول في تلك المجتمعات، ويُوجه «الرأي العام»، وتصنع قناعات الناس بصنع «العقل الجمعي».

إن ملايين البشر هناك يعيشون بلا رأي محدد ولا انتماء معين، وإذا كانت هذه هي طريقة تشكيل الرأي العام الذي يجري في الدول الليبرالية، فكيف تكون الديمقراطية هي حكم الشعب؟!.

(فالحياة في أمريكا مثلاً إنّما تقودها الصفوة التي فيها، وليسوا الذين نراهم يصفقون في المسابقات التلفزيونية، ولا الذين يتسكعون وتدمرهم المخدرات، بل هم نخبة) من أساتذة الجامعات، وأعضاء مراكز البحوث،

<sup>(</sup>١) الآية ٦٤ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) انظر: مذاهب فكرية معاصرة: ص ٢٠٥ ـ ٢٠٧ ومنه اقتبست الكلام السابق عن الديمقراطية والرأسمالية.

<sup>(</sup>٣) كلهم أو جلهم من الرأسماليين واليهود خاصة، أو ممن يدور في فلكهم ويسير وفق مخططهم شاء أو أبي، علم أو لم يعلم.

ومديري الشركات الكبيرة، ومديري البنوك، ووكلاء المخابرات الداخلية والخارجية والأعضاء الحاليين والسابقين في الكونجرس، وكبار القضاة والمحامين، وعناصر المافيا، ورؤساء النقابات، ورجال البيت الأبيض وعشرة في السيتي بنك وتشارتر بنك، وتسعة في مقر أرامكو، وثمانية في دهاليز بنك النقد الدولي، وسبعة من رؤساء تحرير الصحف، وستة من رؤساء الجمعيات اليهودية والماسونية، وبقية المائتي مليون يعيشون على هامش الحياة، همهم البطون والبجنس، وتجدهم بين رفوف السوبرماركت أو أمام التلفزيون، أو في زاوية من مطاعم ماكدونالدز.

إن خمسين ألفاً فقط هم الذين يوجهون مسيرة أمريكا الحضارية سياسياً واقتصادياً وعلمياً وعسكرياً ونفسياً والبقية تتبع، وهذا هو الشأن في بريطانيا وفرنسا وألمانيا والاتحاد السوفيتي والصين واليابان والهند)(١).

إن الإنسان العادي الذي يسمونه «رجل الشارع» الذي منه يتكون الشعب، مشغول بأحواله المعيشية الخاصة عن النظر والتدبر في الأمور العامة، وتكوين رأي مستقل فيها، وذلك لسببين: أحدهما عام لايختص ببيئة معينة ولا سن معين وهو أن الأغلبية الساحقة من الناس لاتحب أن تشغل نفسها بالأمور العامة، ولاتستطيع الصبر على متابعة أحوالها المتنوعة والمتغيرة، ولا على التعمق فيها، وليس لديها الوسائل المعينة لها على ذلك من معلومات ودربة وطول تفقه وتدبر، وإحاطة بالأسباب والنتائج فتترك هذه الأمور لفئة معينة من الناس وتكل إليها هذه المهام الشاقة.

والسبب الثاني: خاص بطبيعة الجاهلية عموماً وطبيعة الليبرالية الديمقراطية على وجه الخصوص وهي التي يشرف عليها ويوجهها اليهود.

تتمثل هذه الخاصية في التلهية الدائمة لرجل الشارع، التلهية التي ينفق عليها أصحاب القرار من يهود ورأسماليين ملايين الدولارات، لإشغال الناس «الشعب» بأمور معاشهم ثم انشغالهم بأمور اللهو والاستمتاع، ليتفرغ أصحاب النفوذ والقرار لأمورهم ومشروعاتهم ومخططاتهم، دون تدخل أو

<sup>(</sup>١) صناعة الحياة ٨٧ ـ ٨٨.

حتى تنغيض من الجماهير المخدوعة، والملبس عليها باللعبة الكبيرة لعبة الديمقراطية، التي جعلت من هذه الوسائل غاية تتهافت عليها قطعان الشعوب المخدوعة بشعارات «الحرية».

السينما تقذف بالأفلام والمسارح تغص بالزوار، وحلبة الرقص، وأفلام الجنس، والنزهة بين الأصدقاء والصديقات، والحفلات الجنسية، والمسابقات الرياضية، ومسابقات ملكات الجمال، والأغاني الصاخبة ونوادي العراة، وجماعات الشاذيين والشاذات وغيرها وغيرها من الملهيات والمفسدات كلها تقوم بالدور التخديري للقطعان البشرية التي تزدحم على هذه الموارد وتشرب منها شرب الهيم، في جذل وسرور، وهنا تربح الرأسمالية \_ أو قل اليهودية \_ أرباحاً مركبة: تربح المال الذي ينفقه الهائمون في تيه اللهو والفساد من أبناء الدول الديمقراطية!!، وتربح إفساد «الأميين في تيه اللهو والفساد من أبناء الدول الديمقراطية!!، وتربح تلهيتهم عما يدور حولهم، ليخطط المخططون وهم في مأمن كامل عن يقظة «الشعب» المحكوم من قبل هذه الأقلية المتحكمة.

هذا هو حال الديمقراطية على الحقيقة، فأين هو «الرأي العام» الحقيقي الذي يوجه السياسة في الدول الديمقراطية الليبرالية الرأسمالية؟ صحيح أن هناك نواباً وهناك برلمان يقول فيه النائب كل ما يريد أن يقول: ولكن من هم النواب في الواقع؟ وكيف يصلون إلى البرلمان؟.

وهل يتاح لأي إنسان أن يصل إلى البرلمان ويوجه الأمور من هناك، كما تقول النظرية الديمقراطية؟.

لابد أن يدخل النائب المعركة الانتخابية، وهو في حاجته إلى تكاليف عالية لايقدر عليها إلا الأغنياء، فلابد أن يكون غنياً أو يبحث عمن يتحمل عنه الأعباء الباهضة للمعركة الانتخابية، فلابد من حزب، والحزب لابد له من ممولين وهنا تعود الحبال مرة أخرى وبصورة أكثف إلى أيدي

<sup>(</sup>١) الآية ٧٥ من سورة آل عمران.

الرأسماليين «ولاينبغي أن ننسى اليهود» ذوي المكر والدهاء والعنصرية وعبادة المال.

فإذا دخل الإنسان الحزب فإنه يصبح إنساناً آخر؛ لأنه لكي يصبح «محترفاً» في عالم السياسة فعليه أن يكون مع حزبه، مع برامجه وخططه وأهدافه، التي سبق أن تعهد بها للممولين وجماعات الضغط، للرأسماليين، ولليهود على وجه الخصوص، فإن كان الحزب في سدة الحكم فهو ملتزم بتأييد الحكومة في كل تصرفاتها وبالدفاع عنها، سواء كان مقتنعاً في نفسه بالتأييد أو الدفاع أو غير مقتنع، وإن كان حزبه خارج الحكم فهو ملتزم بمعارضة الحكومة سواء كان مقتنعاً بالمعارضة أو غير مقتنع بها، وإن كان مستقلاً عن الأحزاب، فلابد أن يسعى في تحقيق رغبة مموليه، واستجلاب رضاهم، ولذلك تسمع الدعايات الانتخابية الكبيرة، وتسمع شعارات العدل وجماعات الضغط، ولطالما سمع الناس هناك نقد الأحزاب المعارضة وجماعات الضغط، ولطالما سمع الناس هناك نقد الأحزاب المعارضة وتتقده هذه الأحزاب، نعم هناك من الأحرار من يصل إلى البرلمان ويقول تولة الحق وينقد بصراحة ويطالب بحقوق أصحاب الحقوق، ولكن كم عدد قولة الحق وينقد بصراحة ويطالس النيابية؟.

إن القرارات تؤخذ بالتصويت، وهنا تضيع أصوات القلة من الأحرار وأصحاب المبادئ والمواقف في الخضم الهائل من أصحاب المنافع والأهواء، أضف إلى ذلك أنه تتشكل في داخل المجالس النيابية مجموعات ضغط متكتلة، فأين يكون مثل هذه الأقلية النادرة من الأحرار؟ إن دخلوا في الكتل ذابوا، وإن انعزلوا عنها ضعفوا؟.

وهكذا تمضي الديمقراطية في لعبتها الكبيرة ومسرحيتها الضخمة، فأين إذن حكم «الشعب»؟ وأين هي «حرية الرأي»؟.

وقد يجد بعض الذين يستشعرون الظلم والاضطهاد تحت أنظمة الاستبداد أن الديمقراطية \_ حتى وهي بهذه الحالة من التلاعب الخداع \_ خير

من الاستبداد والظلم الصريح، ولكنهم يغفلون أو يتغافلون عن الأصل الاعتقادي الذي تقوم عليه الديمقراطية، ويغفلون عن أن الوصول إلى تطبيقها كاملة كما هي في الغرب اليوم يحتاج إلى نضال طويل وجهاد مستمر، كما فعلت أوروبا، وخير من هذا وذاك أن تلتزم الأمة بعبادة ربها بتطبيق شرعه، وأن تبذل جهدها ونضالها في سبيل تحقيق المنهج السليم من الأهواء والأغراض والأدواء، بدلاً من بذل الجهد في سبيل تحقيق «الديمقراطية» بكل عاهاتها وأمراضها التي لاتفتأ تزداد مع تقدم الزمن.

نعم توجد حرية في النظم الديمقراطية، ولكنها في قضية الحكم والتشريع حرية ملجومة بلجام في أيدي السادة «الرأسمالية» كما سبق بيانه، أمّا الحرية الحقيقية التي تتيحها للشعوب فهي «الحرية الشخصية» والتي تعني حرية الإلحاد وحرية الفساد الخلقي التي يلتقي في تأييدها والدفاع عنها الجميع: الحكام والمحكومون، الرأسماليون والفقراء، والأحزاب التي تحكم وأحزاب المعارضة!!.

أي أن الحرية هناك حرية موجهة، فحين تمس مصالح الرأسمالية وجماعات الضغط وخاصة «اليهود» فلا حرية على الإطلاق، ويكفي ـ مثلاً ـ أن يطلق على شخص من الهائمين بالحرية وصف المعاداة للسامية ليكون ذلك سبباً في القضاء المبرم عليه وعلى مستقبله.

أمًا حين تكون الحرية حرية الفساد والإفساد والكفر والإلحاد، فتلك حرية مطلقة لا قيود عليها ولا حدود لها على الإطلاق، ولذلك أصبح من البدهيات أن تجد وتسمع كل أنواع الانحرافات الخلقية، والسلوكيات الجنسية متاحة بكل أنواعها إلا الاغتصاب؛ لأنها تقع بالقوة لا بالرضي، وحتى لو كان فعل الزوج مع زوجته من غير رضاها فهو عندهم اغتصاب!!، أمًّا بقية أنواع السلوكيات الجنسية فإنها من الحرية!!، الشذوذ، أندية العراة، الاختلاط الداعر، بل يُمكن القول بأن الغابات والحدائق العامة والمنتزهات مسارح لكل ألوان السلوك الجنسي فضلاً عن الفنادق والمنازل والنوادي، وقد سبق تفصيل بعض أحوالهم الخلقية والاجتماعية في الفصل

المختص بالأخلاق فأغنى ذلك عن إعادته هنا، إذ المراد توضيح أن الحرية الديمقراطية المفتوحة هي ما يتعلق بالأمور الشخصية، وخاصة أمور الفساد الخلقى والانحراف الاعتقادى.

وما قيمة الإنسان بغير عقيدة صحيحة؟ وما قيمته بلا أخلاق؟.

والديمقراطية أبعد ماتكون عن العقيدة الصحيحة؛ لأنها ظلت تحت شعارات الحرية تشجع الإنسان الغربي على التحلل من دينه وعقيدته لكونها من الأمور الشخصية التي يتصرف فيها الإنسان على مايريد، فمن شاء أن يبقى على عقيدة ودين فله ذلك، وليتحمل ما يأتيه من سخرية من المجتمع ومن الصحف ومن أهل الفكر وأهل الفن ومن القصاص والمسرحيين والإعلاميين ورسامي «الكريكاتير» وليستمتع بأجواء التخذيل والتهكم التي تتفنن في صرفه عن الدين والعقيدة، ومن شاء أن يلحد فليلحد ولن يعارضه أحد؛ لأن ذلك من حريته الشخصية، وسوف يجد التشجيع والتأييد لأنها «تحرر» و«اجتراء» و«تطور» و«تنور» وكذلك الأخلاق فمن شاء أن يكون صاحب أخلاق فليفعل وليصبر على كل أنواع النقد اللاذع والتهكم الدائم من كل طبقات المجتمع، الذي ينظر إليه باعتباره حالة مرضية تحتاج إلى علاج.

ومن شاء أن يتحلل من الأخلاق والقيم والتقاليد فيلفعل وسيجد الاحتفال والتأييد والتشجيع والتجيل من الكتاب المتحررين!! ومن أصحاب الفن والأعلام، وأصحاب النوادي والمواخير.

وهنا يُمكن أن نرى الأصابع اليهودية التي من شأنها الإفساد في الأرض ﴿وَيَسْعَوْنَ فِي اللَّرْضِ فَسَادًا﴾ (١) تعبث بكل ما يُمكن أن يحسب لصالح الإنسان وإنسانيته، وكل ما يُمكن أن يكون ملجأ للإنسان من الشتات والضياع والتمزق؛ لكي يصبح الإنسان ـ بعد أن يتردى في الإلحاد والبهيمية

<sup>(</sup>١) الآية ٦٤ من سورة المائدة.

- عجينة لينة يُمكن توجيهه حيث تريد هذه القوى الفاعلة والمؤثرة، وحيث يشتهى أصحاب «رأس المال».

وهنا يُمكن لنا أن نعلم من المستفيد من لعبة «الديمقراطية» ونعلم الظروف التي ألبست فيها الشعوب هذا الثوب الشفاف فإذا هي كاسية عارية، كاسية بالدعاية والتنظير والشعارات البراقة، عارية من الحقيقة والمضمون الصحيح للعدالة والحرية.

إن تلك الحقوق والضمانات التي تنص عليها الديمقراطية تتبخر أمام استمداد وسيطرة الطبقة المتنفذة، ويضيع الخير الضئيل الذي كسبته الشعوب بالحقوق والضمانات في وسط هذا الشر الهائل الذي يحققه الأشرار والمفسدون في الأرض من وراء هذا النظام المخلخل المليء بالعيوب والثقوب والمثالب(١).

## القضعة الثانعة:

أن الديمقراطية الليبرالية تحولت إلى وثن مؤله، وأصبح أبناء ما يسمى العالم الثالث يتنافسون في تأليه هذا الوثن فالحكام والدول تحاول أن تظهر

ثم من الكتب التالية: المتلاعبون بالعقول لهربرت شيللر وخاصة الصفحات: ص ١٣ - ٤٠، ٧٩ - ٤٠ ، ٢٩ - ١٣٠، والكتاب كله مليء بالشواهد والنقد الحقيقي للعبة الديمقراطية وكتاب أعمدة الاستعمار الأمريكي ومصرع الديمقراطية في العالم الجديد للكاتبين الأمريكيين فكتور بيرلو والبرت إن كان، وكتاب من يجرؤ على الكلام عن اللوبي الصهيوني وسياسات أمركا الداخلية والخارجية لبول فندلي، وكتاب حكومة العالم الخفية لشيريب سبيريد وفيتش، وكتاب أحجار على رقعة الشطرنج لوليام غاي كار، وكتاب كيف تحكم أمريكا لماكس سكيومور ومارشال كارتر وانك، وأمريكا من الداخل بمنظار سيد قطب لصلاح الخالدي.

في ثوب الديمقراطية، والمستغربون من أبناء هذا العالم يرون أنه لا منقذ لهم من التخلف والاستبداد والظلم إلا باستيراد الديمقراطية، وبرز المثقفون والأدباء والكتاب والإعلاميون على صالة العرض يسوقون الديمقراطية الليبرالية ويدعون لها ويبشرون بمجيئها باعتبارها المنقذ الوحيد والمخلص الفريد لكل الآلام.

وكل هذه الفئات تحاول أن تظهر بمظهر الداعي المخلص، والمحامي البارع عن الليبرالية والديمقراطية وسائر رموزها وممارساتها.

وبعيداً عن شعارات أسواق المزاد القائمة اليوم في الأنظمة العلمانية في البلدان الإسلامية، والمنابر الصحفية والثقافية التي يسيطر عليها العلمانيون والحداثيون، والتي تتنافس جميعاً في إثبات ولائها وانتمائها للديمقراطية الليبرالية، بعيداً عن كل ذلك، وعن ما سبق ذكره من المضامين الاعتقادية والأخلاقية والسياسية الفاسدة التي تحتويها الديمقراطية في واقعها الغربي الراهن؛ نجد أن هؤلاء الذين تفننوا في رفع شعارات الديمقراطية لم يأخذوا منها إلا الأسواء والأرداء والأخبث، أمًا ما فيها من حقوق وضمانات فإنهم أبعد الناس عنها تطبيقاً، وأكثر تشدقاً بها حتى من الغربيين أنفسهم.

ولنأخذ فئة الحداثيين والعلمانيين الذين يعتبرون أنفسهم الدعاة الخلص للديمقراطية والليبرالية الغربية؛ نجد أنهم يتشدقون بحرية الرأي، وأنهم يطرحون الرأي والرأي الآخر؛ لأن ذلك من مقتضيات الليبرالية، ولكننا نجدهم في واقع الأمر يمارسون الاستبداد الإعلامي والثقافي، فلا يسمحون لغيرهم بالكتابة أو التحدث من منابرهم، حتى ولو كان حداثياً صرفاً أو علمانياً خالصاً مادام لايحمل التوجه الذي تتجه فيه المؤسسة الإعلامية أو الثقافية.

وقد رأينا أنه حين سيطر بعض أدباء الواقعية على بعض الملاحق أو الأندية الأدبية كيف استبعد ومنع أدباء الألسنية والبنيوية من المشاركة، وكذلك العكس.

وما حصل من صراع بين مجلة شعر التي تمثل التيار الليبرالي الغربي الأمريكي خاصة، ومجلة آداب التي تمثل التيار الليبرالي الوجودي، ومجلة الثقافة الجديدة التي تمثل التيار الماركسي أكبر شاهد على مقدار ديمقراطية القوم (١)!!.

هذا هو موقفهم «التحرري» من بعضهم، أمّا غيرهم ممن يتبنى الأصالة، وينتمي إلى الأمة، ويحترم التراث فليس له عندهم أي مكان، بل هو محروم مطرود حتى ولو ظهر في غاية الوداعة والتلطف والحوار الهادئ!! فأين هي الديمقراطية والحرية؟!.

أمًّا الإداريون والاقتصاديون الذين يتشدقون بالديمقراطية في البلدان الإسلامية، فهم في الحقيقة ذئاب في جلود نعاج، يتخذون الديمقراطية شعاراً للتمكين واستدرار العطف والدعم من أسيادهم الغربيين الذين يعلمون أحوالهم مفصلة، ولكنهم يبقونهم لينفذوا المخطط الغربي «اليهودي والنصراني» الذي يهدف إلى بقاء الأمة في دائرة التبعية والضعف.

في الغرب تجري المسرحية الديمقراطية بشكل متقن، ويؤدي الجميع أدوارهم بدقة، أمّا المستغربون من أبناء البلاد الإسلامية فهم يؤدون المسرحية ببشاعة القرود، إلى حد أن نتائج الانتخابات!! تظهر بنسبة المجالس النيابية فحدّث عن مهزلتها ولا حرج!!.

وعلى رغم بشاعة وانحراف الديمقراطية في الغرب إلا أنها تعتبر بالنسبة للديمقراطية المدعاة عند المقلدين في الشرق، نوعاً من التفوق والعدالة، لم يستطع المقلدون ولم يريدوا أن يكونوا على هذا المستوى، كما أن أسيادهم في الغرب لايريدون لهم أكثر مما هم عليه، بل قد يريدون منهم أن يمارسوا البشاعة تحت رداء الديمقراطية بأكثر مما هم عليه.

<sup>(</sup>١) انظر: الحداثة الأولى: ص ٢٤، ٣٣ ـ ٣٤، ٣٥، ٣٦، ٤٧، ٦٠، ٨٨.

وكلا الطائفتين من المستغربين والمؤلهين للديمقراطية نجحوا في أخذ الجانب الأشد ظلامًا في ليبرالية وديمقراطية الغرب، «حرية الفساد والإفساد».

فمن شاء أن يرتد عن دينه ويلحد فهو حر، يجب أن تحميه الدولة، وتشيد به وسائل الإعلام، ولا أدل على ذلك من قضية علاء حامد ونصر حامد أبو زيد.

أمًّا حرية الفساد الأخلاقي فتنبئك عنها المسارح ودور السينما ونجوم الفن، وشواطئ العري والاختلاط الموجه والمبرمج والمحمي، والعفة المطاردة والمحاربة، والخمور والمخدرات، والرشاوى والعمالة للأعداء!! وغير ذلك مما يطول شرحه.

أمًّا حرية الفساد الاقتصادي فتجد خبرها في البنوك الربوية والمعاملات المالية الظالمة، والاحتكارات والغش والعمولات وغير ذلك مما يندرج تحت أخلاقيات «الرأسمالية».

## القضية الثالثة:

إذا كان الغرب يتشدق بالحرية والديمقراطية، ويقوم وكلاؤه بالدفاع عنه والدعوة إلى الاستقسام بأزلامه.

يدعي الدفاع عن حقوق الإنسان ورفع المظالم عن المضطهدين، ورد عدوان المعتدين، والحكم بالقسط بين المتحاكمين، إلى غير ذلك من الشعارات والعبارات التي تأتي مرة باسم النظام الدولي الجديد، ومرة باسم الديمقراطية، ومرة باسم الليبرالية التحررية، ومرة باسم الإرادة الدولية، إلى غير ذلك من الأسماء واللافتات.

ولكننا إذا نظرنا إلى موقفهم من قضايا المسلمين، وجدنا أن الأمور تختلف والمعايير تضطرب والأحكام تتأرجح.

وما موقف الغرب الديمقراطي الليبرالي من قضية المسلمين في البوسنة

والشيشان وكشمير والفلبين ومسلمي الحبشة إلا بعض الشواهد على عدوانية الغرب وعدوانه واضطهاده.

وما من قضية في العصر الحاضر حصلت بين المسلمين وغيرهم إلا كان الغرب في الصف المقابل!!، وما القضية المحورية في حياة المسلمين أعني قضية فلسطين ببعيدة عن الأذهان، فقد وهبت بريطانيا فلسطين لليهود وحمتهم ومكنت لهم، ثم لما ورثت أمريكا إرث العرش الملكي البريطاني اعتبرت دولة اليهود ولاية من ولاياتها بل أهم.

الغرب الديمقراطي بقيادة أمريكا وضع ثقله المادي والمعنوي في جانب دولة اليهود المغتصبة الظالمة ضارباً عرض الحائط بكل القيم الديمقراطية التي يتشدق بها.

الديمقراطية الليبرالية هي التي غرست الكيان اللقيط في وسط بلاد المسلمين، وهي التي أمدته بالقوة البشرية والمالية والعسكرية، وما تزال الديمقراطية الليبرالية هي التي تحمي وتدافع عن هذا الكيان حتى من مجرد النقد أو الاحتجاج، وهي التي تقوم ولاتنام إذا حصل لأحد من اليهود مايؤذيه!!.

الديمقراطية الغربية بقيادة أمريكا هي التي أنشأت المصانع الحربية لليهود، والمفاعلات النووية، وهي التي تمنع أي مساواة عسكرية للدول العربية بدولة اليهود فضلاً عن التفوق عليها.

والديمقراطية الغربية هي التي تقف اليوم خلف عملية السلام ليتحقق لليهود بالانفتاح والتطبيع مالم يتحقق بالضغط والتهديد.

ولا عجب أن يقف الغرب وخاصة أمريكا هذه المواقف من دولة اليهود، فإن صناع الحياة في الغرب هم الرأسماليون والإعلاميون، والسياسيون اليهود (١٠).

 <sup>(</sup>١) انظر: مواقف الغربية وخاصة الأمريكية من قضية فلسطين الإسلامية وغيرها من القضايا
 في الكتب التالية:

ولكن العجب هو غرق بعض أبناء البلدان الإسلام في الأوهام والسير خلف السراب والتسابق نحو الهاوية، عمالة، أو انخداعاً بشعارات الحرية «الليبرالية» والديمقراطية، قال الله تعالى: ﴿وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّمَائِىٰ حَتَى تَلَيْعَ مِلَتُهُمُ ﴿ وَلَا الله عالى : ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّمَائِىٰ حَتَى تَلَيْعَ مِلَتُهُمُ ﴿ اللهِ مَا اللهِ عَلَى اللهُ أَن اللهُ اللهُ أَن اللهُ أَن اللهُ أَن اللهُ أَن اللهُ أَن اللهُ أَن اللهُ اللهُ أَن اللهُ ال

= ١ ـ لعبة الأمم للجاسوس الأمريكي مايلزمكوبلاند.

 ٨ ـ أمريكا والعرب، السياسة الأمريكية في الوطن العربي في القرن العشرين: لنظام شرابي.

٩ ـ دم ابراهام، رؤية إلى الشرق الأوسط: لجيمي كارتر ترجمة سامي جابر.

١٠ ـ الغرب في مواجهة الإسلام، معالم ووثائق جديدة لمازن الطبقاني.

١١ ـ من آفات الاستشراق الأمريكي المعاصر لمازن المطبقاني.

 ١٢ ـ أصول التنصير في الخليج العربي، دراسة ميدانية وثائقية لكونوي زيقلر ترجمة مازن مطبقاني.

١٣ ـ عصر المفوض السامي الأمريكي لنصر شمالي.

١٤ ـ الولايات المتحدة الأمريكية والصراع العربي الإسرائيلي.

١٥ ـ القضية الفلسطينية في الاستراتيجية الأمريكية المشكلات والخيارات: لروبرت ج.
 برانغ.

١٦ - إسرائيل في الاستراتيجية الأمريكية في الثمانينات: لكميل منصور.

۱۷ ـ النفط العربي والتهديدات الأمريكية بالتدخل ۱۳۹۳ ـ ۱۶۰۹ هـ/۱۹۷۳ ـ ۱۹۸۹
 م: لمروان بحيري.

11 ـ المساعدة الأمريكية لإسرائيل الرباط الحيوى: توماس ر. ستوفر.

19 ـ دفاع أم عدوان ؟ القوانين الأمريكية لضبط صادرات السلاح والاجتياح الإسرائيلي للبنان: وليم اسبنوزا، لس جنكه.

(١) الآية ١٢٠ من سورة البقرة.

٢ ـ الفخ الأمريكي لمحمد الشافعي وشارك فيه مجموعة من الكتاب والمفكرين.

٣ ـ الخيار شمشون، أسرار وخفايا الترسانة النووية الإسرائيلية، لسيمور هيرش.

٤ ـ السياسة الأمريكية في الشرق الأوسط لكمال الهلباوي.

٥ ـ قضايا العالم الإسلامي في ظل النظام العالمي الجديد لأحمد منصور.

٦ ـ أضواء على السياسة الأمريكية في الشرق الأوسط لأحمد منصور.

٧ ـ رؤية إسلامية في الصراع العربي الإسرائيلي الجزء الأول لمحمد بن عبدالغني النوواوي.

## الوجه الثاني: الانتماء لأعداء الإسلام والمسلمين، والعمالة لهم:

لم يكتف المنهزمون باستعارة أنماط الفكر السياسي والاقتصادي الغربي، بشقيه الماركسي والليبرالي، حتى انخرطوا ملتمسين رضا الأسياد ـ في انتماء صريح وعمالة واضحة لأعداء الإسلام والمسلمين.

يقول يوسف الخال: (إن الحضارة الغربية هي حضارتنا نحن بقدر ما هي حضارة الفرنسي والألماني والروسي الخ ونحن لا قيمة لنا في العالم العربي إن بقينا في خارجها ولم نتبنها من جديد، ونتفاعل وننفعل بها، إن هذه الحضارة هي نحن بقدر ما هي هم)(٢).

بل يصل به الحال الاندماجي مع الغرب أن يرد على من يقول بأن أوروبا سوف تنهار وتنحط فيقول: (وانحطاط أوروبا وهم يتعلل به الخصوم، وجهل يذهب ضحيته السطحيون، هل الانحطاط في الحرية الإنسانية؟)(٣).

ويتضح من خلال هذا الطرح أن الغرب بكل مؤسساته الفكرية والسياسية والاقتصادية هو الهوية التي تتم بها حقيقة الحداثة، التي لاتكتفي بمجرد المحاكاة والاستعارة والتقليد، بل تواصل حتى تصل إلى الاندماج الكامل، ويصبح المنتمي الحداثي ممثلاً لحضارة الغرب وسياسته وأنماط حياته ولئن كانت عصابة «شعر» أصرح في إعلان اندماجها في الغرب، وكذلك التيارات اليسارية وخاصة الماركسية أصرح في إعلان اندماجها بالكتلة الشيوعية، إلا أن هناك من بكابر هذه الحقائق ويحاول أن يغطيها بكافة الأغطة.

<sup>(</sup>١) الآية ٥٢ من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٢) مجلة شعر، العدد الخامس عشر صيف ١٩٦٠ م/ ١٣٧٩ هـ: ص ١٣٩٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٣٧، وهذا القول يذكر بمقال لتركي الحمد سبق الإشارة إليه بعنوان «هل أن الغرب يسقط ؟».

علماً بأن التصور العقلي المجرد يدل على هذا الانتماء، والعمالة لتلك النظم والمؤسسات الليبرالية أو الماركسية، فمن اعتقد عقيدة قوم فلابد أن ينتمي إليهم، ويواليهم ويحبهم، ويتمنى سيادة نظامهم ومنهجهم، هذه بديهية أولية، ومع ذلك فلن نقف عند حدودها وإن كانت واضحة المعالم بل سوف نأتي بالشواهد من كلامهم هم.

هذه مجلة «شعر» بشخصياتها الحداثية الشهيرة: أدونيس والخال وخليل حاوي قبل انتقاله عنهم، تقود ـ حسب زعمها ـ المشروع النهضوي، ولكن كيف؟ إنه مشروع الاندماج والذوبان الكامل في الغرب، حيث يقرر أدونيس إنه في (الأصل لا شرق ولا غرب، في الأصل الإنسان)(١).

إنها التتمة العملية للمشروع السياسي الذي أعلنه أنطون سعادة بعد عودته من أمريكا، والذي سارت على خطواته عصابة شعر.

يقول باروت واصفاً مشروع «المعاصرة» عندهم وهو غير منكر عليهم: (هكذا تأسست أطروحة «المعاصرة» ليس بوصفها اقتلاعاً بل بوصفها «نهضة» دعوة إلى الجذور، وستعبر «الحضارة المتوسطية» عن ذلك تماماً، فيوسف الخال يشير من إنكلترا إلى البحر المتوسط «بحرنا العظيم الخالد)(٢).

إن الاندماج بالغرب عند هؤلاء لايعني الاندماج الفكري أو الثقافي أو الفني فحسب كما قد يتصور البعض بل هو أيضاً الاندماج السياسي والاقتصادي والاجتماعي، وقد أطنب باروت وأكثر من الشواهد الدالة على هذا الارتباط الاعتقادي والعضوي بين أعضاء «شعر» والغرب<sup>(٣)</sup>.

ومن خلاصة أقواله قوله: (... بدا مشروع الحداثة الذي قادته «شعر» وكأنه المشروع الغربي الحداثي في الثقافة العربية، لم تستطع «شعر» أن تنفصل عن هذا المشروع، بل كان هاجسها في «المعاصرة» يرتكز على إنتاج

<sup>(</sup>١) الحداثة الأولى: ص ١٤، وانظر: ص ٢١٠٢ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٥ ـ ٢٩.

حداثة شعرية متماهية مع حداثة النموذج)(١).

وهم في مشروعهم هذا ينطلقون من عداوة عقائدية للإسلام والتراث، ومن منطلقات طائفية، فأكثرهم من نصارى لبنان الذين يرون حتى مجرد الدعوة إلى القومية العربية، على مخالفتها للإسلام، يرونها مرادفة للإسلام، ومحاربة للنصرانية، ولذلك ركزوا على الانفصال عن التراث والعربية، والانتماء إلى الغرب إلى البحر إلى الحضارة المتوسطية كما يقولون (٢).

وما استخدامهم للأسطورة وشعوبيتهم القاحلة وعداوتهم الصريحة للدين إلا بعض الأدلة على هذا الانتماء والارتماء.

ولكن هل هذا وحده هو الذي حفزهم للانتماء للغرب أم أن هناك أشياء أخرى؟.

يجيب على هذا السؤال مؤلف كتاب «بحثاً عن الحداثة» فيقول: (... بعد حركة التغاير المتواصلة منذ أوائل القرن، ... أضيف عناصر احتدام جديدة ببروز الدور الأمريكي في المنطقة بعد العام ١٩٥٣م على الصعيد الثقافي، فقد قامت في مصر مؤسسة فرنكلين للطباعة والنشر، وبدأت بمدفوعاتها السخية باستقطاب أعمدة الثقافة العربية آنذاك من كل الاتجاهات (٣) ... إن التدخل الأمريكي كان يحمل طابع توجيه حركة التغاير العربية إلى أفق محدد، وسنرى كيف لعبت مجلة «شعر» دوراً في سياق هذا التوجيه وبأية لغة، وكيف وفرت لها اتجاهات من خارجها مستنداً أولياً لتحاول شق طريق إلى مستقبل خاص للشعر العربي) (٤).

وما هو نبأ مؤسسة فرنكلين التي أشار إليها الكاتب والتي ذكر أنها استقطبت أعمدة الثقافة العربية من كل الاتجاهات؟.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٢٦ ـ ٢٧، ١٢٨.

<sup>(</sup>٣) هذا يدل على أن الاستقطاب الأمريكي لم يكن لممجموعة شعر بل لكل الاتجاهات الحداثية.

<sup>(</sup>٤) بحثاً عن الحداثة: ص ٣٨.

أنشأت المخابرات الأمريكية «C.I.A» منظمة ظاهرها الثقافة وباطنها تجنيد العملاء من الكتاب والمثقفين، وتسمى هذه النظمة «المنظمة العالمية لحرية الثقافة»، وقد بقيت هذه المنظمة تعمل أعمالها السرية من خلال كتاب وشعراء ونقاد الحداثة حتى انكشفت علاقتها بالمخابرات المركزية الأمريكية، حين نشرت النيويورك تايمز في التحقيقات التي قام بها كارل برنشتين والذي بين أن هذه المنظمة ومجلاتها التي تصدرها بمختلف اللغات، ومنها العربية، بين أن هذه المنظمة ومجلاتها التي تصدرها بمختلف اللغات، ومنها العربية، ليست سوى أحد أقنعة المخابرات الأمريكية، وقد نوقشت هذه القضية في الكونغرس الأمريكي عام ١٣٨٤هـ/١٩٦٥م(١).

ومن المجلات والمؤسسات والنشاطات الثقافية التابعة لهذه المنظمة:

اً ـ مجلة «حوار» التي كانت تصدر في بيروت وكان رئيس تحريرها توفيق صايغ.

ولما انكشفت علاقة المنظمة العالمية لحرية الثقافة بالمخابرات الأمريكية كابر توفيق صائغ ونافح، ولكنه اضطر للاعتراف بذلك عندما نشر «ستيفن سبندر» الشاعر الانكليزي ورئيس تحرير مجلة «انكاونتر» التابعة للمنظمة العالمية لحرية الثقافة اعترافه، بأنه خدع من قبل المخابرات المركزية الأمريكية (٢)، وقد وجد اليسار العربي في مصر والعراق الفرصة سانحة لشن الهجوم على التيار الذي كانوا يعتبرونه عميلاً للإمبريالية يوم كان لليسار صولة وجولة، وكان في الوقت ذاته يخضع بعمالة مشابهة للكتلة الشيوعية.

وسوف أنقل هنا قول أحد الراصدين لهذه القضية التي تصدى لها من منطلق الدفاع عن توفيق صايغ، يقول: (واجه توفيق صايغ أزمة «حوار» الأولى حين منع العدد «٥» تموز ـ أب، يوليو أغسطس ١٩٦٣م من دخول العراق في ٥٩/٧/٢٥م بعث توفيق برسالة إلى وزير الإرشاد في

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٢، ٥٩.

<sup>(</sup>۲) انظر: أفق الحداثة وحداثة النمط: ص ٥٥، ٧٦، وتوفيق صايغ مسيرة شاعر ومنتقى:ص: ١٤٦ ـ ١٤٨.

الجمهورية العراقية يسأله فيها عن سبب منع «حوار» ومصادرتها «ولما لم يتلق رداً بعث برسالة أخرى في أب \_ أغسطس ١٩٦٣ م، وقبل ذلك كانت صحف بيروت والقاهرة قد بدأت حملتها على «حوار» في أيلول \_ سبتمبر ١٩٦٢م بدأت مجلة «الصياد» البيروتية بمهاجمة «حوار» لارتباطها بالمنظمة العالمية لحرية الثقافة في باريس، وحتى قبل صدور «حوار» ثم تكثفت الحملة الهجومية على «حوار» في القاهرة، ثم انتقلت مجدداً إلى بيروت في أواخر ١٩٦٣م.

المنظر الأساسي لهذه الحملة كان رجاء النقاش على صفحات «أخبار اليوم» وفي بيروت شنت الهجوم على حوار وصايغ «الأنوار» و«الصياد» و«الشعب» و«النداء» و«الآداب» و«صوت العروبة» ولكن الحملة لم تشتد إلآ في أواسط ١٩٦٥ م، وعنفت بعد رفض يوسف إدريس لجائزة «حوار» ولايُمكن فهم هذا الهجوم على «حوار» وعلى «المنظمة العالمية» بمعزل عن ازدياد معاداة الغرب في مطلع الستينات وتسلم اليسار المصري مقاليد الصحافة في القاهرة، رأى رجاء النقاش أن مجلة حوار تدافع عن حرية زائفة و«غريبة علينا» ثم شهد مطلع ١٩٦٦م هجوماً عنيفاً على «حوار» في مجلة «العلوم» محررها «منير البعلبكي» في عدد شباط \_ فبراير ١٩٦٦م، مجلة «العلوم» محررها «منير البعلبكي» في عدد شباط \_ فبراير ١٩٦٦م، مصل عبدالعزيز الدسوقي «القاهرة» حملة شعواء على حوار وعلى مقالة لويس عوض «الأهرام ١٩١٩/١/١/١٥م» التي شخص فيها أزمة الثقافة في مصر، معتبراً الدسوقي أن هذا التشخيص دفاع مبطن عن حوار، وفي عدد أيار ١٩٦٦م هاجم ياسين نزال النصير «البصرة» حوار ودافع عن عوض، أيار ١٩٦٦م هاجم ياسين نزال النصير «البصرة» حوار ودافع عن عوض، أيار ١٩٦٦م هاجم ياسين نزال النصير «البصرة» حوار ودافع عن عوض، وفي العدد نفسه رأى طلعت همام «القاهرة» أن حوار تميع الاشتراكية.

المعركة مع حوار احتاجت إلى وقت، إلى حين نشرت صحيفة «النيويورك تايمز» / ١٩٦٦/٤م مقالة زعمت فيها أن «المنظمة العالمية لحرية الثقافة» تدعمها وكالة المخابرات المركزية «سي. آي. إي»، وأن هذه المنظمة تمول مجلات «أنكاونتر» الإنكليزية و«بروف» الفرنسية و«حوار» العربية. كانت صحيفة روز اليوسف القاهرية، بالمرصاد فأشارت في عددها الصادر بتاريخ ٢٣/ ٥/١٩٦٦م إلى مقالة نيويورك تايمز وبدأت المعركة مع

حوار على مستوى عالي ومحتدم، وفي ٣٠/٥/١٩٦٦م ذكرت روز اليوسف ما يلي: «بعث الكاتب غالي شكري إلى روز اليوسف صورة من الرسالة التي بعث بها إلى توفيق صايغ رئيس تحرير مجلة حوار جاء فيها: «واليوم وقد نشرت روز اليوسف هذا الخبر المرفق بتعليق الدكتور لويس عوض، أرى من واجبي أن أضيف هذا السبب الجديد «تبعية حوار للمخابرات الأمريكية» في امتناعي عن الكتابة في حوار، راجياً باسم علاقتنا الشخصية أن تعيد النظر في موقفك أيضاً فلست أشك أنك أكبر من أن تشارك أو تتعامل مع جهة أجنبية (١) لم تعد مشبوهة بل مدموغة بالتبعية لوكالة المخابرات الأمريكية»)(٢).

(وفي أوائل حزيران يونيو ١٩٦٦م أصدر نائب رئيس الوزراء للثقافة والإرشاد القوي والسياحة في مصر عبدالقادر حاتم، قراراً بمنع حوار من دخول مصر بعد أن تأكدت السلطات المصرية أن المخابرات المركزية الأمريكية تمول «حوار» الأهرام ١٩٦٦/٦/٦ م، روز اليوسف ٦/٦/٦/٦١ م) (٣).

وكان لويس عوض قد انبرى يدافع عن مجلة حوار وابن ملته توفيق صايغ، ومما قاله في هذا الدفاع: (... أسباب دفاعي<sup>(1)</sup> الأدبي عن توفيق صايغ ومجلته في الماضي فبسيطة وواضحة، فأنا قد عرفت توفيق صايغ في فترة ما بين ١٩٥١م و١٩٥٣م بجامعة برنستون، ووجدت فيه مثقفاً فلسطينياً أهلاً لكل احترام وجدته رجلاً متحرر الفكر في هدوء... هذه الاتهامات

<sup>(</sup>۱) ينبغي هنا التنبيه إلى أن غالي شكري نفسه كان مثل توفيق صايغ ولكن في الشق الآخر في الشق الآخر في الماركسية والواقعية الاشتراكية. انظر: ذلك في كتابه ذكريات الجيل الضائع: ص ٤٩ \_ ٥٠، ٥٣ \_ ١٣٥ ، ١٤١، كما أنه في الوقت ذاته لم يتخل عن "قبطيته" التي يتخذها الغرب الديمقراطي وسيلة لإخضاع مصر سياساً واقتصادياً. انظر: كتابه الأقباط في وطن متغير.

<sup>(</sup>٢) توفيق صايغ مسيرة شاعر ومنفى: ص ١٣٧ ـ ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ١٤٠.

<sup>(</sup>٤) وهذا دفاع ساقط لأمور عديدة أهمها أن توفيق صايغ قد اعترف بعلاقة مجلته بالمخابرات الأمريكية. انظر: كتاب توفيق صايغ مسيرة شاعر ومنفى: ص ١٦١ - ١٦٢.

كانت تأتى من جوانب متناقضة، كانت تأتى من جانب الشيوعيين فأقول لنفسى: ربما في الأمر مغالاة فقد دأب بعض الشيوعيين أن يقولوا عن كل من خالفهم في الرأي إنه عميل الاستعمار، وكانت تأتى من جانب الأخوان المسلمين فأقول لنفسي: وهؤلاء بيتهم من زجاج فهم آخر من يحل له أن يقذف الحجارة، وكانت تأتى من بعثيين تائبين فأقول لنفسي: هؤلاء في أواصرهم في لبنان حيث المجلات الأدبية تقتتل حتى الموت في سبيل الرواج. . . كنت أقول: للنقاد المصريين والعرب: ربما كنتم تغالون في أمر حوار، إن كل ما أراه فيها هو ما أراه في المنظمة العالمية لحرية الثقافة، وهو أنها منبر ثقافي تجمع حوله اليسار المعادي للماركسية، وأكثرهم من الماركسيين الذين ثاروا على الماركسية: ستيفن سبندر، ايناتزيو سيلوني، ارثر كيسلر، الخ، كلهم كانوا شيوعيين وكلهم ثاروا على الشيوعية، إن هذه أحدث الأساليب العلمية في مقاومة الشيوعية أن يخاطب المثقفون التقدميون بلغة الثقافة التقدمية حتى لاينحرفوا إلى الشيوعية، والمنظمة العالمية لحرية الثقافة انشئت لتجميع المثقفين التقدميين ضد الشيوعية على أسس ثقافية تقدمية، وهذا أمر مشروع في حرب العقائد الدائرة رحاها اليوم في العالم ونحن نفعله في مصر حين تصدر مجلة «الفكر المعاصر» التي يرأس تحريرها الدكتور زكي نجيب محمود (١) أن الاعتراض الوحيد الذي أرى وجاهته في موضوع المنظمة وحوار هو أنهما قائمتان بتمويل مؤسسات ثقافية أجنبية، وهما تعترفان بهذا صراحة، وتعلنانه في كل مناسبة، وهذا أشرف ألف مرة من أولئك السادة الذين يقبضون من الأجانب في الظلام ويمشون بين الوطنيين كالشرفاء(٢)(٣).

هذا الدفاع الذي استبسل فيه لويس عوض عن حوار والمنظّمة العالمية وتوفيق صايغ، ليس دفاعاً عن هؤلاء فحسب بل هو دفاع عن نفسه أيضاً،

<sup>(</sup>۱) لاحظ التبريرات الهابطة، والأعذار السخيفة، التي يغطي بها لويس عوض على انتمائه للغرب وعمالته لهم.

<sup>(</sup>٢) هذا اعتراف من لويس عوض بوجود عملاء في الظاهر وفي السر.

<sup>(</sup>٣) توفيق صايغ سيرة شاعر ومنفى: ص ١٥١ ـ ١٥٢.

وبوابة خلفية لتسويغ عمله المشابه لعملهم وسوف يأتي ذكر ذلك بعد قليل، بيد أن من أهم مايذكر هنا أن لويس عوض يدافع عن المنظمة وعملائها مثل مجلة حوار ومجلة انكاونتر؛ لأنه من المشاركين فيها وقد نشر فيهما الكثير من مقالاته وشعره وفصول من روايته العنقاء (۱).

ورغم دفاعات لويس عوض عن أشباهه، فقد توالت الحملات على توفيق صايغ ومجلته «حوار» ونشرته «النهار» حتى أغلقها بعد أن أصبحت عمالتها للمخابرات الأمريكية أظهر إنجازاتها، وذلك في ١٣٨/٥/٢١م الموافق ١٣٨٧ه، ولكن بعد أن استقطبت أقلام مجموعة كبيرة من الكتاب الحداثين (٢).

وقد اعترف توفيق صايغ بعلاقة مجلته بالمنظمة العالمية لحرية الثقافة وأن هذه المنظمة تابعة لوكالة المخابرات المركزية الأمريكية، وأنها قد أمدته بالمال طوال سنين عديدة (٣).

Y - مجلة «شعر»: التي قامت أصلاً على أفكار أنطون سعادة، ودعواته للاندماج في الغرب والانفصال عن العرب والإسلام، تحت شعار الفكرة المتوسطية، وقد سبق تفصيل هذه القضية، وهذه وحدها كافية في الدلالة على العمالة التي هي أساس فكرة المجلة، فلقد تبنت مجلة شعر الاتجاه الأسطوري الوثني وأغرقت في ذلك غاية الإغراق، وسعت في ترويج أفكار الاندماج بالغرب، في جذوره التاريخية وواقعه المعاصر أديباً من منبر مجلة شعر المؤسسة لهذا الغرض أصلاً، وسياسياً من منبر

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) هذه بعض أسمائهم: صلاح عبدالصبور ونزار قباني ويوسف غصوب ولويس عوض ومحمد الماغوط وسلمى الخضراء الجيوسي وليلى بعلبكي وغادة السمان ووليد إخلاصي وزكريا تامر وعبدالسلام العجيلي. انظر: كتاب توفيق صايغ سيرة شاعر ومنفى: ص ١٤١، وقد سعت غادة السمان وعارف الريس قبيل إغلاق المجلة في الحصول على تمويل لها من الكويت. انظر: المصدر السابق: ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: اعترافه هذا في كتاب توفيق صايغ سيرة شاعر: ص ١٦١ ـ ١٦٤.

الحزب القومى السوري لأنطون سعادة (١).

وكانت عصابة شعر تتلقى الدعم السخي من المخابرات الأمريكية من خلال «المنظمة العالمية لحرية الثقافة» وفرعها المسمى «مؤسسة فرنكلين» التي بدأت بمدفوعاتها السخية تستقطب أعمدة الثقافة العربية الحديثة (٢).

يقول أحد الحداثيين: (إن التدخل الأمريكي كان يحمل طابع توجيه حركة التغاير الغربية إلى أفق محدد، وسنرى كيف لعبت مجلة «شعر» دوراً في سياق هذا التوجيه وبأية لغة، وكيف وفرت لها إتجاهات من خارجها مستنداً أولياً لتحاول شق طريق إلى مستقبل خاص للشعر العربي) (٣).

في عام ١٣٧٦ه/ ١٩٥٧م برزت إلى الوجود مجلة شعر وافتتح أول أعدادها بمقتطفات لشاعر أمريكي<sup>(٤)</sup>، وفي ذلك أبلغ دلالة على انقطاع بين المجلة ـ كما يقول أحد نقاد الحداثة ـ وبين السياق التاريخ ـ الاجتماعي الذي ولدت فيه<sup>(٥)</sup>.

ويطرح هذا الناقد في دراسته للبنية التحتية لمجلة شعر بعض المقولات التي طرحتها مجلة شعر وأصرت على ترويجها، وبيان المغزى من هذه المقولات، يقول: (إن مقولات من نوع «الشعر في عالم اليوم» و«التجارب المعاصرة» و«أعماق الوجود الإنساني» تمحو كل الفروقات الثقافية (٢) وتمحو بالتالي إشكالياتها جذرياً، وتصل ـ ويبدو أن هذا هو الهدف ـ إلى طمس أي نوع من الانقسام الذي يعانيه عالم اليوم بين ثقافات تعرضت للتخريب والتشويه وثقافات مسيطرة، أي أنها بالنتيجة تنفي ما هو جوهري

<sup>(</sup>١) انظر: ص ١٥٩ ـ ٧٥٧ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) انظر: بحثاً عن الحداثة: ص ٣٨، ٥٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ص ٣٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٤١.

<sup>(</sup>٦) ينبغي إيضاح أن هذه المقولات وأشباها وأخطر وأجرأ منها هي الطاغية اليوم علي كتابات الحداثين من غير نكير.

في الإشكالية العربية السياسية لتصل إلى موقف سياسي مغاير للمواقف السياسية التي مثلها كتاب وشعراء آخرون، إذن يستهدف نفي السياسي التمهيد لدعوة سياسية أخرى، فما معنى هذا؟.

ثمة صفحة مطوية بعناية وإن كانت قد نشرت جزئياً في أواخر الخمسينات تتعلق بالنشاط التحتي لمثل هذه التوجيهات الأدبية، وتلقي هذه الصفحة الضوء على مايبدو دعوة للتجديد.

هذه الصفحة هي صفحة الممارسات التي مارسها بعض أصحابها مجلة «شعر» في الوقت نفسه الذي كانوا يدعون فيه إلى «اللاسياسية» و«اللاتخريب» فقد تبنوا سياسات مضادة للتيارات القومية والاشتراكية العربية آنذاك، حين عقدوا بمساهمة «منظمة حرية الثقافة» المعروفة كأحد وجوه وكالة المخابرات الأمريكية مؤتمر روما للأدب العربي في العام 1971م...)(۱).

(... وجاءت الأسطورة لتلعب هذا الدور مدعومة بمرجعية ثقيلة الوزن والتأثير بفعل التضخيم الإعلامي المقصود، والمرجعية التي نعنيها هي طرح أسماء بعض الشعراء الغربيين مع إحاطتهم بهالة خرافية تجعلهم مثلاً يحتذى في كل إبداع...

يدلنا إلى هذا أن تعبير «الشعر المعاصر» كان يعني حقيقة مايكتبه الغير وفق انتفاء واضح لايترك مجالاً للتأويل في أن ما هو «عالمي» و«معاصر» هو الغربي تحديداً، فطوال أحد عشر عدداً من أعداد مجلة شعر بين عامي الغربي 1904م اقتصرت ترجماتها للشعر في عالم اليوم على الشعر الغربي: ١١ شاعراً من الثقافة الانجلو ـ ساكسونية، ٩ شعراء فرنسيين، أسباني واحد.

. . . فالتيار التغريبي الحديث يحاول صياغة الإشكالية الثقافية وضمنها إشكالية البحث عن الحداثة بمعزل عن كل الفروقات التي تبعثها علاقات

<sup>(</sup>١) بحثاً عن الحداثة: ص ٤١ ـ ٤٢.

الأقطار العربية بالغرب في ذروة تصاعد التغلغل الأمريكي، وبداية احتلاله لمواقع الاستعمار القديم)(١).

إن الناظر في شخصيات مجلة شعر يدرك عمق العمالة والولاء لأعداء الأمة، فها هو يوسف الخال رئيس تحرير المجلة ورئيس اللقاء الأسبوعي الخميس مجلة شعر»، تخرج في الفلسفة من الجامعة الأمريكية في بيروت، وأقام في نيويورك ثماني سنوات التحق خلالها بالأمم المتحدة ثم عاد إلى لبنان عام ١٣٧٤هـ/ ١٩٥٥م وهو مغمور مجهول ليقوم بإنشاء مجلة «شعر» ويجمع معه أدونيس وخليل حاوي ونذير عظمة وأسعد رزوق وأنسي الحاج وخالدة سعيد، وكل من هؤلاء له تاريخه المجهول أو المشبوه (۱۲)، وكل منهم - أيضاً - مليء بالحقد الدفين على الأمة، والتطلع والسعي لإذابة الأمة والمجتمع والثقافة في أحماض الحياة الغربية.

ويظهر بجلاء من خلال الاتجاهات الداعية إلى الليبرالية الديمقراطية الغربية، أن هذه المجلة هي إحدى الجسور المطلية بطلاء الثقافة والأدب، هذه الاتجاهات الموجودة داخل مجلة شعر هي الاتجاه القومي السوري نسبة إلى الحزب القومي السوري، وهو الاتجاه الذي غلب على المجلة منذ بداية صدورها، وينتمي إلى هذا الاتجاه كل من يوسف الخال وأدونيس ونذير عظمه وفؤاد رفقة وخالدة سعيد ومنير بشور ومحمد الماغوط وغيرهم، والاتجاه الثاني: اتجاه إقليمي لبناني، وهو الاتجاه الذي بدأ مع بداية المجلة ثم نما مرحلة بعد أخرى حتى غلب عليها في المرحلة الأخيرة من حياتها وينتمي إليه كل من أنسي الحاج وشوقي أبو شقرا وعصام محفوظ وأسعد رزوق وغيرهم.

وكلا الاتجاهين اجتمعا في محورين أساسيين أحدهما طائفي نصراني ونصيري، والثاني ليبرالي غربي، كما عبر عن ذلك أحد نقاد الحداثة في

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤١ - ٤٣.

<sup>(</sup>۲) انظر: أفق الحداثة وحداثة النمط: ص ۱۸ ـ ۱۹.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ١٩ ـ ٢٠.

قوله: (أمًّا على المستوى الفكري فقد جمعت الطرفين اتجاهاتهما اليمينية، ونزعتهما الشديدة إلى التغرب «نسبة إلى الغرب» والتشبث بأطراف الدعوات الليبرالية في مواجهة مايعتبرانه بطريقة أو أخرى، قمعاً عنصرياً وطائفياً)(١).

ويضيف هذا الناقد تصنيفاً آخر لجماعة شعر غير ما سبق فيقول: (... وبحكم عوامل أخرى تربوية ودراسية ودينية توزع هؤلاء، ومن تعاون معهم من خارج المجلة بين الثقافتين: الفرنسية والانكلوسكسونية فكان من أبرز ممثلي الثقافة الأولى: أدونيس وأنسي الحاج وشوقي أبو شقرا وعصام محفوظ، وخالدة سعيد، وأبرز ممثلي الثقافة الأخرى: يوسف الخال وجبرا إبراهيم جبرا وتوفيق صايغ وإبراهيم شكر الله، وكان كثيرون ممن ساندوا المجلة في نشاطها موزعين، بقدر أو آخر، بين هؤلاء، وكان ثمة استثناء وحيد بينهم هو فؤاد رفقة الذي وجد ضالته في الثقافة الألمانية)(٢).

ثم يضيف قائلاً: (... إن تجمع شعر كان يدعي خلاف ما يمارس كان يرفض «السياسة» و«الإيديولوجيا» وهو مسيس ومؤدلج إلى عنقه، بل كان هذا التجمع يعمل عمل حزب سياسي كامل: مجلة، وندوة أسبوعية، ودار نشر تصدر كتباً ذات لون خاص، وجوائز تمنحها المجلة، وامتداد إلى الصحف اليومية، ومبشرون ومراسلون، واتصالات عربية، وأخرى عالمية، ومجلة أخرى «أدب» وتهريب أعداد ممنوعة الخ، بل كان التجمع يطمح إلى عقد مؤتمرات سنوية، وإنشاء رابطة وإعانة النابهين على الدراسة أو الإقامة مدة في الخارج، فماذا بقي من أساليب العمل الحزبي؟!.

يقول يوسف الخال، والحديث عن خميس مجلة شعر، بعد ستة شهور من صدورها «هذا الخميس ندوة لاتتوخى أن تكون هيئة منظمة تنظيماً مسبقاً، بل جماعة تنمو نمواً عضوياً، يتخذ شكله التنظيمي الخارجي مع الزمن وفق حيوية أفرادها واستعدادهم الفكري والروحي» ترى هل تبدأ الأحزاب والحركات السياسية عملها بطريقة أخرى؟ ويضيف الخال إلى ذلك

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٣ ـ ٢٤.

قوله: «إن هذه الندوة ستظل قائمة مهما كان عدد حضورها، كما ستظل مفتوحة لجميع الشعراء ومحبى الشعر في هذا البلد».

ولكننا سنجد الندوة قد تحولت بعد حين إلى ندوة مغلقة، فانتقلت من صالة فندق «بلازا» إلى إحدى قاعات نادي خريجي الجامعة الأمريكية في بيروت، ثم إلى بيت يوسف الخال، وعدل التجمع صيغة اجتماعاته، فلم يسمح بحضورها إلا للأعضاء ومدعويهم، ولم تفتح إلا لمدعويين معنيين يدعوهم التجمع من لبنان ومن أقطار عربية أخرى)(١).

" - ومن منابر المؤسسة الأمريكية، المنظمة العالمية لحرية الثقافة مجلات «أدب» و«أصوات» و«مواقف»، وقد ولغت فيما ولغت فيه كل من «حوار» و«شعر» وتعتبر من الأوكار الثقافية ذات المقاصد السياسية، والاستخباراتية، المرتبطة بالمخابرات المركزية الأمريكية (٢).

٤ ـ مؤتمر روما الذي عقد في تشرين الأول ١٩٦١م/ ١٩٦٠ه، ويعتبر المؤتمر أحد مناشط جماعة شعر، وقد أسهم في إعداده وتمويله «منظمة حرية الثقافة» التابعة لوكالة المخابرات المركزية الأمريكية، وقد تحدث محمد الأسعد في كتابه «بحثاً عن الحداثة» عن هذا المؤتمر ونشاطات جماعة مجلة «شعر» قائلاً: (... عقدوا بمساهمة «منظمة حرية الثقافة» المعروفة كأحد وجوه وكالة المخابرات الأمريكية مؤتمر روما للأدب العربي في العام 1971م، وبعد ٢١ عاماً من عقد هذا المؤتمر اعترفت إحدى المشاركات فيه في حديث شخصي ليس للنشر بأن المنظمين لم يكونوا أميريكيين فقط، بل ومن الصهاينة أيضاً) (٣).

ويضيف في الهامش قائلاً: (في اللقاء الشخصي ذكرت الشاعرة سلمى الجيوسي التي حضرت المؤتمر: إن منظميه لم يكونوا أميركيين فقط، بل

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٣٩ ـ ٤٠.

 <sup>(</sup>۲) بحثاً عن الحداثة: ص ٤٨، وأفق الحداثة وحداثة النمط: ص ٥٦، والقصيدة الحديثة وأعباء التجاوز: ص ١٤٨ ـ ١٥٠.

<sup>(</sup>٣) بحثاً عن الحداثة: ص ٤٢.

كانوا من الصهاينة أيضاً، وقد عللت استجابة بعض الأدباء العرب إلى مثل هذه الأنشطة بالسذاجة التي كانت صفة غالبة في رأيها على أدباء الخمسنات!!)(١).

ولاينبغي أن ننسي الدور الذي قام به «سيمون جارجي» مسؤول الفرع العربي لمنظمة حرية الثقافة، في تدبير العملاء لهذه المنظمة واستقطابهم لأعمالها تحت أقنعة الثقافة والحداثة، كما أنه كان العقل المحرك لمؤتمر روما(٢).

وقد سجل بدر شاكر السياب موقفه من «المنظمة العالمية لحرية الثقافة» ومؤتمر روما الذي كان السياب أحد أركانه، يقول السياب: (لايسعني وأنا أمر في أعقاب المحنة القاسية التي ظللت أعانيها لأكثر من عام، إلا أن أذكر الدور المشرف الذي وقفته تجاهي «المنظمة العالمية لحرية الثقافة» والحق أنها كانت الجهة الوحيدة التي أمدتني بالعون السخي دون «مدائح» أكيلها لها وأستجديها فيها أن تساعدني.

أوفدتني «المنظمة» إلى المملكة المتحدة في زمالة لمدة سنة لتتيح لي الفرصة كي أعالج نفسي هناك، وخصصت لي راتباً شهرياً قدره ستون جنيها استرلينيا، وبعد أن راجعت الأطباء والأخصائيين وحجز لي سرير في واحد من أحسن مستشفيات لندن، أرسلت لي المنظمة شيكاً بخمسمائة جنيه أسترليني أنفقها على علاجي... أرسلت المنظمة مستشارها الأستاذ سيمون جارجي كي يراني ويطمئن على وضعي ويدبر أمر سفري إلى باريس للمعالجة هناك، وتم الاتفاق على أن أطير إلى باريس برفقة صديق يعتني بي، وأن يكون كل ذلك ـ بما فيه تكاليف إقامتنا في باريس ـ على نفقة المنظمة، وفي باريس وجدت نفسي محاطاً بالرعاية والعناية من موظفي المنظمة والعاملين فيها... وزودت بالأدوية التي وصفها لي الطبيب على

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: أفق الحداثة وحداثة النمط: ص ٥٦، وبحثاً عن الحداثة: ص ٤٢.

حساب المنظمة... وإنني ليؤلمني، وأنا في هذه الحال أن أقرأ التهم الباطلة التي تكال للمنظمة، لمجرد أنها أصدرت مجلة قد تنافس المجلة الفلانية، وعملت على إبراز أدباء قد ينافسون الأدباء الفلانيين.

كان أول ما عرفت المنظمة في مؤتمر الأدب العربي الذي عقد في روما في شتاء ١٩٦١م وكانت المنظمة هي التي عملت على عقده، لقد كان ذلك المؤتمر تظاهرة قومية عربية في وسط أوروبا... وأشهد أن المستشرقين المدعوين إلى المؤتمر كانوا أكثر عروبة في مواقفهم من بعض الجهات العربية... أن موقف أية منظمة ثقافية غربية، لايُمكن أن يختلف كثيراً عن أحسن موقف غربي من قضايا العرب، وفيما يخص قضية فلسطين: الحياد بين العرب واليهود...)(١).

هذا الكلام يناقض كل المناقضة ما أثبتناه سابقاً من كتابات الحداثيين واعترافاتهم حول ارتباط المنظمة العالمية لحرية الثقافة وسائر مناشطها بالمخابرات الأمريكية.

ولندع هذا كله جانباً ونسأل، لماذا تنفق هذه المنظمة كل هذه الأموال وترعى كل هذه الرعاية هذا الإنسان المشلول؟ هل عُرفت المخابرات الأمريكية أو أية مخابرات أخرى أنها تعمل الأعمال الإنسانية من أجل الإحسان؟ أو من أجل الثقافة؟ إلاّ إذا كانت لها مآرب من وراء هذا الدعم والمساعدة!!.

ولقد كان السياب يعي أي شيء تريده المنظمة ومجلة شعر ففي (رسالة من السياب إلى يوسف الخال في 1471/٤/ م ذكر حول محاضرته التي كان يعدها لمؤتمر روما أنه «انتهى من كتابة المحاضرة وجاءت مليئة بأفكار تتفق وأفكار منظمة الثقافة الحر من حيث نظرتنا «أسرة مجلة شعر» إلى الالتزام ونظرة الآخرين...)(٢).

<sup>(</sup>۱) توفیق صایغ سیرة شاعر ومنفی: ص ۱۹۴ ـ ۱۹۰.

<sup>(</sup>٢) بحثاً عن الحداثة: ص ٥٧.

وبعيداً عن نظرية التآمر لنا أن نسأل أيضاً: ما العلاقة بين التنشئة والرعاية التي لقيها السياب من أستاذه الإنجليزي أثناء دراسته في دار المعلمين (۱)، وعلاقته باليهود يوسف سلمان «فهد» وساسون دلال ويهودا صديق الذين كانوا يرأسون الحزب الشيوعي العراقي (۲)، ثم علاقته الأخيرة بمنظمة حرية الثقافة ومجلة حوار ومجلة شعر؟.

وعلى كل حال فقد كان مؤتمر روما تحت إدارة ورعاية اليهود الصهاينة، كما أقر بذلك بعض من حضر<sup>(۳)</sup>، وكانت عناوين ندواته ومداولاته تصب في إطار تقوية النشأة الحديثة التي غرست في جسد الأمة باسم الحداثة، وقد أسهم في هذا المؤتمر مجموعة كبيرة من العرب من بلدان عديدة، ومن المستشرقين<sup>(٤)</sup>.

• مؤسسة فرنكلين: وهي أيضاً من فروع وكالة الاستخبارات الأمريكية، وكانت تستقطب كتاب الحداثة: (... فقد قامت في مصر مؤسسة فرنكلين للطباعة والنشر، وبدأت بمدفوعاتها السخية باستقطاب

<sup>(</sup>١) انظر: قضايا الشعر الحديث: ص ٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: بدر شاكر السياب لإحسان عباس: ص ٨٩ ـ ٩٦، ١٠٤ ـ ١٠٠، ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: شهادة سلمي الجيوسي في كتاب بحثاً عن الحداثة: ص ٥٧.

المسهمين في هذا المؤتمر أدونيس بوصفه رئيساً لتحرير مجلة شعر، وجمال أحمد من السودان، وعائشة بنت الشاطيء من مصر، ومحمد برادي سكرتير رابطة الكتاب في المغرب العربي، وسلمى الجيوسي شاعرة من الأردن "فلسطينية"، وجبرا إبراهيم جبرا، وسيمون جارجي، وألبرت حوراني، ويوسف الخال بوصفه صاحب مجلة شعر، وخليل رامزسركيس، وبدر شاكر السياب، ومحمد الفاسي مدير الجامعات في مراكش، وتوفيق صايغ، وفؤاد كعبازي أديب ليبي ووزير دولة، وجميل صليبا أستاذ في الجامعة السورية، ومحمد عزيز الحبابي، رئيس رابطة الكتاب في المغرب العربي، ونجيب محفوظ، ومحمد عزيز الحبابي، تونس، ومحمد مزالي صاحب مجلة الفكر، ومحي الدين محمد من مصر وعيسى الناعوري من الأردن، وجميل حموده رسام عراقي، وعبدو الخولي مراسل المنظمة العالمية لحرية الثقافة في القاهرة، ومحمد مزاق من المغرب، ومولود معمري من الجزائر، وكاتب ياسين من الجزائر، وأسعد رزوق من لبنان. انظر: كتاب الأدب العربي المعاصر أعمال مؤتمر روما ١٣٨٠ هـ/

أعمدة الثقافة العربية آنذاك من كل الاتجاهات، وكان الأسرع إلى خدمتها أقطاب التقليدية، فقدموا لكتبها المترجمة وبحثوا في الموضوعات التي اقترحتها)(١)هذا ما قاله صاحب كتاب «بحثاً عن الحداثة».

ثم أضاف في الهامش: (في إعلان واحد من إعلانات مؤسسة فرنكلين عن مطبوعاتها المترجمة وردت أسماء: طه حسين ومحمد عوض محمد، وسهير القلماوي ولويس عوض، وأحمد زكي أبو شادي، وتوفيق الحكيم، وكانت مهمة بعضهم الترجمة وبعضهم الإشراف والتقديم «الآداب يناير ماموسة قد امتد إلى بيروت والعراق أيضاً، ويبدو أن نشاط هذه المؤسسة قد امتد إلى بيروت والعراق أيضاً، حيث ورد في مراسلات السياب المنشورة ما يفيد أن يوسف الخال وجبرا إبراهيم جبرا كانا من متعهدي توزيع أعمال الترجمة على الأدباء العرب...)(٢).

7 - جهات أخرى تمولها المنظمة العالمية لحرية الثقافة التابعة للمخابرات الأمريكية، ذكر مؤلف كتاب «توفيق صايغ سيرة شاعر ومنفى» أسماء جهات غير حوار وشعر تأخذ الدعم من هذه المنظمة وذلك في معرض الدفاع عن الصايغ وحوار ناقلاً الكلام عن توفيق الصائغ نفسه، وقد ذكر أن المنظمة (تتبنى حلقات دراسية دولية ذات أهمية لطبقة المثقفين العرب، ومن بين هذه المؤسسات لجنة التخطيط القومي في الجمهورية العربية المتحدة (٣)، وجمعية المهندسين المصرية، ومعهد الإدارة العامة بالقاهرة وجامعة الخرطوم) (٤).

٧ ـ أسماء كانت لها علاقة بالمنظمة: ذكر أنسي الحاج في معرض دفاعه عن توفيق صايغ ومجلة حوار ومجلة شعر، بل في دفاعه أيضاً عن

<sup>(</sup>١) بحثاً عن الحداثة: ص ٣٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٥٦. وانظر: أفق الحداثة وحداثة النمط: ص ٥٦، ٧٦.

<sup>(</sup>٣) هكذا كان اسم مصر وسوريا لما اتحدتا في زمن عبدالناصر.

<sup>(</sup>٤) توفيق صايغ سيرة شاعر ومنفي: ص ١٤٩.

«المنظمة العالمية لحرية الثقافة» ذكر مجموعة من الأسماء الذين كانوا على علاقة بهذه المنظمة، كما ذكر لويس عوض مجموعة أخرى<sup>(۱)</sup> وقد أعلنت المنظمة عن اعتزازها باستقطاب الكتاب والمثقفين الحداثيين من جميع الاتجاهات فقالت: (نحن فخورون بأننا قد ساعدنا على إعانة عدد لايحصى من الأساتذة والكتاب والصحفيين، ومن بينهم السياب وتوفيق صايغ، سواء أكانوا ليبراليين أم محافظين أم اشتراكيين في كفاحهم من أجل حرية التعبير الثقافي في أية بقعة من بقاع الأرض)<sup>(۱)</sup>.

ولنا أن نستطلع نتاج هؤلاء الذين كافحوا من أجل حرية التعبير الثقافي كما أرادت «المنظمة العالمية لحرية الثقافة» لنجد أن نتاجهم مسخر لهدم دين الإسلام ونقض تعاليمه، ومضادة أحكامه وتكذيب أخباره، والسخرية والاستخفاف بكل ما له علاقة بالمسلمين من أخلاق وسلوكيات وحياة اجتماعية ومسيرة حضارية تاريخية، ومسخر كذلك \_ في الوقت نفسه \_ لبناء الوثنيات الجاهلية، والعقائد الإلحادية، والمذاهب المادية وترويج النظم الغربية من ماركسية إلى وجودية إلى ليبرالية ديمقراطية رأسمالية، وتسويق النمط الغربي في الأخلاق والسلوك والمجتمع.

من هنا فقط كان فخر هذه المنظمة الاستخبارية، واحتفالها ودعمها لهؤلاء الذين ينفذون خططها، أو على الأقل يلتقون معها في هدف واحد، بل ويلتقون حتى مع أضداد هم من اليساريين الماركسيين وغيرهم في غاية واحدة، وهذا ما شهد به أحدهم قائلاً: (إن بعض المثقفين لايعطون سوى السم في الدسم، باسم التجديد، وباسم الرفض وباسم التقدمية وما إلى ذلك، ومن الغريب أن يلتقي التقدمي مع عميل «منظمة حرية الثقافة» في نفس المنطلقات، فكيف يُمكن أن تكون ماركسياً، ونفس منطلقاتك هي

<sup>(</sup>۱) انظر: المصدر السابق: ص ۱٤٠ ـ ۱٤٠، ومن الأسماء التي ذكراها: محمد مندور وبنت الشاطيء وسهير القلماوي وعبدالرحمن بدوي والسياب وصلاح عبدالصبور وقباني ويوسف غصوب والماغوط وسلمى الخضرا الجيوسي وليلى بعلبكي وغادة السمان ووليد إخلاصي وزكريا تامر وعبدالسلام العجيلي ولويس عوض.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٥٠.

نفس منطلقات جماعة حرية الثقافة التي كانت تصدر «حوار» وسواها؟ عندما كنا نقول: إن «حوار» وجماعتها مخابرات أمريكية كانوا يقولون لنا: لا، أنتم تشتمون العالم، ثم اعترف الرجل نفسه وأغلق مجلته، وقال: أنا كنت مضللاً أو مغرراً به، ولكن أنت الماركسي الذي لايُمكن أن تكون مع الرأسمالي كيف تكون منطلقاتك الفكرية نفس منطلقات الرأسمالي والرجعي؟)(١).

وليست العمالة والولاء للأعداء مقتصرة على المنظمة المذكورة وفروعها، بل هناك الكثير غيرها، ومما عرف:

### \* «جماعة إخوان الحرية»:

وكانت في مصر ويرأسها الجاسوس الإنجليزي المحترف «كرستوفر سكيف»، وقد حاكمت الثورة المصرية أعضاء هذه الجماعة باعتبارهم عملاء ومنهم لويس عوض الذي أهدى كتابه «بلوتولند وقصائد أخرى» إلى زعيمه كرستوفر سكيف في سنة ١٣٦٦ه/١٩٤٩م، وكان سكيف هذا مبشراً، وكان يقوم في الجامعة بعمل تبشيري وسياسي في آن واحد، ومن أعوانه ناظر المدرسة الخديوية الجاسوس «فرنسيس» وهو أحد مؤسسي جماعة أخوان الحرية، و«دافنيس الأعرج» و«بيفن» وكانوا جميعاً يتظاهرون بالعلم والثقافة، ويستقطبون العملاء لصالح أجهزة المخابرات البريطانية (٢).

ولئن ذهبت جماعة أخوان الحرية بذهاب ملك الخديوي فإن ورّاث العرش الملكي البريطاني واصلوا المخطط، فكان لويس عوض العضو القديم في جماعة إخوان الحرية التابعة للمخابرات البريطانية عضواً جديداً في المنظمة العالمية لحرية الثقافة التابعة للمخابرات الأمريكة(٢٠).

<sup>(</sup>١) قضايا الشعر الحديث: ص ٢٣٧ والكلام لشفيق الكمالي.

<sup>(</sup>٢) انظر: أباطيل وأسمار: ص ٤٧٧ ـ ٤٧٨، ٥٠٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: توفيق صايغ سيرة شاعر ومنفى: ص ١٥٤ ـ ١٥٥.

وقد نشرت جريدة الجزيرة السعودية في صفحة أدب وثقافة ملخصاً لكتاب ألفه الصحفي اليهودي الصهيوني «موسى ايلمون» بعنوان «رحلة إلى مصر» وفيه يقول لويس عوض: (أعتقد أن اللقاء المتجدد بين المصريين والإسرائيليين سيخلق وضعاً ثقافياً مثيراً للاهتمام، وكم أتمنى أن يحدث ذلك مثلما حدث قديماً قبل خروج اليهود من مصر، إن مصر يجب أن تنفرد حضاريا، ولذلك فعليها ألا تتجه شرقاً إلى دمشق أو بغداد، ولكن إلى الشمال والغرب حيث أوروبا، إنني لست قومياً وأفتخر بأنني علماني)(۱).

ثم ذكر المؤلف إن مجموعة أدباء مصريين تهافتوا إلى دولة اليهود يتقربون ويتملقون وخص بالذكر توفيق الحكيم (٢)، علماً بأن هذا المؤلف اليهودي كان من أبرز السفاحين اليهود، وكان في عام ١٣٦٧هـ/١٩٤٨ ضابطاً في الجيش الإسرائيلي يمارس الذبح والإرهاب على المسلمين كغيره من اليهود المجرمين.

# \* مؤسسات «ركفلر» اليهودي الأمريكي و «فورد» و «فلبرايت»:

وهي مؤسسات تقدم الدعم للدارسين وللبحوث المتعلقة بالعالم الإسلامي، وبخاصة الدعوات الإسلامية فيه (٢٣)، إضافة إلى عنايتها بالمستغربين من أبناء البلاد الإسلامية، وخاصة الذين أعلنوا مواقفهم العلمانية والحداثية المضادة للإسلام أو المشككة فيه.

فها هي مؤسسة «فلبرايت» في القاهرة تستقطب هذه الفئة وتقربها، وتستكتبها وتوظفها، وتغدق عليها ألوان المساعدات المعنوية والمادية، وممن استقطبتهم «فلبرايت» الكاتب الحداثي العلماني نصر حامد أبو زيد، الذي نال الحظوة من هذه المؤسسة وغيرها، ولما قرر الهرب من مصر بعد أن قام بعض الغيورين على دينهم وأمتهم بالمطالبة بمحاكمته، وجد

<sup>(</sup>۱) (۲) جريدة الجزيرة، العدد الصادر في ۱٤٠٢/٣/١٠ هـ.

<sup>(</sup>٣) انظر: الغرب في مواجهة الإسلام لمازن مطبقاني: ص ٣٤.

الأيدي التي تحتضنه والجامعات التي تستقبله من أسبانيا حتى فرنسا ومن أمريكا حتى هولندا(١).

أمًّا المساعدات المالية لعلاء حامد وأشباهه، فمن أهم المناشط لهذه المؤسسات اليهودية الأمريكية، أضف إلى ذلك الأبحاث المشتراه بل المدفوعة الأتعاب سلفاً، والتي تصب كلها في تسويق الليبرالية الغربية والسلام مع اليهود، وفي التنفير من الإسلام وقضاياه باسم دراسة الإسلام السياسي.

## \* مجلة الآداب البيروتية:

وهي المجلة التي تبنت العقيدة الوجودية الإلحادية وراحت تدعو إليها وتبشر بها، وتنشر الكتب والقصص الوجودية من سارتر حتى كولن ولسن.

(والملاحظ أن مجلة «الآداب» قد لعبت دوراً في طرح «الالتزام» و«الشعر» و«الثقافة» في إطار الأطروحات الوجودية، وزاد هذا الميل في السنوات اللاحقة بوصف الوجودية أصفى تعبير عن مشكلات الإنسان العربي، وهكذا انعكست الصراعات الحقيقية في الحياة السياسية والاجتماعية على بنية الكتابة، ولم يبق إلا خطوة وتصل الصيغة الوجودية حركة الشعر العربي المعاصر بالصيغة «الأسطورية» التي تبنتها مجلة أخرى، وفي سياق آخر، تلك هي مجلة «شعر» التي قادت الصيغة الوجودية إلى نهايتا المنطقية أي إلى المفهوم الميتاقيزيقي للشعر (٢))(٣).

إذن فقد التقت مجلة آداب مع مجلة شعر في صيغة واحدة، وإن كانتا في الظاهر تعلنان العداوة.

ويكفى في الدلالة على مسلكها التآمري المضاد للأمة والدين أنها تبنت

<sup>(</sup>١) وممن يتلقى الدعم من «فولبرايت» الباحث العلماني عاطف العراقي وغيره كثير.

<sup>(</sup>٢) هذا المفهوم الذي نجدهم من خلاله يجعلون الحداثة ديانة مقدسة، والشاعر نبي والإبداع وحي، والمبدع إله، وقد سبق بيان هذا في الفصول المختصة بالألوهية والنبوة.

<sup>(</sup>٣) بحثاً عن الحداثة: ص ٣٦ ـ ٣٧.

«الوجودية» المادية الإلحادية، وروجت لأبشع أنواع الفساد الاعتقادي والاجتماعي، من خلال الدعوة إلى هذه العقيدة الوجودية الإلحادية، ونشر نتاج أصحابها، وصناعة نجوم من المنبهرين والمقلدين لهذه العقيدة الإلحادية.

ومع كل ذلك ودلالته على البراء من الأمة والولاء لأعدائها، فإننا نجد أن أحد أعلام الحداثة يؤكد هذا المعنى حيث وصف هذه المجلة وأصحابها بالعمل في خدمة الاستعمار.

جاء في مجلة الآداب نفسها أن (الأستاذ عبدالوهاب البياتي اتهم مجلة الآداب بالعمل في خدمة الاستعمار، وستقيم عليه الآداب دعوى قدح وذم لدى المحاكم العراقية...)(١).

وتلك تهمة لم يبرأ منها البياتي فقد كان هو بعقيدة الشيوعية وانتمائه الماركسي يمارس الدور نفسه ولكن لصالح الاتحاد السوفيتي والأممية الشيوعية العالمية.

ومما يؤسف له أن نجد بعض الناس يثني على مجلة الآداب وعلى رئيس تحريرها، ويشيد بدورهم في كشف خيانة أعداء الأمة العربية والإسلامية (۲)!، بل يقول بصريح العبارة: (وأنتم تعلمون أنه بانتهاء الأمجاد الرومانسية ممثلة في توقف مجلة الرسالة \_ إذ أدت هذه المدرسة دورها \_ قامت مجلة الآداب وعمدتها المثقف الفذ سهيل إدريس لترعى أدب الحداثة بكل أجناسها.

ولست أقول أن مجلة الآداب تمثل خطاً إسلامياً ملتزماً، فالمفكر المسلم غائب عن أدب الحداثة.

وإنّما أقول إنها صاحبة موقف عربي ووطني، وما وقعت فيه من حماقات الوجودية إنّما هو اجتهادات خاطيء، وليس عمالة ومؤامرة وقحة.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٥ نقلاً عن مجلة الآداب، عدد آب ١٩٥٤م: ص ٧١.

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب القصيدة الحديثة وأعباء التجاوز لأبي عبدالرحمن الظاهري: ص ١٣٣.

وهي ذات الفضل في بلورة أدب الحداثة من منطلق النظرية الفنية.

بيد أن مجلة شعر - رغم قصر عمرها - استطاعت أن تسحب البساط من تحت سهيل إدريس وتفقده أهم جمهوره، ذلك أن سهيلاً ومجلته يعملان بإخلاص للنظرية، وأولئك قوى تدعمها المؤسسات الأجنبية والقوى المعادية . . . ويكفي سهيلاً ومجلته أنه أول المنتبهين للمفسدين في شعر وحوار ومواقف)(1).

وهذا القائل يعلم قبل غيره أن مجلة الآداب ورئيس تحريرها قامت على العقيدة الوجودية المتفرعة عن الإلحاد، ويكفي انسلاخها عن الإسلام في الحكم عليها، فكيف وقد أضافت إليه الدعوة إلى الإلحاد وأنواع الضلالات؟!.

فلماذا هذا التهوين والتسويغ والقول بأنها «حماقات وجودية جاءت من اجتهاد خاطىء»؟.

أي اجتهاد في نقض الإسلام وبناء الكفر؟، أليس هذا التلطيف لهذه الجرائم البشعة من خيانة الله ورسوله وخيانة الأمانة ومخادعة الأمة؟.

لو أن شخصاً اعتدى على هذا الكاتب ثم جاء يشتكيه ويحاكمه إلى آخر، فأخذ هذا يثني على سمت المعتدي وحسن بزته، وجمال طلعته ويقول إن ما وقع فيه من حماقات بالاعتداء على فلان إنّما هو اجتهاد خاطىء.

أيرضى الكاتب بهذا الحكم؟.

أمًّا زعمه أن هذه الحماقات الوجودية ليست عمالة ولا مؤامرة فيكذبه منزع هذا المذهب ومورده، واتجاهاته الاعتقادية والاجتماعية والسياسية،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٤٩ ـ ١٥٠.

وشخصيات أصحابه، ثم يكذبه القول الذي نقلناه آنفاً عن البياتي وهو حداثي أعرف بأصحابه وزملائه وأهل ملته.

أمًّا ثناؤه على موقفها من عصابة شعر وحوار ومواقف، فيمكن النظر إليه من خلال الصراع المماثل بل والأكبر الذي كان بين الرأسمالية والشيوعية وأذيالهما في سائر البلدان.

فهل أصبح الشيوعيون في قائمة الإخلاص والنزاهة؛ لأنهم فضحوا مخططات خصومهم الرأسمالية؟، وهل أضحى الليبراليون في القائمة نفسها؛ لأنهم كشفوا مثالب وعيوب الشيوعيين؟.

إن طبيعة الباطل أنه ومنطقه على منوال ما أخبر الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْبَهُودُ لَيْسَتِ ٱلْبَهُودُ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾ (١).

فلماذا يا أهل الإسلام تعطون الدنية في دينكم؟ ولماذا تشاركون ولو بشطر كلمة في تأييد الكفر وملله؟، ألم تقرأوا قوله تعالى: ﴿لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالنَّوْدِ الْآخِرِ يُوَاَدُونَ مَنْ حَادَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْمَنُونَ بِاللَّهِ وَالنَّوْدِ الْآخِرِ اللّهَ عَشِيرَتَهُمُّ أُولَتِهَكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَنَ وَأَيْدَهُم بِرُوجٍ مِنْهُ ﴾ (٢).

ولماذا هذا التدليس الخطير على الأمة بالثناء العاطر على رموز الردة والإلحاد والإدلاء بشهادات التبرئة لهم من العمالة والخيانة؟.

أليس من الجدير أن يعظ هذا المؤلف نفسه بأقوال أشياخ لهم في باب الولاء والبراء لسان صدق عالي الذكر؟، وهو القائل: (وليس من شيمة العربي أن تتجاذبه الظنون نتيجة أحداث تاريخية مضللة ثم قد يموت ولم يدرك سر هذه الأحداث.

<sup>(</sup>١) الآية ١١٣ من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٢ من سورة المجادلة.

إن الأحداث \_ منذ وجدت الكواليس تظل رؤيتها معتمة، ولايُعرف تأويلها إلا بعد عقد أو عقدين أو ثلاثة.

بل أقرب من ذلك تصفيق ذوي الغيرة الإسلامية ـ منذ أحمد شوقي للطاغية الماسوني مصطفى كمال يظنون أنه نصير الإسلام ولم يندموا إلا بعد إعلانه العلمانية (١)، فهؤلاء خدعتهم الأحداث السريعة المضللة؛ لأن بواعث الحدث التي صنعها سفلة الدونمة من يهود أسبانيا لم تكن على بالهم.

أمًّا اشتراط المنقاش والمبضع فيفرضه واقع التناقضات لقراءة الفكر في هذين القرنين.

سيرى القارئ بالمنقاش أن معظم الحركات الإصلاحية في الأدب والفكر والسياسة ذات انتماء سياسي، ومجمع سري منذ محفل إيزيس إلى محفل مصر الفتاة إلى محفل الأفغاني كوكب الشرق وإلى أن يشاء الله، وسيرى أن الغلبة لهذه الحركات في الواقع المعاش، وسيرى أنها تتنافى مع ثوابته الفكرية فضلاً عن منافاتها لأعراف مجده التاريخي، وسيرى في أقزام هذين العصرين الذين خرقت شهرتهم الآفاق من هو من غير أبناء مجدنا. حابانا بدعاية القومية والوطنية وهو عدو لتاريخنا بكل أمجاده، وفيهم أكثر من وجه قبيح مغرر به، وفيهم كثيرون لم يخفوا طائفيتهم، وإذا علمت أن المروج للدعاية الفكرية مدان ـ فضلاً عن كونه متهماً ـ فذلك أحرى؛ لأن تحاكم دعايته بإيجابيات فكرية، وسيرى أن هذه الحركات ذات الغلبة لم تسفر عن خير لا في التصور ولا في السلوك، وسيرى أن الساحة خالية تسفر عن خير لا في التصور ولا في السلوك، وسيرى أن الساحة خالية بإطلاق من اختلاف ـ أو مجرد حوار ـ في كيفية صنع إبرة...

رأيت أحد حاخامات الأدب الحديث في بلادي - من الأميين في ثقافتهم التافهين في تفكريهم - لايؤمن بشيء من علوم الآخرة والدنيا إلا

<sup>(</sup>۱) فكيف يكون حال من اعتذر وأثنى على طغاة الوجودية وقد أعلنوا وجوديتهم من أول أمرهم؟!.

بقصيدة التفعيلة والمزيد من القصة والرواية والمسرحية والموسيقى واللوحة التشكيلية والغرق في شهوات الإحساس الفني!، ولم يدر هذا المسكين أن هذه الفنون وسائل إيحاء وتسويل جمالي تحتاجها الأمة فنا ملتزماً بعد إرساء واقعها من قيمتي الحق والخير!)(١).

لقد صدق غاية الصدق وأجاد غاية الجودة في هذا الوصف، فياليته لم يستثن مجلة الآداب ولا البياتي ولا عبدالصبور ولا عبدالمعطي حجازي<sup>(۲)</sup>؛ لأن الجميع ضمن إطار وضعه الذي ذكر وإن كانوا على درجات في ذلك «ليسوا سواء».

### \* الجوائز الأدبية والثقافية:

لقد اتخذ أعداء الإسلام وسائل عديدة لاجتذاب ذوي القلوب المريضة من الذين يسارعون فيهم ويقولون نخشى أن تصيبنا دائرة، ومن الذين يطلبون رضى الناس، بل رضى شر الناس.

وكان من أبرز وسائلهم إعطاء الجوائز ومنحها لاستقطاب بعض، واستهواء قلوب تتطلع إلى نيل ما نال غيرها.

وقد أحيطت هذه الجوائز بهالات الدعاية، وبهارج التزويق فأصبح الحصول عليها أمنية الأمنيات وغاية الغابات، عند من خف ميزانهم، وضعف إيقانهم بالله وبدينه، ومن أشهر الجوائز أظهرها «جائزة نوبل» التي يسيطر عليها ويوجهها زمرة من اليهود بل من الصهاينة.

وكان من آخر الأحداث الأدبية التي ضجت بها وسائل الإعلام نيل نجيب محفوظ لهذه الجائزة.

فقد اعتبرها المصفقون في مدرجات العبث والضياع قفزة إلى العالمية،

<sup>(</sup>١) القصيدة الحديثة وأعباء التجاوز: ص ١٧٣ ـ ١٧٥.

<sup>(</sup>٢) انظر هذه الاستثناءات الإطرائية في: المصدر السابق: ص ١٤٩ ـ ١٥٤.

وتنافسوا في إطراء الجائزة وصاحبها، وكأن الأمة قد نالت نواصي العزة والتمكين لما حصل أحد القصاصين على جائزة يهودية!!.

لقد تراقص العلمانيون والحداثيون والفارغون فرحاً على دقات طبل «نوبل» وفرحوا بالجائزة التي «جعلت أدب العرب في مصاف الآداب العالمية!!» فرح الجعل بدحروجته فهل كانت الجائزة بريئة المقصد، أم أنها كغيرها من الجمعيات والمنظمات الثقافية والأدبية والفكرية الغربية لها وجهان ظاهره العلم والثقافة، وباطنه العمالة والفساد؟، وقد رصد الدكتور السيد أحمد فرج تفصيلات هذه القضية من بداية نجيب محفوظ حتى حصوله على جائزة نوبل، وقد أجاد في رصد «ظاهرة نجيب محفوظ» وحيثيات نيله هذه الجائزة.

وسوف أحاول هنا تلخيص أبرز ما ذكر مما له علاقة بهذا الموضوع:

أ) ـ بداية نجيب محفوظ: (قيل إن الذي اكتشف نجيب محفوظ ولفت الأنظار إليه هو المستشرق المبشر «جومييه» راهب دير الدمنيكان بحي العباسية بالقاهرة، ويؤكد رشيد الزواوي في كتابه: «أحاديث في الأدب» أنه بعد ظهور الثلاثية بدأ الناس يقرون بموهبة نجيب محفوظ، خاصة إثر المقال الذي كتبه الأب جومييه، فقد أحس هذا الراهب بذوقه الناقد أن فناً جديداً يولد في مصر، فكتب مقالاً عن الملحمة الروائية الجديدة لنجيب محفوظ بالفرنسية، ويقرأ طه حسين المقال، ويبادر بقراءة نجيب محفوظ، ويهتم به اهتماماً خاصاً، ويكشف عن أن فن الرواية الأدبية قد بدأ يظهر في الساحة الأدبية على يد الروائي نجيب محفوظ) (١).

ب) ـ كان محفوظ وفدياً ثم تحول إلى اليسار الوفدي ثم بعد الثورة إلى الاشتراكية العلمية، ليصبح من غلاة التيار الاشتراكي أيام عبدالناصر، وفي تلك الفترة (برز بأهم نتاجه في عمل أرضى الزعيم... وهو عمل إبداعي شيطاني لم يسبق له مثيل في أي عمل أدبى من آداب الأمم قاطبة

<sup>(</sup>١) أدب نجيب محفوظ: ص ٤٧ \_ ٤٨.

سواء كانت متدنية أو علمانية ملحدة، وأطلق عليه «أولاد حارتنا» نشر مسلسلاً في أكبر جريدة تنطق بلسان الحكومة هي جريدة الأهرام في نوفمبر وديسمبر سنة ١٩٥٩م)(١).

ج) ـ بدأ نجيب محفوظ غزله مع اليهود منذ كتب «خان الخليلي» أي منذ عام ١٣٦٥هـ ١٩٤٦م ومنحوه رضاهم قبل أن يمنح الجائزة، بدأ الغزل مع اليهود من قبل أن يقوم كيانهم الخبيث في بلاد المسلمين فلسطين، وفي عهد السادات تحول الغزل إلى صبابة، فصارح الرئيس بأهمية الصلح مع اليهود (٢).

ومن إعجابه باليهود واهتمامه بهم إيراده لهم في رواياته في صورة جذابة طيبة ذكية وجميلة، كل ذلك في رواياته من «خان الخليلي» حتى «المرايا» حتى «زقاق المدق» حتى «الحب تحت المطر» و«قلب الليل»(۳).

د) - مبادرة نجيب محفوظ للتطبيع مع اليهود، حيث أكد أنه هو صاحب المبادرة وأن السادات تبعه في ذلك، وإقراره بدوره في مشروع إرضاء الصهيونية هو أحد أكبر العوامل لنيله جائزة نوبل.

يقول نجيب محفوظ: (في أعقاب نكسة ١٩٦٧م جمع د. ثروت عكاشة «وزير الثقافة حينذاك» بعض المثقفين، وأصحاب الرأي لتبادل الأفكار وكان رأيي الذي أعلنته وقتها ضرورة العودة إلى الديمقراطية تمهيداً للتفاوض مع إسرائيل ثم ناديت بالسلام مع إسرائيل بجريدة الأهرام، حضرها العقيد القذافي في أواخر ١٩٧٠م في بداية حكم السادات)(٤).

(وكان في خلال أحاديثه الصحفية لايفتاً يعيد إلى ذاكرة من يهمهم الأمر موافقته للصلح مع إسرائيل، والصداقة معها، وإذا أدلى

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٤٨ ـ ٤٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق: ص ٥٠ ـ ٥١.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ص ٦٥ ـ ٦٩ حيث ذكر المؤلف شواهد من كلامه.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٦٣ نقلاً عن مجلة الشباب عدد مارس ١٩٨٩م: ص ٧ ـ ٨.

بحديث صحافي حشر فيه حديث مقاطعة الدول العربية لرواياته من أجل صداقته لليهود، ثم يفصل سبب المقاطعة كأن يقول: «في أول عهد السادات جاء القذافي إلى جريدة الأهرام وسألنا ماذا نفعل أمام الاحتلال «نعمل إيه في هذا الوضع» قلت: نحارب، قال: «مش ممكن»، قلت: نفاوض، أيدني توفيق الحكيم وحسين فوزي، أما حسنين هيكل رئيس تحرير الأهرام فقد غير الموضوع، وأذكر أن القذافي لم يوافق، وفي عام ١٩٧٥م قلت في حديثي لجريدة القبس الكويتية: «إنني ضد اللاسلم واللاحرب لأنها حالة تستنزفنا، وأن المفاوضة هي مواجهة المبادرة، والعجيب أن السادات كان يهاجمنا قبل المبادرة، ويعد المبادرة قال: إننا نؤيده... السلام بيننا وبين إسرائيل شيء مفروغ منه، وتستطيع من خلاله أن نلعب دوراً لمصلحة فلسطين عن طريق السلام لا الحرب)(١).

### ه) \_ نجيب محفوظ قبل الجائزة.

يدرك نجيب محفوظ أن الجوائز عموماً لها أهداف، وأن جائزة نوبل خاصة لها غايات خاصة، ولها سمة يهودية أشد خصوصاً.

يقول نجيب محفوظ في وضوح وصراحة: (ما من جائزة إلا ومن ورائها شروط ما؛ لأنه لا يُمكن أن أرصد مالي لجائزة إلا وعندي هدف، أنا أعمل جائزة ألف جنيه لقصة فيكون وراءها سؤال، أي نوع من القصة؟ وإلا فلماذا أرصدها؟ لهدف سياسي، لسبب ديني، أو لسبب اجتماعي، وجائزة نوبل تعبر عن قيم الحضارة الغربية، ويوم أن منحت لمنشق روسي، لم تكن تكيد لروسيا، وإنما اعتبرت أن الشيوعية هدم لقيم الحضارة الغربية الأصلية، وعندما أخذ أحد الكتاب منها موقفاً واحتج عليها شجعته لأنها تشجع قيمها)(٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦٣ ـ ٦٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦٠. والكلام قاله نجيب محفوظ في مجلة المصور ونقله محمد=

إذن نجيب محفوظ يعرف الغايات السياسية والثقافية من وراء جائزة نوبل،

وعلى ذلك ـ ولسبب يعرفه هو، أو تقتضيه المرحلة ـ فقد أعلن بأنه (لو قدر ومنح هذه الجائزة فسيرفضها)(١).

ولما أجرى أحد الصحفيين معه حواراً في هذا الشأن اعتبر الجائزة والفرح بها واللهاث خلفها من علامات القصور!!، سأله الصحفي قائلاً: (لم ينل الأدب العربي جائزة نوبل حتى الآن هل ترد ذلك إلى قصور في جهود الترجمة، أم أن هناك العوامل السياسية التي تتدخل، ولاتجعل تلك الجائزة مقياساً للأدب؟ فأجاب نجيب قائلاً: هذا سؤال مهم، فأنا لم أفكر أبداً في جائزة نوبل، وأعجب كيف أننا نشغل بالنا ليل نهار بهذه الجائزة، وكأننا لم نكتب أدباً، أو لن يكون لنا أدب إذا لم نفز بها، وهو أمر مخجل يعكس عدم الثقة بالنفس، والنظر إلى تراثنا الأدبي الهائل على أنه قليل القيمة، مع أنه ليس كذلك أبداً، لاينبغي أن نشغل أنفسنا بتلك الجائزة أفراداً ومجتمعاً فهي ليست جوازاً للمرور إلى عالمية الأدب وليست مقياساً للأدب الجيد)(٢).

وفي كتاب «على نار هادئة» سأله مؤلفه: (إذا منحت لك جائزة نوبل هل سترفضها مثلما فعل سارتر؟ فأجاب نجيب محفوظ: نعم سأرفض هذه الجائزة لو منحوني إياها، لأن البعض اعتقد أنني أدعو إلى السلام وكامب ديفيد من أجل الحصول على جائزة نوبل التي تسيطر عليها الصهيونية العالمية، وأضاف إنني أدعو إلى السلام في نظر هؤلاء لكي أحظى برضا تلك المنظمات التي تتحكم في منح الجائزة لمن تريد، لهذا فإنني سأرفض

<sup>=</sup> مورو في مجلة العالم الإسلامي الأسبوعية، عدد يناير ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٥١.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٨.

<sup>(</sup>٢) نشرت هذه المقابلة مجلة الكويت في العدد ٧٧ جمادى الأولى ١٤٠٩هـ يناير ١٩٨٩م: ص ٤٨، ونشر في الشرق الأوسط في ١٢٠٧/١٢/٢٨ م/١٤٠٧ هـ، ونقلت ذلك من كتاب أدب نجيب محفوظ: ص ١٢٦.

جائزة نوبل لو منحت لي بالفعل لأنني في الحقيقة غني عن رضا الصهيونية... إن هذه الجائزة ككل جائزة تقوم على أساسين: الأساس الأول: عمل يشترط فيه درجة من التفوق، الأساس الثاني: تحقيق مضمون معين لايخلو من خط سياسي بالمعنى العام...)(١).

# و) \_ منح جائزة نوبل لنجيب محفوظ:

ولكن كل الكلام السابق ذهب أدراج الرياح فبمجرد أن منح الجائزة طار بها فرحاً وأعلن مباشرة قبوله بها وافتخاره بالثقة الكريمة!! واعتبر ذلك اعترافاً بعالمية الأدب العربي!!.

وإذا أخذنا في الاعتبار الغزل لليهود المنسوج بهدوء في روايات نجيب محفوظ ثم مبادرة الصلح مع اليهود، فإننا سنجد المبرر الكافي لرضا أصحاب جائزة نوبل، الذين ذكر نجيب محفوظ أنهم تسيطر عليهم الصهيونية العالمة.

غير أن ذلك وحده ليس كافياً في إعطائه الجائزة، وإن كان ذا أثر كبير، واعتبار أكبر عند يهود جائزة نوبل.

ولكن هناك السبب الآخر الذي لايقل أهمية عن سابقه وقد أشار إليه نجيب محفوظ حين بين أن أحد أسس منح الجائزة أن تكون الأعمال محققه لمضمون معين، فما المضمون الذي دارت عليه كتابات نجيب محفوظ لينال من خلا لها جائزة نوبل؟.

لقد كرس نجيب محفوظ كل أعماله الروائية لقلب المعايير الثابتة في المجتمع المسلم، وزعزعة أركان التدين والعبادة والأخلاق والقيم.

فقد أفشى ـ من خلال رواياته ـ في المجتمع المسلم جرأة خبيثة في الشك في الدين والسخرية بالله تعالى ورسله، وأفشى قيماً أخلاقية يحرص كل عدو للإسلام والمسلمين على انتشارها في المجتمع المسلم ليضعف ويتفكك.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٥٩.

أثار الإلحاد تحت أسئلة الشك والريب التي تبدو في ظاهرها بريئة وساذجة، وأثار أمور الجنس بصورة تجعل الفاحشة هينة بسيطة، وتسوغ تعاطي الجنس كالماء والهواء، وتسوغ شرب الخمر والحشيش والرذائل الخلقية (١).

وضع نجيب محفوظ كل هذه القضايا وغيرها على لسان شخصيات رواياته، ونطق هو بها ولكن من خلف أقنعة هذه الشخصيات التي تبدو أنها لاتفرض رأيها، وأنها مجرد صور لبعض حالات موجودة في المجتمع، ولكن القارئ يخرج منها وقد اشتعلت في ذهنه أسئلة الشك، والتهب في قلبه جحيم الجنس إلا من عصم الله.

لقد حقق نجيب محفوظ الشرط الثاني لنيل الجائزة، وهو ربط المجتمع والأمة بالقيم والأفكار والعقائد الغربية، وبذلك رضي عنه اليهود والنصارى.

بيد أن أهم عمل أشارت إليه لجنة جائزة نوبل هو روايته «أولاد حارتنا» التي هي نفثة سم زعاف من صدر مريض، وعقل خرب، وقلب مليء بالحقد على الإسلام والمسلمين.

إن الرواثي يدس فكره بين شخصيات روايته، ويوصل رأيه من خلال الحوارات والمواقف العديدة. يقول نجيب محفوظ في هذا الصدد: (إن الأديب يختار شخصياته لأنه وجدها صالحة للتعبير عن شيء ما في نفسه، كأن يجدد شخصية تتسم بالضياع، وكان الأديب وقتها يشعر بالضياع أو شخصية ثائر وكان وقتها يعاني من ثورة مكبوتة...، المهم أن الرواية ككل يجب أن تعبر عن وجهة نظرى)(٢).

لقد قرر نجيب في رواية أولاد حارتنا أن يسلك مسلك نيتشه الذي

<sup>(</sup>١) انظر: المصدر السابق: ص ٥١.

<sup>(</sup>۲) مجلة الشباب، عدد إبريل ۱۹۸۹ م/۱۶۰۹ هـ: ص ۲۲ و ۲۳ نقلاً عن أدب نجيب محفوظ: ص ۵٦.

دعا إلى موت الإله حسب عقله المخبول! جعل «الجبلاوي» كبير الحارة رمزاً عن الله تعالى، و«جبل» أحد الحواة الذين يلعبون بالثعابين «موسى» عليه الصلاة والسلام، وصور رفاعة «عيسى» كواحد من المعتوهين، وجعل قاسم في دور رسول الله عليه، وجعله مدمن خمر وحشيش وزير نساء وتدور الرواية وأحداثها في دائرة استخفاف وسخرية بالله تعالى وأنبيائه عليهم الصلاة والسلام.

أي أن الرواية التي ذكرت في حيثيات نيله لجائزة نوبل تعلن الحرب على الإيمان، وتعلن الإلحاد بصورة سافرة، فقد نال نجيب رضا عصابة «نوبل» من اليهود وأذيالهم من الوجهتين السياسية والفكرية.

وقد ترجمت روايته «أولاد حارتنا» إلى اللغة السويدية بعنوان «موت الإله» وجاء في تقرير لجنة منح الجائزة بالأكاديمية السويدية على لسان «ستوري ألن» «سكرتير الأكاديمية» وهو ـ أي نجيب محفوظ ـ يتحمل مسؤولية موت «الجبلاوي» أي الإله)(١).

وقد شهد مجموعة من الكتاب بالمرمى السياسي والفكري من وراء منح نجيب هذه الجائزة.

فقد عقدت مجلة الأزمنة البيروتية ندوة حول ظروف منح الجائزة لنجيب محفوظ، ومما جاء فيها: (إن جائزة نوبل تمثل الرؤية الغربية، ولايُمكن أن نتخيل كاتباً عربياً على صراع ضد الإسرائيليين، مستمراً في صراعه معهم يحصل على الجائزة؛ لأن هذا لايتفق مع التصور الغربي للأمور، ولا أستبعد أن يكون للجنة هذه الجائزة جهاز استخبارات خاص، فقد قررت سنة ١٩٧٢م منح الكاتب الأرجنتيني «جورجي لويس بورجنس» الجائزة لكنه حرم منها قبل أسبوع واحد من إعلانها لسبب غريب هو أنه يحابي ذكر الزعيم الفاشي موسوليني، ويتحدث عنه بعطف شديد فحرم الجائزة إلى الأبد، والكاتب الإسرائيلي المجهول «عجنون» ينالها، ولم تكن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٢٣.

له أعمال ذات قيمة، ولم تكن له كتب مترجمة إلى لغات أخرى)(١).

(إن العامل السياسي لعب دوره في قضية منح نجيب محفوظ الجائزة، فقد ظهر نجيب محفوظ على شاشة التلفزيون الإسرائيلي، وأعطى مقابلات لنقاد وأدباء وصحافيين إسرائيليين، وهذا ما جعله أقرب إلى مفهوم الغربيين من غيره من الأدباء، كما أن الرئيس أنور السادات أقرب إلى الغربيين من الرئيس عبدالناصر للسبب نفسه، أنا أدخل العامل السياسي، وأراه مباشراً، إنه صار إسرائيلياً في نظرته السياسية، أو تجنس إسرائيلياً)(٢).

وأخيراً أنقل كلاماً لأحد اليهود قاله في ندوة عقدت في جامعة تل أبيب في ١٩٨٠/١٢/١٩ عند ١٤٠٠م ١٤٠٠ه حول دعم «علاقة السلام» بين مصر وإسرائيل وشارك في الندوة مصطفى خليل رئيس وزراء مصر في نظام السادات، وبطرس غالي وزير خارجيته ومجموعة من أساتذة جامعة تل أبيب اليهود، ومنهم البروفسور «ساسون سوميخ» الذي قال: (أثناء زيارتي لجامعة عين شمس في مصر ساءني جداً أن أجد مكتبتها مليئة بالكتب التي ألفها متعصبون من الإخوان المسلمين ضد اليهود، ولكن الذي المني أكثر أنني وجدت هذه الكتب تباع في المكتبات وأكشاك الصحف بحرية تامة، وإنني لا أعتب على أدباء مصر الذين يعطفون على إسرائيل كالحكيم ومحفوظ إذا لم يفعلا شيئاً لمنع هذه الكتب المناهضة لإسرائيل، لأنني أعلم أنهما لا يستطيعان ذلك...) (٣).

فهل بعد ذلك من قول في مدى عمق الولاية من هذه الفئة لأعداء الإسلام؟.

وهل من شك في أن جائزة نوبل، لاتعطى إلا لمن رضيت عنه المجامع اليهودية والصهيونية على وجه الخصوص؟.

<sup>(</sup>۱) مجلة الأزمنة، العدد ١٥ في مارس وإبريل ١٩٨٩ م/١٤٠٩ هـ: ص ٧٧ - ٧٣. والكلام لعلى شلش، نقلاً عن كتاب أدب نجيب محفوظ: ص ٦٢ - ٦٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. والكلام لعيسى بلاطه أستاذ الأدب العربي في جامعة ما كفيل بكندا.

<sup>(</sup>٣) عداء اليهود للحركة الإسلامية لزياد محمود على: ص ٩٧ - ٩٨.

ومع جلاء هذه الحقيقة حتى لنجيب محفوظ فإن الملاحق الثقافية والفنية ما فتئت تبكي على عدم وصول الجائزة ـ قبل نجيب ـ لمن يستحقها.

ففي ملحق الحياة الثقافية في مجلة اقرأ عنوان «هكذا تصل الجوائز إلى الذين لايستحقونها» وتحته مايلي: (جائزة نوبل لاتعترف بالمبدعين العرب، وبعيداً عن أي ظلال قومية أو وجدانية، فإن نقاداً عالميين يعترفون الآن بعالمية، عدد من الكتاب العرب، ومع ذلك فلاتزال أسماء مثل نجيب محفوظ وعبدالرحمن منيف وأدونيس بعيدة عن التكريم... أبواب نوبل مقفلة أمام العرب، ولكن من تراه يكتب تلك التقارير النقدية التي تشكل الطريق إلى الاختيار؟ ذات يوم كتبت إحدى المجلات الفرنسية الأدبية تقول: «هل يوجد حقاً وراء أعضاء الأكاديمية السويدية رجال مقنعون، يحملون مسدسات مجهزة بكاتم للصوت هم الذين يختارون الرجل الذي يتربع على عرش الأدب لمدة للصوت هم الذين يختارون الرجل الذي يتربع على عرش الأدب لمدة رأسها الد «سي. آي. إي» بالطبع تشارك في الاختيار، لكن هذا ظل مجرد كلام وإن كان واضحاً، إن للاختيار دائماً ظلالاً سياسية مقنعة)(۱).

وفي ملحق آخر يتباكى أصحاب الملحق على عدم منح الجائزة لكتاب وأدباء عرب، تحت عنوان «أسئلة حول ترشيح الحبابي لجائزة نوبل، ومشكلات الكتابة بالفرنسية)(٢).

فإذا كان هذا الكلام عن جائزة نوبل والعداء \_ آنذاك \_ معلن ضد اليهود والصهيونية، فماذا تتوقع منهم اليوم، وموائد السلام تبسط، والأكلة على قصعتها من كل المذاهب والمناهج الحداثية والعلمانية.

<sup>(</sup>۱) مجلة اقرأ، العدد ٥٩٠ في ١٤٠٧/٢/١٣ه ص ٣٦.

<sup>(</sup>۲) جريدة الرياض، العدد ۷۰۹۰ في ٥/ ١٤٠٨ هـ.

# \* جائزة الإبداع الأدبي في إسرائيل:

وهي جائزة لا غبار على توجهها السياسي والثقافي، وقد منحت في سنة ١٤١٢هـ للحداثي الفلسطيني النصراني «أميل حبيبي» الذي قال بعد إعلان ترشيحه للجائزة: (أشكر أعضاء لجنة التحكيم ذوي الحيثية الأدبية والعلمية المرموقة، على قرارهم منحي جائزة الإبداع الأدبي في إسرائيل، وأقدر وزير الثقافة زبلون هامر على قيامه بتبليغي بالجائزة شخصياً)(١).

وكلمات الفرح والشكر هذه لم يكتبها يهودي أو أمريكي، وإنما حداثي عربي له عند الحداثيين العرب المقام الرفيع، إنه أميل حبيبي الذي يقول عنه إسحاق الشيخ يعقوب في ملحق الثقافة في جريدة عكاظ: (... اختار لنفسه البقاء والتشبث بالأرض عندما أدبر الكثيرون من بني جلدته، وانخرط في نار المعركة، وصلب قلبه على عوسجة رعناء، وتنسم عطر الأرض، وأعطى ولايزال يعطي من نزيف قلبه وملكوت خطاباته المفعمة بالطيبة، الشامخة في الوطنية، المشبوبة على عزة النفس، وقسم الحياة الحرة الكريمة، تلكم الخطابات التي لم تنل من شرف وطنيتها جزمة جلواز ولا سلطان مال ولا جاه محتل، عرفته المحافل الثقافية والأدبية كأحد الروائيين المبدعين المرموقين الذين ينفردون بحضور أدبي وخصوصيات جديرة بالدراسة والتدقيق. . . هذا الكاتب الفلسطيني الكبير المناضل الجسور ضد الصهيونية) (٣).

كل هذه المدائح الكاذبة المغالطة للواقع، القالبة للحقائق، سردها هذا الكاتب، والظاهر أنه من منطلق اجتماعه مع أميل حبيبي في «الواقعية الاجتماعية» والنظرة الديالكتيكية للأمور، وهو الكاتب الذي نعى على تركي الحمد تركه لهذا الاتجاه وتحوله إلى الاتجاه الليبرالي الغربي.

<sup>(</sup>۱) جريدة المسلمون في تاريخ ١٤١٢/١٠/١ هـ.

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى بقاء أميل حبيبي في فلسطين وحصوله على الجنسية الإسرائيلية !!.

<sup>(</sup>٣) جريدة عكاظ، العدد ٨٤٨٨ في ١٠/٣/١٠هـ ١٩٨٩م: ص ١١.

قال هذا الكاتب هذه الأقوال عندما ذهب أميل حبيبي إلى مؤتمر في «عشق آباد» عاصمة تركمانستان قبل انهيار الاتحاد السوفيتي، حيث التقى هناك ببقايا الشيوعيين والماركسيين واليساريين العرب، لترميم ما يُمكن ترميمه من الرداء الماركسي المهتريء، وفي المؤتمر قال أميل حبيبي كلمته الصهيونية: (فلتكفوا أيها العرب عن التدخل في القضية الفلسطينية)(١).

وقد اعتبر هذا الكاتب المدافع والمبجل لأميل حبيبي أن النقد الذي وجه إليه إنّما هو (تكريس للنزعة الشوفينية)(٢).

وهي من العبارات المستهلكة التي طالما رددها الماركسيون.

وهذا المديح والإطراء الزائد يدلنا على نوعية من الاحتفاء الحداثي، حتى ولو كان في الأمر قلب كامل للحقائق، فمن هو أميل حبيبي هذا؟.

لقد استنكر بعض الكتاب العرب قبوله لهذه الجائزة اليهودية التي لاتمنح إلاّ لشخص قدم لدولة اليهود الخدمات الكبيرة، وطالب بعضهم بمراجعة «حبيبي» لموقفه قبل أن يستلم الجائزة من وزير الثقافة الإسرائيلي في ١٥ مايو ١٩٩٣ م/١٤١٣ه، الذي يوافق مرور أربعة وأربعين عاماً على اغتصاب اليهود لأرض الإسراء.

ولكن الذين يعرفون أميل حبيبي تمام المعرفة لم يفاجأوا بأخذه للجائزة، التي تعتبر اعترافاً من اليهود بفضل من ينالها، وتتويجاً منهم لهذا الرجل الذي بذل في خدمة اليهود ودولتهم أكثر عمره، ابتداءً بقبوله الطوعي للجنسية الإسرائيلية، ودخوله الكنيست عضواً ممثلاً للحزب الشيوعي الإسرائيلي "راكاح"، وانتهاءً بدعواته المتواصلة للاعتراف بإسرائيل والتعايش السلمي معها وتطبيع العلاقات معها والحياة تحت ظل حكم اليهود (").

وقبوله لهذه الجائزة ما هو إلاّ حلقة من حلقات التآمر والعمالة والولاء

<sup>(</sup>۱) (۲) جريدة عكاظ، العدد ۸٤۸۸ في ۳/۱۰/۳/۱۰هـ ١٩٨٩م: ص ١١.

<sup>(</sup>٣) انظر: رأيهم في الإسلام: ص ٣٧ ـ ٤٧، ومقال الأستاذ بكر بصفر في جريدة المسلمون ١٤١٢/١٠/١ه بعنوان ضعف الطالب والمطلوب.

لأعداء الإسلام، وجزء من مقلب «العفن الثقافي» الذي انغمست فيه التيارات الحداثية.

### \* جائزة الغنكور:

وهي الجائزة الفرنسية التي لاتعطى إلاّ لعمل روائي يطابق المواصفات التي رسمها واشترطها «أدمون غنكور» الروائي والمؤرخ الفرنسي، في وصيته حول الجائزة قبل ما يقارب المائة عام.

جائزة تعطى لمن يخدم المآرب الثقافية والسياسية الفرنسية، لكي تظل هذه المآرب على قيد الحياة، من خلال صنائعها من الكتاب والأدباء.

وممن أعطي هذه الجائزة الحداثي المغربي «طاهر بن جلون» صاحب الانحرافات العديدة والتي سجلها في روايته «ليلة القدر» وكتابه «أقصى درجات العزلة» وقد نقلت عنهما في مواضع من هذا البحث مايدل على مقدار انحرافاته الاعتقادية والخلقية.

رجل أدار ظهره لبلاده وأمته وحضارتها وتاريخها، والاطلاع على نتاج هذا الرجل يعطى برهاناً كافياً على السبب الذي اختير من أجله لجائزة «الغنكور» ويخرج بتصور شامل عن الرسالة الهدامة التي يحملها بن جلون، والسر الذي جعل الفرنسيين يكرمونه بهذه الجائزة في المركز الثقافي الفرنسي في تونس (۱).

ولنأخذ شهادة أحد عتاة الحداثة وهو رشيد بوجدرة الذي أدلى عن العصابة «الفرنكوفونية» بشهادات صريحة واضحة غاية الوضوح حيث قال: (... الكلام الذي قاله المؤدب والقاسمي وآخرون ممن عرفوا ككتاب

<sup>(</sup>۱) انظر: صحيفة المدينة المنورة، العدد ۷۷۲٦ في ۱٤٠٨/۱۱/۹ه المقال القيم للأستاذ بكر إبراهيم بصفر بعنوان «الطاهر بن جلون ما بعد احتفالات الغنكور». وانظر: الأربعاء الأسبوعي في ۱٤٠٨/١٠/۱۷ه مقابلة مع بن جلون أجراها فريد قائد ص ٤.

مغاربيين فرانكفونيين، بعد فضيحة حقيقية، ويقولون أيضاً إن الفرنسية هي لغة التحرر واللغة العربية هي لغة الدين والعبادة واللاهوت؛ لأنهم يجهلون التراث واللغة والحضارة العربية الرائعة، إن موقفهم يعبر عن جهل وخيانة بل وعن خبث، وليسوا الوحيدين المعروفين بمفهوم «عرب الخدمات الفرنسية» الذين يستجيبون لإيديولوجية تعادي الحضارة العربية الإسلامية . . . إنه أصولية سياسية ، وإذا أردت وصولية أيديولوجية . . . عرب الخدمات الفرنسية، يمجدون اللغة الفرنسية لأنها تضمن لهم العيش باسم الأدب والصحافة...، قبلهم كاتب ياسين هو الذي قال: إن اللغة العربية لغة ميتة، للأسف هو الآخر هدم للآيديولوجيا الفرنكوفونية بالرغم من أنه مبدع حقيقي، للأسف لقد قال مايرضي أسياده، وأنا شخصياً لن أمسح له هذا الموقف وسيبقى وصمة عار في جبينه، وسياسياً ياسين يختلف عن الذين ذكرتهم، وسياق مواقفه تختلف عن الأدباء المغاربيين الذين «أدمنوا» على الانتهازية السياسية، لكنه بدوره يجهل الحضارة العربية الإسلامية، ووقع في فخ الخلط بين الموقف السياسي والمعرفة الحضارية العربية الإسلامية والإبداع الأدبي العربي، لكنهم منافقون لأغراض مصلحية ومادية في فرنسا لم يعطوني جائزة خلال ٢٥ سنة كتابة، وفي ألمانيا وإيطاليا وأمريكا تحصلت على عدة جوائز، بل أحصل في إيطاليا على جائزة كل سنة...)<sup>(١)</sup>.

# \* جائزة اللوتس:

وتمنحها منظمة كتاب آسيا وأفريقيا، الموظفة لخدمة الفكر الاشتراكي، وهذه الجائزة لاتقدم إلا لمن سار في خدمة الشيوعية، داعياً إليها، وكان معبراً عنها في بلاده، ساعياً لتمكينها سياسياً واعتقادياً في مجتمعه.

وقد احتشدت طوابير اليسار العربي للحصول على هذه الجائزة.

<sup>(</sup>١) جريدة الشرق الأوسط، عدد ٦٣٤٥ في ١٩٩٦/٤/١٢ م/١٤١٦ هـ: ص ٢١.

ومن الذين حصلوا عليها «حسين مروة»(١) الماركسي اللبناني، وزميله الفلسطيني الماركسي «غسان كنفاني»(١)، وثالثهم الماركسي الآخر «أبو سلمى: عبدالكريم الكرمي»(١)، وغيرهم من عتاة الاتجاه الماركسي.

# \* الولاء للأحزاب الماركسية:

انتمت مجموعة من الحداثيين للأحزاب الماركسية انتماء عضوياً وبعضهم وصل إلى مواضع قيادية في هذه الأحزاب، واستتبع هذا الانتماء أن أصبحوا أداة تنفيذ للمآرب الشيوعية الاعتقادية والسياسية وغيرها، وإخضاع الأمة لإرادة الدول الشيوعية.

يقول حسين أحمد أمين: (... المخرج الوحيد يكون بخضوع العالم الإسلامي، بعد عشرات السنوات، للاتحاد السوفيتي ليكتسب حينئذ وجوداً فعالاً في الميدان العالمي)(٤).

هكذا يطرح الشيوعيون واليساريون عموماً فكرتهم، فليس المطلوب عندهم السير في فلك الدولة الشيوعية الكبرى، بل الخضوع لها، وعندما يسأل عبدالرحمن منيف هل يُمكن اعتماد نظام الإسلام لدولة عصرية يشكك في ذلك، بل ينفي ذلك ويطالب بدولة علمانية ويطالب به (دراسة حقة للمجتمعات العربية بمنظار الاشتراكية...)(٥).

وهكذا في سلسلة طويلة من الولاء للشيوعية والاشتراكية ولاءً يستهدف ربط الأمة بقافلة القطعان التابعة للشيوعية، إلى حدَّ جعل شاعراً مثل الفيتوري يقول: (إنني لا أشك في أصالة بعض المبدعين في هذه الحركة،

<sup>(</sup>١) انظر: شخصيات وأدوار في الثقافة العربية للماركسي محمود دكروب: ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>٤) رأيهم في الإسلام: ص ٨٥.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص ١٧.

لكني أشك في توجهاتهم ورؤاهم السياسية)(١).

أعضاء الأحزاب الشيوعية، والدائرون في فلك اليسارية أدوات لتسويغ الإلحاد، وتبرير التصرفات الماركسية، وأبواق مديح للمدن الشيوعية والشخصيات والرموز الشيوعية، سواء منهم المرتبط تنظيماً بالأحزاب الماركسية، أو السائر تحت مظلة غبار هذه الأحزاب ممن يطلق عليهم أدباء الكتلة الشرقية أو أدباء الواقعية الاشتراكية (٢).

ومن الماركسيين أو اليساريين غير الحزبيين - حسب علمي - رجاء النقاش ومحمد مندور وعبدالمنعم تليمة وعبدالعظيم أنيس والفيتوري سابقاً وعبدالرحمن منيف سابقاً وعبدالرحمن الخميسي وعبدالرحمن الشرقاوي ومحمد سليمان الأحمد بدوي الجبل وشقيقه أحمد وأليبر أديب وإلياس خليل زخريا وكامل عياد.

ولايمكن بالطبع نسيان الحزبيين البعثيين والناصريين أمثال عبدالرحمن منيف في مرحلته الثانية وسليمان العيسى، ومحسن الموسوي ومحمد صالح عبدالرضا وعبدالأمير سعد، ومحمد العلي وأحمد بهاء الدين ويوسف إدريس وغيرهم، سواء منهم من بقي في هذه الأحزاب أو انفصل عنها وبقي ضمن الكتلة اليسارية. انظر: علاقة حزب البعث بالحداثة في كتاب حزب البعث تاريخه وعقائده: ص ٦٣ - ٧١.

#### (٣) انظر \_ على سبيل المثال -:

1 - ديوان البياتي ٢٩٨/، ٢٤٣ عن مصانع الكادحين التي هي العصر الذهبي، و ٢٧٤/١ إلى شرق برلين، و٢٨٨/١ وأغنيات لأطفال وارسو، و٢٩٤/١ للكادحين في العراق، و٢٩٨/١ لعمال المناجم في الأورال، و ٣٢٣/١ قصيدة إلى ماوتسي تونغ، و٢١٤/١ مدائح لماوو للشيوعية، و ٣٢٥/١ عشرون قصيدة من برلين، و ٣٢٩/١، ٣٢٩/١ دعوة للشيوعية وتمجيد للشيوعيين، و ٣٣٢/١ برلين وفيها أموت من أجلك تحت الراية الحمراء يا مدينة الأحلام، و ٢١/٣٣١ قصيدة إلى أمهات جنود ألمانيا الديمقراطية، و ٢١٥/١ إلى العامل ببتربابرتز، و ٢١/١٠ إلى مؤتمر السلام في برلين، و ٢١/٣٤١ إلى مس بيجام ومؤتمر الكتاب في موسكو، و ٢١/٢٤١ إلى ذكر ديمتروف، و ٢٤٢/١ إلى أناسيكرز، = ديمتروف، و ٢٤٢/١ إلى أناسيكرز، =

<sup>(</sup>١) قضايا الشعر الحديث: ص ٣٢٧.

<sup>(</sup>٢) من الحزبيين محمود أمين العالم في مصر ومحمود درويش وسميح القاسم وتوفيق زياد وأميل حبيبي في فلسطين وهؤلاء في حزب «راكاح» الشيوعي الإسرائيلي وغسان كنفاني وأبو سلمى عبدالكريم الكرمي في حزب ماركسي فلسطيني آخر وحسين مروة ومحمد دكروب ومحمد عيتاني ورئيف خوري ومهدي عامل من لبنان، وحنامينه من سوريا، والبياتي وسعدي يوسف من العراق.

والمثيوعيين، و 1/90 ألمانيا الشرقية وبرلين، و 1/90 إلى مكسيم غوركي والشيوعيين، و 1/90 ألمانيا الشرقية وبرلين، و 1/90 إلى مكسيم غوركي ولينين وموسكو، و 1/90 إلى فلاديمير ما ياكوفسكي والروس، و 1/90 موسكو في الشتاء ومدائح للشيوعيين، و 1/90 مدائح للمناضل الشيوعي الكادح وعمال المصانع، و 1/90 إلى بروكوفيف، و 1/90 مدائح للماضدين لهم، و 1/90 دموز شيوعية، و 1/90 إلى بروكوفيف، و 1/90 مدح المناضلين العمال وهجاء للماضدين لهم، و 1/90 دعوة لشرارة ثورة ماركسية، و 1/90 مراثي لوركا، و 1/90 ، 1/90 المدح لفيتنام الشيوعية، و 1/90 الثورة الشيوعية الحمراء آتية حتماً، و 1/90 ، 1/90 مدح لفيتنام الشيوعية، و 1/90 ، 1/90 با عمال ويا فقراء العالم اتحدوا، و 1/90 مدح لفيتنام الشيوعية، و 1/90 ، 1/90 با ريس 1/90 كومونة باريس، و 1/90 ناظم حكمت ولوركا، و 1/90 مدائح وإطراءات طويلة للشيوعية والشيوعيين وناظم حكمت، و وغير ذلك كثير.

٢ - ديوان صلاح عبدالصبور: ص ٢٢٨ - ٢٣٠ قصيدة مدائح وتمجيد للوركا الشيوعي
 الأسباني، وص ٧٦٤، ٧٦٦ مصطلحات وتعابير ماركسية.

٣ ـ وديوان سعدي: ص ١٢٥ امتداح البلوريتاريا، وص ١٣٧ مدح الشيوعية، وص ١٣٣ ـ ١٣٦، وص ١٨٩ إشادة بالشيوعية والعمال، وص ١٥٨ إشادة بالشيوعية ولينين والمدن السوفيتية والكتب الشيوعية، وص ٣٥٣ ـ ٣٥٥ قصيدة في الذكرى المثوية لميلاد لينين ومديح للبلاشفة والماركسية وأفكارها، ووقفة خشوع عند قبر لينين، وص ٣٥٩ قصيدة عن لوركا، وص ٤٩٠ ـ ٤٩١ عن لينين والسوفييت، وص ٤٩٠ قصيدة إلى الاشتراكية، وص ٢٧٠ عن أنطونيو بيريز شيوعي من غواتيمالا.

٤ - وديوان محمود درويش: ص ٤٤ ليتني عامل مقهى في هافانا، وص ٦٨ - ٧٠
 قصيدة لوركا: امتداح وثناء وتعظيم لهذا الشيوعى الأسباني.

و الأعمال الشعرية الكاملة لمعين بسيسو: ص ٨ ـ ١٠ مدائح وإشادة بروفائيل ألبرتي ولوركا، وص ١١، ١٤، ١٥، وص ١٦ مدائح لجيفارا ومنغستو، ويفتشنكو، وبيترفايس، ١٨ ـ ٢٢ مدائح لناظم حكمت والشيوعية، وقيسين كولييف وموسكو وأناتولي ميخائيل، وص ٢٨، ٣٠ مديح لرسول حمزاتوف وافتخاره بهدايا الكونياك التي قدمها له، ومدح لتروتسكي، وص ٢٦ مديح لثورة ماو الصينية وكيف هدمت المعابد وبعثت الحياة، وص ٨٠، ٨٠ مدح بكين والعمال ولينين وخالد بكداش الشيوعي الكودي، وص ٩٢ ـ ٩٣ إطراء لفهد الزعيم الشيوعي اليهودي العراقي، وص =

۷۷، ۱۰۰، ۱۲۷، ۱۳۷، ۱۳۷، ۱۳۹، ۱۰۹، ۳۰۹ مدانح عدیدة للشیوعیة ورموزها والرفاق والموجة الحمراء والفجر الأحمر، وص ۱۲۷ ـ ۱۲۸ هجاء للذین یحاربون أو یقامون الشیوعیة، وص ۲۰۲، ۵۰۰، ۲۸۱ بطاقة معایدة إلی بوشکین، وص ۱۳۶ إلی لورکا، وص ۳۵۱ بطاقة معایدة الی بوشکین اتیلا الشاعر الشیوعی الهنغاری، شاعر البرولیتاریا، وص ۳۵۰ إلی ما یاکوفسکی، وص ۵۸۰ قصیدة فلسطینیة إلی لینین، وص ۲۹۰ ـ ۲۸۳ مدیح للینین وبتوغراد والبلاشفة ومایاکوفسی وموسکو والساحة الحمراء، وربط بلاد العرب بهذه الرموز، وص ۲۸۰، ۲۸۲ طشقند ویفتشنکو ولوداو ماشا وجانا وکلها أسماء شیوعیة.

٦ - وديوان سميح القاسم: ص ١٢٥ - ١٢٦ مديح للشيوعية ومنجلها ومصانعها، وص ١٨٣ غيفار، وص ٢٦٥ ـ ٢٦٩ صاحب دار العودة محمدية، يمتدح ماركسية سميح القاسم ويشيد بالماركسية والزعم بأنها لم تعد تعنى الكفر والإلحاد، وص ٢٧١ مقدمة ديوان طلب انتساب للحزب، وص ٢٧٢، ٢٧٤، ٢٨٥ ـ ٢٨٧، ٣٧٣، ٣٢٧، ٣٧٦، ٣٨٩ رموز وشعارات ماركسية، مطرقة ومنجل والتبشير بجنة الشيوعية، وصحوته على دعوة الشيوعية، وص ٢٨١ ـ ٢٩٤ امتداح للشيوعية وذم للدين وإلحاد بالله العظيم، وص ٣٣٠ إلى فيدل كاسترو، وص ٣٣٦ إلى غرستوف نجاثا الشيوعي الإفريقي، وص ٣٣٨ إلى ثوار فيتكونغ، وص ٦٠٨ ـ ٦١٦ إلى يفتنشنكو معاتبة له لتعاطفه مع اليهود، وص ٣٤٦ ـ ٣٤٨، وقصيدة الطريق كلها مديح وإشادة ودعوة للشيوعية، وص ٣٧٩ ـ ٣٨١ يتحدث بافتخار عن عقيدته الشيوعية وانتشارها في البلدان، وص ٣٩٩ ـ ٤٠٤ برلين وامتداح للشيوعية وركوع لها، وص ٥٠٨ تمنياته أن تصبح البلاد العربية شيوعية حمراء، وفي ديوانه لا أستأذن: ص ١٠٤ - ١٠٦ ثناء على غورباتشوف وافتخار بالانتماء إلى الشيوعية، وص ١١٠ قصيدة إلى رفائيل ألبرتي. ۷ ـ ودیوان توفیق زیاد: ص ۳ أول دیوان له بعنوان شیوعیون، وص ۵ ـ ۱۰ قصیدة شيوعيون تمجيد وإطراء فج، وامتداح كبير للشيوعية والشيوعيين وذم للعرب، وص ١١، ١٣، ١٣، ١٣ ـ ١٨، ٢٣ ـ ٢٨، ومديح للشيوعية وعمال موسكو والحزب الشيوعي ولينين، وص ٦٨ ـ ٧٧ قصيدة مديح للومومبا، وص ٧٧ ـ ٧٥، ٣٤١، ٣٤٩، ٤٧٣، ٥٦٧، ٥٧٧ ـ ٥٧٩، ٥٨٦، ٥٩٠ مدائح دعائية ومناشدات ماركسية للعمال مثل اتحدوا أيها الكادحون الملخصون، عامل من السودان، يا عامل يا كادح، عمال مصانع، عمال باريس وثورتهم الأولى، وص ٧٧ - ٨٢ تمجيد للشيوعي اليهودي العراقي "فهد" وذم شديد لأعداء الشيوعية، وص ٩١ ـ ٢٤ مديح للروس وتبشير بانتصارهم وانتصار الشيوعية، وص ٩٩ ـ ١٠٠ التبشير والدعوة إلى الشيوعية بلهجة خطابية فجة، وص ١٥٠ ـ ١٥٣ ثلاث أغنيات لناظم حكمت مديح له وذم=

ومما تميز به أتباع اليسار وخاصة أتباع الماركسية منهم التغني والتبجيل الممل للرموز السياسية والاقتصادية الشيوعية مثل أسماء المناضلين!! الشيوعيين، وأسماء المواقع والمدن، والإنجازات!! الشيوعية، والمواطن

لعدنان مندريس، وص ٢٠٢ ـ ٢٠٤ مديح لكوبا وفخر بالشيوعية، وص ٢٦٥ ـ ٢٦٨ مديح وإطراء شديد لماياكوفسكي ولينين، وص ٢٨٠، ٢٩٣ الحتمية التاريخية الماركسية، وص ٣٤١ ـ ٣٤٣ طموحات ومشروعات ماركسية، وص ٣٥٠ التبتل والخشوع والعبادة أمام ضريح لينين، وص ٣٥١، ٣٥١، ٣٥١ ـ ٤١٠، ٤١٤، ٤٢١ لام ـ ٧٧٥ ـ ٥٩٨ - ٥٨٨ ـ ٥٩٩ ـ ٤٢١، ٥٢١ ـ ٢٢٠ كلها مدائح للشيوعية ورموزها وتاريخها ودفاع عنها وتبشير بها.

٨ ـ وديوان المقالح: ص ١٢ مديح لرامبو ولوركا وماياكوفسي وناظم حكمت والبياتي، وص ٦٥ لوركا وتشبيه الزبيري ـ رحمه الله ـ به، وص ٧١ قصيدة البرجوازي ذات مضامين ماركسية، وص ١٣٩ ـ ١٤٢ قصيدة إلى بكين تمجيد للشيوعية وماو والتبشير بالشيوعية الصينية، وص ١٤٥ ـ ١٤٦ بغض الأغنياء أو إرادة سحقهم وحرقهم وتبجيل الكادحين والفقراء.

٩ ـ وديوان الفيتوري ١/٣٢٩، ٣٤٥، ٣٤٩ مدائح للكنغوي الشيوعي لومومبا، ١/
 ٣٥٤ عن نكروما.

 ١٠ ـ والأعمال الشعرية لممدوح عدوان ٣١/١ رثاء في غيفارا، ١١٣/١ قصيدة مهداة إلى نيرودا.

11 \_ وكتاب معهم حيث هم: لسالم حميش: ص ٣٨، ٣٩، ٤٠، ٦٠ عبدالله العروي يصر على أن الماركسية نظام متكامل وينتقد هامشية الماركسيين وعدم تعمقهم في الماركسية، وتقديسه لماركسي !!.

17 \_ شعرنا الحديث إلى أين «لا خوف من انتماء محمود رويش وزملائه للحزب الشيوعي راكاح»: ص 7٤٨.

١٣ ـ دراسات في الشعر العربي الحديث: لامطانيوس ميخائيل، وفيه دراسة للاتجاه الماركسي والثوري: ص ٧٣٧ ـ ٢٧٨.

وانظر: الكتب التالية فهي مليئة بالشواهد على هذا الاتجاه ومضامينه الداعية إلى هذه الجاهلية المسماة بالماركسية: الوعي والوعي الزائف في الفكر العربي المعاصر لمحمود أمين العالم، والعرب والفكر التاريخي لعبدالله العروي، ومفهوم الحرية له أيضاً، وتراثنا كيف نعرفه لحسين مروه، والرسائل المتبادلة بين محمود درويش وسميح القاسم، وحوارات وأحاديث في الحياة والكتابة الروائية لحنامنية، وصوت السنوات الضوئية لعبدالوهاب البياتي.

والتواريخ المرتبطة بقيام الشيوعية، وغير ذلك(١).

#### \* الولاء لليهود:

سبق في الفصل الرابع من الباب من الباب الأول ذكر التصورات الحداثية المتأثرة باليهودية، وذكر الشواهد العديدة على هذه القضية الخطيرة، وفيها أكبر الدلالة على الموالاة للمفسدين في الأرض، والتعاطف معهم، والاقتباس منهم.

بيد أن هناك بعض التصريحات الحداثية الدالة \_ سياسياً \_ على العمالة والولاء لليهود.

ومن ذلك قول يوسف الخال: (يخطيء من يزعم أن إسرائيل إنما وجدت كرأس جسر للغرب... أنا أعتقد أن القضية الفلسطينية لاتفهم على حقيقتها إلا باعتبارها جزءاً أساسياً من المسألة اليهودية عبر التاريخ فمنذ أن خرج اليهود ومن مصر أحدثوا مشكلة كانت، أول الأمر، محلية، ثم صارت مشكلة رومانية، ثم بيزنطية، ثم لما انتشروا في العالم صارت مشكلة عالمية.

والتاريخ بجميع مراحله، كان معنياً بحل هذه المشكلة، والإنسان يعجب بهذا الشعب القليل العدد الذي لاقى جميع أصناف الاضطهاد، على أجيال عديدة، ولكنه ظل متمسكاً بشخصيته الفريدة التي لم يتنازل عنها، وبادعائه بأنه شعب الله المختار، وأنه معد لأن يخلص العالم، هذه الظاهرة تدع الإنسان بفكر بكون المسألة اليهودية ليست مجرد مسألة اقتصادية أو سياسية أو اجتماعية مثلاً إيجاد مأوى لهم وخصوصاً بعد اضطهاد النازية لهم، مع أن هذا لاصق بجلد المسألة لا بقلبها.

ولا يكفي أن يفسر البعض نفوذ اليهود في العالم وقدرتهم على العودة إلى فلسطين تفسيراً قائماً على أساس ماركسي أو سياسي أو اجتماعي، ذلك لأن جوهر القضية هو أن اليهودية دين ودنيا، ولذلك فهى مرتبطة بجذور

<sup>(</sup>١) سبق الحديث بالتفصيل عنها.

تاريخية في أرض معينة، وإذا كان هذا صحيحاً، فإن حل القضية يجب أن يأخذ ذلك بعين الاعتبار...)(١).

ليست هناك مناصرة لليهود وتأصيل لنظريتهم ـ من وجهة نظر صهيونية ـ أبلغ من هذا القول.

ولما سئل الماركسي رشيد بوجدرة: من هو العدو الأول للإسلام حالياً؟ أجاب: (إنهم المتعصبون (٢) لا الصهاينة ولا الشيوعيون...) (٣).

أمًّا محمود درويش فإنه لم يجد أفضل من أسلوب المعاتبة الودية الباردة لرفيقته اليهودية «تولميت» التي التقى بها في البار وفي المخدع وأظهرت يهوديتها، ومع ذلك عاشرها جنسيا، وعاتبها باستحياء على هذا الموقف ولكنه قالها في ليلة عناق جنسي: (كل قومياتنا قشرة موز)<sup>(3)</sup>، ثم يسترسل في الكلام عنها في كلمات على لسان هذه الداعرة اليهودية، التي تعاشر يهودياً يؤمن بأحقية اليهود في أرض المسلمين في فلسطين، وتعاشر محمود درويش الذي أقنعها بإسقاط قشور القوميات والعقائد حسب وصفه (٥).

ويعاتب سميح القاسم رفيقه بل أحد كبار شعراء السوفييت «يفجني إيفتشنكو» الذي قال بأنه لايعرف الحقيقة عن القضية الفلسطينية ومأساة اللاجئين<sup>(1)</sup>، والذي قال في قصيدة له بعنوان «بابي يار» وهو واد في الاتحاد السوفيتي ذبح فيه هتلر بعض اليهود وقد ضمن سميح القاسم أقواله هذه في مقطوعته العتابية، وشرح معناها في الهامش، ومن ضمن أبيات

<sup>(</sup>١) أسئلة الشعر: ص ١٦٤.

<sup>(</sup>٢) يقصد دعاة الإسلام وحماته.

<sup>(</sup>٣) رأيهم في الإسلام: ص ١٧٦.

<sup>(</sup>٤) ديوان محمود درويش: ص ٣٣٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: المصدر السابق: ص ٣٣٢ ـ ٣٤١.

<sup>(</sup>٦) انظر: ديوان سميح القاسم: ص ٦٠٨.

إيفتشنكو التي ضمنها سميح قوله:

(وأنا أبدو يهودياً لنفسى

وأنا درايفس

والمشتوم والمبصوق في وجهي

أنا المكروه والمطعون في أعماق حسي)(١).

ثم يقول له سميح القاسم عضو الحزب الشيوعي الإسرائيلي «راكاح»:

(عرفتك واحترمتك

يا شقيقي في الجراحات في الماضي الحزين

وشقيقي في كفاح اليوم

والمستقبل الخصب بما فوق الظنون

يا شقيقاً ما رأيتك

ألف عفوٍ...)(٢).

ويستمر في هذا القبيل، الذي إن دل على شيء فإنما يدل على أن ايفتشنكو اعتز بأصله اليهودي ودافع عن أمته، في حين أن هذا \_ وهو أحد شعراء الأرض المحتلة!! \_ ينزوي محاوراً في لطف وخجل بل مادحاً شقيقه في الماركسية.

أمًّا زميله توفيق زياد المسمى زوراً «شاعر الشعب والقضية» فإن أحد الحداثيين الذين قدموا لديوانه، على الطريقة الاحتفالية الحداثية المعهودة،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ٦١٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ٦١٠.

وامتدحه بقوله: (إن هذا الشعر يخلو من الشوفينية (۱)، ومن كره اليهود كيهود)(7).

وقوله: (ثمة نقطة هامة وهي خلو شعر توفيق زياد وزملائنا الآخرين في الأرض المحتلة من النزعة الشوفينية البغيضة، فلم تعد القومية إقليمية محدودة بل اتسعت وأصبحت قومية إنسانية، إنه لايكره اليهودي ولكنه يكره الصهيوني العسكري، الذي حل محل أهله المشردين، إنه يكره البرجوازية سواء أكانت يهودية أم عربية، ويكره السلطة العسكرية اليمينية، راجع قصيدته أيخمان بشكل خاص، يخاطب الشعب اليهودي، وينبهه إلى خطر السلطة اليمنية) (٣).

أي أن زياد وزملاءه من شعراء الأرض المحتلة لايعارضون اليهود كيهود، وإنّما يعارضون الصهيونية والحكم اليميني حسب القول السالف، وهذا يعني أنه لا مانع عنده من حكم اليهود وسلطتهم إذا كانت بيد اليسار اليهودي، وليست هناك عمالة ومخادعة للناس وموالاة للأعداء أخبث ولا أبشع هذه العمالة.

أمًّا تقسيم اليهود إلى معتدلين وصهاينة ويسار ويمين فليست سوى لعبة يهودية اصطنعها اليهود وروجوها وانطلت على كثيرين (٤).

أمًّا قصيدته «ايخمان» ففيها مخاطبة عاطفية لليهود:

(ومداخن الأفران قائمة كآلهة المنايا

مستنقع الموت. . . للقتل المطل من الخبايا

<sup>(</sup>۱) الشوفينية مصطلح من أصل فرنسي، يرمز إلى التعصب القومي المتطرف، نسبة إلى جندي فرنسي يدعى «نيقولا شوفان» الذي كان يحارب بتعصب شديد تحت قيادة نابليون، وأكثر من يستخدم هذا المصطلح الشيوعيون واليساريون، لوصم الأفكار والممارسات المخالفة لهم وخاصة ذات الطابع الشديد. انظر: موسوعة السياسة ٣/٣٠٥.

<sup>(</sup>Y) ديوان توفيق زياد «ي» والقول لعز الدين المناصرة الذي قدم لهذا الديوان.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: «ض».

<sup>(</sup>٤) انظر: أضواء جديدة على لعبة اليمين واليسار لعماد الدين خليل.

علقه!! علق علها ترتاح أرواح الضحايا وانشر كفاحك، لن يعيد الدهر هاتيك البلايا)(١١).

هل يُمكن أن يقول يهودي لقومه أكثر من هذا؟! ومن قوله مخاطباً اليهود: (يا شعب قل للظالمين: أتحسبون بأنكم ستخلدون)(٢).

وله قصيدة «المناشير المحترقة» قال في مقدمتها: (إلى الأصدقاء اليهود الذين وزعوا المناشير عن الشهداء الخمسة في تل أبيب ـ ساحة ديزنكوف ـ فاعتدى عليهم أُجراء البوليس ومزقوا ثيابهم وحرقوا لهم المناشير وكتبهم التي كانوا يحملونها)(٣).

وكان مما قاله لهؤلاء اليهود:

(الورة أحمل.. والسلام الحق.. والحب العميق

هذي يدي

يا أصدقاء كفاحنا في كل ضيق

في كل عرق نابض

عهد الصديق إلى الصديق)(٤).

فإذا كان هذا قولهم وموقفهم أيام كان الموقف الرسمي من دولة اليهود ظاهر العداء والخصام، فماذا سيقول هؤلاء اليوم وقد جثت ركب كثيرة عند حائط المبكى وباب الكنيست تطلب السلام؟!.

ولست أريد أن أعيد ما سبق الكلام عنه عند جائزة نوبل التي استحقها في زمن متقارب نجيب محفوظ وأنور السادات لموقفهما الموالى لليهود.

<sup>(</sup>۱) دیوان توفیق زیاد: ص ۱۸۶.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٣٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ٣٧. وانظر: اعترافه بإسرائيل في ص ٤٦٦.

كما لا أريد إعادة الكلام عن كتاب «في الشعر الجاهلي» لطه حسين وخدمته لليهودية، واحتفاء الصهيونية به (١)، أو مجلة «الكاتب المصري» ذات الاتجاه والدعم اليهودي، وأثر سلامة موسى فيها (٢).

كل ذلك وغيره مما ظهر وعرف، وأكثر منه مما دار خلف الحجب يدل على أن هذه الاتجاهات الحداثية والعلمانية ليست سوى شعرات نتنة نبتت تحت آباط اليهود.

وبعد هذا الإيضاح لأوجه الولاء لأعداء الإسلام والبراء من الإسلام وأهله، ماذا يُمكن أن أقول بعد أن طم سيل الرأسمالية الأمريكية واليهودية العالمية، وتسابق كثيرون في ترتيل تعاليم التلمود؟.



<sup>(</sup>١) انظر: تفصيل ذلك في أدب نجيب محفوظ: ص ٦٤ ـ ٦٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: أباطيل وأسمار: ص ١٤٢.

#### الخاتمة

١ - بيان أسباب الانحراف العقدي في الأدب العربي المعاصر.
 ٢ - مقترحات لمواجهة الانحراف العقدي في الأدب العربي المعاصر.

وبعد هذه المسيرة مع أدب وفكر «الحداثة» في شعبها الاعتقادية والعملية، وفي أصولها الفلسفية الغربية، وفروعها التقليدية العربية وممارساتها الفعلية، يتضح ومن خلال الميزان الاعتقادي والرؤية النقدية العقلية، والاعترافات الصريحة لأهل هذا الاتجاه؛ ما يلي:

أولاً: الحداثة نبتة غربية جيء بها لإكمال أدوار التسلط الاستعماري التي مارسها الغرب ضد بلاد المسلمين في القرون المتأخرة.

ثانياً: الحداثة فكرة مستعارة، وعقيدة مستوردة، كتبت بأقلام عربية الحرف أجنبية الولاء.

ثالثاً: من أهم أغراض الحداثة الهدم والتخريب وإحداث الفوضى في العقائد والأخلاق وفي النظم والعلاقات.

رابعاً: ليست الحداثة مجرد تجديد في الأشكال والأساليب والمناهج الفنية، بل هي عقائد وإيديولوجيات شتى، تجتمع تحت مقصد واحد هو: مضادة الدين الحق، ومناقضة الإيمان واليقين، وغرس الضلالات والإلحاد والشكوك.

خامساً: الحداثة لاتخالف الإسلام فحسب بل تناقضه تمام المناقضة، وتسعى في هدمه وإزاحته من القلوب والعقول والأعمال، أو على أقل الأحوال التشكيك في ثبوته وصحته وجدواه.

سادساً: بالنظر إلى كلامهم ومواقفهم من الإيمان بالله تعالى نجد أنهم في الربوبية:

أ ـ نفوا وجوده تعالى أو شككوا في ذلك.

ب ـ نفوا أن الله تعالى هو الخالق المالك المدبر.

ج \_ نسبوا الأبدية للمخلوق، وقالوا بأزلية العالم والخلق.

د ـ نسبوا الخلق إلى غير الله تعالى، وسموا غيره من المخلوقين خالقاً.

هـ ـ نسبوا الربوبية إلى غير الله تعالى.

و ـ سخروا واستخفوا بالله الخالق الرب العظيم ـ جل جلاله -، وتعمدوا تدنيس صفة الربوبية.

وأمَّا ألوهية الله تعالى فقد انحرفوا وضلوا من خلال:

١ \_ نفيهم لألوهية الله تعالى.

٢ ـ نفى بعض خصائص ألوهيته تعالى.

٣ \_ جحد حق العبادة لله تعالى، والسخرية بالعبادة ومظاهرها.

٤ \_ العبودية لغير الله تعالى.

تأليه غير الله تعالى، ووصف غير الله ـ جل وعلا ـ بالألوهية.

٦ ـ الحيرة والشك في الغاية من الحياة، ووجود الإنسان، والزعم بأن الوجود عبث.

٧ ـ السخرية والتدنيس والاستخفاف بالله تعالى وألوهيته جلَّ وعلا.

٨ ـ احترام الكفر والإلحاد وملل الكفر وامتداح أهلها والثناء على أقوالهم وأعمالهم الضالة.

#### وأمًّا أسماء الله وصفاته فقد ضلوا فيها من عدة أوجه هي:

١ ـ وصف الله تعالى وتسميته بأسماء وأوصاف النقص ووصفه جل وعلا بما لم يصف به نفسه، وإضافة أشياء إليه تهكماً واستخفافاً به تعالى وتقدس.

- ٢ ـ نفى أسماء الله تعالى وصفاته الثابتة له فى الوحي المعصوم.
  - ٣ ـ وصف غير الله تعالى وتسميته بأوصاف وأسماء الله تعالى.
- ٤ ـ السخرية بأسماء الله وصفاته، ومخاطبته تعالى بما لايليق به.

سابعاً: أمَّا الركن الثاني من أركان الإيمان وهو الإيمان بالملائكة فقد نفوا وجود الملائكة ووصفوهم بما لايليق بهم في تهكم بغيض وسخرية خبيثة، وألحقوا أسماء وأوصاف الملائكة بغيرهم.

ثامناً: أمَّا الكتب المنزلة فقد ضلوا فيها بجحدهم الوحي جملة وتفصيلاً، وجعل ماجاء فيها من جملة الأساطير المختلقة، ونفوا أن يكون القرآن العظيم كلام الله، أو أن تكون أخباره حقيقية، أو أوامره لازمة، وأخضعوه للمناهج الفلسفية الغربية الضالة المنحرفة.

تاسعاً: جحدوا وجود الرسل أو شككوا في ذلك، ونفوا الصدق عن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وذلك بجعل ماجاؤوا به من ضمن الأساطير، مع بغض للرسل واستهانة وسخرية بهم وبأعمالهم وأقوالهم، وإطلاقهم الأقوال الضالة في أن الرسل والرسالات مناقضة للعقل وسبباً للتخلف، مع ترديد أقوال الكافرين والملحدين الأقدمين التي أطلقوها على الرسل الكرام، إضافة إلى إطلاقهم أسماء وأوصاف الرسل على شعراء وأدباء الحداثة وأشباههم من المنحرفين.

عاشراً: جحدوا اليوم الآخر، ونفوا البعث، واعتبروا موت الإنسان فناءً لا شيء بعده، وادعوا أن الإيمان بالآخرة من أسباب التخلف؛ لأن الحياة الدنيا ـ عندهم ـ هي المقر الوحيد للإنسان، وزعموا أن الدنيا أبدية لاتفنى ولاتبيد، مع سخريتهم واستخفافهم باليوم الآخر وما وراءه، واستهزائهم بالجنة ونعيمها والنار وعذابها.

حادي عشر: نفوا وجود قدر قدره الله تعالى، وجعلوا القدر مجرد خرافة وكذب، وذموا القدر، واعترضوا عليه، وجعلوا الإيمان به سبباً للتخلف والتحجر والمهانة، وتهكموا بقدرة الله وقَدَرِهِ وبالمؤمنين به، مع نسبتهم التقدير والقدر إلى غير الله تعالى.

ثاني عشر: جحدوا كل الغيبيات التي جاء بها الإسلام؛ لأن الإنسان عندهم مجرد جسد تطور عن حيوان، وجعلوا الإيمان بالغيبيات الحقيقية التي أثبتها الوحي من أسباب التخلف الرجعية، مع سخرية بهذه الغيبيات الثابتة، واستخفاف بالمؤمنين بها، وإيمان بغيبيات تناسب أهواءهم وضلالهم مثل الإيمان بنظرية داروين وحتميات ماركس واعتقاد أزلية المادة، والإيمان بالوثنيات الجاهلية القديمة.

ثالث عشر: عبثوا في كلامهم بالمصطلحات والشعائر الإسلامية، واستخدموا أصلهم في الهدم والفوضى والعبث والتخريب ضد الألفاظ والمضامين الإسلامية، قاصدين بذلك تدنيس المقدس واستباحة المحرم والتحرر من المنع، وإسقاط موازين الحلال والحرام.

رابع عشر: حاربوا حكم الإسلام، ورفضوه جملة وتفصيلاً، وزعموا أنه لا حكم في الإسلام، وأن أحكامه لاتلائم العصر ولايُمكن اعتماد الإسلام نظاماً للحكم، وأن حكم الله تعالى من أسباب التخلف والإعاقة عن التقدم، وأن أحكام الإسلام ليست من عندالله بل هي بشرية من صنع البشر، مع دعوة إلحادية صريحة بوجوب فصل الدين عن الحياة وعن الدولة والسياسة خاصة، وإخضاعه للتفسيرات العصرية والتطبيقات العلمانية، مع سخرية بأحكام الإسلام، ودعوة صريحة إلى تحكيم غيره من النظم والفلسفات والمناهج الأرضية الجاهلية.

خامس عشر: سخروا من الأخلاق الإسلامية، بل جحدوا وجود الأخلاق تحت دعاوى نسبية الأخلاق، ومزاعم أنها من عوامل الكبت والتخلف؛ ولذلك تبنوا الدعوة إلى الانحلال والفوضى الخلقية ومارسوا ذلك

فعلاً في سلوكهم واعترفوا به، واستعاروا مذاهب وسلوكيات الغرب وسعوا في ترويجها قولاً وعملاً، ومن ذلك: جعلهم الإباحية الجنسية أساس التحرر السياسي والاجتماعي، واعتبارهم المرأة مجردة جسد ومستودع للشهوات الجنسية، وإشادتهم بالرذائل الخلقية ودعوتهم إليها وممارستهم لها، مع عداوتهم وذمهم للأخلاق الفاضلة، ودعوتهم للإباحية الجنسية والإغراق في وصف الأعضاء الجنسية وأعمال الجنس والحشيش والمخدرات والخمر والدعارة.

سادس عشر: فسروا الحياة الاجتماعية والنفسية تفسيرات مادية حيوانية، فأمّا القضايا النفسية فساروا فيها على منوال فرويد واقتفوا آثار فلسفته الحيوانية المادية، وأمّا القضايا الاجتماعية فقد تبنوا معاداة المجتمع ومضادته، وسعوا في إفساده، من خلال إسقاط مفاهيم الأخلاق والقيم من المجتمع، ونفي قيام مجتمع على أساس ديني، والدعوة لتطبيق الحياة الاجتماعية الغربية في المجتمعات الإسلامية، مع مضادة للأسرة ونظام العائلة والوالدين.

سابع عشر: بناء على خلفياتهم الاعتقادية الضالة سعوا إلى تطبيق النظم السياسية والاقتصادية الجاهلية محكمين أسيادهم في ذلك، داعين إلى تطبيق هذه النظم وساعين في إخضاع الأمة لطواغيت هذه النظم، وإلحاقها بمعسكرات الشرق والغرب، مع اعترافهم صراحة بالانتماء فكرياً وعملياً لأعداء الإسلام، والعمالة الظاهرة والخفية لهم.

ثامن عشر: عند التأمل في كلامهم ومواقفهم وأعمالهم وخلفياتهم الاعتقادية ومنطلقاتهم الفكرية، يلاحظ بوضوح أنهم يستندون إلى قواعد فكرية جاهلية، تمتد من الوثنيات الإغريقية والآشورية والفرعونية حتى تصل إلى فروعها المادية المعاصرة من مذاهب الغرب وفلسفاته وعقائده المتفرعة من الشجرة الخبيثة شجرة المادية الملعونة.

ومن تأمل الأصول والمحاور الاعتقادية والفكرية لأدب الحداثة التي

سبق ذكرها في ثنايا البحث<sup>(۱)</sup>، يجد الثمرات المرة السامة التي أنتجتها هذه الشجرة.

## بيان أسباب الانحراف العقدي في الأدب العربي الحديث: أولاً: أسباب داخلية:

١ - التخلف الاعتقادي، وهذا من أعظم الأسباب وأخطرها؛ ذلك أن المتخلف عن فهم العقيدة الإسلامية الصحيحة، لابد أن يكون أرضاً قابلة لأمراض الشبهات وأسقام الأهواء.

٢ - الجهل بالإسلام عقيدة وشريعة وأخلاقاً، ومن هذا الباب ولجت أنواع الانحرافات الكثيرة ودخلت الدواخل على كثير من أبناء المسلمين، فأصبحوا يشربون سموم الشبه والأباطيل ويتلقونها وكأنهم يتلقون الهدى والخير والصلاح.

ويأخذون أقوال أعداء الإسلام في الإسلام وتاريخه وحضارته أخذ التسليم والقبول، وتنغرس الشكوك في قلوبهم تجاه دين الله لأول عارض من شبهه.

" - الشعور بالنقص أمام الغرب وإنجازاته، قادهم ذلك إلى الاستكانة الهزيلة والذلة المهينة والتبعية العمياء، والتقليد الأجوف، والخلط الأحمق بين التقنية والأفكار، حيث سولت لهم جهالاتهم قضية مؤداها: أنه من تقدم في أمور التقنية فلابد أن يكون متقدماً في فكره وعقيدته وسلوكه، فانجرفوا في محاكاة عمياء يقلدون الغرب في أسوأ وأنتن ما لديهم، في العقائد والأفكار والأخلاق وسائر مايسمى بالعلوم الإنسانية.

٤ - الانبهار بالغرب، وهذا تابع في المعنى للسبب السابق حيث قادهم هذا الانبهار إلى دهشة غطت على عقولهم ودانت على قلوبهم فتهاووا كالفراش على لهيب الماديات الغربية وضلالاتها.

<sup>(</sup>١) انظر: ص ٥٩ ـ ٦٣، ١٦٥٣، ١٦٥٦، ٢١١٨ من هذا الكتاب.

• ـ قابلية الاستعمار والغزو الاعتقادي والفكري، وهذا سبب مستقل من أسباب الانحراف وهو في الوقت نفسه نتيجة للأسباب السابقة.

7 ـ الفساد التعليمي في كثير من بلدان المسلمين، حيث قل في التعليم أو عدم تعليم حقائق الإسلام وبراهينه، بل أصبح مكان ذلك تعليم ضلالات الغرب وفلسفاته وشكوكه على أساس أنها هي الحق المبين والسبيل الوحيد للتقدم والحضارة!!.

٧ - وجود أجهزة التوجيه والتأثير بأيدي الجاهلين بالدين أو المعادين
 له أو الخائفين منه.

٨ ـ الحفاوة الظاهرة بالمنحرفين، وإبرازهم في الإعلام، على أنهم أصحاب فكر وعقل ومعرفة وحرص على مصلحة الناس والأوطان، وقدوات ثقافية وسلوكية، ومرجعيات علمية لحل مشكلات الناس والنوازل التي تنزل بهم والمستجدات، بل وجعلوهم مفتين في كل القضايا شرعية وسياسية واجتماعية وثقافية.

٩ ـ استخدام أساليب المخادعة، فمع جحدهم للدين وتشكيكهم في قضاياه نجدهم يظهرون في لبوس المعترف به والمحترم له، وخاصة في البلدان التي يخشون فيها إظهار حقائق إلحادهم وشكهم.

ومع عمالتهم للأعداء فكرياً أو عملياً، نجدهم يظهرون في ثياب الأصالة والحرص على مصلحة البلاد والعباد.

أمًّا ألفاظهم التلبيسية المخادعة فكثيرة خطيرة، تبدو غامضة ملغزة أو فضفاضة مراوغة، وتحتها الأفاعي والحيّات والدواهي والبليات.

١٠ ـ السفر إلى بلاد الغرب والغرق في مستنقعات أفكارهم وفلسفاتهم ومذاهبهم وآدابهم، وأخذ ذلك مأخذ القبول والتصديق، ونقله إلى بلاد المسلمين.

11 ـ استخدام الأحزاب العلمانية ومؤسساتها وآلياتها العديدة لنشر الأفكار والمعتقدات المنحرفة كما فعلت الأحزاب الشيوعية العربية وحزب

البعث والحزب الناصري وسائر الأحزاب العلمانية، وكما يفعله اليوم التيار. الليبرالي العلماني.

۱۲ - استخدام وسائل الإعلام والنشر بشكل كبير من قبل رموز الانحراف، وسيطرتهم - تقريباً - على المحافل والمهرجانات والأندية الأدبية.

١٣ ـ وفرة إنتاج المنحرفين في مقابل قلة إنتاج أضدادهم.

1٤ - التساهل في الرقابة على أعمالهم وإنتاجهم ووسائل انتشارهم، والتشديد على الجهات المقابلة لهم.

10 ـ بروز نشاط عدد من الكتاب والمؤلفين من النصارى والدروز والرافضة والنصيريين وأمثالهم من أهل الفرق والملل الضالة.

17 - سعيهم في إحياء وإبراز شخصيات وأعمال المنحرفين السابقين، ونشر ذلك على نطاق واسع، وجعلهم نماذج مثالية للإقتداء.

1۷ - كثرة موارد الشبهات والشهوات، وضعف ما يقابلها من أسباب العلم النافع والإيمان والتقوى.

١٨ ـ قلة المتخصصين في شأن الانحرافات الاعتقادية المعاصرة،
 وغياب علماء الدين ـ إلا من رحم الله ـ عن هذا الميدان الخطير.

**ثانياً**: أسباب خارجية:

١ ـ تسلط أعداء الإسلام وتفوقهم التقني والسياسي والإداري والاقتصادي.

٢ - سيطرة الأعداء على مواطن التأثير والتوجيه في بلاد المسلمين.

٣ - سعيهم في مسخ أبناء المسلمين، وسلخهم من دينهم، وغرس الشبهات في قلوبهم، وغمسهم في مستنقعات الشهوات والعمالة.

خفاوتهم بالمنسلخين من دينهم وقيمهم، والسعي في التمكين لهم
 في مواطن التأثير، وتقديم الدعم المادي والمعنوي لهم، وحمايتهم.

سعيهم في إبقاء المسلمين في دوائر التبعية الاقتصادية والسياسية والعسكرية، والإعلامية والمعيشية، والفكرية والثقافية.

#### ٢ ـ مقترحات لمواجهة الانحراف العقدي في الأدب العربي المعاصر:

أ ـ الاهتمام بتحصين أبناء المسلمين بالعلم النافع، والتركيز على إيضاح الإسلام بالأسلوب المناسب لهذا الزمان، بحيث يراعى في مناهج التعليم والتوجيه غرس اليقين الإيماني وتجلية حقائق الإسلام في كل المجالات بطريقة تثبت حقائق الدين، وترد على الشبهات، وتكشف أساليب المنافقين.

ب ـ إعادة النظر في موقف المتخصصين الشرعيين غير المبالين بالانحرافات في الأدب.

ت ـ تركيز الاهتمام في الكليات الشرعية وخاصة في أقسام العقيدة على دراسة الانحرافات العلمانية والحداثية وكشفها ونقدها.

ث ـ الاهتمام بالأدب الإسلامي وتوسيع دائرته في الجامعات ووسائل الإعلام، وتقوية رابطته وتقديم الدعم المادي والمعنوي لها.

ج ـ قيام العلماء بدورهم في كشف زيوف الانحرافات الاعتقادية في الأدب الحديث وفضح رموزه والتحذير منهم.

ح ـ إبعاد المنحرفين عن مواطن التأثير التعليمي والإعلامي والثقافي، وعن مواطن النفوذ.

خـ تشديد الرقابة على وسائل النشر والإعلام والمجامع الثقافية والأندية الأدبية، وعدم السماح للمنحرفين فكرياً واعتقادياً بالولوج من خلالها إلى أذهان الناس وقلوبهم.

د ـ وضع ضوابط دقيقة لقضايا الابتعاث، وقصره على الجوانب الضرورية.

ذ ـ تقوية المراكز الإسلامية في بلاد الغرب؛ لتكون مثابة للمبتعثين،
 لحفظ دينهم وأخلاقهم وإبعادهم عن أسباب الإفساد والعمالة.

ر ـ فضح الرموز المنحرفة، والتحذير منها، وبيان حقيقة الأفكار

والعقائد والمواقف التي يتضمنها كلامهم أو أعمالهم، وإيضاح ذلك لعموم الأمة، وللمثقفين خاصة.

ز ـ إيضاح الفرق بين التقدم المادي المجرد، والحضارة الحقيقية القائمة على سلامة الاعتقاد وصحة العبادة واستقامة السلوك.

س ـ ترسيخ مبدأ الولاء والبراء، وبيان أن تحسين الكفر والحفاوة بأهل الانحراف والضلال يناقض دين الله تعالى.

ش ـ كشف أساليب المخادعة والتلبيس العلماني، وما يجري في لحن أقوالهم من خبث وبلاء.

ص - إتاحة المجال لأهل الإسلام المطلعين على أحوال المنحرفين، لمناقشتهم في تجمعاتهم وفي وسائل الإعلام، ومجادلتهم لإحقاق الحق وإبطال الباطل.

ض ـ المناقشة والحوار مع المغرر بهم والمخدوعين الذين اتبعوا رموز هذه الانحرافات عن جهل وغفلة.

ط ـ الحصول على فتاوى من علماء الإسلام البارزين عن حكم الإسلام في الانحرافات الاعتقادية المعاصرة، بشكل واضح وصريح ونشرها في مختلف الوسائل.

ظ ـ على الذين يتحملون شرف منازلة هذه الأفكار الضالة والعقائد الزائفة أن يكونوا على وعي عميق بجذور هذه الأفكار ومضامينها ورموزها ومصطلحاتها، وغير ذلك من الأسباب العلمية والثقافية، والأنماط التحاورية، ولايكفي في هذا المضمار مجرد العاطفة أو العلم بالشرع دون استبانة سبيل المجرمين، بل لابد من العلم بالشرع والعلم بالواقع.

ع - ضرورة إنشاء مراكز ثقافية تكون مهمتها رصد ما يكتبه المنحرفون من أبناء البلاد الإسلامية، والرد عليهم، وكشف أساليبهم، وإمداد الباحثين بالمعلومات عن الاتجاهات المنحرفة، وصلاتها، وأهدافها، وأساليبها وأعمالها.

غ \_ إنشاء المجلات والصحف التي تنشر العقيدة الصحيحة من خلال أنماط وأساليب أدبية جديدة، مع تشجيع القائم منها.

ف ـ الاهتمام بالإعلام المسموع والمقروء والمرئي وتسخيره لإيضاح الفكر السليم، وكشف شبهات الانحرافات والسموم الاعتقادية والفكرية.

وفي ختام هذا البحث أحمد الله حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه.

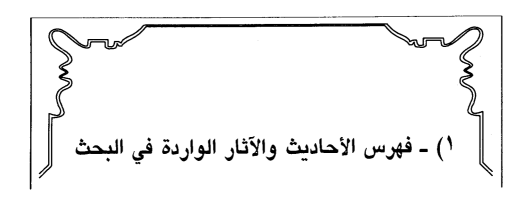
ولست أدعي الكمال والإحاطة بهذا الموضوع ولا المقاربة، وحسبي أني بذلت من الجهد ما أرجو معه الثواب من الله الكريم، والعفو منه سبحانه \_ عن الخطأ والزلل، والحمد لله أولاً وآخراً وصلى الله وسلم على نبينا محمد وآله وصحبه وأتباعه.



#### الفهارس العامة

- فهرس الأحاديث والآثار.
- ـ فهرس الأعلام المترجم لهم.
- ـ فهرس المصطلحات = والفرق والمذاهب.
  - ـ فهرس مصادر ومراجع البحث.
    - ـ فهرس الموضوعات
  - \* \* \*





طرف الحديث

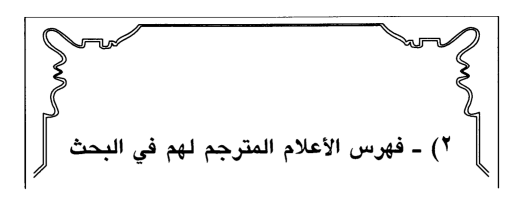
### i

| 1907  | الكرون من المقلس؛ قالوا: المقلس فينا من لا درهم له ولا متاع          |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| 1204  | أدركت ناساً من أصحاب رسول الله يقولون: كل شيء بقدر (أثر)             |
| 1707  | إذا أمسيت فلاتنتظر الصباح (أثر)                                      |
| 1907  | إذا كان يوم صوم أحدكم فلايرفث ولايجهل                                |
| و١٦٤١ | أصدق الأسماء حارث وهمام ٣١ .                                         |
| 1209  | اعملوا فكل ميسر لما خلق له                                           |
| 1980  | أكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم خلقاً                                   |
| 910   | ألا تصفون كما تصف الملائكة عند ربها                                  |
| ٧٠١   | أنا محمد بن عبدالله بن عبدالمطلب                                     |
| 17.0  | أنما بشر وإنه يأتيني الخصم فلعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من بعض      |
|       | إن أكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم خلقاً وإن حسن الخلق ليبلغ درجة الصوم |
| 1980  | والصلاة                                                              |
| ٣٤    | الأنبياء إخوة لعلات أمهاتهم شتى ودينهم واحد                          |
| ۸۲    | أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره     |
| 1904  | إن الحياء والإيمان قرناء جميعاً فإذا رفع أحدهما رفع الآخر            |
| ١٢٨٧  | إن الشمس لم تحبس على بشر إلا ليوشع ليالي سار إلى بيت المقدس          |
| ٧٠٤   | إن الله عز وجل أذهب عنكم عبية الجاهلية                               |

| الصفحة | طرف الحديث رقم                                                       |
|--------|----------------------------------------------------------------------|
| 17.0   | إنّما أنا بشر أنسى كما تنسون فإذا نسيت فذكروني                       |
| 1927   | إنّما بعثت لأتمم صالح الأخلاق                                        |
| 1.18   | أن ملك الموت يؤتى به يوم القيامة على هيئة كبش فيذبح بين الجنة والنار |
| ٧٠٣    | أنه أوحي إلى أن تواضعوا حتى لايفخر أحد على أحد ولايبغي أحد           |
| 1904   | الإيمان بضع وستون شعبة والحياء شعبة من الإيمان                       |
| 1904   | الإيمان قيد الفتك، لايفتك مؤمن                                       |
|        |                                                                      |
| 1987   | البر حسن الخلقا                                                      |
|        | <b>2</b>                                                             |
| 1504   | جاء مشركو قريش يخاصمون رسول الله ﷺ في القدر                          |
|        | Ė                                                                    |
| 949    | خلقت الملائكة من نور، وخلق الجان من نار وخلق آدم مما وصف لكم         |
| ٤٢     | خيركم قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم                           |
|        |                                                                      |
| 44.    | رأى جبريل عليه السلام وله ستمائة جناح                                |
| 444    | الرعد من ملائكة الله موكل بالسحاب                                    |
|        |                                                                      |
| 1.71   | ستكون أئمة من بعدي يقولون فلايرد على قولهم                           |
|        | ξ                                                                    |
| 14.1   | عدة الأنبياء مائة وأربعة وعشرون ألف بني وعدة الرسل ثلاثمائة          |
|        | Ö                                                                    |
| 7.7.   | قصة الأبرص والأقرع والأعمى ومجيء الملك إليهم                         |

| الصفحة | طرف الحديث                                                   |
|--------|--------------------------------------------------------------|
| V9A    | قصة تميم الداري مع الجساسة                                   |
| 1.4.   | قصة الغرانيق                                                 |
| ۲۱۳    | قولوا: الله مولانا ولا مولى لكم                              |
|        | J                                                            |
| 1904   | لا إيمان لمن لا أمانة له ولا دين لمن لا عهد له               |
| ٧٠٣    | لا فضل العربي على عجمي ولا لعجمي على عربي ولا لأحمر على أسود |
| 1904   | ليس بمؤمن من لايأمن جاره غوائله                              |
| 1904   | ليس المؤمن بالطعان ولا اللعان ولا الفاحش ولا البذيء          |
|        |                                                              |
| ٥٩٠    | ما رآه المسلمون حسناً فهو عند الله حسن (أثر)                 |
| 1987   | ما شيء أثقل في ميزان المؤمن يوم القيامة من خلق حسن           |
| 1927   | ما من شيء يوضع في الميزان أثقل من حسن الخلق                  |
| 444    | من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك                             |
| 1907   | من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت          |
|        |                                                              |
|        | الناس معادن كمعادن الذهب والفضة خيارهم في الجاهلية خيارهم في |
| ٧٠٥    | الإسلام إذا فقهوا                                            |
|        | 9                                                            |
| 1531   | والشر ليس إليك                                               |
| ۰ ۲۲۸  | وصف عيسى عليه الصلاة والسلام وأنهُ سبط الشعر                 |
| 1531   | وِقني شر ما قضيت                                             |
|        |                                                              |





أديث سيتول ٨٧٨ أرسطو ٤٩ أركون ١٤٠ أغاسيز ١٥٤٤ أليوت ٩٤ أم جميل بنت حرب ٢٩٥ أمل دنقل ١٧٥ أميل حبيبي ١٩٣٠ أمين الخولي ١٠٨٤ أمين الريحاني ٦٨٧ أندريه بريتون ١٣٧ أندريه جيد ٧٤٤ أنطون سعادة ١٥٩ إسماعيل بن جعفر ٦٩٣ إسماعيل مظهر ١٠٩٢ إلياس خليل زخريا ٢٤٠ ا إنجلز = فريدريك ١٢٠

أبو الحسن الأشعري ١٠٩٥ أبو الخطاب الأسدى ٦٩٢ أبو العلاء المعرى ٩٦٥ أبو الفرج ابن الجوزي ٤١ أبو بكر محمد بن زكريا الرازى الملحد | أفلاطون ٤٨ 944 أبو حيان التوحيدي ٩٦٤ أبو ذر الغفاري ١٤٤٢ أبو لهب ٥٢٨ أبو منصور العجلي ٦٩٢ أبيقور ١١٣ أحمد الشيباني ١٥٧٦ أحمد بن عبدالحليم بن تيمية ٤١ أحمد بن محمد بن يعقوب مسكويه | أنسى الحاج ١٤٢ 478 \_ YY00 أحمد بن يحيى بن إسحاق الراوندي | إحسان عباس ٣٠٧ 147 أحمد دحبور ۲۸۳ أخناتون ١٨٨

أدونيس = على أحمد سعيد ١٠٥

المغيرة بن سعد البجلي ٦٩٢ المفضل بن عمر الجعفى ٦٩٢ بابك الخرمي ٦٩٥ بابلو نیرودا ۱۶۳۰ باروت = محمد جمال ۹۳ باروخ سبینوزا ۱۰۵۸ برتراند راسل ۱۲۵ بريتون أندريه ١٣٧ بطرس البستاني ٧١٩ بلجراف = وليم ١٠٧٣ بلقيس ١٨٠١ بنان بن سمعان ۱۸۸٦ بهلول ۱۸۸٦ بوخنر لودفيج ١٢٠ بودلير ٤٠٠ بولتمان ١٠٦٤ بیکو جورج ٦١ تركى الحمد ٣١٢ تميم الداري ۷۹۷ توفيق الحكيم ٧٢٧ توفیق زیاد ۲**۵۳** توفيق صايغ ١٩٦ توماس هوبز ۱۱۳ جابر بن حیان ۹۳۶ جابر عصفور ۱۱۳۷ جاك دريدا ١٦٨٢ جان بول سارتر ۱۲۷ جان جاك روسو **٩٥ ـ ٢٠٩١** 

ابن الجوزي ٤١ ابن الراوندي ١٣٦ ابن العلقمي ٦٩٠ ابن المقفع ٩٦٧ ابن تيمية ٤١ ابن رشد = محمد بن أحمد ٧٤٥ ابن عربي = محي الدين محمد بن على | بدر شاكر السياب ١٩٢ 944 الأشعرى ١٠٩٥ الأفشين = حيدر بن كاوس ٦٩٥ البرتومورافيا ١٩٨٣ التوحيدي ٩٦٤ الحسين بن منصور الحلاج ٥٦٤ الحلاج ٦٤٥ الخولى = أمين ١٠٨٤ الخيام عمر بن إبراهيم ٩٦٦ الرازي الملحد = أبو بكر ٩٣٣ الرافعي ١٠١ الريحاني = أمين ٦٨٧ السياب = بدر شاكر ١٦٢ الشريف الرضى ١٦٩ الشلمغاني ٣٧٤ الصادق النيهوم ١١٦٩ الطاهر بن جلون ٣٤٦ الطهطاوي ٦٩ الطيب تزيني ١١٠٢ الغزالي = محمد بن محمد ٤٨٤ الفيتوري محمد مفتاح ٢٣١ المعرى ٩٦٥

رامبو ۱۲۵۳ رسل تشارلز آرنست ١٥٤٥ رشید بو جدرة ۲۲۰ رشید رضا ۱۰۰ رفاعة رافع الطهطاوي ٦٩ رکس انجرام ۱٤٧٤ روسو **۹۵** رياض نجيب الريس ١١٦٤ ریشار سیمون ۱۰۹۱ رينان جوزيف أرنست ١٠٦٣ رینیه حبشی ۸۲۰ رینیه دوبو ۱۵۷۴ زكى الأرسوزي ٧٥٩ سارتر = جان بول ۱۲۷ سامی مهدی ۱۱۹۴ سایکس مارك ٦١ سبنسر هربرت ۱۲۳ سعدی یوسف ۲۹۸ سعيد عقل ١٥٩ سلامة موسى ٧٢٦ سلمان رشدی ۱۱۰۸ سميح القاسم ٢٤٩ سيبنوزا ١٠٥٨ سيد قطب ١١٦٧ سيف بن ذي يزن الحميري ٣٩٥ سیمون ریشار ۱۰۲۱ شارل مالك ٧٢٣ شتراوس دافید ۱۰۹۲ شوبنهاور ۱۱۵

جب = هاملتون ۱۰۷۵ جبرا إبراهيم جبرا ٢٣٥ جبران خلیل جبران ۱۳۶ جعفر الصادق بن محمد الباقر ٦٩٣ جمال عبدالناصر ٢٤٣ جميس فريزر ٩٤ جميلة بو حريد ١١٤ جهاد فاضل ۱۲۹ جورجی زیدان ۹۰ جوليان هكسلي ١٦٣ جون وليان كلوتس ١٥٤٥ حامد أبو أحمد ١٩٠٣ حسن حنفي ١٣٢ حسين أحمد أمين ١٩١٩ حسین مروة ۷۰۸ حيدر بن كاوس = الأفشين روجيه جارودي ۹۹۰ ـ ۱۱۰۲ خالدة سعيد ١٧٤ خلیل حاوی ۱۵۹ خلیل مطران ۷۳ خير الدين التونسي ١٩١٦ داروین ۱۱۷ دورکایم ۸۳۰ دونالد ركويل ١٤٧٥ ديدرو = ديني ۱۱۶ ديفيد هيوم ١١٤ دیل سوارتزن دروبر ۱۰٤٦ ديموقريطس ١١٣ راسل برتراند ۱۲۰

غيلفيك أدجين ٦٥٠ فؤاد سليمان ٢٣٦ فرج فودة ٤٠ فرويد سيجموند ٧٦٥ فهد = يوسف سلمان ١٣٥٩ فولتير ٢٠٩١ فيورباخ لودفيج ١١٧ قاسم أمين ١٧١٦ كاتب ياسين ٧١٦ کارل مارکس ۱۱۸ كانط أو كانت ١٩٧٤ کریسی موریسون ۱۵٤۳ كولن ولسن ١٩٨٠ كونت أوجست ٢٠٩٨ لطفى السيد ١٠٠ لودفيج بوخنر ١٢٠ لوركا ٢٦٥ لويس عوض ٩٢ مارتن هایدجر ۱۲۲ ـ ۱۰۶۸ ماركس ۱۱۸ ماركيز هربرت ٢١١٤ مالك بن أنس ٩٠٠ ماوتسى تونغ ۲۵۷ محمد أحمد خلفالله ١٠٨٤ محمد أركون ١٤٠ محمد الماغوط ٢٧٩ محمد بن أحمد ابن العلقمي ٦٩٠ محمد بن أحمد بن محمد بن رشد ٧٤٥ محمد بن إسماعيل بن جعفر ٦٩٣

شوقى عبدالحكيم ١٩١٢ صلاح عبدالصبور ١٩٣ صلاح لبکی ۲۳۶ طاووس بن کیسان ۱٤٥٣ طه حسین ۱۰۰ عبدالباسط بدر ١٥١٢ عبدالرحمن المنيف ١٦٠ عبدالرحمن بدوى ٢٠١٢ عبدالعزيز المقالح ٢٣١ عبدالوهاب البياتي ١٨٠ عبدالوهاب المؤدب ١٨٠٢ عبدالله ابن المقفع ٩٦٧ عبدالله الغذامي ٣٥١ عبدالله بن سبأ ٦٩٠ عبدالله بن ميمون القداح ٦٩٤ عثمان بن عفان ۱٤٤٢ عزيز العظمة ٩٩٦ علاء حامد 127 على أحمد سعيد أسبر = أدونيس ١٠٥ على بن إسماعيل الأشعري ١٠٩٥ على بن الفضل ١٥٢٦ على بن محمد (صاحب الزنج) ٦٩٥ على عبدالرازق ١٩١٥ عمر الخيام ٩٦٦ عمر بن عبدالعزيز ٥٧ عیاض بن حمار ۷۰۳ غالي شكري ١٥٧ غسان کنفانی ۱۷۶۶ غيفارا = أرينستوتشي ٨١٤

نازك الملائكة ١٩١ ناظم حکمت ۷۱۸ نبیل فارس ۷۱۸ نجيب محفوظ ١٥١ نزار قبانی ۱٤٥ نصر حامد أبو زيد ٣٣١ نوال السعداوي ٢٦٢ نیتشه ۱۲۱ نيرودا = بابلو ١٦٣٠ هاجر أم إسماعيل ١٨٠٢ هاشم صالح ۱۱۱۶ هاملتون جب ۱۰۷۵ هایدجر مارتن ۱۲۱ ـ ۱۰۶۸ هربرت ماركيز ۲۱۱۶ هشام شرابی ۷۲۰ هنري القيم ٨٢٠ هنري لامنس ٧٢٠ هوبز ۲۰۸٦ هوراس ۰۰ هولباخ ١١٥ هيجل ١٦٠ هیوم ۱۱۶ وضاح اليمن ١٦٢٩ يوسف إدريس ١٦٨٥ يوسف الخال ٩٨ يوسف سلمان ١٣٥٩ يونج كارل غوستاف ٧٦٥ \* \* \*

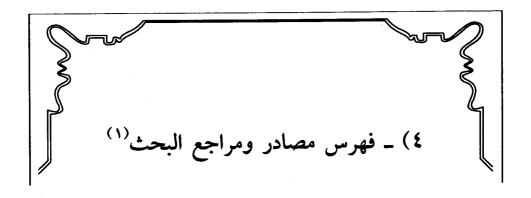
محمد بن الحسين دندان ٦٩٤ محمد بن على الشلمغاني ٣٧٤ محمد بن نصير النميري ٦٩٣ محمد بنیس ۳۱۸ محمد جمال باروت ۹۳ محمد عابد الجابري ٣١٤ محمد على باشا (حاكم مصر) ٦٧ محمد على شمس الدين ٢٨٤ محمد مفتاح الفيتورى ٢٣١ محمد مندور ۹۷ محمود المسعدى ١١٥٨ محمود درویش ۱۹۵ محمود شاکر ۸۵۸ محي الدين محمد بن على بن عربي | مسكويه = أحمد بن محمد بن يعقوب 972 مصطفى صادق الرافعي ١٠١ مظفر النواب ٢٦٩ معاویة بن أبی سفیان ۱۶۶۲ معروف الرصافي ١٢٢٦ معین بسیسو ۱٤٦ ممدوح عدوان ۲۳۲ منير العكش ٥٠٦ مهيار الديلمي ١٧٠ موریس بوکای ۱۲۳۴ موسى الكاظم بن جعفر الصادق ٦٩٣ میخائیل نعیمة ۱۸٦

ميمون بن ديصان القداح ٦٩٤

# ٣) ـ فهرس المصطلحات والفرق والمذاهب الواردة في البحث

| 174       | البنيوية            | 144  | أبستمولووجيا        |
|-----------|---------------------|------|---------------------|
| 1.17      | التاريخانية         | 71   | اتفاقية سايكس وبيكو |
| 1.77      | التاريخية           | 797  | إخوان الصفا         |
| 94        | تموز                | 1.0  | أدونيس «الوثن»      |
| 7174      | ثيوقراطي            | 181  | أرثوذكسية           |
| 1.70      | ثيولوجي             | ٧٩٣  | إكارس «الوثن»       |
| ٧٤        | جماعة أبولو         | 787  | الامبريالية         |
| ٧٣        | جماعة الديوان       | 778  | انثربولوجيا         |
| 1987      | حركة القوميين العرب | 710  | الانسانية           |
| <b>V</b>  | الحزب القومي السوري | 1.4  | الايدلوجيا          |
| 797       | الخطابية            | 1.4  | أيديولوجي           |
| 90        | الداروينية          | 1977 | برجماتية            |
| 797       | الدروز              | 90   | البرجوازية          |
| 1114      | الدغمائية           |      | البرناسية           |
| 40        | الديكارتية          |      | برنوغرافيا          |
| 4170      | ديمقراطية           |      | البعثية             |
| <b>VV</b> | الرابطة القلمية     |      | البنانية            |
|           |                     |      | • •                 |

| 1 • 9 | المادية الاقتصادية  | الرأسمالية ٢١٦٥              |
|-------|---------------------|------------------------------|
| 1 • 9 | المادية التاريخية   | الرومانتيكية ١٥٥٧            |
| 1 • 9 | المادية الجدلية     | الرومانسية                   |
| 117   | المذهب الإلحادي     | السادية                      |
| 179   | المذهب الربوبي      | السوريالية١٣٦                |
| ١١٠   | المذهب الطبيعي      | سوسيولوجيا١٠٩٧               |
| ١١٠   | المذهب العقلاني     | الشخصانية                    |
| ۱۷۸   | المطلق              | الشعوبية، ٦٩٩                |
| 797   | المنصورية           | الشكية                       |
| 149   | موت المؤلف          | الشوفينية                    |
| ٥٢٠١  | الميث               | الطوباوية                    |
| 999   | مثيولوجيا           | العقد الاجتماعي «نظرية» ٢٠٩٢ |
| 1987  | الناصرية            | عقدة الكترا ١٩٦٦             |
| 1987  | النصيرية            | عقدة أوديب۱۹٦٦               |
| 1777  | الهرطقة             | فيلولوجيا ١٠٩٤               |
| 1.77  | هرمنيوطيقيا         | فينيق «أسطورة»، ۲۰۹۰         |
| 1001  | الواقعية            | القرامطة ٦٩٥                 |
| 1001  | الواقعية الاشتراكية | القناعا                      |
| 117   | الوجودية            | الكولونيالية٧٢٢              |
| 11.   | الوضعية             | کومونة باریس ۲۵۳             |
| 111   | الوضعية المنطقية    | الكومينترن۲۱٦٢               |
|       |                     | اللا أدرية ١٠٨               |
|       | * * *               | الليبرالية١٩٤٣ ـ ١٩٤٣        |
|       | ·                   |                              |



#### (عرف الألف)

- ١ الآثار الكاملة: لمحمد الماغوط، دار العودة ـ بيروت، بدون تاريخ.
- ٢ أباطيل وأسمار: لمحمود شاكر، مطبعة المدني ـ القاهرة، الطبعة الثانية ١٩٧٢م.
- ٣- الاتجاهات الجديدة في الشعر العربي المعاصر: لعبدالحميد جيدة، دار الشمال للطباعة والنشر والتوزيع طرابلس ـ لبنان، طبعة ١٩٨٦م.
- **٤ اتجاهات الشعر العربي المعاصر**: لإحسان عباس، دار الشروق للنشر والتوزيع الأردن، الطبعة الثانية ١٩٩٢م.
- - أجنحة المكر الثلاثة: لعبدالرحمن الميداني، دار القلم، دمشق بيروت، الطبعة الثالثة ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
- ٦ الأجوبة المفيدة لمهمات العقيدة: للشيخ عبدالرحمن الدوسري، مكتبة دار الأرقم الكويت، الطبعة الأولى ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
  - ٧- أحاديث عن جبران: لرياض حنين، مؤسسة نوفل بيروت، الطبعة الأولى ١٩٨٣م.
- أحجار على رقعة الشطرنج: لوليام غاي كار، ترجمة: سعيد جزائري، دار النفائس
   بيروت، الطبعة الرابعة ١٤٠١هـ.
- ٩ أحد عشر كوكباً: لمحمود درويش، دار الجديد، بيروت ـ لبنان، الطبعة الأولى
   ١٩٩٢م.
- ١٠ أخبار أبي تمام: لأبي بكر محمد بن يحيى الصولي، حققه خليل عساكر وآخران،
   المكتب التجاري للطباعة والنشر والتوزيع ـ بيروت.
- 11 أخطاء المنهج الغربي الوافد: لأنور الجندي، دار الكتاب اللبناني ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٩٧٤م.

<sup>(</sup>۱) لم أدخل في هذا الفهرس الكتب التي اكتفيت بالإشارة إليها في صلب البحث، كما لم أدخل فيه الصحف والمجلات.

- 11 \_ الأخلاق الإسلامية وأسسها: لعبدالرحمن الميداني، دار القلم ـ دمشق، الطبعة الثالثة 11 \_ 1818 هـ 1992م.
- 17 \_ الأخلاق عند كنت: للدكتور عبدالرحمن بدوي، الناشر: وكالة المطبوعات ـ الكويت ١٩٧٩م.
- 18 ـ الأدب الجديد والثورة: محمد دكروب، دار الفارابي ـ بيروت، الطبعة الثالثة 191 م.
- 10 \_ الأدب العربي المعاصر: أعمال مؤتمر روما ١٩٦١ م، دار الشمال للطباعة والنشر والتوزيع \_ طرابلس لبنان، الطبعة الأولى ١٩٩٠م.
  - 17 \_ الأدب من الداخل: لجورج طرابيشي، دار الطليعة ـ بيروت، الطبعة الثانية ١٩٨١م.
- 10 ـ أدب نجيب محفوظ وإشكالية الصراع بين الإسلام والتغريب: للدكتور سيد أحمد فرج، دار الوفاء للطباعة والنشر، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ ـ ١٩٩٠م.
- 1۸ ـ الأدب ومذاهبه: للدكتور محمد مندور، دار نهضة مصر للطبع والنشر ـ القاهرة، بدون تاريخ.
- 19 ـ أدونيس أو تموز: لجيمس فريزر، ترجمة: جبرا إبراهيم جبرا، نشر: دار الصراع الفكري بيروت ١٩٥٧م.
  - ٢٠ ـ أدونيس منتحلاً: لكاظم جهاد، إفريقيا الشرق، طبعة ١٩٩١م.
- ۲۱ ـ الأديب والالتزام: للدكتور نوري حمودي القيسي، نشر جامعة بغداد، طبع دار الحرية ـ بغداد ۱٤٠٠ه.
- **٢٢ ـ الأديب ومفوض الشرطة**: لجورج بالوشي هورفان، دار الكاتب العربي للتأليف والترجمة والنشر ـ بيروت.
  - ٢٣ \_ إرشاد الفحول: لمحمد بن علي الشوكاني، دار المعرفة ـ بيروت، ١٣٩٩هـ.
  - ٢٤ الإرهاب: لفرج فودة، دار مصر الجديدة للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ١٩٨٨م.
- **٢٠ أزمة الإسلام السياسي**: للدكتور حيدر إبراهيم علي، مركز الدراسات السودانية، الطبعة الثانية ١٩٩١م.
  - ٢٦ ـ الأساطير: لأحمد كمال زكي، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر.
- ٢٧ أسئلة الشعر: لمنير العكش، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، الطبعة الأولى
   ١٩٧٩م.
- ٢٨ إسرائيل في الاستراتيجية الأميركية في الثمانينات: لكميل منصور، الطبعة الأولى
   ١٩٨٠م بيروت.
- ٢٩ أسس الفلسفة الماركسية: لـ ق. افاناسييف، ترجمة: عبدالرزاق الرصافي، دار الفارابي ـ بيروت الطبعة الرابعة ١٩٨٤م.
  - ٣٠ الأسس الفلسفية للعلمانية: لعادل ظاهر، دار الساقى، الطبعة الأولى ١٩٩٣م.
- ٣١ ـ الأسس النفسية: للإبداع الفني: للدكتور مصطفى سويث، دار المعارف ـ مصر، بدون تاريخ.

- ٣١ الأسطورة: للدكتور ك. ك. راتفين، ترجمة: صادق جعفر الخليلي، منشورات عوبدات.
  - ٣٢ ـ الأسطورة في الشعر المعاصر: لأسعد مرزوق، منشورات آفاق ـ بيروت ١٩٥٩م.
- ٣٣ أسطورة الموت والانبعاث في الشعر العربي الحديث: لتريثا عوض، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ١٩٦٨م.
- **٣٤ الإسلام السياسي**: لمحمد سعيد العشماوي، سينا للنشر القاهرة، الطبعة الثانية 1989 م.
- **٣٥ ـ الإسلام على حقيقته**: للقذافي، المركز العالمي لدراسات وأبحاث الكتاب الأخضر، وبدون تاريخ.
- ٣٦ الإسلام في الأسر: للصادق النيهوم، رياض الريس للكتب والنشر ـ لندن، الطبعة الأولى ١٩٩١م.
- ٣٧ الإسلام وأوضاعنا السياسية: لعبدالقادر عودة، مؤسسة الرسالة، الطبعة السابقة 1807 هـ ١٩٨٦م.
  - ٣٨ الإسلام والحداثة: لعبدالمجيد الشرفي، الدار التونسية للنشر، طبعة ١٩٩١م.
- **٣٩ الإسلام والحداثة**: ندوة مواقف، شارك فيها مجموعة من الحداثيين، دار الساقي، الطبعة الأولى ١٩٩٠م.
- 3 الإسلام والسياسة: للدكتور محمد عمارة، دار التوزيع والنشر الإسلامية القاهرة، الطبعة الأولى ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.
- 13 الإسلام والعروبة: لمجدى رياض، مركز الحضارة العربية، الطبعة الأولى ١٩٨٩م.
- 27 أسلوب جديد في حرب الإسلام: لجمعان عايض الزهراني، رابطة العالم الإسلام، الطبعة الأولى 1817هـ 1991م.
- **٤٣ الإسماعيلية تاريخ وعقائد**: لإحسان إلهي ظهير، إدارة ترجمان السنة ـ باكستان، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- 22 **الاشتراكية الوافدة من الصقيع**: لجان بول سارتر، دار الكاتب العربي للتأليف والترجمة والنشر بيروت.
- **20 ـ إشكاليات القراءة وآليات التأويل**: لنصر حامد أبو زيد، المركز الثقافي العربي ـ بيروت، الطبعة الثانية ١٩٩٢م.
- 27 الإصابة في تمييز الصحابة: لابن حجر، دار الكتاب العربي ـ بيروت، بدون تاريخ.
- ٧٤ أصل الأنواع: لشارلس روبرت داروين، ترجمة: إسماعيل مظهر، بدون ناشر ولا تاريخ.
- أصوات ثقافية من المغرب العربي: لأحمد فرحات، الدار العالمية للطباعة والنشر بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.
- 19 أصول التنصير في الخليج العربي: لكونوي زيقلر، ترجمة: مازن صلاح مطبقاني،
   مكتبة ابن القيم ـ المدينة المنورة، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ ـ ١٩٩٠م.

- • أصول الدافع الجنسي: لكولن ولسن، ترجمة: يوسف شرورو وسمير كتّاب، دار الآداب ـ بيروت الطبعة الثالثة ١٩٨٦م.
  - أصول الشريعة: لمحمد سعيد العشماوي، سينا للنشر، الطبعة الثالثة ١٩٩٢م.
- ١٤٠٠ الأصولية الإسلامية ضمن سلسلة الدين والثورة في مصر: للدكتور حسن حنفي،
   مكتبة مدبولي القاهرة، بدون تاريخ.
- ٥٣ أضواء جديدة على جبران: لتوفيق صايخ، رياض الريس للكتاب والنشر، طبعة
   ١٩٩٠م.
- أضواء جديدة على لعبة اليمين واليسار: للدكتور عماد الدين خليل، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- **٥٥ \_ أضواء على ركن من التوحيد**: لعبدالعزيز بن حامد، دار مكة المكرمة، بدون طبعة وبدون تاريخ.
- ٥٦ على السياسة الأمريكية في الشرق الأوسط: لأحمد منصور، دار ابن حزم بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٥ه.
  - ٧٥ \_ الاعتراف: لأرثور لوندون، دار الكاتب العربي للتأليف والترجمة والنشر ـ بيروت.
- ٨٥ \_ الأعلام (قاموس تراجم): لخير الدين الزركلي، دار العلم للملايين ـ بيروت، الطبعة الخامسة ١٩٨٠م.
- ١٤٥ الأعمال السياسية الكاملة: لنزار قباني، منشورات نزار قباني بيروت، الطبعة الخامسة أيلول سبتمبر ١٩٨٣م.
- ١٠ الأعمال الشعرية الكاملة: لأدونيس، دار العودة ـ بيروت، الطبعة الرابعة ٢/١/
   ١٩٨٥م.
- ١٦ ـ الأعمال الشعرية الكاملة: لمعين بسيسو، دار العودة ـ بيروت، الطبعة الثالثة ١/ ١٩٨٧م.
  - **٦٢ ـ الأعمال الشعرية الكاملة**: لممدوح عدوان، دار العودة ـ بيروت ١٩٨٦م.
- ٦٣ ـ الأعمال الكاملة: لتوفيق صايغ، رياض الريس للكتب والنشر، الطبعة الأولى نيسان إبريل ١٩٩٠م.
- 37 \_ أعمدة الاستعمار الأمريكي ومصرع الديموقراطية في العالم الجديد: لفيكتور بيرلو، ألبرت إ. كان تعريب: منير البعلبكي، دار العلم للملايين ١٩٨٠م.
- اغتيال العقل، محنة الثقافة العربية بين السلفية والتبعية: لبرهان غليون، دار التنوير بيروت، الطبعة الثانية ۱۹۸۷م.
- 77 \_ أفق الحداثة وحداثة النمط: لسامي مهدي، دار الشؤون الثقافية العامة \_ بغداد، طبعة 19۸٨ م.
  - ٦٧ الأقباط في وطن متغير: لغالي شكري، دار الشروق، طبعة ١٤١١هـ ١٩٩١م.
- 7۸ ـ اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم: لابن تيمية، تحقيق: الدكتور ناصر بن عبدالكريم العقل، بدون ناشر، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.

- **٦٩ ـ أقصى درجات العزلة**: لطاهر بن جلون، ترجمة فيصل قنبلة جلول، دار الحداثة ـ لبنان الطبعة الأولى ١٩٨١م.
- ٧٠ أقواس الهزيمة: للدكتور غالي شكري، دار الفكر للدراسات والنشر والتوزيع القاهرة للطبعة الأولى ١٩٩٠م.
- الالتزام الإسلامي في الشعر: لناصر بن عبدالرحمن الخنين، دار الأصالة ـ الرياض،
   الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
- ٧٢ الالتزام في الشعر العربي: للدكتور أحمد أبو حاقة، دار العلم للملايين، الطبعة الأولى ١٩٧٩م.
- ٧٣ ألف شخصية عظيمة: إعداد بلانتاجيت سومرسيت فراي، ترجمة مازن طليمات،
   دار طلاس للدراسات والترجمة والنشر، الطبعة الأولى ١٩٨٨م.
- ٧٤ ألف وعام من الحنين: لرشيد بو جدرة، ترجمة: مرزاق بقطاش، المؤسسة الوطنية للكتاب ـ الحزائر الطبعة الثانية ١٩٨٤م.
- ٧٠ الله يتجلى في عصر العلم: لجون كلوفر مونسما، ترجمة: الدمرداش عبدالمجيد سرحان، مؤسسة الحلبي وشركاه ـ القاهرة، الطبعة الثالثة ١٩٦٨م.
- ٧٦ امرأة عند نقطة الصفر: لنوال السعداوي، دار الآداب بيروت، الطبعة الرابعة
   ١٩٨٥م.
- ٧٧ أمريكا من الداخل بمنظار سيد قطب: لصلاح عبدالفتاح الخالدي، دار المنارة جدة الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- ٧٨ أمريكا والعرب، السياسة الأمريكية في الوطن العربي في القرن العشرين: لنظام شرابي رياض الريس للكتب والنشر ـ لندن، طبعة عام ١٩٩٠م.
- انا وهو: للبرتومورافيا، ترجمة: نبيل المهايني، دار الآداب ـ بيروت، الطبعة الثانية
   ۱۹۸۸م.
- ٨٠ الانتباه: للبرتومورافيا، ترجمة: جورج طرابيشي؛ دار الآداب ـ بيروت، الطبعة الثالثة ١٩٨٣م.
- ١٨- الإنسان بين المادية والإسلام: لمحمد قطب، دار الشروق ـ بيروت، القاهرة، الطبعة السادسة ١٤٠٠هـ ـ ١٩٨٠م.
- **٨٢ الإنسان والداروينية**: لمحمد صالح كريم خان، مطبعة الجمهور ـ الموصل، طبعة 1947م.
- ۸۳ إنسانية الإنسان: لرينيه دوبو، تعريب: نبيل الطويل، مؤسسة الرسالة ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- ٨٤ الإنكار: لرشيد بو جدرة، ترجمة: صالح القرمادي، المؤسسة الوطنية للكتاب ـ الجزائر طبعة ١٩٨٤م.
- ٨٥ أهواء العصر ومقتضيات العصر (محاضرة): لجعفر شيخ إدريس، ألقاها على طلاب السنة التمهيدية للماجستير في كلية الشريعة في الرياض عام ١٤٠٢هـ.

- ٨٦ أوروبا إلى أين؟: ليوسف فرنسيس، تقديم: سهير القلماوي، مكتبة مدبولي القاهرة بدون تاريخ.
- ٨٧ أوهام العلمانية حول الرسالة والمنهج: لتوفيق الواعي، الوفاء للطباعة والنشر المنصورة الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ٨٨ الإيمان: لعبدالمجيد الزنداني، دار القلم دمشق، ومكتبة طيبة المدينة المنورة،
   الطبعة الثانية ٣٠٤١ه ١٩٨٣م.
- ٨٩ الإيمان أركانه وحقيقته ونواقضه: للدكتور محمد نعيم ياسين، دار الفرقان، الطبعة السادسة ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- ٩ أين هو الفكر الإسلامي المعاصر: لمحمد أركون، ترجمة وتعليق: هاشم صالح، دار الساقي، الطبعة الأولى ١٩٩٣م.

#### (حرف الباء)

- 91 البئر الأولى (سيرة ذاتية): لجبرا إبراهيم جبرا، رياض الريس للكتب والنشر، طبعة 19۸٧ م.
  - ٩٢ ـ البحث عن الجذور: لخالدة سعيد، إصدار دار مجلة شعر ـ بيروت عام ١٩٦٠م.
- 97 بحثاً عن الحداثة: لمحمد الأسعد، مؤسسة الأبحاث العربية بيروت، الطبعة الأولى ١٩٨٦م.
- ٩٤ البداية والنهاية: للحافظ ابن كثير، مكتبة المعارف ـ بيروت، الطبعة الثالثة ١٩٧٨م.
- 90 ـ بدر شاكر السياب دراسة في حياته وشعره: للدكتور إحسان عباس، دار الثقافة ـ بيروت، الطبعة الخامسة ١٩٨٣م.
- 97 برج بابل، النقد والحداثة الشريدة: لغالي شكري، رياض الريس للكتب والنشر لندن الطبعة الأولى 19۸۹م.
- ٩٧ البرهان في علوم القرآن: للسيوطي، دار المعرفة، بيروت لبنان، الطبعة الثانية
   ١٣٩١ه ١٩٧٧م.
- ٩٨ البيان والتبيين: لأبي عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، تحقيق: عبدالسلام هارون،
   المجمع العلمي العربي الإسلامي بيروت، الطبعة الرابعة.

#### (حرف التاء)

- ٩٩ ـ تاريخ آداب العرب: مصطفى صادق الرافعي، دار الكتاب العربي ـ بيروت، الطبعة الرابعة ١٣٩٤هـ ـ ١٩٧٤م.
- 100 \_ تاريخ الإلحاد في الإسلام: لعبدالرحمن بدوي، مكتبة النهضة المصرية ـ القاهرة 1980م.
  - ١٠١ ـ تاريخ بغداد: للخطيب البغدادي، دار الكتب العلمية ـ بيروت، بدون تاريخ.
- 107 \_ تاريخ الحركة الشيوعية المصرية، الوحدة، الانقسام، الحل ١٩٥٧ \_ ١٩٦٥ م: لرفعت السعيد، شركة الأمل للطباعة والنشر والتوزيع \_ القاهرة، الطبعة بدون.

- 1.۳ تاريخ خليفة بن خياط: لخليفة بن خياط، تحقيق: الدكتور أكرم ضياء العمري، دار طيبة ـ الرياض الطبعة الثانية ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م.
- ١٠٤ ـ تاريخ الشعر العربي الحديث: لأحمد قبش، بدون ناشر، طبعة ١٣٩١هـ ١٩٧١م.
- ١٠٥ ـ تاريخ الصحافة العربية: لفيليب دي طرازي، المطبعة الأدبية ـ بيروت، طبعة ١٩١٣م.
- 107 تاريخ الفكر الأوروبي الحديث: لدونالد سترومبرج، ترجمة: أحمد الشيباني، طبعة مؤسسة عكاظ للصحافة والنشر، الطبعة الأولى 1800هـ 1984م.
- 1.۷ تاريخ الفكر الأوروبي الحديث: لدونالد سترومبرج، ترجمة: أحمد الشيباني، دار القارئ العربي، الطبعة الثالثة 181هـ 1998م.
- 10. تاريخ الفلسفة اليونانية: ليوسف كرم، دار القلم، بيروت ـ لِبَنان، الطبعة الأولى ١٩٧٧م.
- 1.1 التبصير في الدين: لأبي المظفر الإسفراييني، تحقيق: كمال يوسف الحوت، عالم الكتب ـ بيروت الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٣م.
- 11 التجديد في الشعر الحديث: للدكتور يوسف عز الدين، كتاب النادي الأدبي الثقافي جدة، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- 111 التجديد في شعر المهجر: لأنس داود، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والنشر، طبعة ١٩٦٧م.
- 117 تجربتي الشعرية: لعبدالوهاب البياتي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر بيروت الطبعة الثالثة 1947م.
- 117 تحت راية القرآن: مصطفى صادق الرافعي، دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة السابعة ١٩٧٤هـ ١٩٧٤م.
- 118 التحديات التي تواجه المرأة العربية في نهاية القرن العشرين: لمجموعة من الكتاب، من منشورات جمعية تضامن المرأة العربية في مصر، طبعة ١٩٨٦م.
- 110 تحطمت الطائرات عند الفجر: لباروخ نادل، مكتبة الحرمين، الطبعة الأولى 110 1941م.
- 117 تحكيم الشريعة وصلته بأصل الدين: للدكتور صلاح الصاوي، دار الإعلام الدولي ـ القاهرة، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.
- 11۷ تحكيم القوانين: للشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ، مطابع شركة الصفحات الذهبية الرياض، الطبعة الثانية ١٤٠٣ه.
- 11. التخويف من النار: لابن رجب الحنبلي، دار الكتب العلمية ـ بيروت، الطبعة الأولى 1800هـ.
- 119 ـ التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة: لمحمد بن أحمد القرطبي، تحقيق: الدكتور أحمد حجازي السقا، المكتبة العلمية ـ بيروت، طبعة ١٤٠٧هـ ـ ١٩٨٢م.
- ١٢ تراثنا. . كيف نعرفه؟: لحسين مروة، مؤسسة الأبحاث العربية بيروت، الطبعة الأولى ١٩٨٥م.

- 1۲۱ \_ تزييف الإسلام وأكذوبة المفكر الإسلامي المستنير: لمحمد إبراهيم مبروك، دار ثابت، الطبعة الأولى 1811هـ 1991م.
  - ١٢٢ ـ تزييف الوعى: لفهمي هوبدي، دار الشروق، الطبعة الثانية ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- 1۲۳ ـ التصريح بما ورد في نزول المسيح: لمحمد أنور شاه الكشميري الهندي، تحقيق: عبدالفتاح أبو غدة مكتب المطبوعات الإسلامية ـ حلب، ودار القرآن الكريم ـ بيروت، الطبعة الثالثة ١٩٨١هـ ١٩٨١م.
- 174 التطور عملياته ونتائجه: لإدوارد أودودس، ترجمة: الدكتور أمين رشيد حمدي، والدكتور رمسيس لطفي، مراجعة وتقديم: الدكتور محمد رشاد الطوبي، الناشر: عالم الكتب القاهرة سنة ١٩٦٩م.
- 1۲۰ ـ التطور والثبات في حياة البشر: لمحمد قطب، دار الشروق، الطبعة الرابعة ١٤٠٠هـ \_ ١٩٨٠ م.
- 1۲٦ ـ التعريفات: للشريف علي بن محمد الجرجاني، دار الكتب العلمية ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٣م.
- ۱۲۷ ـ تفسير القرآن العظيم: لأبي الفداء ابن كثير، دار الأندلس ـ بيروت، الطبعة الرابعة 19۸۳م.
  - 17٨ ـ التفسير النفسى للأدب: لعز الدين إسماعيل، دار العودة ـ بيروت، بدون تاريخ.
- 1۲۹ ـ تقريب التهذيب: لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق: عبدالوهاب عبداللطيف، دار المعرفة ـ بيروت، الطبعة الثانية ١٣٩٥هـ ١٩٧٥م.
  - ١٣٠ ـ تلبيس إبليس: لابن الجوزي، دار الكتب العلمية ـ بيروت، بدون تاريخ.
- 1۳۱ ـ توحيد الخالق: لعبدالمجيد الزنداني، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، ودار المجتمع جدة، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م.
- 1971 \_ توفيق صابغ، سيرة شاعر ومنفي: لمحمود شريح، رياض الريس للكتب والنشر، طبعة ١٩٨٩م.
- 1۳۳ ـ التوفيق على مهمات التعاريف: لمحمد عبدالرؤوف المناوي، تحقيق: محمد رضوان الراية، دار الفكر ـ دمشق، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ ـ ١٩٩٠م.
  - ١٣٤ ـ تهافت العلمانية: لعماد الدين خليل، مؤسسة الرسالة، طبعة ١٤٠١هـ ١٩٨١م.

#### (هرف الثاء)

- **١٣٥ ـ الثابت والمتحول ١ ـ ٣**: لعلي أحمد سعيد «أدونيس»، دار العودة ـ بيروت، الطبعة الرابعة ١٩٨٣م.
- ۱۳٦ ـ ثقافة الضرار: لجمال سلطان، دار الوطن للنشر ـ الرياض، الطبعة الأولى ١٣٦ ـ ١٤١٣هـ.
- 1۳۷ \_ الثورة والثقافة: لأندره جيد \_ لويس فيشر \_ ريتشارد رايت، دار الكاتب العربي للتأليف والترجمة والنشر \_ بيروت.

#### (حرف الجيم)

- 1۳۸ جامع الأصول في أحاديث الرسول: لابن الأثير الجزري، تحقيق: عبدالقادر الأرناؤوط، مكتبة الحلواني ومطبعة الملاحة، طبعة ١٣٨٩م.
- 1۳۹ جامع البيان عن تأويل آي القرآن: لابن جرير الطبري، تحقيق: محمود محمد شاكر، دار المعارف ـ مصر، الطبعة الثانية، بدون تاريخ.
- 12 جامع الرسائل: لابن تيمية، تحقيق: محمد رشاد سالم، دار المدني ـ جدة، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٤م.
  - 181 ـ جامع العلوم والحكم: لأبن رجب الحنبلي، دار المعرفة ـ بيروت، بدون تاريخ.
  - ١٤٢ ـ جاهلية القرن العشرين: لمحمد قطب، دار الشروق، طبعة ١٣٩٨هـ ١٩٧٨م.
- 187 جذور العلمانية: للدكتور السيد أحمد فرج، دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع المنصورة، الطبعة الرابعة 1811هـ ١٩٩٠م.
  - 18٤ \_ جمهرة أشعار العرب: لأبي زيد محمد بن أبي الخطاب القرشي، دار صادر ـ بيروت.
- 110 ـ الجمهورية: لأفلاطون، ترجمة ودراسة: فؤاد زكريا، الهيئة المصرية العامة للكتاب ـ القاهرة، طبع سنة 1978م.
- 127 ـ جناية الشعر الحر: لأحمد فرح عقيلان، نادي أبها الأدبي، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ ـ ١٤٨٨م.
- 18۷ الجنس في القرآن: لإبراهيم محمود، رياض الريس للكتب والنشر، الطبعة الأولى 1948م.
- 18۸ الجنس والنفس في الحياة الإنسانية: للدكتور على كمال، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، الطبعة الأولى ١٩٨٤م.
  - 189 ـ الجنوبي أمل دنقل: لعبلة الرويني، دار سعاد الصباح، الطبعة الأولى 1997م.
- 10 جهادنا الثقافي: لجمال سلطان، مركز الدراسات الإسلامية ـ بريطانيا، الطبعة الأولى 100 م. 1818هـ 1997م.
  - ١٥١ جولة في عالم التيه والضياع: لنجيب عبدالله الرفاعي، مكتبة الفلاح، بدون تاريخ.

#### (حرف الماء)

- 107 ـ الحداثة الأولى: لمحمد جمال باروت، اتحاد كتاب وأدباء الإمارات، الطبعة الأولى 107 ـ 1991م.
- 10٣ الحداثة بين التعمير والتدمير: للدكتور حسن بن فهد الهويمل، دار المسلم الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ.
- 101 الحداثة تعود: للدكتور حلمي محمد القاعود، دار المعارج الدولية للنشر، الطبعة الأولى 1817هـ.
- 100 حداثة السؤال: لمحمد بنيس، المركز الثقافي العربي بيروت، الطبعة الثانية 19۸۸م.

- 107 الحداثة عبر التاريخ مدخل إلى نظرية: لحنا عبود، منشورات اتحاد الكتاب العربي 1979 م.
  - ١٥٧ ـ الحداثة في الشعر: ليوسف الخال، دار الطليعة ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٩٧٨م.
- 10۸ ـ الحداثة في الشعر العربي المعاصر بيانها ومظاهرها: للدكتور محمد حمود، دار الكتاب اللبناني بيروت، الطبعة الأولى 180٦هـ 19٨٦م.
- 109 ـ الحداثة في منظور إيماني: للدكتور عدنان علي رضا النحوي، دار النحوي للنشر والتوزيع ـ الرياض الطبعة الأولى 1208هـ ـ 19۸۸م.
- 17. ـ الحداثة في ميزان الإسلام: للشيخ عوض القرني، دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، الطبعة الأولى 12.0 هـ 19۸۸.
- 171 الحركات الباطنية في العالم الإسلامي: للدكتور محمد أحمد الخطيب، مكتبة الأقصى، عمان الأردن، الطبعة الأولى 1808هـ 1908م.
- 177 حزب البعث تاريخه وعقائده: سعيد بن ناصر الغامدي، دار الوطن للنشر، الطبعة الأولى 1811هـ.
- 177 حصوننا مهددة من داخلها: للدكتور محمد محمد حسين، المكتب الإسلامي، الطبعة الرابعة ١٣٩٧هـ ١٩٧٧م.
- 178 حق المرأة بين مشكلات التخلف الاجتماعي ومتطلبات الحياة: لعزيز السيد جاسم، طبعة المؤسسة العربية للدراسات والنشر \_ بيروت ١٩٨٠م.
- 170 ـ الحقيقة الغائبة: فرج فودة، دار الفكر للدراسات والنشر والتوزيع ـ القاهرة، الطبعة الثانية ١٩٨٨م.
- 177 محقيقة المواقف الشيوعية من القضية الفلسطينية: لعابد سليمان المشوخي، مكتبة المنار، الأردن الزرقاء، الطبعة الأولى 18.6ه.
  - ١٦٧ \_ حكاية زهرة: لحنان الشيخ، دار الآداب، الطبعة الثانية ١٩٨٩م.
- 17٨ حكم الإسلام في الاشتراكية: لعبدالعزيز البدري، المكتبة العلمية المدينة، الطبعة الثانية ١٣٨٤هـ ١٩٦٥م.
- 179 \_ حكم الأصوات النساء العربيات يتكلمن: لعائشة لمسين، ترجمة: الدكتور حافظ الجمالي، طلاس للدراسات والترجمة والنشر، الطبعة الأولى ١٩٨٧م.
- 1۷۰ ـ الحكومة الإسلامية: لأبي الأعلى المودودي، تعريب: أحمد إدريس، المختار الإسلامي ـ القاهرة الطبعة الثانية 18۰۰هـ ـ ۱۹۸۰م.
- 1۷۱ ـ حكومة العالم الخفية: لشيريب سبيريد وفينتش، ترجمة مأمون سعيد، دار النفائس ـ بيروت الطبعة الرابعة ١٤٠٢هـ.
- 1۷۲ ـ الحكيم في حديثه مع الله، ومدرسة المتمردين على الشريعة: للدكتور عبدالعظيم المطعني، دار الكتاب الإسلامي ـ مصر، طبع عام ١٤٠٣هـ.
- 1۷۳ ـ الحل الإسلامي فريضة وضرورة: للدكتور يوسف القرضاوي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الحادية عشرة ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م.

- 1۷٤ الحلول المستوردة وكيف جنت على أمتنا: للدكتور يوسف القرضاوي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الحادية عشرة ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- 1۷٥ حلية الأولياء وطبقات الأصفياء: لأبي نعيم الأصبهاني، دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة الثالثة ١٤٠٠هـ ١٩٨٠م.
- 1۷٦ حوارات مع مسلمين أوروبيين: للدكتور عبدالله قادري الأهدل، دار القلم سوريا.
- 1۷۷ حوارات وأحاديث في الحياة والكتابة الروائية: لحنامينه، دار الفكر الجديد ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٩٩٢م.
- 1۷۸ حوار مع الشعر الحر: لسعد دعبيس، مؤسسة شباب الجامعة ـ اسكندرية، الطبعة الأولى 1941م.
- 1۷۹ حوار مع الشيوعيين في أقبية السجون: عبدالحليم خفاجي، دار الأنصار، دار القلم ۱۷۹ القاهرة والكويت، الطبعة الثانية ۱۳۹۷هـ ۱۹۷۷م.
- ١٨٠ حوار مع فكر حسين مروة: لمجموعة من الكتاب والمفكرين العرب، دار الفارابي بيروت، الطبعة الأولى ١٩٩٠م.
- ۱۸۱ حول تطبيق الشريعة: لمحمد قطب، مكتبة السنة، الطبعة الأولى ١٤١١هـ ١٨٩١م.
- 1۸۲ حول الدين والديمقراطية: لنجيب محفوظ، الدار المصرية اللبنانية ـ القاهرة، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ ـ ١٩٩٠م.

# (حرف الفاء)

- 1۸۳ الخبر الحافي: لمحمد شكري، دار الساقي، بدون تاريخ.
- 1۸٤ خصائص التصور الإسلامي: لسيد قطب، دار الشروق، الطبعة السابعة ١٤٠٢هـ ١٨٨٢م.
- 1۸۰ ـ الخصائص العامة للإسلام: للدكتور يوسف القرضاوي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثالثة ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- 1۸٦ الخطاب العربي المعاصر: لغادي إسماعيل، الدار العالمية للكتاب الإسلامي والمعهد العالمي للفكر الإسلامي، الطبعة الثانية ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.
- ۱۸۷ خلف الحجاب، موقف الجماعات الإسلامية من قضية المرأة: لسناء المصري، سينا للنشر مصر الطبعة الأولى ١٩٨٩م.
- ۱۸۸ ـ خلق المسلم: لمحمد الغزالي، دار القلم، دمشق ـ بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠٠هـ ـ ١٩٨٠ .
- 1۸۹ الخمور الفكرية: لآرثر كوستلر، دار الكاتب العربي للتأليف والترجمة والنشر بيروت.
  - 19 خواتم: أنسي الحاج، رياض الريس للكتب والنشر، طبعة ١٩٩١م.

191 - الخيار شمشون، أسرار وخفايا الترسانة النووية الإسرائيلية: لسيمور هيرش، ترجمة: فريق من الخبراء العرب، دار الكتاب العربي - القاهرة، دمشق، الطبعة الأولى ١٤١٢ه.

### (حرف الدال)

- 197 دار المتعة: لوليد إخلاصي، رياض الريس للكتب والنشر، الطبعة الأولى كانون الثاني ـ يناير ١٩٩١م.
- 197 ـ درء تعارض العقل والنقل: لابن تيمية، تحقيق: الدكتور محمد رشاد سالم، مطبعة جامعة الإمام، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
- 198 ـ درسات عن المرأة والرجل في المجتمع العربي: لنوال السعداوي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر \_ بيروت، الطبعة الثانية ١٩٩٠م.
- 190 ـ دراسات في الإسلام: لحسين مروة، ومحمد دكروب، ومحمود أمين العالم، وسمير سعد، دار الفارابي ـ بيروت، الطبعة الرابعة ١٩٨٧م.
- 197 دراسات في الشعر العربي الحديث: لإمطانيوس ميخائيل، المكتبة العصرية بيروت، الطبعة الأولى 197٨م.
- 19۷ ـ دراسات في النفس الإنسانية: لمحمد قطب، دار الشروق، طبعة ١٣٩٤هـ ـ 19٧٤م.
  - 19۸ ـ دراسات في نقد الشعر: الإلياس خوري، دار ابن رشد، بدون تاريخ.
- 199 دع القلق وابدأ الحياة: لدايل كارينجي، تعريب: عبدالمنعم الزيادي، دار الندوة الجديدة بيروت، طبعة ١٩٨٧م.
- ٢٠٠ ـ دفاع أم عدوان؟ القوانين الأمريكية، لضبط صادرات السلاح، والاجتياح الإسرائيلي للبنان: لوليم اسبنوزا، ولس جنكه، مؤسسة الدراسات الفلسطينية، الطبعة الأولى ١٩٨٣م قبرص.
- ٢٠١ ـ دفاعاً عن الماركسية، رداً على مختلف منتقديها: لموريس كورنفورث، دار الفارابي
   ـ بيروت الطبعة الأولى ١٩٨٥م.
- ۲۰۲ ـ دليل الناقد الأدبي: للدكتور ميجان الرويلي، والدكتور سعد البازعي، العبيكان، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- **٢٠٣ ـ دم أبراهام، رؤية إلى الشرق الأوسط**: لجيمي كارتر، ترجمة سامي جابر، دار المروج ـ بيروت 1947م.
- ٢٠٤ ـ دور الدول الاشتراكية في تكوين إسرائيل المخططات السياسية، الاتفاقيات السرية، والمعونات الاقتصادية، الأهداف والعلاقات: لإبراهيم الشريفي، الشركة العامة للطباعة، الطبعة الأولى ١٣٧٨هـ ـ ١٩٦٧م.
- ٢٠٠ ـ الدولة الإسلامية: لأبي بكر الجزائري، المكتب الإسلامي، الطبعة الأولى ١٤٠٠هـ ـ ١٩٨٠م.

- ٢٠٦ الديانات والعقائد في مختلف العصور: لأحمد بن عبدالغفور عطار، مكة المكرمة،
   الطبعة الأولى ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- ٧٠٧ ـ الديمقراطية أولاً الديمقراطية دائماً: لعبدالرحمن منيف، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، الطبعة الأولى ١٩٩٢م بيروت.
- ٢٠٨ \_ الدين والتحرر الثقافي: للدكتور حسن حنفي، مكتبة مدبولي ـ القاهرة، بدون تاريخ.
- ٢٠٩ ـ ديوان أبي الطيب المتنبي: شرح أبي البقاء العكبري، شركةً ومكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده ـ مصر، الطبعة الأخيرة ١٣٩١هـ ١٩٧١م.
  - ٢١٠ ـ ديوان أبي الطيب المتنبي: دار بيروت للطباعة والنشر ١٤٠٣هـ.
    - ٢١١ \_ ديوان أحمد دحبور: دار العودة ـ بيروت، طبعة ١٩٨٣م.
- ٢١٢ ـ ديوان البارودي: محمود سامي البارودي، صححه على الجارم ومحمد شفيق معروف، المطبعة الأميرية بالقاهرة ١٩٥٣م.
  - ٢١٣ \_ ديوان بدر شاكر السياب: دار العودة \_ بيروت، طبعة ١٩٧١م.
    - ٢١٤ ـ ديوان توفيق زياد: دار العودة ـ بيروت، بدون تاريخ.
- ٢١٥ ـ ديوان دعبل بن علي الخزاعي: جمعه وحققه الدكتور محمد يوسف نجم، دار الثقافة ـ بيروت ١٤٠٩هـ.
- ۲۱٦ ـ ديوان الزبيري: لمحمد أحمد الزبيري، دار العودة ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٣٩٨هـ ـ ٢١٦ ـ ١٩٧٨ .
  - ٧١٧ ـ ديوان سعدي يوسف: دار العودة ـ بيروت، الطبعة الثالثة ١٩٨٨م.
    - ٢١٨ ـ ديوان سميح القاسم: دار العودة ـ بيروت، طبعة ١٩٧٣م.
    - ٢١٩ ـ ديوان صلاح عبدالصبور: دار العودة ـ بيروت، طبعة ١٩٨٦م.
  - ٠٢٠ ـ ديوان عبدالعزيز المقالح: دار العودة ـ بيروت، الطبعة الثانية ١٩٨٠م.
  - ٢٢١ ـ ديوان عبدالوهاب البياتي: دار العودة ـ بيروت، الطبعة الرابعة ١٩٩٠م.
  - ٢٢٢ ـ ديوان الفيتوري: لمحمد الفيتوري، دار العودة ـ بيروت، طبعة ١٩٧٩م.
  - ٣٢٣ ـ ديوان محمود درويش: دار العودة ـ بيروت، الطبعة الثانية عشر ١٩٨٧م.
    - ٢٢٤ \_ ديوان نازك الملائكة: دار العودة \_ بيروت، الطبعة الثانية ١٩٨١م.

### (عرف الذال)

٠٢٠ ـ ذكريات الجيل الضائع: لغالي شكري، الدار العربية للكتاب، طبعة ١٩٨٤م.

# (هرف الراء)

- ٢٢٦ ـ رأيهم في الإسلام: حوار صريح مع أربعة وعشرين أديباً عربياً: للوك باربولسكو
   وفيليب كاردينال، دار الساقي، الطبعة الثانية ١٩٩٠م.
- ٢٢٧ \_ رجال الشيعة في الميزان: لعبدالرحمن عبدالله الزرعي، دار الأرقم الكويت، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.

- ٢٢٨ رجال ونساء أسلموا: لعرفان كامل العشي، دار القلم الكويت، الطبعة الثانية
   ١٣٩٨هـ ١٩٧٨م.
- ۲۲۹ رحلة في عقول مصرية: لإبراهيم عبدالعزيز، الهيئة المصرية العامة للكتاب
   ۱۹۹۰م.
- ۲۳۰ رحلة نحو البداية: لكولن ولسن، ترجمة: سامي خشبة، دار الآداب ـ بيروت، الطبعة الثالثة ۱۹۸۸م.
- ٢٣١ الرد على المخالف من أصول الإسلام: لبكر بن عبدالله أبو زيد، دار الهجرة للنشر والتوزيع بدون تاريخ.
- ٢٣٢ ردة ولا أبا بكر لها: لأبي الحسن الندوي، مكتبة السداوي للنشر والتوزيع القاهرة، والمكتبة الملكية مكة المكرمة، الطبعة الثانية ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.
  - ٣٣٣ ـ الرسائل: لمحمود درويش وسميح القاسم، دار العودة ـ بيروت، طبعة ١٩٩٠م.
    - ٢٣٤ رسائل الحب والحياة: خليل حاوي، دار النضال ـ بيروت.
- ۲۳۰ ـ رسائل فلسفية: لأبي بكر محمد بن زكريا الرازي، دار الآفاق الجديدة ـ بيروت، الطبعة الثالثة ۱۹۷۹م.
- ٢٣٦ رسالة في اللاهوت والسياسة: لاسبينوزا، ترجمة: حسن حنفي، دار الطليعة ١٩٨١ م بيروت.
- **٢٣٧ ـ الرسل والرسالات**: للدكتور عمر الأشقر، مكتبة الفلاح، الطبعة الثابتة ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٣م.
- ۲۳۸ روجیه جارودي بعد الصمت: للدكتور الطیب تزیني، دار ابن خلدون ـ بیروت،
   الطبعة الثانیة ۱۹۸۳م.
  - **٢٣٩ ـ الروح**: لابن القيم، دار الندوة الجديدة ـ بيروت، بدون تاريخ.
- ٢٤ روح المعاني في تفسير القرآن والسبع المثاني: لأبي الفضل السيد محمود الألوسي، إدارة الطباعة المنيرية ـ دار إحياء التراث العربي ـ بيروت، بدون تاريخ.
- **٢٤١ ـ الروس قادمون:** لإبراهيم سعده، المكتب المصري الحديث، الطبعة الرابعة بدون تاريخ.
- ٢٤٢ رؤية إسلامية في الصراع العربي الإسرائيلي، الجزء الأول: مؤامرة الدويلات الطائفية: لمحمد ابن عبدالغني النوادي، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ.

# (حرف الزاي)

- **٢٤٣ زاد المعاد:** لابن القيم، تحقيق: شعيب الأرناؤوط وعبدالقادر الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- ٢٤٤ زمن الشعر: لأدونيس علي أحمد سعيد، دار العودة ـ بيروت، الطبعة الثالثة ١٩٨٣ م.

### (هرف السين)

- ٧٤٥ ـ سقط الزند: لأبي العلاء المعري، دار بيروت للطباعة والنشر ١٤٠٠هـ ـ ١٩٨٠م.
- **٧٤٦ ـ سقوط الإمام**: نُوال السعداوي، دار المستقبل العربي ـ القاهرة، الطبعة الأولى ١٩٨٧ م.
  - ٧٤٧ ـ سقوط الحضارة: لكولن ولسون، دار الآداب ـ بيروت، الطبعة الثالثة ١٩٨٢م.
- **٢٤٨ ـ سلسلة الأحاديث الضعيفة**: لمحمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، الطبعة الرابعة ١٣٩٨ هـ.
- **٧٤٩ ـ سلطانة**: لغالب هلسا، دار الحقائق للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ١٩٨٧م.
- ٢٥٠ ـ السلفية والوطنية: لعبدالقادر الشاوي، مؤسسة الأبحاث العربية ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٩٨٥م.
- ٢٥١ سلم الوصول لشرح نهاية السول: لمحمد بخيت المطيعي، المطبعة السلفية مصر.
- **٢٥٢ ـ سنن الترمذي:** لأبي عيسى محمد بن عيسى بن سورة، طبعة دار الدعوة، استانبول ـ تركيا عام ١٤٠١هـ ضمن سلسلة الكتب الستة.
- ۲۰۳ سنن الدارمي: لأبي محمد عبدالله بن عبدالرحمن بن الفضل بن بهرام الدارمي، طبعة دار الدعوة استانبول تركيا عام ۱٤٠١ه ضمن سلسلة الكتب الستة.
- **٢٥٤ ـ سنن أبي داود**: للإمام الحافظ أبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني، طبعة دار الدعوة استانبول ـ تركيا، عام ١٤٠١ه، ضمن سلسلة الكتب الستة.
- ٢٥٥ ـ سنن ابن ماجه: لمحمد بن يزيد القزويني، طبعة دار الدعوة، استانبول ـ تركيا، عام
   ١٤٠١هـ ضمن سلسلة الكتب الستة.
- **٢٠٦ ـ سنن النسائي بشرح السيوطي وحاشية الإمام السندي**: لأبي عبدالرحمن أحمد بن شعيب بن علي بن سنان بن بحر الخراساني، طبعة دار الدعوة، استانبول ـ تركيا، عام ١٤٠١ه ضمن سلسلة الكتب الستة.
- ۲۰۷ ـ سباحة في بحيرة الشيطان: لغادة السمان، منشورات غادة السمان ـ بيروت، طبعة ١٩٨٧ م.
- **٢٥٨ السياسة الأمريكية في الشرق الأوسط**: لكمال الهلباوي، معهد الدراسات السياسية إسلام آباد الطبعة الثانية ١٤١٣هـ.
- ٢٥٩ سير أعلام النبلاء: للذهبي، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.

### (حرف الثين)

• ٢٦٠ مخصيات وأدوار في الثقافة العربية الحديثة: لمحمد دكروب، مؤسسة الأبحاث العربية ـ بيروت الطبعة الأولى ١٩٨٧م.

- **٢٦١ ـ شذرات الذهب في أخبار من ذهب**: لابن العماد الحنبلي، دار الآفاق الجديدة ـ بيروت، بدون تاريخ.
  - ٣٦٢ ـ شرح أصول الإيمان: لابن عثيمين، دار الوطن، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.
- ٢٩٣ شرح العقيدة الطحاوية: لعلي بن أبي العز الدمشقي، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، مكتبة دار البيان دمشق، الطبعة الأولى ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
  - ٣٦٤ ـ شرح العقيدة الواسطية: لابن عثيمين، دار ابن الجوزي، الطبعة الثانية ١٤١٥هـ.
- **٢٦٥ ـ شرح الكوكب المنير**: لابن النجار محمد بن أحمد الفتوحي، تحقيق: الدكتور محمد الزحيلي والدكتور نزيه حماد، دار الفكر بدمشق، نشر: مركز البحث العلمي بجامعة أم القرى بدون تاريخ.
- ٢٦٦ ـ شرح الواسطية: لمحمد خليل هراس وعبدالرزاق عفيفي، طباعة الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، طبعة ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
- ٢٦٧ ـ الشريعة الإلهية لا القوانين الجاهلية: للدكتور عمر سليمان الأشقر، دار الدعوة،
   الطبعة الأولى ١٩٨٣م ـ ١٤٠٤هـ.
- **٢٦٨ ـ شريعة الله حاكمة، ليس بالحدود وحدها**: للدكتور علي جريشة، مكتبة وهبة، طبعة ١٣٩٧ هـ ١٩٧٧ م.
  - ٢٦٩ ـ الشطار: لمحمد شكرى، دار الساقى، الطبعة الأولى ١٩٩٢م.
- ۲۷ شعراء السعودية المعاصرون، التاريخ والواقع: لأحمد كمال زكي، دار العلوم للطباعة والنشر، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- 177 الشعراء العربي الحديث الشعر المعاصر بنياته وإبدالاتها: لمحمد بنيس، دار توبقال للنشر بالمغرب الطبعة الأولى 1940م.
- ۲۷۲ ـ الشعر العربي المعاصر: يوسف اليوسف، منشورات اتحاد الكتاب العربي، دمشق 1۹۸۰م.
- **۲۷۳ ـ الشعر العربي المعاصر قضاياه وظواهره الفنية والمعنوية**: للدكتور عز الدين إسماعيل، طبع دار العودة ـ بيروت، الطبعة الثالثة.
- **٢٧٤ ـ شعرنا الحديث إلى أين؟**: للدكتور غالي شكري، دار الآفاق الجديدة، الطبعة الثانية 19٧٨ م.
  - ٧٧٥ ـ الشعوبية الجديدة: لمحمد مصطفى رمضان، بدون ناشر ولا تاريخ.
  - ٢٧٦ ـ شفاء العليل: لابن القيم الجوزية، دار التراث ـ القاهرة، بدون تاريخ.
- ٧٧٧ ــ. شقة الحرية: لغازي القصيبي، رياض الريس للكتب والنشر، الطبعة الثانية ١٩٩٤م.
  - ٢٧٨ ـ الشهاب الراصد: لمحمد لطفى جمعة، طبعة المقتطف والمقطم عام ١٩٢٦م.
- ۲۷۹ ـ الشيوعية: لأحمد عبدالغفور عطار، دار الأندلس للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ١٤٠٠ه.
- ۲۸۰ ـ الشيوعية والإسلام: لعباس محمود العقاد، وأحمد عبدالغفور عطار، دار الأندلس
   للطباعة والنشر بيروت، الطبعة الثانية ١٣٩٧هـ ـ ١٩٧٢م.

۲۸۱ ـ الشيوعية والإنسانية: لعباس محمود العقاد، دار الاعتصام، الطبعة الثانية ١٣٩٩هـ م.
 ١٩٧٩م.

### (حرف الصاد)

- **٢٨٢ ـ صحيح البخاري**: لمحمد بن إسماعيل البخاري، طبعة دار الدعوة، استانبول ـ تركيا، عام ١٤٠١هـ ضمن سلسلة الكتب الستة.
- ٢٨٣ ـ صحيح الجامع الصغير وزيادته: لمحمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، الطبعة الثانية ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- ۲۸٤ ـ صحيح مسلم: لمسلم بن الحجاج، طبعة دار الدعوة، استانبول ـ تركيا، عام ١٨٤ ـ صحيح مسلم الكتب الستة.
- ٢٨٥ الصراع بين القديم والجديد في الأدب العربي الحديث: للدكتور الكتاني، دار الثقافة
   المغرب الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ ١٩٨٢م.
  - ٢٨٦ ـ الصراع الفكري في الأدب السوري: لأنطون سعادة، طبعة بيروت الثانية.
- ٧٨٧ صراع مع الملاحدة حتى العظم: لعبدالرحمن حبنكة الميداني، دار القلم، دمشق بيروت، الطبعة الثالثة ١٤٠٧هـ.
- ۲۸۸ صفات المنافقين: لابن القيم، المكتب الإسلامي ـ بيروت، الطبعة الرابعة ١٣٩٩هـ.
- ۲۸۹ \_ صفة الصفوة: لابن الجوزي، تحقيق: محمود فاخوري، دار المعرفة \_ بيروت، الطبعة الثانية ١٣٩٩ه \_ ١٩٧٩م.
- ٢٩ صفة النفاق وذم المنافقين: لأبي بكر الفريابي، المكتب الإسلامي، الطبعة الثانية الثانية المدتب ١٩٨٣هـ ١٩٨٣م.
- ۲۹۱ صناعة الحياة: لمحمد أحمد الراشد، دار المنطلق دبي، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ ٢٩١
- **٢٩٢ ـ صوت السنوات الضوئية**: لعبدالوهاب البياتي، المؤسسة العربية للداراسات والنشر، الطبعة الأولى ١٩٩٢م.
  - ۲۹۳ ـ الصوفية والسوريالية: لأدونيس، دار الساقي، الطبعة الأولى ١٩٩٢م.

### (حرف الضاد)

- **٢٩٤ ـ ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة**: لعبدالرحمن حسن حبنكة الميداني، دار القلم ـ دمشق الطبعة الثالثة ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٨م.
  - ۲۹٥ ـ ضياع في سوهو: لكولن ولسن، دار الآداب ـ بيروت، الطبعة الخامسة ١٩٨٢م.

### (حرف الطاء)

**٢٩٦ ـ الطبقة الجديدة**: لميلوفان دجيلاس، دار الكتاب العربي للتأليف والترجمة والنشر ـ بيروت.

۲۹۷ - طريق الهجرتين وباب السعادتين: لابن القيم، دار الكتب العلمية ـ بيروت، الطبعة الأولى ۱٤٠٢هـ ـ ۱۹۸۲م.

### (حرف العين)

- 79٨ عالم الملائكة الأبرار: للشيخ عمر الأشقر، مكتبة الفلاح ودار النفائس، الطبعة السادسة 1811هـ 1991م.
- ۲۹۹ ـ العبر في خبر من غبر: للذهبي، تحقيق: محمد السعيد بسيوني زعلول، دار الباز للنشر والتوزيع مكة المكرمة، ودار الكتب العلمية ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ ـ ١٩٨٥م.
- ٣٠٠ ـ العجوز والبحر: لأرنست همنغواي، المكتبة الحديثة للطباعة والنشر ـ بيروت، بدون تاريخ.
- ٣٠١ عداء اليهود للحركة الإسلامية: لزياد محمود علي، دار الفرقان للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
  - ٣٠٢ \_ عرس بغل: للطاهر وطار، دار ابن رشد للطباعة والنشر، الطبعة الثانية ١٩٨٣م.
- ٣٠٣ ـ العصريون معتزلة اليوم: ليوسف كمال، الوفاء للطباعة والنشر، الطبعة الأولى ١٤٠٦ هـ ١٩٨٦م.
- ٣٠٤ عصر المفوض السياسي الأمريكي: لنصر شمالي، دار الحقائق للطباعة والنشر بيروت، الطبعة الأولى ١٩٨٤م.
- **٣٠٥ ـ العقد الفريد**: لابن عبد ربه الأندلسي، دار الكتاب العربي ـ بيروت، بدون تاريخ.
- ٣٠٦ ـ العقلانية هداية أم غواية: لعبدالسلام البسيوني، الوفاء للطباعة والنشر، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
  - ٣٠٧ \_ عقيدة أهل السنة والجماعة: للشيخ ابن عثيمين، بدون ناشر، طبعة ١٤٠٦هـ.
- ٣٠٨ العقيدة الصحيحة ومايضادها: لسماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز، الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد الرياض، طبعة ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- ٣٠٩ ـ على طريق الوضوح المنهجي: للطيب تيزيني، دار الفارابي ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٩٨٩ م.
- ٣١٠ ـ العلمانية: للدكتور سفر الحوالي، دار مكة للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ٢١٠ ـ ١٩٨٧هـ ١٩٨٨م.
- **٣١١ ـ العلمانية من منظور مختلف**: لعزيز العظمة، إصدار مركز دراسات الوحدة العربية، الطبعة الأولى ١٩٩٢م.
- ٣١٢ ـ العلمانية وآثارها الخبيثة: لمحمد شاكر الشريف، دار الوطن للنشر، الطبعة الأولى 1811 هـ.

- ٣١٣ \_ علم التوحيد: لعبدالعزيز الربيعة، بدون ناشر، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م.
- ٣١٤ العلمنة والدين، الإسلام، المسيحية، الغرب: لمحمد أركون، ترجمة هاشم صالح، دار الساقي الطبعة الأولى ١٩٩٠م.
- ٣١٥ العلم يدعو للإيمان: لكريس موريسون، ترجمة: محمود صالح الفلكي، مكتبة النهضة المصرية القاهرة، الطبعة الخامسة ١٩٦٥م.
- ٣١٦ عملية إعادة البناء والتفكير السياسي الجديد: لغورباتشوف، ترجمة: الدكتور وليد مصطفى، والدكتور أكرم مدانات، وغيرهما، دار الكرمل للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ١٩٨٨م عمان.
- ٣١٧ العواصم والقواصم في الذب عن سنة أبي القاسم: لمحمد بن إبراهيم الوزير اليماني، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، دار البشير، عَمَّان الأردن، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.

## (حرف الفين)

- ٣١٨ الغارة على التراث الإسلامي: لجمال سلطان، مكتبة السنة، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ ١٩٩٠م.
- ٣١٩ ـ الغرب في مواجهة الإسلام، معالم ووثائق جديدة: لمازن المطبقاني، مكتبة ابن القيم ـ المدينة المنورة، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ ١٩٨٩م.
- ٣٢٠ ـ غزو من الداخل: لجمال سلطان، دار الوطن للنشر، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ ـ ٣٢٠ م.
- ٣٢١ ـ غيم لأحلام الملك المخلوع (شعر): لمحمد علي شمس الدين، دار ابن خلدون ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٩٧٧م.

### (حرف الفاء)

- ٣٢٢ ـ فتافيت شاعر وقائع معركة مع نزار قباني: لجهاد فاضل، دار الشروق، الطبعة الثانية ١٤١٠هـ ـ ١٩٨٩م.
  - ٣٢٣ الفتاوي السعدية: لعبدالرحمن بن سعدي، طبعة المعارف ـ الرياض.
- ٣٢٤ فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم: جمع وترتيب: محمد بن عبدالرحمن بن قاسم مطبعة الحكومة ـ مكة المكرمة، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ.
- ٣٢٥ فتح الباري: لابن حجر العسقلاني، رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد الرياض، بدون تاريخ.
- ٣٢٦ ـ الفتنة، جدلية الدين والسياسة في الإسلام المبكر: للدكتور هشام جعيط، ترجمة: خليل أحمد خليل، دار الطليعة ـ بيروت، بدون تاريخ.
  - ٣٢٧ الفخ الأمريكي: لمحمد الشافعي، دار الشباب العربي مصر ١٩٩١م.
- ٣٢٨ الفرق بين الفرق: لعبدالقاهر بن طاهر الإسفراييني، تحقيق: محمد محيي الدين عبدالحميد، دار المعرفة بيروت، بدون تاريخ.

- ٣٢٩ ـ الفصل في الملل والأهواء والنحل: لأبي محمد ابن حزم الظاهري، دار الفكر، طبعة ١٤٠٠هـ ـ ١٩٨٠م.
- ٣٣٠ من الفكر السياسي العربي: للطيب تيزيني، دار الفارابي ـ بيروت، الطبعة الأولى آذار ١٩٨٩م.
- ٣٣١ ـ الفكر الإسلامي قراءة علمية: لمحمد أركون، ترجمة هاشم صالح، مركز الإنماط القومي ـ بيروت طبعة ١٩٨٧م.
- ٣٣٢ ـ فكرة القومية العربية على ضوء الإسلام: لصالح بن عبدالرحمن العبود، دار طيبة ـ الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠١هـ.
- ٣٣٣ ـ الفلاح: قصة الحياة والموت في روسيا السوفيتية: كتبها فالنتين جوانز اليز وجوليان جركس، تعريب: الدكتور أحمد فؤاد الأهواني، طبعة دار إحياء الكتب العربية ـ عيسى البابى الحلبى وشركاه.
  - ٣٣٤ ـ الفلسفة، أنواعها ومشكلاتها: لفؤاد زكريا، الطبعة الثانية.
- **٣٣٥ فلسفة الدين والتربية عند كنت**: للدكتور عبدالرحمن بدوي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر بيروت، الطبعة الأولى ١٩٨٠م.
- ٣٣٦ ـ الفنون الصغرى، السفر الخامس: لأبي عبدالرحمن ابن عقيل الظاهري، نادي الطائف الأدبى الطبعة الأولى ١٤١٥هـ ـ ١٩٨٥م.
  - ٣٣٧ ـ الفهرست: لابن النديم، دار المعرفة ـ بيروت، نشر دار الباز بدون تاريخ.
- ٣٣٨ ـ الفواكه العذاب في الرد على من لم يحكّم الستة والكتاب: لحمد بن ناصر آل معمر التميمي، تحقيق: عبدالسلام بن برجس بن ناصر العبدالكريم، دار العاصمة ـ الرياض، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ.
- ٣٣٩ ـ فوضى الحداثة: للدكتور عبدالله الحامد، مذكرة مكتوبة بخط اليد، من محاضرات ألقاها على طلاب الدراسات العليا في كلية اللغة جامعة الإمام ـ الرياض.
- ٣٤٠ في البحث عن لؤلؤة المستحيل، دراسة لقصيدة أمل دنقل: مقابلة خاصة مع ابن نوح: للدكتور سيد البحراوي، دار الفكر الجديد ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٩٨٨م.
- ٣٤١ في بيت أحمد أمين: لحسين أحمد أمين، مكتبة مدبولي القاهرة، الطبعة الثانية الثانية . ١٩٨٩ ١٩٨٩ م.
- ٣٤٢ ـ في السجال الفكري الراهن: للطيب تيزيني، دار الفكر الجديد ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٩٨٩م.
  - ٣٤٣ ـ في الشعر الجاهلي: لطه حسين، طبعة دار الكتب المصرية، القاهرة ١٩٢٦م.
- ٣٤٤ في الشعر الجاهلي: لمحمد فريد وجدي، طبعة دائرة المعارف، القرن العشرين بمصر ١٩٢٦م.
  - ٣٤٥ ـ في ظلال القرآن الكريم: لسيد قطب، دار الشروق، الطبعة السابعة ١٣٩٨هـ ١٩٧٨م.
- ٣٤٦ ـ في مسيرة الحياة: لأبي الحسن الندوي، دار القلم ـ دمشق، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ \_ ١٩٨٧ م.

- ٣٤٧ ـ في النفس والمجتمع: لمحمد قطب، دار الشروق، الطبعة الخامسة ١٤٠٠هـ ٣٤٧ م.
- ٣٤٨ ـ في النقد الحديث، دراسة في مذاهب نقدية حديثة وأصولها الفكرية: للدكتور نصرت عبدالرحمن مكتبة الأقصى، عمان ـ الأردن، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.

### (حرف القاف)

- ٣٤٩ ـ قالوا عن الإسلام: للدكتور عماد الدين خليل، الندوة العالمية للشباب الإسلامي الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- ٣٥٠ ـ القاموس المحيط: لمجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، المطبعة الأميرية ببولاق ـ مصر، الطبعة الثالثة ١٣٠١هـ.
- **٣٥١ ـ قاموس المصطلحات السياسية والاقتصادية والاجتماعية**: لسامي ذيبان وآخرون، رياض الريس للكتب والنشر، الطبعة الأولى ١٩٩٠م.
  - ٣٥٢ \_ قبل السقوط: لفرج فودة، بدون ناشر، طبعة ١٩٨٥م.
- ٣٥٣ ـ القرآن الكريم والتوراة والإنجيل والعلم، دراسة في الكتب المقدسة في ضوء المعارف الحديثة: لموريس بوكاي، دار المعارف لبنان، الطبعة الرابعة الرابعة ١٩٧٧م.
- **٣٥٤ ـ القرامطة، أصلهم، نشأتهم، تاريخهم، حروبهم**: لعارف ثامر، دار مكتبة الحياة ـ بيروت بدون تاريخ.
- **٣٥٥ ـ القرد العاري**: لديزموند موريس، ترجمة: ميشيل أزرق، مراجعة: محمد قجة، دار الحوار سورية، الطبعة الأولى ١٩٨٤م.
- ٣٥٦ قصة الأدب في العالم: لأحمد أمين وزكي نجيب محمود، طبعة مكتبة النهضة المصرية عام ١٩٤٣م.
- **٣٥٧ ـ قصة الأدب المهجري**: لمحمد عبدالمنعم خفاجي، دار الكتاب اللبناني ـ بيروت، بدون تاريخ.
- ٣٥٨ ـ قصة حب مجوسية: لعبدالرحمن منيف، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، الطبعة الرابعة ١٩٨٧م ـ بيروت.
- **٣٥٩ ـ القصيدة الحديثة وأعباء التجاوز:** لأبي عبدالرحمن بن عقيل الظاهري، مطابع الفرزدق ـ الرياض الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ ـ ١٩٨٧م.
- ٣٦٠ قضايا الشعر الحديث: لجهاد فاضل، دار الشروق، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ . ٣٦٠ ١٩٨٤ .
- ٣٦١ ـ قضايا الشعر المعاصر: لنازك الملائكة، دار العلم للملايين ـ بيروت، الطبعة الخامسة ١٩٧٨م.

- ٣٦٣ قضايا وشهادات عدد ١: كتاب ثقافي دوري: عنوانه / طه حسين، العقلانية، الديمقراطية، الحداثة، إصدار مؤسسة عيبال قبرص.
- ٣٦٤ ـ قضايا وشهادات ٢ صيف ١٩٩٠م: كتاب ثقافي دوري، عنوانه / الحداثة، إصدار مؤسسة عيبال ـ قبرص.
- ٣٦٥ ـ قضايا وشهادات عدد ٣ شتاء ١٩٩١م: كتاب ثقافي دوري، عنوانه / الحداثة ٢، إصدار مؤسسة عيبال ـ قبرص.
- ٣٦٦ قضايا وشهادات العدد ٤ في خريف ١٩٩١م: كتاب ثقافي دوري، عنوانه: الثقافة الوطنية، إصدار مؤسسة عيبال ـ قبرص.
- ٣٦٧ قضايا وشهادات عدد ٥ ربيع ١٩٩٢م: كتاب ثقافي دوري، عنوانه / الثقافة الوطنية، إصدار مؤسسة عيبال قبرص.
- ٣٦٨ قضية تطبيق الشريعة في العالم الإسلامي: للدكتور صلاح الصاوي، بدون ناشر، الطبعة الأولى ١٤١١هـ ١٩٩٠م.
  - ٣٦٩ قضية الشعر الجديد: للدكتور محمد النويهي، دار الفكر، الطبعة الثانية ١٩٧١م.
- ۳۷۰ القضية الفلسطينية في الاستراتيجية الأمريكية المشكلات والخيارات: لروبرت ج.
   برانغر، مؤسسة الدراسات الفلسطينية، الطبعة الأولى ۱۹۸۳م قبرص.
- **٣٧١ ـ القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسنى**: لمحمد بن صالح بن عثيمين، دار طيبة ـ الرياض بدون تاريخ.
- ٣٧٢ القيم الخلقية في النقد العربي إلى نهاية القرن الرابع الهجري: للأستاذ مطلق بن محمد بن شايع العسيري، رسالة ماجستير من جامعة الإمام ـ كلية اللغة عام ١٤٠٧هـ.

## (حرف الكاف)

- ٣٧٣ كاثنات الشوق الآخر: لعبدالله البردوني، دار الحداثة بيروت، الطبعة الثانية ١٩٨٧م.
- ٣٧٤ الكارثة التي تهددنا: لصلاح عيسى، مكتبة مدبولي القاهرة، الطبعة الأولى 19٨٧م.
- **٣٧٥ ـ الكامل في الأدب**: لأبي العباس محمد بن يزيد المبرد، تحقيق: محمد أحمد الوالى، مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ.
- ٣٧٦ ـ الكامل في التاريخ: لابن الأثير، دار الكتاب العربي ـ بيروت، الطبعة الرابعة 14٠٣ هـ ١٤٠٣م.
  - ٣٧٧ ـ كتابات الرفيق فهد: نشره فخري كريم، دار الفارابي ـ بيروت، حزيران ١٩٧٦م.
    - ٣٧٨ ـ الكتابة بسيف الثائر علي بن الفضل: لعبدالعزيز المقالح، طبعة بيروت ١٩٧٨م.
- ٣٧٩ الكتابة خارج الأقواس: لسعيد السريحي، نادي جازان الأدبي، الطبعة الأولى ١٤٠٧ هـ ١٩٨٦م.
  - ٣٨٠ الكتابة السوداء: أصدرته مجموعة أصوات في مصر عام ١٩٨٨م.

- ٣٨١ ـ الكتابة ضد الكتابة: لعبدالله الغذامي، دار الآداب ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٩٩١م.
- ٣٨٢ ـ الكليات: لأبي البقاء الكفوي، مؤسسة الرسالة ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ ـ ٣٨٢ م.
- ٣٨٣ كنت أشكو إلى الحجر: لعبدالوهاب البياتي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، الطبعة الأولى ١٩٩٣م.
- ٣٨٤ كواشف زيوف في المذاهب الفكرية المعاصرة: لعبدالرحمن حسن حبنكة الميداني،
   دار القلم دمشق، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- ٣٨٥ ـ كيف تحكم أمريكا: لماكس سكيدمور، مارشال كارتر وانك، ترجمة: نظمي لوقا، مراجعة: محمد علي ناصف، الدار الدولية للنشر والتوزيع، الطبعة الثانية ١٩٨٨م.

### (هرف اللام)

- ٣٨٦ ـ لا أستأذن أحداً: لسميح القاسم، رياض الريس للكتب والنشر، طبعة ١٩٨٨م.
- ٣٨٧ ـ لا إله إلا الله عقيدة وشريعة ومنهاج حياة: لمحمد قطب، دار الوطن للنشر، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ.
  - ٣٨٨ ـ لافتات: لأحمد مطر، مطابع دار القبس ـ الكويت، الطبعة الأولى ١٩٨٤م.
- **٣٨٩ ـ لتطبيق الشريعة لا للحكم**: لخليل عبدالكريم، كتاب الأهالي يصدر عن جريدة الأهالي، طبعة ١٩٨٧م.
  - ٣٩٠ ـ لزوم ما لا يلزم: لأبي العلاء المعري، دار بيروت للطباعة والنشر ١٤٠٣هـ.
    - ٣٩١ ـ لسان العرب: لابن منظور، دار صادر ـ بيروت، بدون تاريخ.
- ٣٩٢ ـ لعبة الأمم: لمايلزكوبلاند، ترجمة: مروان خير، مكتبة الزيتونة ـ لبنان، الطبعة الأولى ١٩٧٠م.
- ٣٩٣ ـ اللاز: للطاهر وطار، دار ابن رشد للطباعة والنشر، الطبعة الرابعة، ١٤٠٣هـ ـ ١٩٨٠ م الشركة الوطنية للنشر والتوزيع ـ الجزائر.
  - ٣٩٤ ـ اللامنتمي: لكولن ولسن، دار الآداب ـ بيروت، الطبعة الثالثة ١٩٨٢م.
- ٣٩٥ للتاريخ لسان، ذكريات وقضايا خاصة بالحزب الشيوعي العراقي منذ تأسيسه حتى اليوم: لمالك سيف، دار الحرية للطباعة والنشر ـ بغداد، بدون تاريخ.
- ٣٩٦ لن، ديوان: لأنسي الحاج، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع بيروت، الطبعة الثانية ١٩٨٢م.
- **٣٩٧ ـ لن تلحد**: لأبي عبدالرحمن الظاهري، مكتبة تهامة ـ جدة، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ ـ ٣٩٧ م.
- **٣٩٨ ـ لوامع الأنوار البهية**: لمحمد بن أحمد السفاريني، المكتب الإسلامي ـ بيروت، بدون تاريخ.

٣٩٩ ـ ليلة القدر: للطاهر بن جلون، ترجمة: محمد الشركي، مراجعة: محمد بنيس، دار توبقال للنشر ـ المغرب، الطبعة الثانية ١٩٨٨م.

## (حرف الميم)

- ٤٠١ ـ ما الأدب؟: لجون بول سارتر، ترجمة: محمد غنيمي هلال، دار العودة ـ بيروت 19٨٤ م.
  - ٤٠٢ ـ ما بعد اللامنتمي: لكولن ولسن، دار الآداب ـ بيروت، الطبعة الخامسة ١٩٨١م.
- 2.5 ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين: لأبي الحسن الندوي، دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة الثامنة 18.6هـ 1948م.
- **٤٠٤ ـ ماهي الديمقراطية؟**: لمجموعة من المؤلفين الأمريكان، وكالة الأعلام الأمريكية 199.

- ٧٠٧ ـ متهم بالكفر يبحث عن محكمة: للدكتور حمود العودي، الحقيقة برس ـ بيروت، طبعة ١٩٨٨م.
  - ٤٠٨ ـ المثقفون العرب والغرب: لهشام شرابي، دار النهار ـ بيروت ١٩٧٠م.
- **1.93 المجتمع العاري بالوثائق والأرقام**: من رسائل جمعية الإصلاح بالأمارات، دار الفتح، الطبعة الأولى 1818هـ 1994م.
- 11. مجمّع الأمثال: لأبي الفضل أحمد الميداني، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الجيل ـ بيروت الطبعة الثانية ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- 113 مجمع الحكم والأمثال في الشعر العربي: لأحمد قبش، دار الرشيد ـ دمشق وبيروت، الطبعة الثالثة ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- 113 مجمع الزوائد ومنبع الفوائد: للحافظ نُورَ الدين علي بن أبي بكر الهيثمي، دار الكتاب العربي بيروت ـ لبنان، الطبعة الثانية ١٤٠٢هـ.
- 818 ـ المجموعات الشعرية الكاملة: لجبرا إبراهيم جبرا، رياض الريس للكتب والنشر، طبعة 199٠م.
  - ٤١٤ ـ المجموع الثمين: لابن عثيمين، دار الوطن ـ الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ.
- 210 مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية: لأحمد بن عبدالحليم بن تيمية، جمع وترتيب: عبدالرحمن ابن قاسم وابنه محمد، طبعة إدارة البحوث العلمية والإفتاء ـ الرياض، الطبعة الأولى ١٣٩٨هـ.

- 113 \_ مجموعة رسائل الإمام حسن البنا: لحسن البنا، المؤسسة الإسلامية \_ بيروت، بدون تاريخ.
- 21۷ ـ مجموعة قصصية (تسير نائمة، محرومة من الغريزة، محظوظة، متشردة، الدولاب): للبرتومورافيا، ترجمة: نهاد محرم، دار ابن زيدون، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ ـ ١٩٨٦م.
- 118 مجموعة قصصية (حياة أخرى، لنلعب لعبته، معدنية، جاهلة، بنت طيبة، الشهيرة): للبرتومورافيا، ترجمة: نهاد محرم، دار ابن زيدون ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- 113 ـ المحاورة، مساجلة فكرية حول قضية تطبيق الشريعة: للدكتور صلاح الصاوي، دار الإعلام الدولي، الطبعة الثانية ١٤١٣هـ ـ ١٩٩٣م.
- ٤٢٠ مداخلات: لعلى حرب، دار الحداثة للطباعة والنشر بيروت، الطبعة الأولى ١٩٨٥م.
- 8۲۱ ـ مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين: لابن القيم، تحقيق: محمد حامد الفقى، دار الكتاب العربي ـ بيروت، الطبعة الثانية ١٣٩٣هـ ـ ١٩٧٣م.
- 277 ـ المدخل إلى دراسة التاريخ والأدب العربيين: لنجيب البهبيتي، دار الثقافة ـ المغرب، الطبعة الأولى ١٣٩٨هـ ـ ١٩٧٨م.
- 2۲۳ مدن الملح، جـ ۱ التيه، جـ ۲ الأخدود، جـ ٣ تقاسيم الليل والنهار، جـ ٤ المنبت، جـ ٥ بادية الظلمات: لعبدالرحمن المنيف، المؤسسة العربية للدراسات والنشر بيروت، الطبعة الأولى ١٩٨٩م.
- 373 \_ مذاهب الأدب الغربي لرؤية إسلامية: للدكتور عبدالباسط بدر، لجنة مكتبة البيت شركة الشعاع للنشر \_ الكويت، طبعة 1800هـ \_ 1900م.
- **١٤٠٥ مذاهب فكرية معاصرة:** لمحمد قطب، دار الشروق، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ مداهب ١٩٨٥م.
- 227 مذهب ذوي العاهات: لعباس محمود العقاد، المطبعة الفنية الحديثة، الطبعة الأولى 197٧م.
- **182 ـ المرأة العربية والمجتمع التقليدي المتخلف:** للدكتور سلوى الخماش، مكتبة العالم الثالث ـ ودار الحقيقة ـ بيروت، الطبعة الثالثة ١٩٨١م.
- **184** ـ المرأة في شعري وفي حياتي: لنزار قباني، منشورات نزار قباني ـ بيروت، الطبعة الثانية ١٩٨٢م.
- **189 ـ المربد مواسم ومعطيات:** لعبدالحميد العلوجي، دار الشؤون الثقافية العامة ـ وزارة الثقافة والإعلام ـ العراق، الطبعة الأولى ١٩٨٦م.
- 20 \_ المرجعية العليا في الإسلام للقرآن والسنة: للدكتور يوسف القرضاوي، مكتبة وهبة القاهرة طبعة ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.
- **201 ـ المرشد لتراجم الكتاب والأدباء:** لغيثة بلحاج، دار توبقال للنشر ـ الدار البيضاء، الطبعة الأولى 1942م.

- **٤٥٢ ـ مزرعة الحيوانات (رواية)**: لجورج أوريل، تعريب: الدكتور نبيل صبحي، مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- **٤٥٣ ـ مسار التحولات قراءة في شعر أدونيس**: لأسيمة درويش، دار الآداب ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٩٩٢م.
- 204 المساعدة الأمريكية لإسرائيل، الرباط الحيوي: لتوماس ر. ستوفر، مؤسسة الدراسات الفلسطينية، الطبعة الأولى ١٩٨٣م قبرص.
  - مسافة في عقل رجل: لعلاء حامد، بدون ناشر ولا تاريخ نشر.
- 207 المسألة الاجتماعية بين الإسلام والنظم البشرية: لعمر عودة الخطيب، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثالثة ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
  - ٤٥٧ \_ المستشرقون: لنجيب العقيقي، دار المعارف \_ مصر، الطبعة الرابعة بدون تاريخ.
    - ٤٥٨ \_ مستقبل الثقافة في مصر: لطه حسين، مطبعة المعارف \_ مصر، سنة ١٩٣٨م.
      - **١٩٨٨ ـ مسك الغزال:** لحنان الشيخ، دار الآداب ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٩٨٨م.
- ٢٦ مسند أبي يعلى: للحافظ أحمد بن علي التميمي، تحقيق: حسن أسد، دار المأمون للتراث، دمشق وبيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ.
- 871 مسند الإمام أحمد بن حنبل: طبعة دار الدعوة، استانبول تركيا، عام 1801هـ ضمن سلسلة الكتب الستة.
- 877 المسيحيون والعروبة: لرياض نجيب الريس، رياض الريس للكتب والنشر، طبعة 19۸۸ م.
- 87۴ ـ مشكاة المصابيح: للخطيب التبريزي، تحقيق: محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي بيروت، الطبعة الثانية ١٣٩٩هـ ـ ١٩٧٩م.
- **378 ـ مظاهر الأسطورة:** لمرسيا الياد، ترجمة نهاد خياضة، درا كنعان للدراسات والنشر ـ دمشق الطبعة الأولى 1991م.
- 870 مظفر النواب شاعر المعارضة السياسية، قراءة في تجربته الشعرية: لعبدالقادر الحصيني وهاني الخير، المنارة ـ دمشق، الطبعة الأولى ١٩٩٤م.
- 877 ـ معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول في التوحيد: لحافظ الحكمي، دار الكتب العلمية ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م.
- 27۷ المعجم الأدبي: لجبور عبدالنور، دار العلم للملايين بيروت، الطبعة الأولى 1979م.
- **٤٦٨ ـ معجم الأساطير**: لماكس شابيرو، رودا هندريكس، ترجمة: حنا عبود، دار الكندي للترجمة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ١٩٨٩م.
- 274 معجم الطبراني الكبير: للحافظ أبي القاسم سليمان الطبراني، تحقيق: حمدي السلفى، مطبعة الأمة بغداد، وزارة الأوقاف والشئون الدينية.
- ٤٧٠ معجم العلوم السياسية الميسر: للدكتور أحمد سويلم العمري، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٨٥م.

- 141 معجم الفلاسفة: لجورج طرابيشي، دار الطليعة للنشر ـ بيروت، الطبعة الأولى 1900م.
- ٤٧٢ ـ المعجم الفلسفي: من إصدار مجمع اللغة العربية في مصر، عالم الكتب ـ بيروت، طبعة ١٣٩٩هـ ـ ١٩٧٩م.
- ٤٧٣ معجم لغة الفقهاء: لمحمد رواس قعله جي، وحامد صادق قينبي، طبعة دار النفائس، بيروت لبنان، الطبعة الثانية ١٤٠٨هـ.
- 278 المعجم المختص بالمحدثين: للإمام شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق: الدكتور محمد الحبيب الهيلة، مكتبة الصديق ـ الطائف، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ.
- **٥٧٥ ـ معجم المصطلحات الأدبية**: لإبراهيم فتحي، الموسوعة العربية للناشرين المتحدين، الطبعة الأولى ١٩٨٦م.
- ٤٧٦ معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة: للدكتور سعيد علوش، دار الكتاب اللبناني، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ.
- 8۷۷ معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب: لمجدي وهبه وكامل المهندس، مكتبة لبنان، الطبعة الثانية ١٩٨٤م.
- **٤٧٨ ـ معجم المصطلحات والشواهد الفلسفية**: لجلال الدين سعيد، دار الجنوب للنشر ـ تونس، بدون تاريخ.
- 8۷۹ ـ معجم المناهي اللفظية: لبكر بن عبدالله أبو زيد، دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ١٤١٠هـ ـ ١٩٨٩م.
- ٤٨٠ مع خليل حاوي في مسيرة حياته وشعره: لإيليا الحاوي، دار الثقافة، بدون تاريخ.
  - ٤٨١ ـ معركة التقاليد: لمحمد قطب، دار الشروق، طبعة ١٣٩٨هـ ١٩٧٨م.
- ٤٨٢ معركة المصحف في العالم الإسلامي: لمحمد الغزالي، دار الكتب الحديثة، الطبعة الثالثة ١٣٩١هـ ١٩٧١م.
- 2۸۳ ـ المعلومات ١٩٩٤م ـ ١٩٩٥م: إعداد مكتب الآفاق المتحدة الاستشاري، الطبعة الأولى ١٤١٤هـ ١٩٩٤م.
- ٤٨٤ معهم حيث هم، لقاءات فكرية: للدكتور حميش، دار الفارابي بيروت، الطبعة الثانية ١٩٨٨م.
- **٥٨٥ ـ معين بسيسو بين السنبلة والقنبلة**: لمجموعة من المؤلفين، كتاب لوتس ـ تونس، الطبعة الأولى ١٩٨٦م.
- ٤٨٦ ـ المفاهيم والألفاظ في الفلسفة الحديثة: ليوسف الصديق، الدار العربية للكتاب ـ تونس، الطبعة الثانية ١٩٨٠م.
- ٤٨٧ ـ مفاهيم ينبغي أن تصحح: لمحمد قطب، دار الشروق، الطبعة الثانية ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٧م.
  - **٨٨٤ \_ مفتاح دار السعادة**: لابن القيم، دار الكتب العلمية \_ بيروت، بدون تاريخ.

- 8۸۹ ـ المفردات في غريب القرآن: للراغب الأصفهاني، تحقيق: محمد سعيد سيد كيلاني، دار المعرفة بيروت، بدون تاريخ.
- ٤٩٠ مفكرون عرب يناقشون كريم مروة في القومية والاشتراكية والديمقراطية والدين والثورة: لمجموعة من الباحثين والكتاب العرب، دار الفارابي بيروت، الطبعة الأولى كانون الثاني ١٩٩٠م.
- 191 \_ مفهوم النص، دراسة في علوم القرآن: لنصر أبو زيد، المركز الثقافي العربي بيروت، الطبعة الأولى 199٠م.
- 197 \_ مقدمة لنظرية الأدب الإسلامي: للدكتور عبدالباسط بدر، دار المنارة \_ جدة، الطبعة الأولى 1800ه \_ 1900م.
- 29٣ ـ مقومات التصور الإسلامي: لسيد قطب، دار الشروق، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ ـ ١٩٨٦م.
- **293 \_ ملاحظات نحو تعريف الثقافة:** لأليوت، ترجمة شكري عياد، المؤسسة المصرية العامة \_ القاهرة.
  - **١٩٥٠ ـ الملعوب:** لفرج فودة، دار مصر الجديدة ـ القاهرة، الطبعة الأولى ١٩٨٨م.
- 193 \_ الملل والنحل: لأبي الفتح محمد بن عبدالكريم الشهرستاني، بهامش الفصل في الملل والملل، دار الفكر 180٠هـ.
- **٤٩٧ \_ من آفاق الاستشراق الأمريكي المعاصر**: لمازن المطبقاني، مكتبة ابن القيم \_ المدينة المنورة ١٤٠٩ هـ.
- 29. من الاجتهاد إلى نقد العقل الإسلام: لمحمد أركون، ترجمة: هاشم صالح، دار الساقى ـ بيروت الطبعة الأولى 1991م.
- **199** من التراث إلى الثورة: للطيب تيزيني، دار دمشق ـ دمشق، ودار الجيل ـ بيروت، الطبعة الثالثة 19۷۹م.
- ••• \_ منهاج الإسلام في الحكم: لمحمد أسد، دار العلم للملايين بيروت، الطبعة الخامسة ١٩٧٨م.
- 0.۱ منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة القدرية: لابن تيمية، تحقيق: للدكتور مجمد رشاد سالم، مطبوعات جامعة الإمام، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- ٥٠٢ منهج التربية الإسلامية: لمحمد قطب، دار الشروق، الطبعة السادسة ١٤٠٢هـ -
- **٥٠٣ ـ من يجرؤ على الكلام:** لبول فندلي، شركة المطبوعات للتوزيع والنشر ـ بيروت، الطبعة السادسة ١٤٠٨هـ ـ ١٩٨٨م.
- **3.6 ـ موجز تاریخ النقد الأدبي**: لفیرنون هول، ترجمة محمد شکري مصطفی وعبدالرحیم حبر، دار النجاح ـ بیروت ۱۹۷۱م.
- ٥٠٥ موسم الهجرة إلى الشمال: للطيب صالح، دار العودة مبيروت، الطبعة الثانية
   ١٩٦٩م.

- ٥٠٦ موسوعة أعلام الفلسفة العرب والأجانب: لزوني إيلي ألفا، مراجعة: جورج نخل،
   دار الكتب العلمية ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- ٥٠٧ موسوعة السياسة: تحت إشراف عبدالوهاب الكيالي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، الطبعة الأولى ١٩٩٠م.
- ٥٠٨ موسوعة الحضارة العربية الإسلامية: لمجموعة من المؤلفين، المؤسسة العربية للدراسات والنشر بدون تاريخ.
- ••• الموسوعة العربية الميسرة: بإشراف محمد شفيق غريال، دار إحياء التراث العربي بير وت.
- ١٥ موسوعة علم النفس: للدكتور أسعد رزوق، مراجعة: الدكتور عبدالله عبدالدائم، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، الطبعة الثالثة ١٩٨٧م.
- ١١٥ ـ الموسوعة الفلسفية: عبدالمنعم الحفني، دار ابن زيدون ـ بيروت، المطبعة الأولى بدون تاريخ.
- ٥١٧ \_ الموسوعة الفلسفية: من وضع لجنة الأكاديميين السوفييت، ترجمة: سمير كرم، دار الطليعة \_ بيروت الطبعة السادسة ١٩٨٧م.
- 01% \_ موسوعة الفلكلور والأساطير العربية: لشوقي عبدالحكيم، دار العودة \_ بيروت، الطبعة الأولى 19۸۲م.
- 018 \_ الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب المعاصرة: إصدار الندوة العالمية للشباب الإسلامي ـ الرياض الطبعة الثانية 1809هـ 1909م.
- الموضوعية البنيوية: للدكتور عبدالكريم حسن، الجداول الملحقة المؤسسة الجامعة للدراسات والنشر والتوزيع ـ بيروت ١٩٨٣م.
- **٥١٦ ـ الموطأ**: للإمام مالك بن أنس، طبعة دار الدعوة، استانبول ـ تركيا، عام ١٤٠١هـ، ضمن سلسلة الكتب الستة.
- ٥١٧ \_ موقف أهل السنة والجماعة من العلمانية: لمحمد عبدالهادي المصري، دار طيبة، الطبعة الأولى ١٤١١ه.
- ٥١٨ موقف العقل والعلم والعالم من رب العالمين وعباده المرسلين: للشيخ مصطفى
   صبري، دار إحياء التراث العربي ـ بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- ١٩ ـ مؤلفات الشيخ الإمام محمد بن عبدالوهاب: إعداد عبدالعزيز الرومي وآخران، طبع جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.
- ٥٢٠ ميزان الاعتدال في نقد الرجال: للذهبي، تحقيق: علي محمد البجاوي، دار المعرفة
   ـ بيروت بدون تاريخ.

### (هرف النون)

٥٢١ ـ نبت الصمت، دراسة في الشعر السعودي المعاصر: للدكتور شاكر النابلسي، العصر
 الحديث للنشر والتوزيع ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ ـ ١٩٩٢م.

- ٧٢٥ ـ النثر المهجري، المضمون وصورة التعبير: للدكتور عبدالكريم الأشتر، دار الفكر الحديث ـ بيروت ١٩٦٤م.
- **٥٢٣ ـ نحو ثورة في الفكر الديني:** للدكتور محمد النويهي، دار الآداب، الطبعة الأولى ١٩٨٣ م.
  - ٧٢٤ ـ النذير: لفرج فودة، دار مصر الجديدة ـ القاهرة، الطبعة الأولى ١٩٨٩م.
- ٢٥ ـ النزوحات الكبرى ومعالم الأدب العربي بعد الحرب العالمية الثانية: لحنا عبود، دار الحقائق ـ بيروت الطبعة الثانية ١٩٨٢م.
- ٥٢٦ ـ نشأة العلمانية ودخولها إلى المجتمع الإسلامي: للدكتور محمد زين العرمابي، دار العاصمة ـ الرياض الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ.
- **٥٢٧ ـ نصوص مختارة من إنجلز:** جمع جان كانابا، ترجمة وصفي النبي، طبعة ـ دمشق ١٩٧٢ م.
- ٥٢٨ ـ نظرية السيادة وأثرها على شرعية الأنظمة الوضعية: للدكتور صلاح الصاوي، دار طيبة للنشر والتوزيع ـ الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ.
- **٥٢٩ ـ النظرية والممارسة في فكر مهدي عامل، ندوة فكرية**: نظمها مركز البحوث العربية المشتراك عدد من الباحثين والكتاب، دار الفارابي ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٩٨٩م.
- ٣٠ ـ النفط العربي والتهديدات الأميركية بالتدخل ١٩٧٣م ـ ١٩٧٩م: لمروان بحيري، مؤسسة الدراسات الفلسطينية، الطبعة الأولى ١٩٨٠م ـ بيروت.
- **٥٣١ ـ النقد الأدبي عند اليونان**: للدكتور بدوي طبانة، المطبعة الفنية الحديثة، مكتبة الأنجلو المصرية الطبعة الثانية ١٣٨٩هـ.
- **٥٣٧ ـ النقد التحليلي لكتاب في الأدب الجاهلي**: لمحمد أحمد المغراوي وتقديم شكيب أرسلان، المطبعة السلفية ١٩٢٩م.
- **٥٣٣ ـ نقد الحداثة:** للدكتور حامد أبو أحمد مؤسسة اليمامة الصحفية جريدة الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ.
  - **٥٣٤ ـ نقد العلمانية**: للدكتور محمد التكريتي، دار المنطلق، الطبعة الثانية ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.
- **٥٣٥ ـ نقد كتاب في الشعر الجاهلي**: لمحمد فريد وجدي، طبعة دائرة معارف القرن العشرية \_ مصر ١٩٢٦م.
- ٥٣٦ ـ نقض أوهام المادية الجدلية لنقض أصول الشعر الحر: الإسماعيل جبرائيل العيسى، دار الفرقان عمان ـ الأردن، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ ـ ١٩٨٦م.
- **٥٣٧ ـ نقض أوهام المادية الجدلية**: للدكتور محمد سعيد البوطي، دار الفكر ـ دمشق، الطبعة الثانية ١٣٩٩هـ ـ ١٩٧٩م.
- ٥٣٨ ـ نقض كتاب في الشعر الجاهلي: لمحمد الخضر حسين، المطبعة السلفية ومكتباتها ـ القاهرة ١٩٤٥م.
- **٥٣٩ ـ نهاية عمالقة في حضارة العرب**: لسيد أبو دومة، مكتبة وهبة ـ القاهرة، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م.

• **٤٠ ـ النهاية في غريب الحديث والأثر**: لابن الأثير، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي ومحمود محمد الطناجي، دار إحياء التراث العربي ـ بيروت، بدون تاريخ.

# (حرف الماء)

- ٥٤١ ـ هاجر، كتاب المرأة: سينا للنشر، الطبعة الأولى ١٩٩٣م..
- **027 ـ هذا الشعر الحديث**: لعمر فروخ، دار لبنان للطباعة والنشر ـ بيروت، الطبعة الأولى بدون تاريخ.
- **350 \_ هكذا علمني ورد زورث:** لابن عقيل الظاهري، مكتبة تهامة \_ جدة، الطبعة الأولى 1808 هـ \_ 1908م.
- **350 مجمة علمانية جديدة ومحاكمة النص القرآني**: للدكتور كامل سعفان، دار الفضيلة للنشر والتوزيع والتصدير، بدون تاريخ.
- **30 ـ هموم الثقافة العربية**: لفرحان صالح، دار الحداثة للطباعة والنشر ـ بيروت، الطبعة الأولى ١٩٨٨م.
- 087 هنري كوريل رجل من طراز فريد، الحركة الشيوعية المصرية بمنتصف القرن: لجيل بير، تعريب وتقديم: كميل داغر، دار النضال للطباعة والنشر بيروت، الطبعة الأولى 19٨٦م.
- ٧٤٥ ـ هنري كورييل ضد الحركة الشيوعية العربية في القضية الفلسطينية: لإبراهيم فتحي، دار النديم للنشر والتوزيع والصحافة ـ القاهرة، الطبعة الأولى ١٩٨٩م.
- ٨٤٥ \_ هوامش على دفتر التنوير: لجابر عصفور، المركز الثقافي العربي بيروت، الطبعة الأولى ١٩٩٤م.

# (حرف الواو)

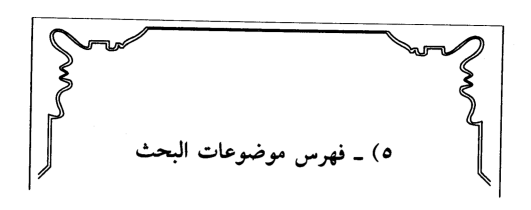
- 980 \_ الوابل الصيب: لابن القيم، دار الكتب العلمية \_ بيروت، الطبعة الأولى 1800هـ \_ 1900 \_ .
- • • واقعنا المعاصر: لمحمد قطب، مؤسسة المدينة للصحافة جدة، الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- 100 \_ الواقع والمثال مساهمة في علاقات الأدب والسياسية: للدكتور فيصل دراج، دار الفكر الجديد بيروت، الطبعة الأولى 19۸۹م.
- **١٥٥ ـ وجهاً لوجه.** . **الإسلام والعلمانية**: ليوسف القرضاوي، دار الصحوة للنشر، الطبعة الأولى ١٩٨٧م ١٤٠٨هـ.
- **٥٥٣ ـ وجهة الإسلام (مجموعة من البحوث)**: للمستشرقين: هاملتون جب، وماسينون، وكامبغمابر، وبرج، وفرار، ترجمة: محمد عبدالهادي أوريده، طبعة عام ١٩٣٤م.
- **٥٥٤ \_ ورد أقل (شعر)**: لمحمود درويش، دار توبقال للنشر ـ المغرب، الطبعة الثانية 1990م.

- **٥٥٥ ـ الوعي والوعي الزائف في الفكر العربي المعاصر**: لمحمود أمين العالم، دار الثقافة الجديدة، الطبعة الثانية ١٩٨٨م.
- **٥٥٦ ـ وفيات الأعيان**: لابن خلكان، تحقيق: الدكتور إحسان عباس، دار صادر ـ بيروت بدون تاريخ.
- **007 الولايات المتحدة الأمريكية والصراع العربي الإسرائيلي**: ليوسف سلمان، دار الحقائق للطباعة والنشر بيروت، الطبعة الأولى 19۸٤م.
- مه ومشيناها خطى، صفحات من ذكريات شيوعي اهتدى (الجزء الأول): لأحمد سليمان، دار الفكر للطباعة والنشر الخرطوم، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ.
- **009 ـ ومشيناها خطى، صفحات من ذكريات شيوعي اهتدى (الجزء الثاني):** لأحمد سليمان، دار القلم للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى 1807هـ.

### (حرف الياء)

- 071 اليوم الآخر ٣ الجنة والنار: لعمر الأشقر، مكتبة الفلاح، طبعة ١٤٠٦هـ 14٨٦م.
- **٥٦٢ ـ اليوم الآخر ١ ـ القيامة الصغرى**: لعمر الأشقر، مكتبة الفلاح، الطبعة الأولى ١ ـ ١٩٨٦ ـ ١٩٨٦م.
- **٥٦٣ ـ اليوم الآخر ٢ ـ القيامة الكبرى**: لعمر الأشقر، مكتبة الفلاح، الطبعة الأولى ١٤٠٧ ـ ١٩٨٦م.
  - ٥٦٤ \_ اليوم والغد: سلامة موسى، الطبعة المصرية عام ١٩٢٧م.





| الصفحة     | رقم                                     | الموضوع                                                |
|------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| ١          |                                         | المقدمة                                                |
| ۲          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ـ أهمية الموضوع وسبب اختياره                           |
| ٧٣         | •••••                                   | ـ حدود الموضوع                                         |
| 77         |                                         | ـ عنود السرسل السابقة في الموضوع                       |
| 44         |                                         | ـ التمهيد ـ                                            |
| ۳.         |                                         | العهيد                                                 |
| ٤٤         | ••••••                                  | ـ علاقة الأدب بالاعتقاد                                |
| ٥٣         | الحداثة                                 | أظهر الأصول والمحاور الاعتقادية والفكرية لأدب          |
| ٥٦         | ل الثقافة والفن والأدب                  | ـ نبذة عن الانحرافات العقدية المعاصرة في مجاا          |
| 70         | •••••                                   | من الخطوط العامة في مسيرة الانحراف:                    |
| 77         |                                         | ـ التخلف الاعتقادي والحضاري                            |
| 77         |                                         | ـ الحملة الفرنسية                                      |
| ٦٧         |                                         | ـ ولاية محمد علي باشا                                  |
| <b>/</b> 1 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ـ مرحلة الاحتلال البريطاني                             |
| /۲         |                                         | ـ مرحلة الاستعمار                                      |
| /4         | *.* * * * * * * * * * * * * * * * * * * | خليل مطران، جماعة الديوان                              |
| 1          | •••••                                   | جماعة أبولو                                            |
| / <b>o</b> |                                         | معروف الرصافي                                          |
| /٦         |                                         | معروف الرصافي                                          |
| •          |                                         | حبران خلیل جبران ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |

| الصفحة     | الموضوع                                                                     |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| vv         | شعراء المهجر                                                                |
| ٧٨         | الحداثة العربية                                                             |
| <b>V 9</b> | الباب الأول: الانحرافات المتعلقة بالله سبحانه وتعالى                        |
| ۸۱         | توطئة:                                                                      |
| ۸٧         | الفصل الأول: الانحرافات المتعلقة بالربوبية                                  |
| ۸٧         | مجمل عقيدة أهل السنة في توحيد الربوبية                                      |
| ۹.         | أسباب الإلحاد في هذا العصر                                                  |
| 97         | الحداثة العربية نسخة غربية مترجمة، وارتماء ذليل في أحضان الغرب              |
| 1.0        | مناقشة الذين لايؤمنون بسوى المحسوس                                          |
| ١٠٨        | المذاهب الإلحادية في الربوبية: الشكية، اللا أدرية، المادية بأنواعها العديدة |
| 11.        | المذهب الطبيعي، المذهب العقلاني، الوضعية، الوجودية                          |
| 114        | من أكابر عتاة الإلحاد:                                                      |
| 117        | ۱ ـ توماس هوېز                                                              |
| ۱۱٤        | ۲ ـ ديفيد هيوم ۲                                                            |
| ۱۱٤        | ٣ ـ ديني ديدرو                                                              |
| 110        | ٤ ـ هولباخ                                                                  |
| 110        | <ul><li>۵ ـ شوبنهاور</li></ul>                                              |
| 114        | ٦ ـ فيورباخ                                                                 |
| 117        | ٧ ـ داروين                                                                  |
| ۱۱۸        | ۸ ـ مارکس۸ ـ مارکس ۸ ـ مارکس                                                |
| 14.        | ٩ ـ إنجلز                                                                   |
| ١٢.        | ٠٠٠ ـ بو خنر ١٠٠٠                                                           |
| 171        | ١١ ـ نيتشه                                                                  |
| ۱۲۳        | ١٢ ـ هربرت سبنر سبنر                                                        |
| 170        | ۱۳ ـ برتراند راسل ۱۳                                                        |
| ١٢٦        | ٠ ١٤ ـ هايدجر                                                               |
| ١٢٧        | <b>١٥ ـ</b> سارتر                                                           |

| 179      | المذهب الربوبي في الغرب                                                |
|----------|------------------------------------------------------------------------|
| 141      | أُ <b>ولاً</b> : نفي الحداثيين لوجود الله تعالى، أو التشكيك في ذلك     |
| 101      | ثانياً: نفي كون الله ـ جل وعلا ـ خالقاً مدبراً ونفي توحيد الربوبية     |
| 178      | ثالثاً: نسبة الأبدية للمخلوق، والقول بأزلية العالم والخلق              |
| ۱۸۸      | رابعاً: الزعم بأن الوجود عبث                                           |
| 197      | خامساً: نسبة الخلق إلى غير الله، وتسمية غير الله خالقاً                |
| 744      | سادساً: نسبة الربوبية إلى غير الله تعالى                               |
|          | سابعاً: السخرية والاستخفاف بالخالق الرب العظيم ـ جل وعلا ـ،            |
| 700      | والتدنيس لصفة الربوبية                                                 |
| <b>Y</b> | لفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالألوهية                             |
|          | مجمل عقيدة أهل السنة في توحيد الألوهية وبيان حقيقة العبادة، ومعنى      |
| ۲۸۷      | الشرك في الألوهية                                                      |
|          | المظهر الأول من انحرافاتهم في الألوهية: نفي ألوهية الله تعالى مطلقاً   |
| **•      | المظهر الثاني من انحرافاتهم في الألوهية: نفي بعض خصائص الألوهية .      |
|          | المظهر الثالث من انحرافاتهم في الألوهية: جحد حق العبادة لله،           |
| 454      | والسخرية بالعبادة ومظاهرها                                             |
| ۳٦٣      | المظهر الرابع من انحرافاتهم في الألوهية: العبودية لغير الله تعالى      |
|          | المظهر الخامس من انحرافاتهم في الألوهية: تأليه غير الله، ووصف غيره     |
| ٤٠١      | بالألوهية                                                              |
|          | المظهر السادس من انحرافاتهم في الألوهية: الحيرة والشك في الغاية من     |
| 277      | الحياة ووجود الإنسان والزعم بأن وجوده عبث                              |
|          | المظهر السابع من انحرافاتهم في الألوهية: السخرية والتدنيس              |
| ٤٨٠      | والاستخفاف بالله جل وعلا وألوهيته سبحانه                               |
| ٦٠٥      | المظهر الثامن من انحرافاتهم في الألوهية: معاداة السماء                 |
|          | المظهر التاسع من انحرافاتهم في الألوهية: احترام وامتداح الكفر والإلحاد |
| 019      | وملل الكفر                                                             |
| 047      | الفصل الثالث: الانحرافات المتعلقة بالأسماء والصفات                     |

| 770          | مجمل عقيدة أهل السنة في توحيد الأسماء والصفات                      |
|--------------|--------------------------------------------------------------------|
|              | الوجه الأول من انحرافاتهم: وصف الله تعالى وتسميته بأسماء وأوصاف    |
|              | النقص ووصفه بما لم يصف به نفسه، وإضافة أشياء إليه تهكماً بالله     |
| 0 2 1        | تعالى                                                              |
| 727          | الوجه الثاني من انحرافاتهم: نفي أسماء الله تعالى وصفاته الثابتة له |
|              | الوجه الثالث من انحرافاتهم: وصف غير الله تعالى وتسميته بأوصاف      |
| 789          | وأسماء الله تعالى                                                  |
|              | الوجه الرابع من انحرافاتهم: السخرية بأسماء الله وصفاته، ومخاطبته   |
| 375          | تعالى بما لايليق به                                                |
| 787          | لفصل الرابع: التصورات المتأثرة بالوثنيات والديانات المحرفة         |
| 785          | الجذور الوثنية للفكر الغربي المعاصر                                |
| ۹۸۶          | حداثیون نصاری                                                      |
| 74.          | حداثيون طائفيون                                                    |
| 799          | حداثيون شعوبيون                                                    |
| ٧٠٦          | أهم معالم الشعوبية                                                 |
| ٧٠٧          | إحالات لاعترافات الحداثيين بالتبعية للغرب                          |
| V £ Y        | أولاً: التصورات المتأثرة بالوثنيات والأساطير المختلفة              |
| <b>V 0 V</b> | الحزب القومي السوري لأنطون سعادة وأثره في الحداثة                  |
| <b>V</b> 4A  | ثانياً: التصورات المتأثرة باليهودية                                |
| ۸۱۸          | ثالثاً: التصورات المتأثرة بالنصرانية                               |
| ۸۱۹          | رواد الحداثة الأولى من نصارى مصر والشام                            |
|              | مجلة شعر تدعو إلى الالتحاق بالغرب من خلال أطروحتها المتوسطية       |
| ۸۲۰          | والنصرانية                                                         |
| ۸۲۲          | الحداثيون النصاري يستخدمون الحداثة لنشر نصرانيتهم                  |
| ۸۲۲          | الحداثيون النصارى وسعيهم في ترويج عقيدتهم ومضامينها ورموزها        |
| ۸۲۲          | أثرهم في الصحافة والإعلام والأدب واللغة وتأثيرهم من خلالها         |
| ۸۲۳          | اهتمامهم بالأدب لتوصيل عقائدهم، وترسيخ الانحرافات                  |

|   | مجلة الآداب ورئيس تحريرها، وآثرهم في إشاعة الوجودية والدعوة لها    |
|---|--------------------------------------------------------------------|
|   | يوسف الخال نموذج للحداثة النصرانية                                 |
|   | يوسف الخال يعترف بأنه يكتب من وحي نصرانيته                         |
|   | يوسف الخال ودعوته إلى الالتحاق بالغرب النصراني، وتشكيكه في الإسلام |
|   | يوسف الخال وقوله بأنه من سوء حظ الإسلام أن القرآن هو جوهره         |
| ت | يوسف الخال ودعوته إلى إعادة تفسير الإسلام في ضوء المعطيار          |
|   | المعاصرة                                                           |
|   | شهادة حداثي بأن حركة شعر، حركة توصيل إنجيلية                       |
|   | شهادة حداثي بأن يوسف الخال يقوم بالدور نفسه                        |
| ن | اعتراف الخال بأن عملية مجلة شعر كانت عملية تبشيرية رسولية أكثر م   |
| • | أي شيء آخر                                                         |
|   | المراد بالإنسانية والثقافية الشمولية عندهم هي الوثنية والنصرانية   |
|   | الخال يرى أن الثقافة العربية نصرانية ووثنية أولاً ثم إسلامية       |
|   | غالي شكري يشهد بأن الخال نصراني استطاع أن يجعل من عقيدته شعراً     |
|   | توفيق صايغ نَموذج للحداثة النصرانية                                |
| • | نشأته النصرانية وأثرها في توجهه الفكري والسياسي                    |
|   | نَماذج من المضامين النصرانية في أقواله                             |
|   | جبراً إبراهيم جبرا نَموذج للحداثة النصرانية                        |
|   | نَماذج من مضامينه النصرانية التي يسعى في نشرها                     |
| • | أنسي الحاج نَموذج للحداثة النصرانية                                |
|   | رشيد الضعيف وأدوار الخراط نموذجان للحداثة النصرانية                |
|   | أثر النصارى الأقباط: سلامة موسى، ولويس عوض، وغالي شكري             |
|   | خليل حاوي نَموذج للحداثة النصرانية                                 |
| ظ | رد الشيخ محمود شاكر على محمد مندور في تسامحه مع استخدام ألفا       |
|   | النصارى: الصليب والخلاص والفداء والخطيئة، ومعنى ه                  |
|   | المصطلحات عندهم                                                    |
|   | معاني هذه الألفاظ الأربعة في لغة العرب وعقيدة المسلمين             |
|   |                                                                    |

| 471         | أثر ألفاظ العقيدة على التصور والوجدان والتعبير                        |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------|
|             | استعمال رواد الأدب المعاصر من أبناء المسلمين للألفاظ النصرانية وما في |
| ٤٦٨         | ذلك من انحراف وجناية                                                  |
| <b>አ</b> ٦٤ | كيف انتشرت الألفاظ النصرانية في الأدب المعاصر                         |
| ۹۲۸         | أدونيس وترويجه للألفاظ والمصطلحات والعقائد النصرانية                  |
|             | إشادته بالمضامين النصرانية عند جبران وجزمه بصدق مناماته وخرافاته،     |
| ۲۲۸         | وتكذيبه لحقائق الإسلام                                                |
| ۸٦٧         | تأثير هنري لامنس المنصر البلجيكي على أدونيس                           |
| ۸٦٨         | توفيق زياد ومضامينه النصرانية                                         |
| ۸٦٩         | البياتي وتأثره بالنصرانية وإشاعته لرموزها وعقائدها                    |
| ۸۷٥         | المضامين النصرانية عند السياب                                         |
| ۸۷۸         | دفاع إحسان عباس عن استعمال السياب لهذه المضامين                       |
|             | تأثر السياب بأديث سيتول وتكرارها الممل للصور النصرانية، ومحاكاته      |
| ۸٧٨         | لها ِ                                                                 |
| ۸۸۳         | المضامين النصرانية عند صلاح عبدالصبور                                 |
| ۸۸٥         | المضامين النصرانية عند أمل دنقل                                       |
| ۸۸۸         | المضامين النصرانية عند سعدي يوسف                                      |
| <b>^4</b> • | المضامين النصرانية عند نزار قباني                                     |
| 190         | المضامين النصرانية عند محمود درويش                                    |
| 4           | المضامين النصرانية عند سميح القاسم                                    |
| 4 • £       | المضامين النصرانية عند معين بسيسو                                     |
| 4 • ٨       | المضامين النصرانية عند المقالح                                        |
| 4115        | المضامين النصرانية عند الفيتوري                                       |
| 414         | المضامين النصرانية عند الماغوط                                        |
| 918         | المضامين النصرانية عند ممدوح عدوان                                    |
| 910         | وأحمد دحبور                                                           |
| 414         | المضامين النصرانية عند نوال السعداوي                                  |

|     | أليوت وإيمانه الشديد بالنصرانية والاستعمار، ودعوته إلى توسيع نطاقها،                                                        |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲.  | والمضمون النصراني                                                                                                           |
| ۲۱  | البحت لقصيدة الأرض اليباب                                                                                                   |
| 44  | وتأثير أليوت وقصيدته على الحداثيين العرب ـ                                                                                  |
| 74  | رابعاً: التصورات المتأثرة بالفرق المنتسبة إلى الإسلام: ١٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                           |
| ۲ ٤ | ـ الباطنية وأثرها في الحداثة                                                                                                |
| ۲ ٤ | أسماء الحداثيين الباطنيين                                                                                                   |
| ٤   | أسماء الحداثيين الشيعة والدروز أسماء الحداثيين الشيعة والدروز                                                               |
|     | وصف أحد الحداثيين لتأثير الاتجاه الباطني الشيعي والصوفي على الشعر                                                           |
|     | العربي المعاصر                                                                                                              |
|     | باطنية أدونيس، وسعيه في نشرها، وتأصيل مضامينها في الحداثة العربية .                                                         |
|     | عناية أدونيس بالحركات الباطنية وحركة الزنج والقرامطة، والفلسفة                                                              |
|     | الباطنية، وربطه الإبداع                                                                                                     |
|     | بالعقيدة الباطنية، وسعيه لترسيخها عن طريق الحداثة الفنية والأدبية والفكرية                                                  |
|     | بالتعيدة البحثية، وسني عرسياتها عن عزيل المحددة أبياس الإبداع الخال على الحركات المارقة عن الإسلام؛ لأنها عنده أساس الإبداع |
|     | والتجديد                                                                                                                    |
|     | شهادة البياتي على أن أدونيس يستخدم الحداثة لصالح باطنيته وشعوبيته                                                           |
|     | وخاصة في كتابه الثابت والمتحول                                                                                              |
|     | الأدلة القاطعة على انتماء أدونيس العضوي إلى ملة النصيرية الباطنية                                                           |
|     | الرموز والمضامين الشيعية عند الحداثيين الشيعة: النواب والبياتي ومحمد                                                        |
|     |                                                                                                                             |
|     | علي شمس الدين ملي شمس الدين                                                                                                 |
|     | الرموز والمضامين الشيعية عند مجموعة من شعراء الحداثة                                                                        |
|     | ـ الصوفية وتأثيرها في الحداثة                                                                                               |
|     | عناية أدونيس بالصوفية الفلسفية الباطنية                                                                                     |
|     | رصد لمظاهر تأثر الحداثة بالصوفية الفلسفية                                                                                   |
|     | المضامين الصوفية عند البياتي وعبدالصبور وسعدي يوسف والفيتوري                                                                |
|     | وقباني وحسن حنفي                                                                                                            |

| الصفحا | الموصوع رقم                                                          |
|--------|----------------------------------------------------------------------|
| 971    | ـ الخوارج والمعتزلة واعتناء الحداثيين بهم                            |
| 978    | ـ الفلاسفة المنتسبين إلى الإسلام واحتفاء الحداثيين بهم               |
| 978    | ـ الشعوبية                                                           |
| 970    | ـ الزنادقة واهتمام الحداثيين بهم وبنتاجهم                            |
| 4 🗸 ١  | الباب الثاني: الانحرافات المتعلقة بالملائكة والكتب المنزلة والأنبياء |
| 974    | توطئة:                                                               |
| 444    | الفصل الأول: الانحرافات المتعلقة بالملائكة عليهم السلام              |
| 444    | مجمل عقيدة أهل السنة في الملائكة                                     |
|        | الوجه الأول من انحرافاتهم في الملائكة: نفي وجود الملائكة عليهم       |
| 9.49   | السلام                                                               |
| 99.    | جحد علاء حامد لوجود الملائكة                                         |
| 99.    | سخريته من الإيمان بوجود الملائكة                                     |
|        | الرد عليه بأنه ليس كل ما غاب عن الحس صح جحده، وتفصيل هذا             |
| 997    | الرد                                                                 |
|        | براهين عقلية لايستطيع الملحد ردها، تدل على وجود الله وصدق رسوله،     |
| 444    | وصدق أخباره                                                          |
| 447    | وصف حال ملاحدة الحداثيين والعلمانيين في تأثرهم وكلامهم واستدلالهم    |
|        | عزيز العظمة يدافع عن رواية آيات شيطانية ويتهم المسلمين بالتخلف       |
| 447    | والهمجية لمعارضتهم لهذه الرواية                                      |
| 997    | نصر أبو زيد وأسلوبه في جحد وجود الملائكة                             |
|        | في كتاب موسوعة الفلكلور والأساطير العربية، جحد الملائكة واعتباره     |
| 999    | وجودها من الأساطير وخاصة جبريل عليه السلام                           |
|        | أدونيس يورد أقوال ابن الراوندي مؤيداً لها، وهي تتضمن جحد النبوة      |
| 11     | والملائكة والسخرية بهم                                               |
| 1      | نَماذج من أقوال أدونيس التي يجحد فيها وجود الملائكة                  |
| 1 £    | نَماذج من أقوال توفيق صايغ التي يجحد فيها وجود الملائكة              |
| 1      | الوجه الثاني: وصف الملائكة بما لايليق بهم، والتهكم والسخرية بهم      |

| الصفحة  | الموضوع رقم                                                               |
|---------|---------------------------------------------------------------------------|
| 1       | نَماذج من سخرية أدونيس بالملائكة                                          |
| 1.14    | نَماذج من سخرية السياب بالملائكة                                          |
| 1 • 1 £ | نَماذج من سخرية صلاح عبدالصبور بالملائكة                                  |
| ۲۱۰۱    | نَماذج من سخرية الخال بالملائكة                                           |
| 1.17    | نَماذج من سخرية جبرا بالملائكة                                            |
| 1.14    | نَماذج من سخرية توفيق صايغ                                                |
| ۱۰۱۸    | وأنسي الحاج بالملائكة                                                     |
| ۱۰۱۸    | نَماذج من سخرية أمل دنقل بالملائكة                                        |
| 1 - 1 9 | نَماذج من سخرية نزار قباني بالملائكة                                      |
| 1 • • • | نَماذج من سخرية معين بسيسو بالملائكة                                      |
|         | نماذج من سخرية الفيتوري ومحمد علي شمس الدين وسميح القاسم                  |
| 1.40    | بالملائكة                                                                 |
|         | عداء مجلة ناقد للإسلام، وشرح باروت لمعنى استخدام الحداثيين                |
| 77.1    | لمضامين ملائكية                                                           |
| 1.44    | نَماذج من الانحرافات في الرواية العربية في قضية الملائكة                  |
| 1 • 40  | مثال من رواية عبدالرحمن منيف مدن الملح                                    |
| 1.47    | أمثلة من رواية بن جلون ليلة القدر                                         |
| ۸۲۰۱    | أمثلة من كلام علاء حامد                                                   |
| 1.49    | ونوال السعداوي                                                            |
| ١٠٣٠    | الوجه الثالث: إلحاق أسماء وأوصاف الملائكة بغيرهم                          |
| 1 • ٤٧  | الفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالكتب عامة وبالقرآن خاصة               |
| 1 • ٤٧  | مجمل عُقيدة أهل السنة والجماعة في ركن الإيمان بالكتب المنزلة              |
| · • • V | انحرافات أهل الحداثة والعلمنة في الكتب المنزلة مأخوذ من أساتذتهم الغربيين |
|         | سبينوزا اليهودي وأثره في المستغربين وموقفهم من الوحي                      |
|         | ريشار سيمون وفلسفته القائمة على نقد التوراة والإنجيل وتأثيره على          |
| 17.     | المستغربين وتطبيقهم                                                       |
| .77     | أقواله على القرآن الكريم                                                  |

|      | شتراوس دافيد فريدريش، وتشكيكه في المسيح عليه السلام والإنجيل،      |
|------|--------------------------------------------------------------------|
| 1771 | وتأثيره على الحداثيين والعلمانيين العرب                            |
| 1.74 | أرنست رينان وأثره على الحداثيين والعلمانيين وخاصة محمد أركون       |
| 1.78 | رودلوف بولتمان وأثره على الحداثيين                                 |
|      | استخدامهم مصطلح الميثولوجيا والميث والثيولوجيا والفيلولوجيا        |
| 1.70 | والهرمنيوطيقيا لدراسة الوحي وما يتعلق بوجود الله تعالى وصفاته      |
|      | استخدامهم مصطلح التاريخية والتاريخانية لدراسة الوحي دراسة نقض      |
|      | وهدم، وأظهر من استعملهما أركون ونصر أبو زيد وجابر عصفور            |
|      | وعزيز العظمة؛ لإبطال عصمة الوحي والتشكيك في ثبوت القرآن            |
| 1.77 | والسنَّة                                                           |
| 1.79 | تأثرهم بالمستشرقين في التشكيك في الوحي ومناقضته                    |
| 1.41 | الانحرافات المتعلقة بالتلقي                                        |
| 1.41 | جحد الوحي والتشكيك في ثبوته أو ثبوت بعضه وإرادة القضاء عليه        |
| 1.44 | موجز خطة الغرب في حربهم للإسلام                                    |
| ۱۰۷٤ | أثر الابتعاث في إيجاد أدوات لحرب الإسلام                           |
| 1.40 | هاملتون جب يصف خطة الغرب في مواجهة الإسلام وصفاً دقيقاً            |
| 1.44 | طه حسين جحده لحقائق القرآن العظيم                                  |
| ۱۰۷۸ | لجنة العلماء تكشف الأقوال الإلحادية في كلام طه حسين                |
| ١٠٨٠ | اهتمام الحداثيين المعاصرين بـ طه حسين وكتبه                        |
| ۱۰۸٤ | موقف محمد أحمد خلف الله وأستاذه أمين الخولي من القرآن              |
| 45   | مضامين كتاب الفن القصصي في القرآن لمحمد خلف الله الذي تتصدى        |
| ١٠٨٥ | ﴿ فيه بالتكذيب الصريح للقرآن                                       |
| 1.44 | عزيز العظمة يعتبر القرآن وجميع نصوص الوحي من الأساطير              |
|      | عزيز العظمة يستشهد بقصة الغرانيق المكذوبة ويجعلها أصلا لرواية آيات |
| 1.4. | شيطانية للمرتد سلمان رشدي                                          |
|      | تشكيكه في ثبوت القرآن وجمعه في مصحف واحد                           |
| 1.47 | إسماعيل مظهر يشكك في جمع القرآن ويتكيء العظمة على تشكيكه           |

|         | عتماد العظمة في جحده للقران على ريشار سيمون وسبينوزا والمنهج         |
|---------|----------------------------------------------------------------------|
| 1.98    | التاريخي والفيلولوجي وتقديسه لكل منها                                |
| 1.40    | مثال واحد على جهل عزيز العظمة بالإسلام                               |
|         | إشادته بتاريخية النص التي قال بها اليهودي سبينوزا وبالانقطاع الحداثي |
| 1.97    | عن جوهر الإسلام ومقتضياته                                            |
|         | أصول ومفردات حملات الجحد والتشكيك الحداثي والعلماني الموجهة          |
| 1.47    | ضد الوحي                                                             |
| ۱۰۹۸    | مضامين ما يسمى بتاريخية النص والتفسير التاريخي للنص                  |
| 1 • 9 9 | اعترافات حداثية بالتبعية الكاملة للغرب                               |
| 11.1    | امتداح العظمة لطه حسين في مهاجمته للقرآن، وسخريته من الحكم بردته     |
| 11.4    | تصريحه بامتناع وقوع الوحي                                            |
| 11.4    | قوله: إن عنوان الحداثية العلمانية في يومنا هذا هتك أساطير البداية    |
| 11.0    | حسن حنفي يثني على أقوال عزيز العظمة ويلخصها                          |
| 11.7    | ظواهر مهمة في قضية الصراع والتبعية، وقضية الغزو الفكري               |
|         | حسن حنفي يدافع عن آيات شيطانية ويتذرع بقصة الغرانيق المكذوبة         |
| 11.4    | ويتهم الرسول ﷺ بأبشع التهم                                           |
| 11.4    | بيان بعض التلبيسات والجهالات العلمانية والحداثية                     |
| 111.    | قول حسن حنفي بأن أي قول يقوله الشخص يُمكن أن يصبح قرآناً             |
| 1111    | قول حسين حنفي بأن كلام الله وكلام البشر قد تداخلا                    |
|         | محمد أركون وموقفه المعادي للوحي، والمستعار من أساتذته الغربيين،      |
| 1117    | وأهم ما تتميز به كتبه من انحرافات                                    |
| 1118    | وصف هاشم صالح «مجنون أركون» لموقف أستاذه أركون من القرآن             |
| 1110    | دعوة أركون إلى تجميد قداسة النص القرآني                              |
| 1117,   | دعوته إلى طرد العامل الديني من ساحة المجتمع نهائياً                  |
|         | تهكم أركون بالمؤلفين الغربيين الذين أثبتوا صحة القرآن وقوة الإسلام،  |
| 1117    | وجعله قصة أصحاب الكهف من الأساطير                                    |
| 1114    | تقديسه للتاريخية واستهانته بالقرآن والتشكيك في ثبوته                 |

|      | محاضرته التي بعنوان «الحداثة ومشكلة المعجم الاعتقاد القديم» ومطالبته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1177 | بتفكيك المصطلحات الاعتقادية، ويركز على قضية الوحي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|      | أركون يطالب بطرح مايسمه مشكلة الوحي على طريقة عقلانية حداثية، في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1170 | ضوء الحداثة ومعطياتها الفكرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1170 | أركون يهجو العقل الديني بالطريقة الحداثية والألفاظ العلمانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|      | أركون يقرر أن القرآن الكريم خطاب أسطوري ثم يسفسط حول معنى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1177 | الأسطورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|      | نصر أبو زيد وموقفه المعادي للوحي والمشكك في القرآن والمبغض له                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١١٢٨ | ولأحكامه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1117 | أظهر المحاور الفكرية لنصر أبو زيد في قضية الوحي والقرآن والتي تدل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 114. | بجلاء على مناقضته وعداوته التامة لدين الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1111 | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|      | ملخص للمضامين الأساسية لأفكار وعقائد نصر أبو زيد المضادة للوحي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 1147 | والقرآن المسالة |
|      | موقف جابر عصفور من الوحي والاتباع والنص، ورده على كتاب الحداثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 1147 | في ميزان الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1149 | موقفه المناقض لثبوت القرآن وصحة نقله ولما يستنبط منه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|      | موقف العلماني عادل ظاهر الجاحد لوجود الله، ولشريعته ولثبوت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1149 | النصوص الشرعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|      | موقف أدونيس المضاد للوحي، واستشهاده بأقوال الرازي الملحد التي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|      | يزعم أدونيس أنه استطاع أن يبطل بها الوحي والنبوة والأديان، وتبنيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1187 | القول الذي قال به الرازي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1157 | قول لأدونيس يعتبر ملخصاً مهماً للموقف الحداثي من الوحي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 110. | انتحال أدونيس لأقوال أركون في جحد الوحي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 110. | أقواله المسماة شعراً والتي يهاجم فيها الوحي الشريف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|      | قوله بأن القرآن شعر لا كالشعر، وأنه خطابي وغير عقلاني ولذلك أوجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1100 | عقليات متخلفة وأثر سلباً في الذوق الأدبي العربي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1107 | أمثلة من تسمية أقوالهم وأشعارهم سوراً وآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

|      | رواية «حدث أبو هريرة قال» لمحمود المسعدي وما فيها من استخفاف        |
|------|---------------------------------------------------------------------|
| 1101 | بالقرآن                                                             |
| 1109 | أمثلة لجهلهم بالقرآن وتحريفهم لألفاظه وروايته له بالمعنى            |
| ٠٢٢٠ | استهانة نزار قباني بالقرآن ونسبة قصيدة النثر إليه                   |
| 1171 | شهادات حداثية على سخف وهبوط مايسمي قصيدة النثر                      |
| 1170 | المقالح يشبه الشعر المرسل بالقرآن                                   |
| 7777 | البياتي يلحق القرآن بالشعر                                          |
| 1174 | أحدهم يجعل القراءات قضية مختلقة من بني أمية، وكذلك الأحاديث         |
| 1179 | أحدهم يجعل قراءة القرآن مهيئة للجماع                                |
| 1179 | الصادق النيهوم وهجومه على القرآن والسنة وأحكام الإسلام              |
| 1177 | أحدهم يجعل ديوان أدونيس قريناً للقرآن                               |
|      | موقف يوسف الخال من الوحي، وتشكيكه في القرآن وجعله سبباً في          |
| 1174 | التخلف                                                              |
| 1140 | استخفاف نازك الملائكة ومظفر النواب بالقرآن                          |
| 1177 | استخفاف أمل دنقل ونزار قباني بالقرآن والوحي                         |
| 1177 | أقوال نزار قباني المليئة بالاستخفاف بالله تعالى وكتبه               |
| 114. | استخفاف محمود درويش بالقرآن                                         |
| 1141 | أمثلة لتسميتهم الكلام والفعل البشري سوراً وآيات                     |
| 1100 | المقالح يجعل القرآن موضعاً للأساطير                                 |
| 7111 | ممدوح عدوان واستخفافه بالكتب المنزلة، ومثله أحمد دحبور              |
| 1144 | عبدالرحمن منيف ينسب كلاماً مختلقاً إلى الله تعالى                   |
|      | الأقوال المنحرفة لابن جلون وعلاء حامد في شأن كلام الله تعالى والكتب |
| 1144 | المنزلة                                                             |
| 1141 | أصول جدليات الكافرين حول حقائق الدين                                |
| 1198 | لفصل الثالث: الانحرافات المتعلقة بالرسل عليهم الصلاة والسلام        |
| 1198 | مجمل مذهب أهل السنة والجماعة في قضية الإيمان بالرسل                 |
| 17.4 |                                                                     |

|      | الوجه الأول من أوجه انحرافاتهم في الرسل الكرام: جحد الرسل           |
|------|---------------------------------------------------------------------|
| 17.4 | والتشكيك في وجود الرسل وفي صدقهم                                    |
|      | مكونات الحياة الغربية، والإطار الفكري الأصولي الغربي الشامل الذي    |
| 1717 | يشكل النظرة الكلية للإنسان الغربي                                   |
| 1710 | تصنيف مثقفي الغرب إزاء هذه الفلسفة المادية                          |
|      | موقف المثقفين المتأثرين بالغرب من أبناء البلاد الإسلامية من الإطار  |
| 1710 | المادي المسيطر على الحياة الغربية                                   |
| ١٢٢٣ | تشكيك طه حسين في بعض الرسل                                          |
|      | عزيز العظمة على خطى طه حسين، بل أسوأ منه وكذلك غالي شكري            |
| ١٢٢٣ | وأدونيس                                                             |
|      | دعوة جبران وأدونيس إلى دفن عقائد الإسلام، وأمثلة عديدة من موقف      |
| 1770 | أدونيس من النبوة والأنبياء، الجحد والتشكيك                          |
|      | إحسان عباس وجعله مجموعة من الرسل من ضمن الأساطير، وشهادة            |
| 1748 | موريس بوكاي أن القرآن حق                                            |
|      | عبدالوهاب المؤدب ينفي أمية النبي، ويصوره مجرد رجل سياسي وماجاء      |
| 1748 | به مجرد أساطير ومقتبسات عن اليهود والنصاري                          |
| 1747 | انحرافات السياب في الرسل والرسالات                                  |
| ١٢٣٧ | أمثلة لانحرافات توفيق صايغ وأنسي الحاج وسميح القاسم في الرسل        |
| 1749 | نَماذج عديدة من انحرافات سميح القاسم في الرسل                       |
| 1784 | نَماذج عديدة من انحرافات ممدوح عدوان وعلاء حامد ونوال السعداوي      |
| 1788 | شوقي عبدالحكيم يذكر قصص الأنبياء على أنها أساطير شعبية              |
|      | الوجه الثاني من أوجه انحرافاتهم في الرسل: البغض والاستهانة والسخرية |
| 7371 | بالرسل وأعمالهم وأقوالهم                                            |
| 7371 | لماذا يستخدمون أسلوب السخرية؟                                       |
| 1484 | أمثلة لاستخفاف وسخرية أدونيس بالرسل عليهم والسلام                   |
| 1708 | أمثلة لاستخفاف وسخرية عزيز العظمة بالرسل عليهم السلام               |
| 1700 | أمثلة أخرى من إسماعيل الأمين وأنسي الحاج وحسن حنفي                  |

| 1707   | مثلة من كلام حسن حنفي ونزار قباني والسياب في استخفافهم بالأنبياء .   |
|--------|----------------------------------------------------------------------|
| ٠٢٢٠   | مثلة من كلام البياتي في استخفافه بالأنبياء                           |
| 1774   | امثلة من كلام صلاح عبدالصبور في استخفافه بالأنبياء                   |
| 1770   | أمثلة من كلام يوسف الخال في استخفافه بالأنبياء                       |
| 1777   | أمثلة من كلام جبرا وتوفيق صايغ في استخفافهما بالأنبياء               |
| 1778   | أمثلة من كلام أنسي الحاج وسعدي يوسف في استخفافهما بالأنبياء          |
| 1777   | أمثلة من كلام أمل دنقل في استخفافه بالأنبياء                         |
| 1777   | أمثلة من كلام نزار قباني في استخفافه بالأنبياء                       |
| ۱۸۸۱   | أمثلة من كلام مجمود درويش في استخفافه بالأنبياء                      |
| 7871   | أمثلة من كلام معين بسيسو وسميح القاسم في استخفافهما بالأنبياء ١٢٨٥ - |
| ۱۲۸۸   | أمثلة من كلام محمد الفيتوري في استخفافه بالأنبياء                    |
| 14.4 • | أمثلة من كلام ممدوح عدوان في استخفافه بالأنبياء                      |
| 1.22   | أمثلة من كلام عبدالرحمن منيف في استخفافه بالأنبياء                   |
|        | أمثلة من كلام محمد شكري في استخفافه بالأنبياء                        |
| 1794   | الوجه الثالث: جعل الرسل والرسالات مناقضة للعقل وسبباً للتخلف         |
|        | من أهم قضاياهم: هدم الدين، ورفض الخضوع لله، وجعل الدين سبباً         |
| 1790   | في الفشل                                                             |
| 797    | أدونيس ينسب التخلف إلى النبوات والدين                                |
| 1799   | تقليد الغرب والسير على خطاهم علامة تخلف                              |
| 14.1   | أدونيس يستخرج أقوال الزنادقة يستشهد بها                              |
| ۳۰۳    | من صور المغالطات الإلحادية التي يجحدون بها الحقائق                   |
| ۸۰۳۱   | أدونيس يختط للحداثة منهجاً يقوم على الإلحاد                          |
| ۸۰۳    | أدونيس يذم الدين والنبوات والوحي                                     |
|        | أدونيس وافتخاره بنفسه وغطرسته على أتباعه والمحاكين له                |
| 1414   | البياتي ووجه آخر من إنحرافاته في النبوة                              |
| ۲۱۸    | نزار قباني ووجه آخر من انحرافاته في النبوة                           |
| 414    | محمود درويش ووجه آخر من انحرافاته في النبوة                          |

| معين بسيسو والفيتوري ووجه آخر من انحرافاتهما في النبوة          |
|-----------------------------------------------------------------|
| مع زعمهم الكاذب أن الرسل والرسالات ضد العقل والمصلحة ينادون     |
| بالتخلي عن العقل والعلم والمنطق!!                               |
| شهادة أحدهم بأن الحداثة هي اللاعقل واللامنطق وتغدو ممكن قول أي  |
| شيء                                                             |
| الوجه الرابع: القول في الرسل بأقوال الديانات المحرفة            |
| الوجه الخامس: إطلاق أسماء وأوصاف الرسل ـ عليهم السلام ـ على غير |
| الرسل                                                           |
| إطلاق أسماء وأوصاف الرسل على الشعر والشعراء وعلى الحداثة        |
| وأصنامها                                                        |
| إطلاق إسماء وأوصاف الرسل على سوى شعراء وأدباء الحداثة           |
| الباب الثالث: الانحرافات المتعلقة باليوم الآخر والقدر           |
| الفصل الأول: الانحرافات المتعلقة باليوم الآخر                   |
| مجمل اعتقاد أهل السنة في اليوم الآخر                            |
| المنحرفون في عقيدة اليوم الآخر إمَّا ملحدون جاحدون وإما معترفون |
| بوجود الخالق سبحانه ولكنهم ينكرون البعث والمعاد وإمّا معترفون   |
| بالمعاد ولكن على غير الصفة التي جاء بها الوحي                   |
| أولاً: جحدهم لليوم الآخر وما وراءه، ونفي البعث، واعتبار موت     |
| الإنسان فناءً لا شيء بعده                                       |
| أدونيس يجعل الإيمان بالآخرة سبباً للتخلف                        |
| قولهم بأن الحياة الدنيا هي المقر الوحيد ومقتضيات ذلك عندهم      |
| جَحَد أدونيس لليوم الآخر، وكذلك البياتي                         |
| شك نازك الملائكة في اليوم الآخر، وكذلك صلاح عبدالصبور           |
| جحد سعدي يوسف وأمل دنقل للبعث واليوم الآخر                      |
| جحد نزار وسميح القاسم للبعث واليوم الآخر                        |
| جحد ممدوح عدوان وعلاء حامد للبعث واليوم الآخر                   |
| ثانياً: قولهم بأبدية الدنيا أو بعض ما فيها                      |
|                                                                 |

| ۱٤٠٨                                                 | مفهوم الزمن عند الحداثيين، ومفهومه عند أهل الإسلام                          |
|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 1274                                                 | التعبيرات الدهرية في كلام أدونيس والخال١٤٢٧ ـ                               |
| 1272                                                 | التعبيرات الدهرية في كلام البياتي وسميح القاسم                              |
| 1277                                                 | التعبيرات الدهرية في كلام علاء حامد                                         |
| 1279                                                 | ثالثاً: سخريتهم واستخفافهم باليوم الآخر وما وراءه                           |
| 1241                                                 | سخرية أدونيس بالآخرة وأمورها فيستناه المتعاربين                             |
| 1 247                                                | سخرية الصادق النيهوم بالآخرة وأمورها                                        |
| 1249                                                 | سخرية سالم حميش بالآخرة وأمورها وخاصة الجنة                                 |
| 122.                                                 | سخرية جابر عصفور بالآخرة وأمورها                                            |
| 1221                                                 | سخرية ناظم حكمت وبسيسو بالآخرة وأمورها                                      |
| 1 2 2 2                                              | سخرية نزار والبياتي وصلاح وصايغ بالآخرة وأمورها                             |
| 1222                                                 | سخرية النواب ونزار بالآخرة وأمورها                                          |
| 1887                                                 | سخرية المقالح وعلاء حامد بالآخرة وأمورها                                    |
|                                                      |                                                                             |
| 1881                                                 | سخرية نوال السعداوي بالآخرة وأمورها                                         |
|                                                      | سخرية نوال السعداوي بالآخرة وأمورهاالفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالقدر |
| 1607                                                 | الفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالقدر                                    |
| 1331<br>1031<br>1031<br>1731                         | الفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالقدر                                    |
| 1031<br>1031<br>1731                                 | الفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالقدر                                    |
| 1637<br>1637<br>1637<br>1636                         | الفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالقدر                                    |
| 1637<br>1637<br>1637<br>1636                         | الفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالقدر                                    |
| Y03/<br>Y03/<br>W73/<br>373/<br>4.31/                | الفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالقدر                                    |
| 7031<br>7031<br>7731<br>3731                         | الفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالقدر                                    |
| 703/<br>703/<br>773/<br>373/<br>• A3/<br>1 A3/       | الفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالقدر                                    |
| Y03/<br>Y03/<br>Y03/<br>Y03/<br>Y03/<br>Y03/<br>Y03/ | الفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالقدر                                    |
| Y03/<br>Y03/<br>Y03/<br>Y03/<br>Y03/<br>Y03/<br>Y03/ | الفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالقدر                                    |
| Y03/<br>Y03/<br>Y03/<br>Y03/<br>Y03/<br>Y03/<br>Y03/ | الفصل الثاني: الانحرافات المتعلقة بالقدر                                    |

الموضوع رقم الصفحة

| 1848    | نَماذج من كلام أدونيس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1897    | تَماذج من كلام محمود المسعدي وجابر عصفور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1899    | نَمَاذُج من كلام جابر عصفور ونازك الملائكة والبياتي ١٤٩٦ ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1 2 9 9 | نَماذج من كلام نزارنار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 10.12   | ﴿ نَمَاذَجَ مِنْ كَلَامُ المَقَالَحِ وَالْمَاغُوطُ وَالْفَيْتُورِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 10.0.   | ثالثاً: التهكم والسخرية والاستخفاف بالقضاء والقدر والمؤمنين به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| r r     | رابعاً: نسبة التقدير والقدر إلى غير الله تعالى، وزعم القدرة على تغيير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 107.    | حرات مجرى القدر المكتوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1048    | خامساً: نسبتهم الشر إلى الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1000    | سادساً: تبرير الرذائل والانحرافات بالقدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1047    | سابعاً: نسبة الأعمال الإرادية إلى القدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1044    | الفصل الثالث: الانحرافات المتعلقة بالغيبيات الأخرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٥٣٨    | المراد بالغيبيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|         | خرافة داروين وأثرها في ترسيخ المادية والكفر بالغيبيات الحقة وموقف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 108.7   | العلماء والمفكرين الغربيين منها، وآثارها العديدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1008    | تأثر الحداثيين والعلمانيين بنظرية داروين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1008    | كما أن الإنسان من جسد وروح، ففيه جانب حسي وآخر معنوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|         | اعتناء الجاهلية المعاصرة بالجسد والجانب الحسي وجحد الروح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1000    | المعنويات المعنو |
| 1000    | 🗠 مرادهم بالواقعية في الفن واقعية المادة وواقعية الحيوان والشهوات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1004    | الفراقع والخيال حقيقتان متصلتان بقضية الروح والجسد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|         | موقف المذاهب المادية المعاصرة من الواقع والخيال، الرومانسية،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1000    | المرافعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1,501   | الواقعية الغربية ماذا تعني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|         | لابد لكل إنسان من إيمان بغيب ما، ومثال ذلك داروين نفسه والماركسية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٥٦٣    | تؤمن بغیب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1070    | الوجه الأول: جحد الغيبيات الحقيقية الثابتة التي جاء بها الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| جحد أدونيس والرصافي للغيبيات وجعل ذلك أساساً للتقدم . ١٥٦٦ ـ ١٥٦٧                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| إحسان عباس يقرر بأن الإعراض عن كل ما وراء الغيب من أهم مقاصد                               |
| الحداثة                                                                                    |
| علائم تراجع المد المادي في الغرب                                                           |
| الصادق النيهوم وجحده وتشكيكه في عالم الغيب ١٥٧٨                                            |
| البياتي وجحده وتشكيكه في عالم الغيب                                                        |
| دحبور وعلاء حامد والجحد والتشكيك في عالم الغيب١٥٨١                                         |
| خليل حاوي وغالي شكري والجحد والتشكيك في عالم الغيب ١٥٨٢                                    |
| نزار وشوقي عبدالحكيم والجحد والتشكيك في عالم الغيب ١٥٨٣                                    |
| الوجه الثاني: جعلهم الإيمان بالغيبيات الحقيقية تخلفاً ورجعية ١٥٨٧                          |
| كلام أدونيس في ذلك                                                                         |
| كلام سميح القاسم في ذلككلام سميح القاسم في ذلك                                             |
| كلام أصحاب الاتجاه الماركسي العربي في ذلك                                                  |
| كلام أحمد دحبور وعلاء حامد في ذلك                                                          |
| الوجه الثالث: السخرية بالغيبيات الحقيقية وبالمؤمنين بها١٥٩٤                                |
| الوجه الرابع: إيمانهم بغيبيات تناسب أهواءهم وضلالهم                                        |
| عيبية داروين وأتباعه                                                                       |
| اعتقاد أزلية المادة اعتقاد غيبي ولكنه منحرف                                                |
| داروین یعترف بوجود اعتراضات جذریة تنسف نظریته۱۹۰۶                                          |
| الغيبيات في العقيدة الماركسية                                                              |
| إيمانهم بالوثنيات الجاهلية القديمة إيماناً غيبياً ﴿١٦٠٨                                    |
| جعلهم الشعر الحديث ميتافيزيقِيا الوجود ١٦١٣                                                |
| إيمان أدونيس بغيبيات منحرفة ضالة                                                           |
| إيمانه بخرافات جبران التي يزعم فيها أنه نبي وأنه يرى المسيح ويعلم                          |
| الغيب الغيب                                                                                |
| أدونيس يسخر الحداثة لمآرب الغيبيات الباطنية من المستعدد المدائم المارب الغيبيات الباطنية   |
| انتسابهم إلى الشيطان وانتماؤهم إليه محمد المسابهم إلى الشيطان وانتماؤهم إليه محمد المسابهم |

| 1751    | اهتمامهم بقضية السحر والسحرة والكهنة والتنجيم وإعلاء شأن هؤلاء   |
|---------|------------------------------------------------------------------|
|         | سعدي يوسف وخليل حاوي وإحسان عباس وعبدالرحمن منيف وإيمانهم        |
| 1744    | بالقرين والكهان والسحرة                                          |
| 1744    | الباب الرابع: الانحرافات المتعلقة بالأحكام والسلوك ونظام الحياة  |
| 1704    | الفصل الأول: العبث بالمصطلحات والشعائر الإسلامية                 |
| 1.708   | استخدام أسلوب العبث والسخرية من الحق خطة جاهلية قديمة حديثة      |
| 1707    | من أصول الحداثة الهدم والفوضى والعبث والجنون والتخريب            |
|         | من أصول الحداثة تدنيس المقدس واستباحة المحرم والتحرر من المنع    |
| 3771    | وإسقاط موازين الحلال والحرام                                     |
| 1777    | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الآية                              |
| 1778    | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الأذان                             |
| 1744    | عبثهم وسخريتهم بأسماء الله وصفاته                                |
| 1744    | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الألوهية وأهل الحق                 |
| 1774    | وأهل السنة والجماعة                                              |
| 1774    | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الأولياء                           |
| 1771    | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الإيمان ومضمونه                    |
| 1787    | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: بر الوالدين                        |
| 1784    | عبثهم وسخريتهم بتاريخ الإسلام وحضارته وقرون الهجرة والسلف الصالح |
| ۱۷۰٤    | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: التسبيح والتوبة                    |
| 14.0    | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: التوحيد والتلاوة                   |
| 14.4    | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: جبل عرفات والجمعة                  |
| 1 🗸 1 🕶 | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الجنة والحج                        |
| 1717    | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الحجاب والشرف                      |
| 1414    | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الحجر الأسود                       |
| 1777    | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الحق                               |
| ۲۲۷۱    | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الحلال والحرام                     |
| 1771    | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الخطايا                            |

| الصفحة | ضوع رقم                                                               |
|--------|-----------------------------------------------------------------------|
| 1740   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: خطباء الجمعة                            |
| 777    | والخيروالخير                                                          |
| 1777   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: دار السلام، والدعاء                     |
| ۱۷۳۸   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الدين، والذنوب                          |
| 174    | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الربوبية                                |
| 171.   | والردة                                                                |
| 1757   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الرسل والرسالات، والركوع                |
| 1784   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الزكاة                                  |
| 140.   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: السجود                                  |
| 1404   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: السعي                                   |
| 1400   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: السماء، والسنة والبدعة                  |
| 1404   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: سواء السبيل، والسورة                    |
| 1771   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الشر                                    |
| 7771   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الشرك                                   |
| 3771   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الشريعة                                 |
| 1770   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الشهيد                                  |
| ۸۲۷۱   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الصبر                                   |
| 1774   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الصراط المستقيم                         |
| 177.   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الصلاة                                  |
| 1441   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الصوم، الضلال                           |
| 1744.  | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الطواف والعبادات ١٧٨٨ ـ                 |
| 144.   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: عقد النكاح                              |
| 1741   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: العقيدة                                 |
| 1747   | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: علماء الإسلام وشخصياته                  |
|        | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: الغيبيات والفاتحة والفرقة الناجية ١٨٠٣. |
|        | عبثهم وسخريتهم بلفظ أو مصطلح: القدر والقرآن والقيامة والكتب           |
| 14.4   |                                                                       |

| 1987      | أسماء أصحاب الاتجاهات: الشيوعية والناصرية والبعثية واللبرالية         |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------|
|           | لفصل الثالث: السخرية من الأخلاق الإسلامية والدعوة إلى الانحلال        |
| 1980      | والفوضى الخلقية                                                       |
| 1980      | منزلة الأخلاق في الإسلام، وصلته بالإيمان                              |
| 1904      | موقف الجاهلية المعاصرة من الأخلاق                                     |
| 1909      | التفسير المادي للأخلاق، النظرية الماركسية                             |
| 1974      | التفسير الجنسي الحيواني للأخلاق، ونظرية فرويد                         |
| 1948      | جملة مذاهب في الأخلاق تعود إلى الشجرة المادية المترعرعة في الغرب      |
| 1978      | أ) ـ المذهب العقلي، سبينوزا وكانط                                     |
| 1477      | ب) ـ المهذب الطبيعي في الأخلاق، والمذهب البرغماتي                     |
| 1444      | ج) ـ مذهب العاطفة في الأخلاق                                          |
| 1444      | د) ـ مذهب الإرادة الأخلاقية، نيتشه                                    |
| 1979      | أهم محاور الأخلاق في الغرب                                            |
| 1979      | أسماء أدباء ومبدعين غربيين معروفين بالشذوذ الجنسي                     |
|           | نماذج لحياة الضياع والانحلال عند مفكري وأدباء وفلاسفة غربيين          |
| 144       | مشهورين                                                               |
| 1984      | صور ونَماذج وإحصائيات من حياة الانحلال الغربي                         |
|           | المستغربون من أبناء البلاد الإسلامية، يستعيرون النموذج الغربي المنحرف |
| 1994      | في الفكر والسلوك                                                      |
| 1999      | من أساليب الإفساد الخلقي إفساد المرأة                                 |
| 71        | إفساد الأخلاق بالخمر والمخدرات                                        |
| 77        | إفساد الأخلاق بوسائل اللهو واللعب                                     |
| 74        | إفساد الأخلاق بالمال                                                  |
| 7 8       | والترف وكثرة الرفاهية                                                 |
| 77        |                                                                       |
| Y • • • V |                                                                       |
| 79        | خطة الحداثيين في تهديم الأخلاق وتحطيم القيم                           |

| الصفحة               | الموضوع                                                     |
|----------------------|-------------------------------------------------------------|
| 7.17                 | جعلهم الإباحية الجنسية أساس التحرر السياسي والاجتماعي       |
| 7.71                 | المرأة عندهم مجرد جسد، ومستودع للشهوات الجنسية              |
| 777                  | إشادتهم بالرذائل الخلقية ودعوتهم إليها وممارستهم لها        |
| 7.59                 | عداوتهم وذمهم للأخلاق الفاضلة                               |
| 7007                 | دعوتهم إلى الإباحية الجنسية                                 |
| Y • • V              | احتراف الدعارة                                              |
| Y • 0 V              | الاستمناء                                                   |
| Y • 0 A              | والاعتراف بالعربدة والانحلال                                |
| 7.09                 | الإغراق في ذكر الأعضاء الجنسية                              |
| 17.7                 | الإغراق في وصف أعمال الجنس                                  |
| 17.7                 | امتهان المرأة وجعلها محلاً للشهوات الجنسية                  |
| <b>77.7</b>          | اعتقادهم أن الإنسان مجرد جسد، وإعلان بغض الوالدين           |
| ۸۶۰۲                 | شغفهم ببيوت الدعارة، واعترافهم بالتشرد وافتخارهم به         |
|                      | اعتبارهم الجنس أساس كل شيء، وذكرهم للجنس مع الحيوانات،      |
| 7.74                 | ومدحهم للحانات وإطلاق                                       |
| ۲٠٧٠                 | لفظ الحب على الممارسات الجنسية الداعرة                      |
| 7 • • • •            | الحشيش والمخدرات وعنايتهم بوصفها وحالاتهم معها              |
| ۲٠٧٣                 | الخمر والزنى                                                |
| 4.4                  | والزني بالمحارم                                             |
| 34.4                 | السحاق                                                      |
| Y • V 0              | والعبارات القذرة والعري                                     |
| Y•V7                 | القوادة واللوطية                                            |
|                      | الفصل الرابع: الانحرافات في القضايا الاجتماعية والنفسية     |
| 1.41                 | أظهر الفلسفات التي أثرت في الحياة الاجتماعية التفسير المادي |
|                      | الفلسفة النفعية البرجماتية                                  |
|                      | فلاسفة لهم تأثير في المسألة الاجتماعية في الغرب: ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| <b>* * * * * * *</b> | _ توماس هوبز  توماس هوبز                                    |

| الصفحة       | لموضوع رقم                                                             |
|--------------|------------------------------------------------------------------------|
| Y • AA       | ـ سيبنوزا                                                              |
| 7.91         | ـ جان جاك روسو ونظرية العقد الاجتماعي                                  |
| 7.97         | ۔<br>۔ عما نویل کانت                                                   |
| Y • 9A       | ـ أوجست كونت                                                           |
| ۲۱۰۳         | ـ دورکايم                                                              |
| 71.7         | - فلاسفة المذهب الذرائعي «البرجماتي»                                   |
|              | بعض علماء الغرب يشرحون مقدار الانهيار والفساد الاجتماعي الغربي         |
| 71.9         | بسبب بعده عن الدين والأخلاق                                            |
| <b>۲۱۱۸</b>  | أوجه انحرافاتهم في القضايا الاجتماعية والنفسية                         |
| 7119         | من أهم أصول المدهب الحداثي                                             |
| 717.         | الوجه الأول: المضادة للمجتمع ومعاداته                                  |
| <b>717</b> V | الوجه الثاني: السعي في إفساد المجتمع                                   |
| 7179         | الوجه الثالث: إسقاط مفاهيم الأخلاق والقيم من المجتمع                   |
| 7179         | الوجه الرابع: نفي قيام مجتمع على أساس ديني                             |
|              | الوجه الخامس: الدعوة لتطبيق الحياة الاجتماعية الغربية في المجتمعات     |
| 7177         | الإسلامية                                                              |
| 3717         | الوجه السادس: المضادة للأسرة ونظام العائلة والوالدين وخاصة الأب        |
| 7177         | الوجه السابع: أثر انحرافهم في القضايا النفسية في الانحرافات الاجتماعية |
| 7147         | لفصل الخامس: الانحرافات في القضايا السياسية والاقتصادية                |
| 7147         | أثر العقيدة في النظم السياسية وغيرها                                   |
| 7149         | القضية الأولى: تأكيد الحداثيين على أن الحداثة مفهوم شمولي              |
| 7120         | القضية الثانية: اعترافهم بالتبعية للغرب                                |
| Y12V         | القضية الثالثة: محاربتهم للحكم الإسلام والدعوة إلى تحكيم غيره          |
|              | الوجه الأول من انحرافاتهم في القضايا السياسية والاقتصادية: دعوتهم إلى  |
| 4184         | تطبيق النظم السياسية والاقتصادية الجاهلية وإخضاع الأمة لها             |
| 4124         | الشق الأول: الماركسية                                                  |
| Y10.         | نَماذج من ممارسات الدول الشيوعية                                       |

الموضوع رقم الصفحة

| Y10.           | أثر اليهود في إنشاء الأحزاب الماركسية                                 |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 1101           | نواقض الدعاوى الشيوعية                                                |
|                | أثر الماركسية في إنشاء دولة اليهود وحمايتها وأثر الأحزاب الماركسية    |
| 1717           | العربية في ذلك ٢١٥٧ ـ                                                 |
| 717            | الشق الثاني: الليبرالية الديمقراطية الرأسمالية                        |
| Y17V           | معنى الديمقراطية والرأسمالية والضمانات التي نادت بها ٢١٦٥ ــ          |
| <b>AFIY</b>    | الجذور الإغريقية والوثنية للديمقراطية؟                                |
| ۲۱۷.           | من المعبود ومن المشرع في الديمقراطية ٢١٦٩ ـ                           |
| Y 1 V O        | كيف تجري صياغة الرأي العام في الغرب                                   |
| Y 1 V 0        | كيف تجري المعركة الانتخابية العامة في الغرب                           |
| <b>Y 1 V V</b> | الحرية الحقيقية التي يدعو لها الغرب                                   |
| 7179           | تحول الديمقراطية إلى وثن مؤله عند المنهزمين من أبناء البلاد الإسلامية |
| 7117           | الظلم والاضطهاد الذي يمارسه الغرب الديمقراطي ضد المسلمين              |
| 4110           | الوجه الثاني: الانتماء لأعداء الإسلام والمسلمين والعمالة لهم          |
|                | مؤسسة فرنكلين التابعة للمخابرات الأمريكية واستقطابها لمجموعة من       |
| Y 1 AV         | الحداثيين العرب                                                       |
| <b>Y 1 A A</b> | مجلة حوار والمنظمة العالمية لحرية الثقافة التابعة للمخابرات الأمريكية |
| 7197           | مجلة شعر وعمالتها للغرب                                               |
| <b>Y 1 9</b> V | مجلات أدب وأصوات ومواقف وعمالتها                                      |
| Y 1 9 V        | مؤتمر روما الحداثي وعلاقته باليهود والمخابرات الأمريكية               |
|                | مؤسسة فرنكلين التابعة للمخابرات الأمريكية وأثرها في الاتجاه الحداثي   |
| ***            | والعلماني                                                             |
| 1.77           | جهات أخرى تمولها المنظمة العالمية لحرية الثقافة                       |
| 77.4           | أسماء كانت لها علاقة بالمنظمة العالمية لحرية الثقافة                  |
|                | جماعة أخوان الحرية برئاسة الجاسوس البريطاني كرستوفر ستيف، ومن         |
| 44.4           | أعضائها لويس عوض                                                      |
| 3 • 77         | مؤسسات ركفلر اليهودي الأمريكي، وفورد وفلبرايت                         |

| الصفحة | ضوع رق                                                  | المو-      |
|--------|---------------------------------------------------------|------------|
| 77.0   | مجلة الآداب البيروتية والاتجاه الوجودي                  |            |
| 771.   | لجوائز الأدبية والثقافية من وسائل اجتذاب العملاء        | ١          |
| 771.   | جائزة نوبل وخلفياتها                                    | -          |
| 7710   | لماذا حصل عليها نجيب محفوظ                              | و          |
| 777.   | جائزة الإبداع الأدبي في إسرائيل، وحصول أميل حبيبي عليها | <b>-</b>   |
| ***    | جائزة الغنكور، وحصول طاهر بن جلون                       | r i s      |
| 7774   | جائزة اللوتس                                            | <b>-</b>   |
| 2775   | ولاء للأحزاب الماركسية                                  | 31         |
| 7779   | ولاء لليهود                                             | <b>J</b> I |
| 7740   | نمة                                                     | الخاة      |
| 7757   | رس العامة                                               | الفها      |
| 7759   | ں الأحاديث والآثار الواردة في البحث                     | فهرس       |
| 7707   | ں الأعلام المترجم لهم في البحث                          | فهرس       |
| 7707   | ں المصطلحات والمذاهب والاتجاهات الواردة في البحث        | فهرس       |
| 7709   | ں مصادر ومراجع البحث                                    | فهرس       |
| 1771   | ں موضوعات البحث                                         | فهرس       |

## الانجراف البعضري في أرب الحراثة وفي رها

دراسة نقديّة شرعيّة

تأليف الدكنورسَعيدبنناصِرالغَامِدي

المجسلدالأول

حُقُوقُ اَلْطَبْعِ مَحْفُوظَةٌ الطَّبْعَةُ الأولى ١٤٢٤ه - ٢٠٠٣م

## كارالانكالترالخظراء

الملكَّة العَربِيّة السُّعُوديّة ـ جِنَّدَة الإدارة ، صُّبُ . ٢٣٤٤ جَدة ١١٥٤١ مَا تَفْ: ١٨١٠٥٧٠ ـ فاكسُ ١٨١٠٥٧٨

الكذات ويحت التسكرمة - شكاع عبد التجن السنديري - مهكز السكامة المجاري

• حيت المنت غرر شكارع باخشب ـ سوق اتجامعة البخاري هكاتف : ٢٨١٥.٢٧ ـ فاكس : ٨٨١٠٥٧٨

• فيع الركياض : حَمِيّ السّونيدي الغَرْبِي - بَعَوالرَّ سَوَاقَ الْيَمامَـة هاتف : ٢٤٣٤٩٣٠ ــ فاكس ٢٤٣٣٦٥٧

http://www.al-andalus-kh.com
E-MAIL:info@al-andalus-kh.com

الانجراف البقديّ في أدَب إئدا تُنزِ وَفِكرِهَا

دراسَة نقديّة شرعيّة



أصل هذا الكتاب رسالة مقدمة إلى كلية أصول الدين قسم العقيدة والمذاهب المعاصرة في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، لنيل درجة الدكتوراه.

ونال بها المؤلف درجة الامتياز مع مرتبة الشرف الأولى، إثر مناقشة علمية تمَّت في تاريخ ٢٦/ ١/ ١٤٢٠هـ، وكانت لجنة المناقشة مكونة من:

١ - سماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله آل الشيخ، مفتي عام المملكة العربية السعودية، مشرفاً ومقرراً.

٢ - معالي الشيخ أ. د صالح بن عبدالله بن حميد إمام وخطيب المسجد الحرام
 وعضو هيئة كبار العلماء، ورئيس مجلس الشورى، عضواً.

٣ - فَجْنِيلة الشيخ أ.د ناصر بن عبدالكريم العقل، عضو هيئة التدريس في كلية أصول الدين في الرياض، عضواً.

٤ - سَعَاتُهُ الأستاذ د. حسن بن فهد الهويمل، عضو هيئة التدريس في كلية اللغة العربية في القصيم ورئيس نادي القصيم الأدبي، عضواً.